

আল্লামা জালালুদীন মুহাম্মদ ইবনে আহমদ ইবনে মুহাম্মদ আল মহল্লী (ছ.)
[৭৯১-৮৬৪ হি. / ১৩৮৯-১৪৫৯ হি.]



২১, ২২, ২৩, ২৪ ও ২৫তম পারা

সম্পাদনায় •

হ্যরত মাওলানা আহ্মদ মায়মূন সিনিয়র মুহাদিস, জামিয়া শারইয়্যাহ মালিবাগ, ঢাকা

🔹 অনুবাদ ও রচনায় 🕶

মাওলানা মোহামদ আবুল কালাম মাসুম ফায়েলে দাকল উল্ম দেওবন্দ, ভারত লেখক ও সম্পাদক, ইসলামিয়া কুতুৰখানা, ঢাকা

প্রকাশনায় •

# ইসলামিয়া কুতুবখানা

৩০/৩২ নর্যক্রক হল রোড, বাংলাবাছার, ঢাকা ১১০০

### তাফসীরে জালালাইন: আরবি-বাংলা

মূল 

য়্বাল্য জালাদ্দীন মুহাখদ ইবনে আহাদ ইবনে মুহাখদ আল মহল্লী (র.)

অনুবাদক

মাণ্ডলানা মোহাখদ আবুল কালাম মাস্ম

সম্পাদনার

মাণ্ডলানা আহমদ মায়মুন

ধকাশক 🤝 আলহাজ মাওলানা মোহামদ মোত্তফা

[প্রকাশক কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত] প্রকাশকাশ 🍫 ২৬ রবিউছছানী, ১৪৩২ হিজ্ঞরি

১লা এপ্রিল, ২০১১ ইংরেন্ডি ১১ চৈত্র, ১৪১৭ বাংলা

শব্দবিন্যাস 🤣 ইসলামিয়া কম্পিউটার হোম
২৮/এ, প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা ১১০০

মুদ্রণে ও ইসলামিয়া অফসেট প্রিন্টিং প্রেস প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা ১১০০

হাদিয়া 🤞 ৬৫০.০০ টাকা মাত্র

# অনুবাদকের কথা

# ٱلْحَمْدُ لِللَّهِ وَكَفْي وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِيْنَ اصْطَفْي آمًّا بَعْدُ -

হরা থেকে বিঙ্গরিত বিশ্বব্যাপী আলোকজ্জ্বল এক দীঙিময় আলোকবর্তিকা আল-কুরআন। যা আল্লাহ রাব্বল্ আলামীনের পক্ষ থেকে অবতীর্ণ সর্বশেষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ ঐশীগ্রন্থ। এর অনুপম বিধান সর্বজনীন ও বিশ্বজনীন। বিশ্ব মানবতার এক চিরন্তন মুক্তির সনদ এবং অনন্য সংবিধান আল-কুরআন। যে মহাগ্রন্থের আবির্ভাবে রহিত হয়ে গেছে পূর্ববর্তী সকল ঐশীগ্রন্থ। যার অধ্যয়ন, অনুধাবন এবং বান্তবায়নের মাঝে রয়েছে গোটা মানবজাতির কল্যাণ এবং সার্বিক সঞ্চলতার নিদর্শন। মানুষের আত্মিক এবং জাগতিক সকল দিক ও বিভাগের পর্যাপ্ত ও পরিপূর্ণ আলোচনার একমাত্র আধার হচ্ছে আল-কুরআন।

ইসলামি মূলনীতির প্রথম ও প্রধান উৎস হচ্ছে মহাগ্রন্থ আল-কুরআন। যার সফল ও সার্থক বাস্তবায়ন ঘটেছে বিশ্ববেরণ্য নবী হ্যরত মুহাম্মদ মুক্তফা —— এর মাধ্যমে। নব্যতের তেইশ বছর জীবনব্যাপী যুগোপযোগী প্রেক্ষাপটের ক্রমধারায় তাঁর উপর অবতীর্ণ হয় এ মহান ঐশীগ্রন্থ। ফলে কুরআনের যথার্থ ব্যাখ্যা সম্পর্কে তিনিই সমধিক অবহিত ছিলেন। তিনি ছিলেন আল-কুরআনের বাস্তব নমনা।

তাঁর পরবর্তীকালে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর প্রদন্ত ব্যাখ্যাই ছিল কুরআন তাফসীরের অন্যতম অবলম্বন। তাঁদের পরবর্তী স্তরে তাবেয়ীগণ কর্তৃক প্রণীত ব্যাখ্যা ছিল গ্রহণযোগ্যতার শীর্ষে। এর পরে ক্রমান্বয়ে যুগ থেকে যুগান্তরে অদ্যাবধি এ শাস্ত্রত প্রক্রের তাফসীর চর্চা অব্যাহত রয়েছে।

পবিত্র কুরআনের তাফসীর জানার ক্ষেত্রে আল্লামা জালালৃদ্ধীন সুযুতী ও আল্লামা জালালৃদ্ধীন মহল্লী (র.) প্রণীত তাফসীরে জালালাইন' গ্রন্থতি একটি প্রাথমিক ও পূর্ণাঙ্গ বাহন ! রচনাকাল থেকেই সকল ধারার মাদরাসা ও কুরআন গবেষণা কেন্দ্রে এ মূল্যবান তাফসীরটি সমতাবে সমাদৃত । কারণ বাহ্যিক বিচারে এটি অতি সংক্ষিপ্ত তাফসীর হলেও গতীর দৃষ্টিতে এটি সকল তাফসীরের সারনির্যাস । হাজার হাজার পৃষ্ঠাব্যাপী রচিত কোনো তাফসীর প্রস্থের অনেক পৃষ্ঠা অধ্যয়ন করে অতি কটে যে তথ্যের খোঁজ পাওয়া যায়, তাফসীরে জালালাইনের আয়াতের ফাঁকে ফাঁকে স্থান পাওয়া এক-দুই শব্দেই তা মিলে যায়, যেন মহাসমুদ্রকে ক্ষুদ্র পেয়ালায় তরে দেওয়া হয়েছে । একাধিক সম্ভাবনাময় ব্যাখ্যার মধ্যে সর্বাধিক বিশুদ্ধ ও প্রাধান্যপ্রাপ্ত ব্যাখ্যাটি কোনো প্রকার অনুসন্ধান ছাড়াই অনায়াসে পাওয়া যায় সেখানে । তাফসীর গ্রন্থসমূহের ব্যাপক অধ্যয়ন করলে এ সত্যাটি সহক্ষে অনুধাবনযোগ্য ।

WWW.eelm.weebly.com

বাংলা ভাষাভাষীদের জন্য ভাজসীরে জালালাইন-এর একটি নাতিদীর্ঘ বাংলা ব্যাখ্যা হছের প্রয়োজনীয়তা প্রকটভাবে উপলব্ধি করছিলেন সচেতন পাঠক সমাজ। তাই যুগচাহিদার প্রেক্ষিতে বর্তমান বাংলাদেশে এ কিতাব বানার বেছানুবাদ এবন সময়ের দাবি সারা দেশের পাঠকবর্গের চাহিদা মিটাতে ইসলামিয়া কুতবখানা, ঢাকা-এর দিক্ষানুবাগী স্বনামধন্য স্বভাধিকারী আলহাজ হয়রত মাওলানা মোহাম্মদ মোন্তফা সাহেব [দা.বা.] জালালাইন শরীক্তের একটি পূর্ণান্থ বাংলা বাংখ্যাগ্রন্থ প্রকাশ করার উদ্যোগ গ্রহণ করেন। আমার অযোগ্যতা সত্ত্বেও তিনি আমাকে একুশ হতে পঁচিশতম পারার [পঞ্চম খণ্ডটির] অনুবাদ কর্ম সম্পাদন করার জন্য মনোনীত করেন। আমি এটাকে মহাপনিমত মনে করে নিজের পরকালীন জনীরা হিসেবে এ কাজে আত্মনিয়োগ করি এবং অতি অল্পসময়ের মধ্যেই দিতীয় বঙ্গের করে সমাও করতে সক্ষম হই।

র্ক্রমি মূল কুরআনের অনুবাদের ক্ষেত্রে ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের আল-কুরআনুল কারীমের অনুবাদের সাথে মিল রেখেই অনুবাদ করেছি এবং তাহকীক ও তারকীবের ক্ষেত্রে অধিকাংশই উর্দু ব্যাখ্যাগ্রছ জামালাইনের অনুকরণ করি । প্রাসঙ্গিক আলোচনার ক্ষেত্রে মা'আরিফুল কুরআন [মুফতি শফী (র.)], মা'আরিফুল কুরআন [আক্রামা ইদরীস কান্ধলতী (র.)], তাফসীরে মাজেদী, তাফসীরে ইবনে কাছীর, হাশিরাতুল জামাল, হাশিরাতু সাবী, তাফসীরে উসমানি, তাফসীরে মাহোরীসহ বিভিন্ন কিতাব থেকে উদ্ধৃতি গ্রহণে সচেষ্ট হয়েছি। তবে বাংলাদেশের খাতিমান পুরুষ, বিদদ্ধ আলেম ও গবেষক মরহুম আল্লামা আমীনুল ইসলাম (র.) রচিত তাফসীরে নুরুল কুরআন আমার বড় বড় তাফসীরের কিতাব অধ্যয়নকে অনেক সহজ করে দিয়েছে। কারণ এতে প্রায় সকল তাফসীরের সারনির্দাস উল্লেখ করা হয়েছে। আমি সেখান থেকেও সিংহভাগ সহযোগিতা পেয়েছি। এছাড়া আয়াতের সৃক্ষ তত্ত্ব শিরোনামের বেশ কিছু তত্ত্ব কামালাইন থেকেও চয়ন করেছি। সর্বোপরি কুরআনের তাফসীরে অংশগ্রহণ খুবই দুঃসাহদিক ব্যাপার। কারণ এতে যেমনি পূণ্যের নিশ্চয়তা রয়েছে তেমনি পদস্থলনেরও সমূহ সম্ভাবনা রয়েছে; কাছেই আমার জানের অপরিপঞ্জতা ও লা-ইলমির কারণে যদি কোনো পদস্থলন ঘটেই যায় তবে সুধী পাঠক ও ওলামা হয়বত্বত কাছে তা তথরে দেওয়ার জন্য বিনীত অনুরোধ রইল।

শরিশেষে দরবারে ইলাহীতে মিনতি জানাই আল্লাহ যেন এই প্রচেষ্টাকে প্রকাশক, লেখক ও পাঠকসহ সকলের পরকালীন নাজাতের জারিয়া হিসেবে কবুল করেন। অমীন, ছুমা আমীন!

> মোহাম্ম আবুল কালাম্ম মালুম ফাথেলে দারুল উল্ম দেওখন্দ, ভারত। লেখক ও সম্পাদক ইসলামিয়া কুতুবধানা, ঢাকা।

# সৃচিপত্ৰ

বিষয় পৃষ্ঠা বিষয় পৃষ্ঠা

একুশতম পারা : الجزء الحادي والعشرون

| মানব সংশোধনের সংরক্ষিত ও পূর্ণ ব্যবস্থা১২                           | হযরত লোকমান (আ.)-কে প্রদন্ত হিকমতের অর্থ কিঃ ৭১                 |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| নিরক্ষর হওয়া রাসূলুক্লাহ 🚐 -এর একটি বড়                            | ইসলামের অনন্য ন্যায়নীতি৭৪                                      |
| শ্রন্থ ও বড় মোজেজা ১৪                                              | লোকমান হাকীমের আরো কিছু উপদেশ৭                                  |
| ইজ্করতের বিধিবিধান ও এ সম্পর্কিত সন্দেহের নিরসন ১৮                  | जाग़ाराजत भारन नुयून ४ واذا غشيهم موج كالظلل                    |
| ইজরত কখন ফরজ অথবা ওয়াজিব হয় ১৯                                    | সূরা আস সাজদাহ                                                  |
| ইলম অনুযায়ী আমল করলে ইলম বাড়ে২৩                                   | কিয়ামত দিবসের দৈর্ঘ্য ৯৷                                       |
| পূরা আরক্সম ২৪                                                      | আত্মবিয়োগ ও মালাকুল মাউত সম্পর্কে কিছু বিশ্লেষণ ৯              |
| দূরা অবতরণ এবং রোমক ও পারসিকদের ফুদ্ধের কাহিনী ২ ৭                  | মুমিনদের গুণাবলি ও বৈশিষ্ট্য ১০০                                |
| পরকাল থেকে গাফেল হয়ে দুনিয়ার জ্ঞান-বিজ্ঞান শিক্ষা                 | কতক অপরাধের শান্তি পরকালের পূর্বেই ইহকালে হয়ে যায় ১০:         |
| বৃদ্ধিমন্তা নয় ৩০                                                  | কোনো জাতি বা সম্প্রদায়ের পরিচাপক নেতা হওয়ার দুটি শর্ত ১০৷     |
| বৈবাহিক জীবনের লক্ষ্য শান্তি এর জন্য পারশ্পরিক সম্প্রীতি জরুরি ৩৭   | ভূমিতে পানি প্রবাহের বিশেষ কৌশলপূর্ণ ব্যবস্থা ১০০               |
| ন্দ্রি ও জীবিকা অৱেষণ সংসার বিমুখতা নয় এবং                         | সুরা আল আহ্যাব ১০                                               |
| তাওয়াকুলের পরিপস্থি নয় ৩৯                                         | नामकद्रान >>>                                                   |
| ফিংরাত বলে কি বুঝানো হয়েছে ৪৪                                      | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক১১:                                |
| বাতিলপস্থিদের সংঘর্ষ এবং ভ্রম্ভ পরিবেশ থেকে দূরে থাকা ফরজ্ব ৪৫      | নবীগণের অঙ্গীকার গ্রহণ ১১৩                                      |
| দুনিয়াতে বড় বড় বিপদ মানুষের গুনাহের কারণে আসে ৫১                 | আহ্যাব যুদ্ধের বিবরণ ১২                                         |
| বিপদের সময় পরীক্ষা ও বিপদে ফেলা অথবা শান্তি ও                      | একটি বিশেষ মোজেন্ডা ১২                                          |
| আজ্ঞাবের মধ্যে পার্থক্য ৫৩                                          | যুনাফিকদের কটাক্ষপাত ১২৷                                        |
| হাশরে আল্লাহ তা'আলার সামনে কেউ মিখ্যা বলতে পারবে কিঃ ২৭             | হযরত জাবের (রা.)-এর দাধয়াতের পরিপ্রেক্ষিতে                     |
| সূরা লোকমান                                                         | সংঘটিত এক চাকুৰ মোজেজা ১২০                                      |
| এ স্রার নামকরণ ৬২                                                   | বাসল === -এর একটি যদ্ধ কৌশল ১১                                  |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৬২                                    | আহত হওয়ার পর হযরত সাদ ইবনে মাআছের দোরা ১২১                     |
| নাফরমানির শান্তি দুনিয়াতেও হয় ৬৪                                  | সাফল্য ও বিজয়ের মাধ্যম এবং সূত্র সমূহের বহিঃপ্রকাশের সূচনা ১২: |
| ত্ৰীড়া কৌতুক ও তার সাজ-সরক্ষামাদি সম্পর্কে শরিয়তের বিধান ৬৫       | হযরত হুযায়কা (রা.)-এর শক্র সৈন্যের মাঝে গমন                    |
| বেলার সাজ-সরপ্রাম ক্রয়-বিক্রয়ের বিধান ৬৬                          | ও ববর নিয়ে আসার ঘটনা ১৩০                                       |
| গান ও বাদ্যযন্ত্ৰ সম্পৰ্কিড বিধান৬৭                                 | আগামীতে কাঞ্চেরদের মনোক্ষ ভেমে বাধ্যার সুসংবদ ১৩:               |
| বাদায়ে বাতীত সুদলিত কঠে উপন্ধায়ী তথাপূৰ্ণ কবিতা পাঠ নিক্ষি নয় ৬৮ | বন্ কুরায়জার যুদ্ধ১৩                                           |
| প্রাচীন ইপলাম বিশেক্ষণদের মতে হবরত লোকমান কোনো নবী                  | অনুয়হের প্রতিদান এবং জাতীর মর্বাদাবোধের দৃটি                   |
| ছিলেন না; বরং ওপী, প্রজাবান ও বিশিষ্ট মনীধী ছিলেন ৭২                | অনন্য ও বিষয়কর উদাহরণ ১৩০                                      |

# াট্নতম পারা : النجر ، الثاني والعشارر

| পুণ্যবহী স্ত্রীগণের প্রতি বিশেষ হেদায়েত ১৪২                                            | সাব         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| গৃহে অবস্থান প্রয়োজন সম্পর্কিত হকুমের অন্তর্গত নয়১৪৩                                  | <b>ই</b> বে |
| উত্মুল মুমিনীন হযরত আয়েশা সিদ্দীকা (রা.)-এর                                            | বিত         |
| বসর গমন এবং উষ্ট্র যুদ্ধে (চংগ্রেছ জামান) তার ভূমিকা সম্পর্কে                           | এবং         |
| রফেযীগের অসার ও অযৌজিক মন্তব্য ১৪৪                                                      | ধনব         |
| আয়াতে আহলে বায়তের মর্ম কি?১৪৭                                                         | নৈব         |
| কুরমানে পাক সাধারণভাবে পুরুষদেরকে স <b>রোধন করে নারীদেরকে</b>                           | পাহি        |
| আনুষ্যঙ্গিকভাবে তার অন্তর্ভুক্ত করে দেওয়ার তাৎপর্য ১৫৩                                 | হও:         |
| অধিক পরিমাণে আল্লাহর জিকিরের নির্দেশ এবং তার                                            | যে ৰ        |
| যৌক্তিকতা ও তাৎপর্য ১৫৪                                                                 | ম⊕          |
| বিয়ে শাদীতে কুফূ বা সমতা রক্ষা করা জরুরি ১৫৫                                           | সূর         |
| একটি জ্ঞানগর্ভ নিগৃড় তত্ত্ব ১৫৬                                                        | নাম         |
| আল্লাহর জিকিরে এমন এক ইবাদত যা সর্বাবস্থায়                                             | আল্লা       |
| ফরজ এবং অধিক পরিমাণে করার নির্দেশ রয়েছে ১৬২                                            | স্ৎব        |
| ইসলামে সদাচারের নজিরবিহীন শিক্ষা১৬৬                                                     | উন্ম        |
| রাসূলুল্লাহ 🚟 -এর সংসার বিমুখ স্বীবন ও বহু বিবাহ ১৭১<br>দ্বিতীয় বিধান নারীদের পর্দা১৭৬ | উন্ম        |
| দ্বিতীয় বিধান নারীদের পর্দা১৭৬                                                         | সুরা        |
| তৃতীয় বিধান রাস্ণুক্লাহ্ 🚐 -এর ওফাতের পর কারো                                          | নাম         |
| সাথে তার পত্নীগণের বিবাহ বৈধ নয়১৭৮                                                     | পূৰ্ব       |
| পর্দার বিধানাবলি অশ্লীলতা দমনে ইসলামি ব্যবস্থা ১৭৯                                      | সূরা        |
| অপরাধ দমনের জন্য ইসলামে উৎসুখ বন্ধ করার                                                 | সূরা        |
| সুবর্ণনীতি এবং এতে সমতা বিধান ১৮০                                                       | ঐভ          |
| পর্নার হুকুম প্রসঙ্গ১৮১                                                                 | يس          |
| ত্তাঙ্গ আবৃত করার বিধান ও পর্দার মধ্যে পার্থক্য১৮২                                      |             |
| ছিতীয় স্তর : বোরকার মাধ্যমে পর্দা ১৮৫                                                  | অর্থ        |
| দরদ ও সালামের পদ্ধতি১৮৮                                                                 | শপ          |
| রাস্পুরাহ 🚍 -কে বে কোনো প্রকারে কট্ট দেওয়া কুফরি১৯৩                                    | আহ          |
| কুরআনি বিধানসমূহের সহজ্ঞকরণের বিশেষ গুরুত্ব ১৯৭                                         | সির         |
| মুখ ও কথার সংশোধন উভয় জাহানের ফরজ ঠিক করে দেয় ১৯৮                                     | অত্র        |
| আমানত কিরূপে পেশ করা হবে ১৯৯                                                            | আয়         |
| আমানত কখন পেশ করা হয়েছিল? ২০০                                                          | পিছ         |
| সুরা সাবা ২০২                                                                           | আৰু         |
| নামকরণ ২০৬                                                                              | আম          |
| পূববতা সূরার সাথে সম্পক্ত                                                               | কার         |
| শিল্পজীবি মানুষকে হেয় মনে করা গোনাহ ২১৩                                                | لبر         |
| হযরত দাউদ (আ.) -কে বর্ম নির্মাণ কৌশল শিক্ষা দেওয়ার রহস্য ২১৪                           | পহ          |
| দ্ধিন অধীন করা কিরপ্য                                                                   | नर          |
| মসজিদসমূহে মেহরানের জন্য বতন্ত্র স্থান নির্মাণের বিধান ২১৬                              | অনু         |
| হুষরত সোলায়মান (আ.)-এর সৃত্যুর বিষয়কর ঘটনা ২১৭                                        | হারী        |
| ,-                                                                                      |             |
|                                                                                         |             |

| সাবা সম্প্রদায় ও তাদের প্রতি আল্লাহর বিশেষ নিয়ামতরাজি ২২৩                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ইবনে কাছীরের বর্ণনা অনুযায়ী এই বাঁধের ইতিহাস২২৪                                      |
| বিতর্কে প্রতিপক্ষের মানুসিকতার প্রতি লক্ষ্য রাখা                                      |
| এবং উত্তেজনা থেকে বিরত থাকা                                                           |
| धनवल वा जनवल वर्फ कथा नय                                                              |
| নৈকট্য ধৈন্য হবার মাধ্যম ২৩৭                                                          |
| পার্থিব ধনসম্পদ ও সন্মানকে আল্লাহর প্রিয়পাত্র                                        |
| হওয়ার দলিল মনে করা ধোকা ২৩৮<br>যে ব্যয় শরিয়তসম্মত নয় তার বিনিময়ের ওয়াদা নেই ২৪৪ |
| যে ব্যয় শরিয়তসমত নয় তার বিনিময়ের ওয়াদা নেই ২৪৪                                   |
| মক্কার কাফেরদের প্রতি দাওয়াত ২৪৮                                                     |
| স্রায়ে ফাতির ২৫২<br>নামকরণ ২৫৪                                                       |
| নামকরণ                                                                                |
| আল্লাহর উপর ভরসা করলে যাবতীয় বিপদ থেকে মুক্তি পাব্দাে যায় ····· ২ ৫৬                |
| সংকর্মেণ তুলনা ব্যবসায়ের সাথে                                                        |
| উমতে মুহামদী তিন প্রকার ২৭৮                                                           |
| উমতে মৃহামদীর আলেম সম্প্রদায়ের শ্রেষ্ঠত্ব্২৭৯                                        |
| উমতে মুহামদীর আলেম সম্প্রদায়ের শ্রেষ্ঠত্ব                                            |
| নামকরণের কারণ ২৯০                                                                     |
| পূর্ববর্তী ্যুরার সাথে সম্পর্ক                                                        |
| সূরা সারসংক্ষেপ ২৯১                                                                   |
| সূরা ইয়াসীনের ফজিলত ২৯১                                                              |
| ঐতিহাসিক পূটভূমি ২৯২                                                                  |
| ্লু শব্দের বিশ্লেষণ ২৯৫                                                               |
| ্ৰু দ্বারা কারো নাম রাখা বৈধ কিনাঃ ২৯৬                                                |
| অস্থীকারকারীদের জন্য শপথের ফায়দা ২৯৭                                                 |
| শপথের মাধ্যমে রিসালাত সাব্যস্তকরণ পদ্ধতি ২৯৮                                          |
| আল্লাহর বাণী القول द्यांत्रा উদ্দেশ্য কিঃ ২৯৯                                         |
| সিরাতে মুস্তাকীম দ্বারা উদ্দেশ্য কিঃ ৩০০                                              |
| অত্র আয়াতে কাফেরদের পদ্যাতে প্রাচীর স্থাপনের হিকমত ৩০৫                               |
| আয়াতে ডানে ও বামে উল্লেখ না করে তাদের সামনে ও                                        |
| পিছনে প্রাচীরের কথা কেন উল্লেখ করা হলো?৩০৬                                            |
| আল্লাহকে না দেখে ভয় করার পদ্ধতি? ৩০৯                                                 |
| আমল লেখার পূর্বে পুনরুখানের উল্লেখের কারণ৩১০                                          |
| কাফেরদের নবী ও রাস্পাণকে মিধ্যা প্রতিপন্ন করার পদ্ধতি ৩১৫                             |
| ৯১৯ -এর অর্থ ও تطیر এবং تفاول এব মধ্যকর পার্থক্য তথ্                                  |
| শহরের সীমান্ত হতে আগত ব্যক্তির ঘটনা ৩২০                                               |
| নববী দাওয়াত ও স্ংশোধন পদ্ধতি এবং ইসলামের                                             |
| অনুসারীদের জন্য বিশেষ হেদায়েত৩২৩                                                     |
| হাবীবে নাজ্জারের দাওয়াতের বৈশিষ্ট্য৩২৪                                               |
|                                                                                       |

বিষয়

# । তেইশতম পার: الجزء الثالث والعشرون

| ইবাদত্তের অর্থ ও আবিদের শ্রেণিবিভাগ ৩২৭                                  | হাশরের ময়দানে মুশরিক নেতা ও ত্যুদের                           |     |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----|
| মুনীরে নাজনকক কখন বলা হলো যে, "তুমি বেহেশতে প্রবেশ করো" ৩২৮              | অনুগামাদের মধ্যকার কথোপকথন                                     | 83  |
| ক্তিত্রতে মতন পর উল্লিখিত ব্যক্তি তার জাতির ব্যাপারে কথা বলন········ ৩২৯ | এক জান্লাতি ও তার কাফের সঙ্গী                                  | 83  |
| <i>ন</i> শী ব্যহিনী পাঠানোর হিকমত ও বিশেষ ঘটনার সাথে                     | অসৎ সঙ্গ বর্জনের তাকিদ                                         | 8 ২ |
| এটা নিন্দি হওয়ার কারণ ৩৩১                                               | যাক্কৃমের হাকীকভ                                               | 82  |
| সকল ফলের মধ্যে খেজুর ও আঙ্গুরকে খাস করার কারণত৩৮                         | জাহান্লামে কিভাবে বৃক্ষ জনাবে অথচ অন্নি বৃক্ষকে জ্বানিয়ে দেয় | 82  |
| চ্সু ও সূনের মঞ্জিলসমূহের বিবরণ৩৪২                                       | জাহান্লামীদের যাক্কৃম খাওয়ার কারণ                             |     |
| একদলকে অপরের মাধ্যমে রিজিক দানের হিকমত৩৪৮                                | হযরত নৃহ (আ.)-এর কাহিনী                                        | 85  |
| মুসলিমগণ কাফেরদেরকে ব্যয় করতে বলার কারণ৩৪৯                              | হয়রত নৃহ (আ.)-এর জাভির মধ্যে প্রতিমা পূজা অনুপ্রবেশের পদ্ধতি  |     |
| <u>কিয়ামজ্যে ব্যাপারে কাফেররা প্রশু করল কেন?৩৫২</u>                     | হযরত ইবরাহীম (আ.) নক্ষত্রের প্রতি তাকানেন কেনঃ                 |     |
| নু <b>ফুৎকানের মধ্যবতী</b> ব্যবধান ও ফুৎকারের সংখ্যা৩৫৫                  | শরিয়তে জ্যোতিষ শান্তের স্থান                                  |     |
| কিয়াম <b>ত সংঘটিত হওয়া</b> র পর তাদের কবর কোথায় হবে <del>।</del> ৩৫৬  | ইসলামি শরিয়তে ডাওরিয়ার হুকুম                                 |     |
| বৈদত অনুগত্য হওয়া হিসেবে নবী রাসূলগণের জন্য                             |                                                                |     |
| ইবাদত <b>জ</b> য়েজ হবে কিনা?৩৬২                                         | স্থপু যোগে কুরবানির নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল কেনঃ                |     |
| ণয়তানের উপাসনার বিভিন্ন ধাপত৬২                                          | ওহীয়ে গায়রে মাতলু -এর দলিল                                   |     |
| য়তের জন্য ক্যা বলা ও পায়ের জন্য সক্ষ্য নির্ধারণের হিকমত ৩৬৮            | যবীহ -এর ব্যাপারে মতপার্থক্য এবং অগ্রগণ্য মাযহাব               |     |
| মান্ত্রাহ তাব্দাল নবী করীম 🚐 কে কবিতা শিক্ষা না দেওয়ার কারণ ৩৭৪         | হযরত ইলয়াস (আ.)-এর কাহিনী                                     |     |
| পুনজীবন ৩ পুনরুখান ৩৮২                                                   | হযরত ইউনুস (আ.)-এর দাওয়াত                                     |     |
| দুরা আস-সাফফাত৩৮৭                                                        | রাসূলগণের বিজয়ী হওয়ার অর্থ                                   |     |
| ন্মকরণের কারণ৩৮৭                                                         | সূরা সোয়াদ                                                    |     |
| ৰ্ববৰ্তী সূত্ৰৰ সাথে যোগসূত্ৰ৩৮৭                                         | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক                                  | ¢o  |
| বুরার বিষয়ক্ত ৩৮৭                                                       | ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণ কর                                    | ¢o  |
| ন্মাজে সারিবদ্ধ হওয়ার গুরুত্ব৩৯১                                        | চাশতের নামাজ                                                   | ¢۵  |
| ফরেশতাগলর শপথ করার তাৎপর্য৩৯২                                            | স্বাভাবিক ভীতি নবুয়ত ও প্রশীত্বের পরিপদ্থি নয়                |     |
| মাকাশে ক্ষেত্রশতাদের বাক্যালাপ শোনার জন্য যে                             | ন্যায় প্রতিষ্ঠাই ইসলামি রাষ্ট্রের মৌল কর্তব্য                 |     |
| কেন শয়তদরা চেষ্টা করে তাদের অবস্থাদির বিবরণ ৩৯৮                         | বিচার বিভাগ ও শাসন বিভাগের সম্পর্ক                             | ¢۵  |
| ায়তান অগ্নিদ্বারা সৃষ্ট, তবে তাকে কিভাবে আগুন দ্বারা                    | সূর্য ফিরিয়ে আনার কাহিনী                                      | ৫২  |
| াতি দেওয়া হবে? ৪০০                                                      | রাজত্ব ও শাসন ক্ষমতা লাভের দোয়া                               | ૯૨  |
| ননুষকে আঠলো মাটি দারা সৃষ্টি করার মর্মার্থ কি। ৪০১                       | শরিয়তের দৃষ্টিতে কৌশল                                         |     |
| ম্বাহ আআলমগ্রতি আন্তর্যন্তিত হওয়ার নিসবত করা যায় কি-না? ৪০৪            | স্বামী-ক্রীর মধ্যে বয়সের মিল থাকা উত্তম                       |     |
| মাণ উপ <b>ন্থাশ</b> নের পর কিয়ামত ও হাশরের প্রস <del>ন্থে</del>         | লৌকিকতা ও কৃত্রিমতার নিন্দা                                    |     |
| গড়ের মুশক্তিদের অবস্থা ৪০৫                                              | সূরা আব-বুমার                                                  | œ8  |
| মাজেজা ও ক্ষিক্সাদি নিয়ে মৃশরিকরা ঠাটা-বিদ্রুপ করতো কেন্যু ৪০৬          | নামকরণ                                                         | ¢81 |
| ।পূর্ণে কারার 🚟 -এর মোক্তেন্ডার সন্তান্তা প্রমাণ 🕒 ।                     | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক                                  | œ81 |
| এবং তা অস্বীকার কারীদের অভিমত খবল ৪০৭                                    | চন্দ্র ও সূর্য উভয়ই গতিশীল                                    |     |
| ৰ্তিকে বিনা অশ্বাধে কিভাবে জাহান্ত্ৰমে নিকেপ করা হবে? ৪১০                |                                                                |     |
| র সকল কারণে ব্লুদ্র দিককে বাম দিকের উপর প্রাধান্য পেওরা হয় ৪১৩          |                                                                |     |
| www.eelm.weebly.com                                                      |                                                                |     |

# চিবিশতম পারা : البجزء الرابع والعشرون

| मृद्रा ८२१ पुरमर कर करक करा ८२१ डेज्यात मर्रश भार्षका ৫.৭৫                                           | জীবন মৃত্যু দু' দুবার হওয়ার দ্বারা উদ্দেশ্য কি?৬৩৭   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| আল্লাহ তাজালার দয়া মায়ার একটি দৃষ্টান্ত৫৮৬                                                         | মোলাকাতের দিনের তাৎপর্য ৬৪১                           |
| প্রকৃত কান্দার কর্তব্য ৫৯২                                                                           | হযরত মৃসা (আ.) কে প্রদত্ত মোজেজাসমূহ৬৫৭               |
| সৃরা আল-মুমিন [গাঞ্চির]                                                                              | হযরত মৃসা (আ.) ও বনৃ ইসরাঈলকে ফেরাউনীয়রা             |
| নামকরণের কারণ ৬০৩                                                                                    | যেসব কষ্ট দিয়েছে ৬৬০                                 |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে যোগসূত্র৬০৩                                                                    | ফেরাউনের বংশের ঈমানদার ব্যক্তিটি কেঃ৬৬২               |
| সূরাটির বিষয়বকু৬০৪                                                                                  | আত্মবিশ্বৃতিই ধ্বংসের কারণ হয় ৬৭৬                    |
| চরিত্র সংশোধনের অত্র স্রার ভূমিকা ৬০৬                                                                | কবরের আজাব সম্পর্কিত একটি অভিযোগ ও এর জবাব ৬৮৬        |
| তওবা এবং মাণফিরাতের মধ্যকার পার্থক্য ৬১২                                                             | মানব জীবনের স্তরসমূহ ৭১১                              |
| কাফের মুশরিকদের তথুবার স্বরূপ কিঃ৬১৩                                                                 | হামীম কি জাহান্নামের অভ্যন্তরে না বাইরে ৭১৬           |
| দীনের রাহে আহ্বানকারীদের জন্য হেদায়েত ৬১৪                                                           | কাফেরদের জন্য আজাবের প্রতীক্ষায় থাকা ৭১৯             |
| আল কুরআনের ব্যাপারে বিতর্ক সৃষ্টি ধ্বংসের নামান্তর ৬১৬                                               | স্রা ফুসসিলাত [হা-মীম সাঞ্চদাহ] ৭২১                   |
| কাফেররা কিভাবে কুরআনে বিতর্কের উত্থাপন করে?৬১৭<br>আহ্যাব তথা দলসমূহ দ্বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে ৬১৯ | নামকরণ ৭৩১                                            |
| ফেরেশতাকুল হতে একটি সন্দেহ নিরসন৬২৩                                                                  | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক৭৩১                      |
| আরশ বহনকারী ফেরেশতাগণের অবস্থা ৬২৫                                                                   | কাফেররা ইসলামের শাখাগত কর্মসমূহ পালনে আদিষ্ট কিনা?৭৩৪ |
| ফেরেশতা কি মানুষ হতে উত্তম ৬২৬                                                                       | নীরবতার সাথে কুরআন শ্রবণ করা ওয়ান্ধিব হৈ হুল্লোর     |
| জান্রাতিগণের আপনজনদেরকে একত্রিত করা হবে ৬২৯                                                          | করা কাফেরদের অভ্যাস ৭৫৫                               |
| কিয়ামত দিবসে কাফেরদের নিজেদের উপর ক্রোধ                                                             | আজ্ঞানের ফজিলত ও মাহাত্ম ৭৬৫                          |
| প্রকাশের বিভিন্ন দিক৬৩৫                                                                              | বর্তমান যুগে কৃষ্ণর ও ইলহাদের ব্যাপকতা৭৭০             |
|                                                                                                      |                                                       |

# الجزء الخامس والعشرون : পঁচিশতম পারা

| মুমিন ও কাফেরদের মধ্যে পার্থক্য৭৭৭                 | ইসলামি সাম্যের অর্থ ৮৩৪                                         |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                                                    | আল্লাহর স্বরণ থেকে বিমুখতা কুসংসর্গের কারণ ৮৩১                  |
| স্রার নামকরণ ৭৮১                                   | প্রকৃত বন্ধু তা-ই যা আপ্লাহর ওয়ান্তে হয় ৮৪৭                   |
| পূর্ববর্তী স্রার সাথে সম্পর্ক ৭৮১                  | সরা দখান                                                        |
| নবী পরিবারের সন্মন ও মহব্বত ৭৯৬<br>তওবার বস্কপ ৭৯৭ | প্রকর্মী সুবার সাথে সম্পর্ক                                     |
| তপ্তবার বরুপ ৭৯৭                                   | Taron July aller at 14                                          |
| দনিয়াতে ঐশ্বর্যের প্রাচর্য বিপর্যয়ের কারণ৭৯৮     | SAAIN A STAICHN GOAL B.O.O.                                     |
| পরামর্শের গুরুত্ব ও পদ্ধা ৮০৭                      | স্রা জাছিয়া ৮৭২                                                |
| ক্ষম ও প্রতিশোধ গ্রহণে সুবম করসালা ৮০৮             | স্রার নামকরণ ৮৭৫                                                |
| সুরা যুবক্ক                                        | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৮৭৫                               |
| পর্ববর্তী সরার সাথে সম্পর্ক ৮২০                    | পূর্ববর্তী উত্মতদের শরিয়তের বিধান আমাদের জন্য কিঃ ৮৮১          |
|                                                    | পরজ্বলং এবং তাতে প্রতিদান ও শান্তি যুক্তির আলোকেই অপরিয়র্থ ৮৮৩ |
|                                                    | দাহর তথা মহাকালকে মন্দ বলা ঠিক নয় ৮৮৫                          |
|                                                    | কাফেরদের শান্তির ঘোষণা ৮৮১                                      |
| LANANA COLOR                                       | woohly oom                                                      |





### অনুবাদ :

- ৪৫, আপনি আপনার প্রতি ওহী মারফত প্রেরিত কিতাব কুরআন পাঠ করুন এবং নামাজ কায়েম করুন। নিশ্য নামাজ অন্ট্রীল ও পরিয়ত মতে গাইত কাজ থেকে বিরত রাখে। অর্থাৎ মানুষ যতক্ষণ নামাজে মগ্ন থাকরে ততক্ষণ নামাজের বৈশিষ্টা হলো এই আন্তাহর করণ সর্বশ্রেষ্ঠ অন্যান্য ইবাদতের চেয়ে আন্তাহ জানেন তোমরা যা কর। অত্যাব্র তিনি তোমাদেরকে তার বিনিম্য দিবেন।
- ৪৬, তোমরা কিতাবীদের সাথে তর্ক-বিতর্ক করবেনা কিন্ত উত্তম পদ্ধায় অর্থাৎ এমন তর্ক-বিতর্ক যা উত্তম যেমন. আলাত্র দিকে ভার নিদর্শনের মাধ্যমে আহ্বান করা ও ভাব প্রমাণাদির উপর অবগত করা। তবে তাদের সাথে নয় যারা তাদের মধ্যে অত্যাচার করে যুদ্ধের মাধ্যমে ও জারা জিঘিয়া আদায়ে অস্বীকার করে অতঃপর তোমরা তাদেরকে তলোয়ার দারা হত্যা কর যতক্ষণ তারা ইসলাম গ্রহণ না করে বা কর আদায় না করে এবং বল ভাদেরকে যারা কর আদায় করতে সম্মতি দিয়েছে যখন জারা জোমাদেবকে এমন বিষয়ের সংবাদ দিবে যা ভাদের কিতাবে আছে আমরা বিশ্বাস স্থাপন করেছি তার প্রতি যা নাজিল করা হয়েছে আমাদের প্রতি এবং যা নাজিল করা হয়েছে তোমাদের প্রতি এবং তাদের এই সংবাদের প্রতি তোমরা বিশ্বাস ও অবিশ্বাস কোনোটই রেখনা এবং আমাদের উপাস্য ও তোমাদের উপাস্য একই এবং আমরা তারই আজ্ঞাবহ অনুগত।

৪৭, এডাবেই আমি আপনার প্রতি অবতীর্ণ করেছি কিতাব

করআন অর্থাৎ যেমন, আমি অবতীর্ণ করেছি তাদের প্রতি

তাওরাত ও অন্যান্য কিতাব অতঃপর যাদেরকে আমি

- ه ٤ . أَتَّلُ مَا أُوْحِى إلَيْكَ مِنَ الْكِتْبِ الْغُواٰنِ وَالْصَلَوةَ تَنْهُى عَنِ الْفُواٰنِ وَالصَّلَوةَ تَنْهُى عَنِ الْفُحشَّاءَ وَالْمُتَنَكِّرِ وَ شَسْرَعُا أَيْ مِسْنُ شَانِهَا ذَٰلِكُ مَادَامَ الْمَرْءُ فِينَهَا وَلَيْكُرُ شَيْرِهِ مِنَ الطَّاعَاتِ وَاللَّهُ اللَّهِ الْكُبْرُ وَمِنْ عَيْرِهِ مِنَ الطَّاعَاتِ وَاللَّهُ يَعْمُلُهُ مَا تَصْنَعُونَ فَيْجِانِ فَيْ الطَّاعَاتِ وَاللَّهُ يَعْمُلُهُ مَا تَصْنَعُونَ فَيْجِانِ فَيْجَانِكُمُ بِه .
- 23. وَلَا تُجَاوِلُوا اَهْلَ الْكِتْبِ إِلَّا بِالْتِيْ اَيْ الْكِتْبِ إِلَّا بِالْتِيْ اَيْ بِالْتِيْ الْمَا الْكِتْبِ إِلَّا بِالْتِيْ اَيْ اللهُ عِالْمَاءِ وَالتَّنْفِينَهِ عَلَى حُجَجِم اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا
- ٤٧ وَكُذٰلِكَ ٱثْنُولْنَا إِلَيْكَ الْكِفْبَ و الْغُرَانَ آنَ الْكِ

   كَمَّ ٱنْزُلْنَا إِلَيْسِهُمُ التَّغُورُيةَ وَغَيْرُهَا فَالْكِفْبَ التَّوْرُيةَ.
   فَالَّذِينَ آَكِينُهُمُ الْكِفْبَ التَّوْرُيةَ.

الدِين اتينهُمُ ال <del>إهوام कुठाव</del> ठाउद्गाठ <u>निस्नहिनाय ।</u> www.eelm.weebly.com كَعَبْدِ اللّٰهِ بْنِ سَلَامٍ وَغَيْرِهِ يَوْمِنُونَ بِهِ -بِالْفُرَانِ وَمِن هَوْلًا وَاَى اَهْلِ مَكْهُ مَّنَ يَتُومِن بِهِ مَوْمَا يَجْحَدُ بِالْبَرِئَ اَيَعْدَ طُهُورِهَا إِلاَّ الْكَفِرُونَ آيِ الْبَهُوهُ وَطَهَرَ لَهُمْ اَنَّ الْفُرَان حَقَّ وَالْجَانِي بِهِ مُحِقَّ وَجَعَدُواْ ذَٰلِكَ .

- ا. وَمَا كُنْتَ تَتَلُوا مِنْ قَبْلِهِ اي الْقُرانِ مِنْ كِينِهِ اي الْقُرانِ مِنْ كِينِهِ اي الْقُرانِ مِنْ كِينِهِ اي الْقُرانِ مِنْ كِينِهِ وَلَا تَخْطُهُ مِسْمِينِكَ إِذَا أَي لَوْ كُنْتَ قَارِئًا كَارِبًا كَرْتَابَ شَكَ الْمُبْطِلُونَ أي النَّورُنِةِ النَّهُ وَرُنِةِ إِنَّهُ الْمُبْعُودُ فَي النَّورُنِةِ إِنَّهُ أَوْلًا كَنْتُهُ.
- ٤٩. بَسَلٌ هُوَ أَي الْقُسْرَأَنُ اللَّذِي جِنْتَ بِهِ أَبْتُكَ بَيْنِتُ فِي صُدُورِ اللَّذِينَ أُوثُوا الْعِلْمُ م اي الْسُوْمِنِينَ يَحْفَظُونَهُ وَمَا يَجْحَدُ بِالْعِنْدَ إلاَّ الطَّلِحُسُونَ الْبَهُودُ وَجَحَدُوهَا بَعْدَ ظُهُوْدُهَا لَهُمْ.
- ا. وَقَالُوْا اَىٰ كُفَارُ مَكَةَ لَوْلا هَلا اُنْزِلَ
   عَلَيْهِ عَلَى مُحَمَّدٍ اللهِ مَنْ دَبَّهِ دَوَفِى قِراءَةٍ إِيانَ كُنَاقَةٍ صَالِحٍ وَعَصَا مُوسَلَى وَمَائِدَةً عِنْسُلَى قُلْ إِنْمَا الْأَيْتُ عِنْدَ اللّهِ وَمَائِدَةً عِنْسُلَى قُلْ إِنْمَا الْأَيْتُ عِنْدَ اللّهِ وَمَائِدَةً عِنْدَ اللّهِ وَمَائِدَةً عِنْدُ اللّهِ وَمَائِدَةً عِنْدُ اللّهِ وَمَائِدَةً عَنْدَ اللّهِ عَلَى إِنْمَاءً وَإِنْهَا اَنْ اَنْذِيْرُ مُبِيئَى مَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

যেমন, আব্দুলাই ইবনে সালাম ও অন্যানা <u>তারা তার প্রহি</u>
কুরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে এবং তাদেরও
মক্কাবাসীদেরও <u>অনেকে এর প্রতি ঈমান এনেছে এবং</u>
<u>আমার আয়াতসমূহ প্রকাশ হওয়ার পর অধীকার করে না</u>
কেবল কাফেররাই অর্থাৎ ইহুদিগণ এবং তাদের নিকট
স্পষ্ট প্রকাশ হলো যে, কুরআন সত্য এবং তার বাহকও
সত্য তা সন্তেও তারা তা অধীকার করেছে।

- ৪৮. <u>আপনি তো এর</u> কুরআনের পূর্বে কোনো কিতাব পাঠ করেননি। এবং স্বীয় হাত ঘারা কোনো কিতাব লিখেননি যদি আপনি লিখা ও পড়া জানতেন <u>তাহলে মিখ্যাবাদীরা</u> <u>অবশ্যাই সন্দেহ পোষণ করতো।</u> ইহুদিগণ আপনার প্রতি এবং তারা বলতো তাওরাতে যার উল্লেখ রয়েছে তিনি উমি তথা মূর্য হবেন লিখা ও পড়া কিছু জানবেন না।
- ৪৯. বরং তা কুরআন যা আপনি নিয়ে এসেছেন স্পষ্ট আয়াত তাদের অন্তরে যাদেরকে জ্ঞান দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ মুমিনদের অন্তরে তারা তা সংরক্ষণ করে <u>আমার</u> <u>আয়াতসমূহ অবীকার করে না কিন্তু জালেমগণ।</u> ইহুদিগণ তাদের নিকট তা স্পষ্ট হওয়ার পরও তারা তা অবীকার করে।
- ৫০. তারা মন্ধার কাফেরগণ বলে তার পালনকর্তার পক্ষথেকে তার প্রতি মুহাম্মদ —— -এর প্রতি কিছু নিদর্শন অবতীর্ণ হলো না কেনাং অন্য কেরাতে ইট্রি যেমন হযরত সালেহ (আ.) -এর উটনি ও হযরত মুসা (আ.)-এর দাঠি ও হযরত মুসা (আ.)-এর দত্তরখান ইত্যাদি আপনি বপুন, নিশুরই নিদর্শনসমূহ তো আল্লাহর ইল্মাধীন তিনি যাকে ইল্মা তার প্রতি অবতীর্ণ করেন আমি তো একজন সুস্পাই সতর্ক্কারী মাত্র। আমার সতর্কতা জাহান্নামের গুলাহাগারদের প্রতি।

ر در در اول من الماري و الماريخ عَلَيْكَ الْكِتْبُ الْفُرَانَ يُتَّلِّي عُلْيَهُ مِ فَهُ أَنَّهُ مُسْتَهِدُّهُ لَا إِنْقِضًا ، لَهَا بِخِلَاف مَا ذُكرَ مِنَ الْأَيَاتِ إِنَّ فِئٍ ذَٰلِكَ الْكِتَابِ لَرَحْمَةً وَّذِكْرَى عِظَةً لِلقَوْم

কবেছে আমি আপনাব প্রতি কিতার করআন নাজিল করেছি যা তাদের কাছে পাঠ করা হয়। তা একটি স্তায়ী নিদর্শন যা কখনো বিলপ্ত হবে না। পক্ষান্তরে অন্যান্য আয়াতসমূহ যা উল্লেখ করা হয়েছে নিশ্চয়ই এই কিতাবে রয়েছে রহমত ও উপদেশ বিশ্বাসী লোকদের জন্য :

### তাহকীক ও তারকীব

र प्रायम 😅 ! व्यालनात्क यिन बीग्र मल्लुमारात्र धर्मरीनवात कातरा वाकरनात उ চিত্তাক্রিষ্ট করে তবে আপনি কুরআন তেলাওয়াত করতে থাকুন। ফলে আপনি একথা জেনে সান্তুনা পাবেন যে, হয়রত নূহ (আ.) হযরত লৃত (আ.) সহ অন্যান্য নবীগণের এ অবস্থার মুখোমুখি হতে হয়েছিল যেমনটি সম্মুখীন আপনি হচ্ছেন। এতদ সত্ত্বেও তারা দাওয়াতি কাজ ও প্রমাণ উপস্থাপনে সীমাহীন কষ্ট সহ্য করা সত্ত্বেও স্বীয় সম্প্রদায়কে অজ্ঞতা ও ভ্রষ্টতা হতে মুক্তি দিতে অক্ষম হননি। যখন আপনি কুরআন তেলাওয়াতের মাধ্যমে উল্লিখিত নবীগণের অবস্থা জ্ঞাত হবেন তখন আপনার এক ধরনের সান্তনা মিলরে।

अमन यनकर्मात्क राताल शाताल मात केता दश । रन रा। الله أَصْلُ : قَبُهُ لُنَهُ ٱلْفُحُشَاءِ وَالْمُ শঁরিয়তের বিধান থাক বা না থাক। আর 💥 এমন মন্দকর্মকে বলা হয় যাকে শরিয়ত খারাপ বলে স্বীকৃতি দিয়েছে। সমাজের প্রচলিত রীতি তাকে ভালো মনে করলেও।

ن قُولُـهُ مَادَامَ الْمَرُءُ وَفَهَا : এটা একটা উক্তি মাত্র। অন্যথা বিশ্বদ্ধ কথা হলো অশ্লীলতা ও গার্হিত কান্ত থেকে বিরত থাকা নামাজের বৈশিষ্টা। তবে শুর্ভ হলো নামাজের শুর্ভাবলি ও আদবসহ পাবন্দির সাথে নামাজ আদায় করতে হবে। যদি কোনো ব্যক্তি পাবন্দির সাথে নামাজ আদায় করা সত্ত্বেও অশ্লীলতা থেকে বিরত না হয় ডবে বুঝে নিবে যে, তার নামাজ আদায়ের ব্যাপারে ক্রটি রয়েছে: নামাজের বৈশিষ্ট্যের মধ্যে নয়।

े वंहां कलस्पत जांखि भाव । रकनमा व সुतांहि राला भाकी जुता । व्याद स्वाहि : فَعُمُدُ اللَّهِ بِيْن سَكلم ইবনে সালাম (রা.) মদিনায় ইসলাম গ্রহণ করেছেন। কাজেই এখানে আবুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.)-এর উপমা পেশ করা ঠিক হয়নি। হ্যা, তবে এটা সম্ভব যে আল্লাহ তা আলা إِنْبَارٌ بِالْغَيْبِ এর তিন্তিতে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে সালাম (রা.)-এর ঈমান গ্রহণের সংবাদ দিয়েছেন।

: राला अछितिक مِنْ स्वा अर्थित, आत مِنْ كِتَابٌ : فَوَلُّهُ مِنْ كِتَابٍ

। এর पार्ख्य । وَ اَ كُذُ نَشَر مُرُكَبُ विष्ठ : قَوْلُهُ لَوْ كُنُتَ قَارِثًا كَاتِبًا

্র তাঞ্সীরে ইছ্দিদের নির্দিষ্ট করা সমীচীন হয়নি। কেননা খ্রিচানদেরও এ অবস্থাই ছিল। - ﴿ مُعَلِّمُ الْ الْمُعَالَ কাজেই যদি عَلَيْكُوْد এর পরিবর্তে کَالْبَهُوْد বলতেন ভবে বেশি সমীচীন হতো, যাতে করে ইহুদিরা ছাড়া প্রভ্যেক কুরআন অস্বীকারকারী এর অন্তর্ভুক্ত হয়ে যেতি।

खर عَطْف वार - يَكْنِهِمُ बार عَاطِفَه प्रायाणा केरहात छनत श्रातम करतरह ववर أو لَمْ يَكُفِهِمْ إِسْتِفْهَام تَوْمِيْخِنْ वात عَقَا عَلَمَ كَبُهِلُوا وَلَمٌ يَكُفِيهِمْ -तर्ड़र्रह । उँहा हेवातक राला

स्दारह । छेर्य के عَاعِلُ अवर यात छेभत हैं। अदनम करत जा मानमास्त्रत जावीरम इस्स बारक ववर إَنَّ : فَوَكُمْ إِنَّ أَنْوَلْنَا रुवांबर रामा- تكنيم إنزاكُ www.eelm.weebly.com

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

### পূর্বাপর সম্পর্ক :

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কয়েকজন পয়গম্বর ও তাদের উ্মতদের আলোচনা ছিল। তাদের মধ্যে কয়েকজন এখন উদ্ধৃত কাম্পের এবং তাদের উপর বিভিন্ন আজারের বর্ণনা ছিল। এতে রাস্পুরাহ 🚟 ও মুমিনদের জন্য সান্ত্ননাও রয়েছে যে, পূর্ববর্তী পয়গম্বরগণ বিরোধী দলের কেমন নির্বাচন সহ্য করেছেন এবং এ বিষয়ের শিক্ষাও রয়েছে যে, তাবলীগ ও দ ওয়াতের কাজে কোনো অবস্থাতেই সাহস হারানো উচিত না।

মানব সংশোধনের সংরক্ষিত ও পূর্ণ ব্যবস্থাপত্র : আলোচ্য আয়াতে রাস্কুরাহ — কে দাওয়াতের একটি সংক্ষিত্ত কিছু পূর্ণাস হারস্থাপত্র বলে দেওয়া হয়েছে। এ ব্যবস্থাপত্র পালন করলে পূর্ণ ধর্ম পালন করার পথ সৃগম হয়ে যায় এবং এ পথে অভ্যাসগতভাবে যত বাধাবিপত্তি দেখা দেয়, সব দূর হয়ে যায়। এই অমোঘ ব্যবস্থাপত্রের দূটি অংশ আছে, কুরআন তেলাওয়াত করা ও নামাজ কায়েম করা। উমতকে উভয় বিষয়ের অনুবর্তী করাই এখানে আসল উদ্দেশ। কিছু উৎসাহ ও জাের দানের জন্য উভয় বিয়য়ের অনুবর্তী করাই এখানে আসল উদ্দেশ। কিছু উৎসাহ ও জাের দানের জন্য উভয় বিয়য়ের কির্মান করা দিয়ের কর্মান বিয়য়ের কর্মান করা সহজ হয়ে যায়।

ভন্নধ্যে কুরআন তেলাওয়াত তো সব কাজের প্রাণ ও আসল ভিত্তি। এরপর নামাজকে অন্যান্য ফরজ কর্ম থেকে পৃথক করে বর্ণনা করার এই রহস্য বর্ণিত ও হয়েছে যে, নামাজ স্বকীরভাবেও একটি গুরুত্বপূর্ণ ইবাদত এবং ধর্মের ব্রুছ। এর উপকারিতা এই যে, যে ব্যক্তি নামাজ কায়েম করে, নামাজ তাকে অল্লীল ও গর্হিত কাজ থেকে বিরত রাখে। আয়াতে ব্যবহৃত বির্দ্ধের অর্থ এমন সুস্পষ্ট মন্দকাজ, যাকে মুমিন-কাফের নির্বিশেষে প্রত্যেক বুদ্ধিমান ব্যক্তিই মন্দ মনে করে। যেমন ব্যক্তিরার, অন্যায় হত্যা, চ্রি-ভাকাতি ইত্যাদি। পক্ষান্তরে বির্দ্ধের প্রত্যাক বৃদ্ধান কথা ও কাজকে বলা হয়, যার হায়াম ও অবৈধ হওয়ার ব্যাপারে পরিয়তবিশারদগণ একমত। কাজেই ফিকহবিদগণের ইজতিহাদী মতবিরোধের ব্যাপারে কোনো এক দিককে বির্দ্ধান না। বির্দ্ধান করা ও অপ্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য তনাহ দাখিল হয়ে গেছে, যেওলো স্বয়ং নিঃসন্দেহরুপে মন্দ্ধ এবং সংকর্মের পথে সর্ববৃহৎ বাধা।

নামাজ যাবতীয় পাপকর্ম থেকে বিরত রাখে, এর অর্থ : একাধিক নির্ভরযোগ্য হাদীসদৃটে অর্থ এই যে, নামাজের মধ্যে বিশেষ একটি প্রতিক্রিয়া নিহিত আছে। যে ব্যক্তি নামাজ কায়েম করে সে গুনাহ থেকে মুক্ত থাকে। তবে শর্ত এই যে, তধু নামাজ পড়লে চলবে না; বরং কুরআনের ভাষা অনুযায়ী নুন্তিত হবে। ইন্ত্রা-এর শাদিক অর্থ সোজা খাড়া করা। যাতে কোনো একদিকে ঝুঁকে না থাকে। তাই নুন্তিনতি এই দাঁড়ায় যে, রাস্কুরাহ আ ঘোতারে প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য রীতিনীতি পালন সহকারে নামাজ আদায় করেছেন এবং সারা জীবন মৌথিক শিক্ষাও দান করেছেন, ঠিক সেভাবে নামাজ আদায় করা অর্থাৎ শরীর, পরিধানবন্ত্র ও নামাজের হান পবিত্র হওয়া, নিয়মিত জামাতে নামাজ পড়া এবং নামাজের যাবতীয় ক্রিয়াকর্ম সুন্দরভাবে সম্পাদন করা। এগুলো প্রকাশ্য রীতিনীতি। অপ্রকাশ্য রীতিনীতি এই যে, আল্লাহর সামনে এমনভাবে বিনয়াবনত ও একাপ্রতা সহকারে দাঁড়ানো যেন তার কাছে আবেদন-নিবেদন করা হছে। যে ব্যক্তি এভাবে নামাজ কায়েম করে, সে আল্লাহর পক্ষ থেকে আপনা-আপনি সংকর্মের তাওফীকপ্রাও হয় এবং যাবতীয় তনাহ থেকে বৈঁতে থাকার তাওফীকও। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি নামাজ পড়া সত্ত্বেও তনাহ থেকে বৈঁতে থাকে না, বৃথতে হবে যে, তার নামাজের মধ্যেই ফ্রুটি বিদ্যমান। ইরমান ইবনে হুসাইন থেকে বির্ণিত আছে যে, রাস্কুরাহ ক্রিটি ভিনি বললেন ক্রিটিটিত আছে যে, রাস্কুরাহ ক্রিটিটিত কর্ম থেকে বিরত রাখে না, তার নামাজ কিন্তুট নয়।

হবরত আদুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্লুরাহ ক্রেন বলেন- রুঠ্ কুর্টা কুর্টার কুর্টার করিত থাকাই নামাজের বাহিন্য, অল্লীল ও মন্দ কাঁজ থেকে বিরত থাকাই নামাজের আনুগতা ৮ বাহিন্য, অল্লীল ও মন্দ কাঁজ থেকে বিরত থাকাই নামাজের আনুগতা।

হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের তাফসীরে বলেন, যার নামাঞ্চ তাকে সংকর্ম সম্পাদন করতে এবং অসংকর্ম থেকে বেঁচে থাকতে উন্থুদ্ধ না করে, তার নামাঞ্চ তাকে আল্লাহ থেকে আরো দূরে সরিয়ে দেয় :

ইবনে কাজীর উপরিউক্ত তিনটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করার পর বলেন, এগুলো রাসুপুল্লাহ 🚅 -এর উক্তি নয়; বরং ইমরান ইবনে হুশাইন, আপুল্লাহ ইবনে মাসউদ ও ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উক্তি। আপোচ্য আগ্নাতের তামসীরে তারা এসব উক্তি করেছেন। হুমরত আবু হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, জনৈক ব্যক্তি রাসুলে কারীম 🚎 -এর কাছে উপস্থিত হয়ে আরক করণ, অমুক ব্যক্তি রাতে তাহাজ্জুদ পড়ে এবং সকাল হলে চুরি করে। তিনি বললেন, সত্ত্রই নামান্ত তাকে চুরি থেকে বিরত রাখবে।

—ইবনে কাছীর| কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আরো আছে, রাস্পুল্লাহ ﷺ -এর এ কথার পর সেই ব্যক্তি চুরির অভ্যাস পরিত্যাগ করে এবং

একটি সন্দেহের জবাব : এখানে কেউ কেউ সন্দেহ করে যে, অনেক মানুষকৈ নামাজের অনুবতী হওয়া সত্ত্বেও বড় বড় গুনাহে লিঙ থাকতে দেখা যায়। এটা আলোচ্য আয়াতের পরিপন্ধি নয় কিঃ

এর ভাশার কেন্টা কেন্টা বালেছেন, আলোচ্য আয়াত থেকে এডটুকু জানা যায় যে, নামাজ নামাজিকে ওনাহ করতে বাধা প্রদান করে। কিন্তু কাউকে কোনো কাজ করতে বাধা প্রদান করদে সে তা থেকে বিরতও হবে, এটা জরুরি নয়। কুরআন হাদীস ও ফোস মানুষকে ওনাহ করতে নিষেধ করে। কিন্তু অনেক মানুষ এই নিষেধের প্রতি ক্রান্ট্রপান না করেই ওনাহ করতে থাকে। তাফসীরের সারসংক্রেপে এ ব্যাখ্যাই অবলম্বন করা হয়েছে।

কিছু অধিকাংশ তাফসীরবিদ বলেন, নামাজের নিষেধ করার অর্থ তধু আদেশ প্রদান করা নয়; বরং নামাজের মধ্যে এই বিশেষ প্রতিক্রিয়া নিহিত আছে যে, যে ব্যক্তি নামাজ পড়ে, সে গুনাহ থেকে বেঁচে থাকার তৌফিকপ্রান্ত হয়। যার এক্রপ তৌফিক হয় না, চিন্তা করলে প্রমাণিত হবে যে, তার নামাজে কোনো ক্রটি রয়েছে এবং সে নামাজ কায়েম করার যথার্থ হক আদায় করতে বার্থ হয়েছে। পূর্বোক্ত হাদীস থেকে এই বিষয়বস্তুর সমর্থন পাওয়া যায়।

ضواً كُورُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّلّٰ وَاللّٰهُ وَاللّ وَاللّٰهُ وَاللّ

অর্থাৎ কিতাবধারীদের সাথে وَيُولُهُ وَلاَ تَجَادِلُوا اللّهِ اللّهِ بِالنَّرِيِّ هِيَ أَحْسَنُ إِلّا النّذِينَ ظَلَمُوا उर्जर कहा। উদাহরণত কঠোর কথাবার্তার জবাব নম্র তাষায়, ক্রোধের জবাব সহনশীলতার সাথে এবং মূর্যতাসুলড ইটগোলের জবাব শান্তীর্যপূর্ণ কথাবার্তার মাধ্যমে দাও।

কাজেই আমাদের সাথে বিরোধিতার কোনো কারণ বিরাদিত কিলে কারণ বিরাদিত।

তাফসীব্যাস্থসমূহে তাফসীরকারণণ কিতাবধারীদের যেসব রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন, সেণ্ডলোরও অবস্থা তদ্রূপ। সেণ্ডলো উদ্ধৃত করার একমাত্র উদ্দেশ্য হঙ্গে সংশ্লিষ্ট বিষয়ের ঐতিহাসিক মর্যাদা ফুটিয়ে তোলা। কোনো কিছুর বৈধতা ও অবৈধতা এসব রেওয়ায়েত ঘারা প্রমাণ করা যায় না।

্র উট্টি না ইন্টি না ইন্টি নুটা ইন্টি না ইন্টি

নিরক্ষর হওয়া রাস্ব্রাহ — এর একটি বড় শ্রেষ্ঠত্ব ও বড় মোজেজা : আল্লাহ তা আলা রাস্ব্রাহ — এর নর্য়ত সপ্রমাণ করার জন্য দেসব সুস্ট মোজেজা প্রকাশ করেছেন, তনাধ্যে তাঁকে পূর্ব থেকে নিরক্ষর রাখাও অন্যতম। তিনি লিখিত কোনো কিছু পাঠ করতে পারতেন না এবং নিজে কিছু লিখতেও সক্ষম ছিলেন না। এ অবস্থায়ই জীবনের চল্লিশটি বছর তিনি মঞ্চাবাসীদের সামনে অতিবাহিত করেন। তিনি কোনো সময় কিতাবধারীদের সাথেও মেলামেশা করেন নি যে, তাদের কাছ থেকে কিছু তনে নেবেন। কারণ মঞ্জায় কোনো কিতাবধারী বাস করত না। চল্লিশ বছর পূর্তির পর হঠাৎ তাঁর পবিত্র মুখ থেকে এমন কালাম উচ্চারিত হতে থাকে, যা বিষয়বস্তু ও অর্থের দিক দিয়ে যেমন ছিল মোজেজা তেমনি শাদিক বিশ্বদ্ধতা ও তাথালয়ারের দিক দিয়েও ছিল অতকনীয়।

কোনো কোনো আলেম প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, তিনি প্রথম দিকে নিরক্ষর ছিলেন। এরপর আল্লাহ তা'আলা তাঁকে লেখাপড়াশিখিয়ে দেন। প্রমাণ হিসেবে তাঁরা হুদায়বিয়া ঘটনার একটি হাদীস উদ্ধৃত করেন, যাতে বলা হয়েছে, সন্ধিপত্র লেখা হলে তাতে প্রথমে الله رَرَسُولِ লিখিত ছিল। এতে মুশরিকরা আপত্তি তুলল যে, আমরা আপনাকে রাসূব মেনে নিলে এই ঝর্গড়া কিসেরং তাই আপনার নামের সাথে 'রাসূলুল্লাহ' শব্দটি আমাদের কাছে গ্রহণীয় নয়। লেখক ছিলেন হয়বত আলী মুর্তাজা (রা.)। রাসূলুল্লাহ আ তাকে শব্দটি মিটিয়ে দিতে বললেন। তিনি আদবের খাতিরে এরূপ করতে অধীকৃত হলে রাসূলুলাহ আ নিম্নে কাগজটি হাতে নিয়ে শব্দটি মিটিয়ে দিলেন এবং তদস্থলে আক ক্রিটে ক্রিটিয়ে দিলেন।

এ রেওয়ায়েতে 'রাসূলুল্লাহ — নিজে লিখে দিয়েছেন' বলা হয়েছে। এ থেকে তাঁরা বুঝে নিয়েছেন যে, রাসূলুল্লাহ — দেখা জানতেন। কিন্তু সত্য এই যে, সাধারণ পরিভাষায় অপরের দারা লেখানোকেও "লে লিখেছে" বলা হয়ে থাকে। এছাড়া এটাও সম্বরপর যে, এ ঘটনায় আল্লাহর পক্ষ থেকে মাজেজা হিসেবে টিন নিজের নামও লিখে ফেলেছেন। এতদ্বাতীত নামাজের কয়েকটি অক্ষর লিখে দিলেই কেউ নিরক্ষরতার সীমা পেরিয়ে যার না। লখার অভাস গড়ে না উঠা পর্যন্ত ভাকে অক্ষরজ্ঞানহীন ও নিরক্ষরই বলা হবে। রাসূলুল্লাহ — লেখা জানতেন- বিনা প্রমাণে এরূপ বললে তাঁর কোনো শ্রেষ্ঠত প্রমাণিত হয় না; বরং চিন্তা করলে দেখা যায় যে, নিরক্ষর হওয়ায় মধ্যেই তাঁর বড় শ্রেষ্ঠত রয়েছে।

. قُلْ كَفَى بِاللّهِ بَيْنِيْ وَيَيْنَكُمْ شَهِيدًا ع بِصِدْقِيْ بَعَلَمُ مَا فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَ وَمِنْهُ كَالِيْ وَحَالُكُمْ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا بِالْبَاطِيلِ وَهُو مَا يَعْبُدُ مِن دُونِ اللّهِ وَكَفَرُوا بِاللّهِ مِنْ نَكُمْ أُولَئِنَكُ مُمَ اللّهِ الخيرون وَيْ اللّهِ مِنْ نَكُمْ أُولَئِنَكُ مُمَ اللّهِ الخيرون وَيْ اللّهِ مِنْ نَكُمْ أُولَئِنَكُ مُمَ اللّهِ

٥. رَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلُولًا آجَلُ
 مُسَمَّى لَهُ لُجا خُمُ الْعَذَابُ و عَاجِلًا
 وَلَيَا أَتِينَهُمُ بَغْتَهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ بِوَفْتِ
 إِنْيَانِهِ.

ه. يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ و فِي الدُّنْبَا وَإِنْ جَهَنَّمُ لَمُحِيطُهُ إِللَّعَ فَإِنْ .
 وَإِنَّ جَهَنَّمُ لَمُحِيطَةٌ إِللَّعَ فِرِينَ .

٥. يَوْمَ يَكُفُشُهُمُ الْعَذَابُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ
 تَحْتِ ارْجُلِهِمْ وَيُقُولُ فِيهِ بِالنُّونِ اَيْ
 نَامُرُ بِالْقَوْلِ وَبِالْبَاءِ آيْ يَقُولُ الْمُوكَلُ
 بِالْعَذَابِ ذُوقُواْ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ اَي
 بِالْعَذَابِ ذُوقُواْ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ اَي

. يَعِبَادِي الَّذِينَ أَمُنُواْ إِنَّ اَرْضِیْ وَاسِعَةً فَلِيَّایَ فَاعْتِهُونِ فِی آيِّ اَرْضِ تَبَسَرَتْ فِيْهَا الْعِبَادَهُ بِأَنْ تُهَاجِرُواْ إِلَيْهَا مِنْ اَرْضِ لَمْ تَتَبَسَّرْ فِيْهَا نَزَلَ فِيْ ضُعَفَاءِ مُسْلِعِیْ مَکَّة کَانُواْ فِیْ ضَیْقٍ مِنْ إِظْهَارِ الْإِسْلَامِ بِها.

#### অনুবাদ :

- ৫২. বলুন, আমার মধ্যে ও তোমাদের মধ্যে আমার সত্যবাদীতার উপর আল্লাহই সাক্ষীরূপে যথেষ্ট। তিনি জানেন যা কিছু নতোমধলে ও ভূমধলে আছে এবং তিনি আমার ও তোমাদের অবস্থা জানেন। আর যারা মিধ্যায় এবং তা আল্লাহ বাতীত যা কিছুর অর্চনা করা হয় বিশ্বাস করে এবং তোমাদের মধ্যে যারা আল্লাহর কৃষ্ণরি করে তারাই তাদের ব্যবসায় ক্ষতিপ্রস্তু কেননা তারা ঈমানের বিনিময়ে কৃষ্ণরক খরিদ করেছে।
- ৫৩. তারা আপনাকে আজাব দ্রুত করতে বলে। যদি আজাবের সময় নির্ধারিত না থাকত তবে আজাব তাদের এসে যেত দ্রুত। নিক্তরই আক্ষিকভাবে তাদের কাছে আজাব এসে <u>যাবে এবং তাদের</u> এর আগমনের সময় সম্পর্কে <u>ববরএ</u> থাকবে না।
- ৫৪. তারা আপনাকে দুনিয়াতে <u>আজাব তুরান্থিত করতে বলে ।</u>
  অথচ জাহান্রাম কাফেরদেরকে ঘেরাও করেছে ।
- ৫৫. যেদিন আজাব তাদেরকে ঘেরাও করবে মাধার উপর

  থেকে এবং পায়ের নীচ থেকে আজাবের দায়িত্বশীল

  ফেরেশতাগণ বললেন, র্যুট্ট -এর মধ্যে ও ও
  উভয়ভাবে পড়া যায় যদি ১ হারা ঠিট্ট পড়া হয় তবন তার
  ভাবার্ব হলো, আমরা ফেরেশতাদেরকে নিম্নের উক্তি বলার
  নির্দেশ দেই। আর ৫ হারা ঠিট্ট পড়লে তার অর্থ হলো,
  আজাবের দায়িত্বশীল ফেরেশতাগণ বলবেন <u>তোমরা যা করতে তার বাদ এহণ কর।</u> অর্থাৎ তার শান্তি অভঃপর

  তোমরা আমার কাছ থেকে বাঁচতে পারবেন।
- ৫৬. হে আমার ঈমানদার বান্দাগণ, আমার পৃথিবী প্রশন্ত।

  <u>অতএব তোমরা আমারই ইবাদত কর।</u> যে জমিনে
  ইবাদতের সুযোগ আছে আর ফেখানে ইবাদতের সুযোগ
  নেই সেখান থেকে তোমরা হিজরত কর। উক্ত আয়াতটি
  মকার ঐসব দুর্বল মুসলমানদের ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে
  যারা ইসলাম ধর্ম প্রকাল করতে বাধারত ছিলেন।

- ٥٧. كُلِّ نَفْسِ ذَالِقَهُ الْمَوْتِ مِد ثُمَّ البَّنَا تُرْجَعُونَ بِالنَّاءِ وَالْبِيَاءِ بَعْدَ الْبَعْثِ.
- ٥٥. الَّذِينْنَ صَبَرُوا عَلَى اَذَى الْمُشْرِكِبْنَ وَكَالِمُ وَكِبْنَ وَكَالِمُ مُرِكِبْنَ وَكَالْمُ مُرْدِكُمُ وَالْمُشْرِكِبْنُ وَكَالُمُ وَمُنْدُورُهُ مَنْ حَبْثُ لَا يَخْتَرُبُونُ .
- ٩٠. وكَاكِنُ كم مِنْ دَابَةٍ لا تَحْمِلُ دِرْقَهَا لِي اللهُ عِرْدُقَهَا اللهُ عَرْدُونَهَا اللهُ عَرْدُونَ اللهُ عَرْدُونُهَا اللهُ عَلَى اللهُ عَرْدُونَ وَانْ لَمْ يَكُنُ مَعَكُمْ ذَاذُ وَلاَ نَعْقَةُ وَهُو السَّعِينَ عِلَى لِقَوْلِكُمْ الْعَلِيمَ لِنَعْمَالِوكُمْ الْعَلِيمَ لِيضَمَالِوكُمْ الْعَلِيمَ لِيضَمَالِوكُمْ الْعَلِيمَ لِيضَمَالِوكُمْ .
- 71. وَلَنِنْ لَامُ قَسَمِ سَالْتُهُمْ اَي الْكُفْارَ مَّنَ خَلْقَ السَّمُونَ وَالْاَرْضُ وَسَخُرُ الشَّمْسَ وَالْحَرْضُ وَسَخُرُ الشَّمْسَ وَالْقَصَرَ لَيَسَقُولُنُ اللَّهُ فَاتَنَى يَوْفَكُونَ يَصْمَرُ فُونَ عَنْ تَوْجِينِدِهِ بَعْدُ إِقْرَادِهِمْ بِنُفِدُ إِنْ اللَّهُ عَنْ تَنْ وَجِينِدِهِ بَنْفَدُ إِقْرَادِهِمْ بِنُفِدُ الشَّحْدَ إِقْرَادِهِمْ بِنُفِدُ الشَّعْدَ إِنْ اللَّهُ عَنْ تَنْ تَنْ وَجِينِدِهِ النَّهُ عَنْ تَنْ عَنْ تَنْ عَنْ تَنْ وَحِينِدِهِ اللَّهُ عَنْ الْتُومِيْدِهُ الشَّعْدَ الْمُعْمَالُونَ عَنْ تَنْ وَحِينِدِهِ الْمُعْمَى الْمُعْمِيْدِهُ الشَّعْدَ الْمُعْمَالُونَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمِينَ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْمِينَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمُعْمَالُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْمُعْمَالُ اللَّهُ عَنْ الْمُؤْمِنِينَ إِلَالُكُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ عَنْ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُهُ الْمُعْمَى الْوَالِقُونَ عَنْ تَعْوِيْنَ عَنْ عَنْ عَنْ الْمُعْلَاقِيْمِ الْمُعْمِيْدُ الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمِيْدِهُ الْمُعْمِيْرُ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِةُ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمُ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرُ الْمُعْمِيْرُ الْمُعْمِيْرِ الْمُعِمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْمُعْمِيْرِ الْم

- ৫৭. প্রত্যেক জীবনই মৃত্যুর স্বাদ গ্রহণ করবে। অতঃপর 
  <u>তোমরা</u> জীবিত হওয়ার পর <u>আমারই কাছে প্রত্যাবর্তিত</u>

  <u>হবে। تَرْجَعُونَ</u> এর মধ্যে এ ও উভয়ের সংযুক্তিতে
  পড়া যাবে।
- ৫৯. যারা ধৈর্য ধারণ করে দীন প্রকাশ করতে গিয়ে মুশরিকদের নির্যাতনের উপরও হিজরতের কটের উপর ও তাদের পালনকর্তার উপর ভর্সা করে। ফলে তিনি তাদেরকে এমনভাবে রিজিক দান করবেন যা তারা কয়্পনাও করবে না।
- ৬০. এবং এমন অনেক জন্তু আছে যারা তাদের খাদ্য সঞ্চিত

  <u>রাখে না</u> তাদের দুর্বলতার কারণে <u>আল্লাহই তাদের এবং</u>
  <u>তোমাদেরকে রিজিক দেন।</u> হে মুহাজিরগণ যদিও
  তোমাদের সাথে কোনো আসবাব ও অর্থ না থাকে <u>এবং</u>
  <u>তিনি</u> ভোমাদের কথা <u>সর্বশ্রোতা ও</u> তোমাদের অস্তরের
  ভেদ সম্পর্কে বর্ণ
- ৬১. যদি আপনি তাদেরকে কাফেরদেরকে জিজ্ঞাসা করেন, কে
  নডোমওল ও ভূমওল সৃষ্টি করেছেন। এর মধ্যে লাম
  আক্ষরটি শপথের অর্থ বুঝানোর জন্য এবং চন্দ্র ও সূর্বকে
  কর্মে নিয়োজিত করেছেন। তবে তারা অবশাই বলবে
  'আন্তার'। তাহলে তারা একত্বাদের স্বীকারের পর
  একত্বাদের ধর্ম হেড়ে কোথায় যুরে বেড়াচ্ছে।

٦٢. اَللهُ يَسْسَطُ الرِزْق بُوسِعُه لِمَن بُشَا . ٩٢ وَمِنْ عِبَادِه إِمْسِحَانًا وَيَقْوَدُ بُضِينُ لَهُ بَعَد الْبَسْطِ أَيْ لِمَنْ بِشَاءُ إِنْتِهَا ، إِنْتِهَا ، إِنْ لِمَنْ يَشَاءُ إِنْتِهَا ، إِنْ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عِلِيْدَةٌ وَمِنْهُ مَحَلًا اللّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عِلِيْدَةٌ وَمِنْهُ مَحَلًا اللّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عِلِيْدَةٌ وَمِنْهُ مَحَلًا الْبَسْطِ وَالتَّصْفِينَ .

٦٣. وَلَـنِنَ لاَمُ قَسَمِ سَالَتهُمْ مَّنَ نَزْلَ مِنَ السَّمَا وِمَا عَلَمَ الْعَلَمِ الْاَرْضَ مِنْ نَعُلِ مِنَ عَلِمِ الْاَرْضَ مِنْ نَعُلِ الْاَرْضَ مِنْ نَعُلِ مَرْتِهَا لَيَمُولُنَ اللَّهُ وَمَكَينَ يَشْرِكُونَ بِهِ قَلِ لَهُمُ الْحَسَمُ لِللَّهِ عَلَى تُنُوتِ بِهِ قَلِ لَهُمُ الْحَسَمُ لِللَّهِ عَلَى تُنُوتِ لِيَّ وَعَلَى تُنَاقُطُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ الْحَجَرَةِ عَلَيْكُمْ بَلُلُ اكْتُدُومُمْ لا يَعْقِلُونَ تَنَاقُطُهُمْ فِي ذَٰلِكَ .

৬২, আত্মাই তার বান্দাদের মধ্যে যার জনা ইক্ষা বিজিক প্রশন্ত করে দেন পরীক্ষামূলকভাবে এবং প্রশন্তের পরে তার জন্যে বা যার জন্যে ইক্ষা পরীক্ষামূলকভাবে <u>হ্রাস করেন।</u> নিশ্যাই আত্মাই সর্ববিষয়ে সম্যক পরিজ্ঞাত। এবং সে জ্ঞাত বিষয়ে বিজিক প্রশন্ত ও্রাস করার বিষয়ও রয়েছে।

৬৩. যদি আপনি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করেন, ুঁ এর মধ্যে লাম অক্ষরটি লপথের অর্থ প্রদান করে কে আকাশ থেকে বৃষ্টি বর্ষণ করেন অতঃপর তা দ্বারা ভূমিকে তার মৃত্ হওয়ার পর সঞ্জীবিত করেন; তবে তারা অবশাই বলবে, আল্লাহ'। অতঃপর কিভাবে তারা তাঁর সাথে শরিক করে আপনি তাদেরকে বলুন, তোমাদের কাছে প্রমাণানি প্রমাণ হওয়ায় আলহামদূলিলাই অর্থাৎ সকল প্রশংসা আল্লাহরই কিন্তু তাদের অধিকাংশই তা তাদের যুক্তির বৈপরীতা বুঝে না

### তাহকীক ও তারকীব

ं এর অর্থ হলো হাতের উপর হাত মারা [করমর্দন করা], তালি বাজানো, লেনদেন করা। আরবীয়দের অত্যাস ছিল যে, বেচাকেনা পরিপূর্ণ হওয়াকে বুঝানোর জন্য بَيْنَ مُنْكُنَّ بُنِع ভিন্দেশ্য হাত মিলাতেন। এখানে مُطْلُقًا بُنْ فَسُعَاتُ উদ্দেশ্য যাকে ব্যবসায়ের ভাষায় সওদা বলা হয়।

হয়েছে। পরবর্তী ফে'ল তার তাফসীর مَنْصُرُب হয়েছে। পরবর্তী ফে'ল তার তাফসীর করছে। উহা ইবারত হবে- نَاعَبُدُوْرِ إِيَّاكَ نَاعَبُدُوْنِ

आहार जा जाला वरलन- المُعَلَّدُ لِلْعِنَالِ ﴿ ववर कथराना لاَمَ مُعَامِدُ لِلْعِنَالِ ﴿ अतह क अता وَاذَ بُرُونً وَاذَ بُونَا ﴾ لإيُمراجيتُم مكان البُيتِ

श्रादः । فَوْلُهُ تَجْسِيْ مِنْ تَحْبِيّهَا الأَنْهَارُ ( अठा वाका रात فَرُنَّ रखा क्राद्ध ) وَمَنْ تَحْبِيّهَ قَالَا يَنْ النَّيْنَ الْمُنْوَا تَوْمَا عَلَيْهِ وَالنَّذِيْنَ الْمُنْوَا ﴿ فَاللَّهُ وَالْمُؤْمِّنَ الْمُنْوا قَالَ وَمَا الْمَامِّةِ وَالْفَرْمِيْنَ الْمَنْوَا وَمَنْ مَا اللّهِ عَلَيْهِ وَالْمُؤْمِّنِ وَمَنْ مُرْبِعِي

হয়েছে অর্থাৎ عَالَ مُقَدَّرُهُ آتَا خَالِدِينَ ,তে ইচিত রয়েছে যে غَالِمُ مُقَارِينَ الخَلُودُ فِيهَا

إِنَّهُمْ حِينَ الدُّخُولِ يُقَدُّرُونَ الْخُلُودَ

رسم رجين المنافقة المنافقة المنافقة النبي من النبين من النبية আৰু হিলা উহা أن الأجلو প্ৰকাশ কৰে দিয়েছেন। আৰু এটা النبية এব সিফতও হতে পাৰে।

. هُ - دَّأَبَّةٍ राना प्रवजामा كَنْبُن : فَنُولُتُهُ وَكُمَّايِنَ مِنْ دَّأَيَّةٍ हरना प्रवजामा كَنْبُن : فَنُولُتُهُ وَكُمَّايِنَ مِنْ دَأَبَّةٍ -এর निकट जात (مَثْنَا يُسَرِّعُ क्षाना क्षेत्र كَنْبُن क्षाना क्षेत्र اللَّهُ يَرُزُقُهُا निकट जात (مَثْنَا يُسَرُّ

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

সূরার প্রথম থেকে এ পর্যন্ত মুসলমানগণের প্রতি কাফেরদের শত্রুতা, তাওহীদ ও রিসালাত অস্বীকার এবং সত্য ও সত্যপস্থিদের পথে নানা রকম বাধাবিদ্য বর্ণিত হয়েছে। আলোচা আয়াতে মুসলমানগণের জন্য কাফেরদের অনিষ্ট থেকে আত্মরক্ষা করা, সত্য প্রচার করা এবং দুনিয়াতে ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করার একটি কৌশল বর্ণনা করা হয়েছে। এই কৌশলের নাম 'হিজরত' তথা দেশত্যাগ। অর্থাৎ যে দেশে সত্যের বিরুক্তে কথা বলতে ও কাজ। করতে বাধ্য করা হয়, সেই দেশ পরিত্যাগ করা।

হিজরতের বিধিবিধান ও এ সম্পর্কিত সন্দেহের নিরসন : گَابُكُ کَابُکُونَ کَابِکُونَ کَابُکُونَ کَابُکُونُ کَابُونُ کَابُکُونُ کَابُونُ کَابُونُ کَابُونُ کُونُونُ کُونُونُ کُلِی کُونُونُ کُلُونُ کُلِکُ کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُنِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلِی کُلِی کُلِی کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلُونُ کُلِی کُلِی کُلِی کُلِی ک

হিজরতের পথে দ্বিতীয় আশব্ধা এই যে, অর্ন্য দেশে যাওয়ার পর রুজি-রোজগারের কি ব্যবস্থা হবে? জনুস্থানে তো মানুষ কিছু পৈতৃক সম্পর্টি, কিছু নিজের উপার্জন দ্বারা বিষয় সম্পতির ব্যবস্থা করে থাকে। হিজরতের সময় এগুলো সব এখানে থেকে যাবে। কাজেই পরবর্তী পর্যায়ে জীবন নির্বাহ কিরপে হবে? পরের আয়াতত্ত্বয়ে এর জবার দেওয়া হয়েছে যে, অর্জিত আসবাসপরেক রিজিকের যথেষ্ট কারণ মনে করা ভূল। প্রকৃত্যকে আরাহ তা আলাই রিজিক দান করেন। তিনি ইচ্ছা করলে বাহ্যিক আয়োজন ছাড়াও রিজিক দান করেন। তিনি ইচ্ছা করলে বাহ্যিক আয়োজন ছাড়াও রিজিক দান করেন। এবং ইচ্ছা না করলে সব আয়োজন সত্ত্বেও মানুষ সুযোগ থেকে বঞ্চিত থাকতে পারে। প্রমাণস্বরূপ প্রথম বলা হয়েছে শুনি নির্দ্ধি না করলে সব আয়োজন সত্ত্বেও মানুষ সুযোগ থেকে বঞ্চিত থাকতে পারে। প্রমাণস্বরূপ প্রথম বলা হয়েছে শুনি নির্দ্ধি না করেল সব আয়োজন সত্তেও মানুষ সুযোগ থেকে বঞ্চিত থাকতে পারে। প্রমাণস্বরূপ প্রথম বলা হয়েছে শুনি নির্দ্ধি করে না। কিছু আল্লাহ তা আলা নিজ কুপায় প্রতাহ তাদেরকে বাদ্যা সরবরার করেন। পণ্ডিতগণ বলেন, সাধারণ জীবজন্তু এরূপই। কেবল পিপীলিকা ও ইদুর তাদের বাদ্য গর্ভাত বাদ্যের বাবস্থা করে। পিশীলিকা পীতকালে বাইরে আসেন না। ভাই গ্রীম্বজনে গর্তে থাল্য সক্ষয়ের জন্য তেই। করে। জনস্থাতি এই যে, পঙ্কীকুলের মধো কাকও তার খাদ্য সামান সঞ্চিতে রাখে; কিছু রাখার পর বেমালুম ভূলে যায়। মোটকথা, পৃথিবীর অসংখ্য ও অগণিত প্রকার জীবজন্তুর মধ্যে অধিকাংশের অবস্থা এই যে, তারা অন্য খাদ্য সংখ্য করার পর আগামীকালের জন্য তা সঞ্জিত রাখে না এবং এর প্রয়েজনীয় সাজসরক্সাম ওাদের না আছে জেখেলা, না আছে জমি ও বিষয়সম্পত্তি। তারা কোনো কারখানা অধ্বা অফিনের কর্মচারীও নয়। তার 'জালাহ তা'আলার উন্যুক্ত পৃথিবীতে বিচরণ করে এবং পেট-চুতি খাদ্য পাভ করে। এটা একদিনের বাপাণ্যে না হবং তাদের আজীবনের কর্মধারা।

'রিজিকেন আসন উপায় আল্লাহর দান, পরবর্তী আয়াতে তাই ন্যক্ত হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা বলেন, স্বয়ং কাঞ্চেরদেব 'িজেন কল্লন, কে নতোমণ্ডল ও ভূমণ্ডল সৃষ্টি করেছে। চন্দ্র সূর্য কার আজ্ঞাধীন পরিচালিত হচ্ছে। বৃষ্টি কে বর্ষণ করে। বৃষ্ট গ্রারা মাটি থেকে উদ্ভিদ কে উৎপন্ন করে। এসব প্রপ্লের জবানে মুশরিকরাও খীকার করনে যে, এসব আল্লাহরই কাজ। আপনি বলুন তাহলে তোমরা আল্লাহর পরিবর্তে অপরের পূজাপাটি ও অপরকে অভিভাবক কিরূপে মনে কর?

মোটকথা হিজরতের পথে দিতীয় বাধা ছিল জীবিকার চিন্তা। এটাও মানুষের তুল। জীবিকা সরবরাহ করা মানুষের অথবা তার উপার্জিত সাজসরঞ্জামের আয়ন্তাধীন নয়; বরং এটা সরাসরি আল্লাহর দান। তিনিই এ দেশে এর সাজসরঞ্জাম দিয়েছিলেন, অন্য দেশেও তিনি তা দিতে পারেন। সাজসরঞ্জাম ছাড়াও তিনি জীবনোপকরণ দান করতে সক্ষম। কাজেই এটা হিজরতের পথে অন্তরায় হওয়া ঠিক নয়।

হিজন্তুত কখন ফরজ অথবা ওয়াজিব হয়? হিজরতের সংজ্ঞা, শ্রেষ্ঠত্ব ও কল্যাণ সুরা নিসার ৯৭ থেকে ১০০ আয়াতে এবং বিধিবিধান এ সুরারই ৮৯ নং আয়াতের অধীনে বর্ণিত হয়েছে। একটি বিষয়বস্তু সেখানে বর্ণিত হয়নি, তাই এখানে বর্ণনা করা হবে।

রাসূনুকাহ 🌊 যখন আল্লাহর নির্দেশে মক্কা থেকে হিজরত করেন এবং সব মুসলমানকে সামর্থ্য থাকলে হিজরত করার আদেশ দেন, তখন মক্কা থেকে হিজরত করা নারী পুরুষ নির্বিশেষে সবার উপর 'ফরজে আইন' ছিল। অবশ্য যাদের হিজরত করার সামর্থাই ছিল না, তাদের কথা ভিন্ন।

মক্কা বিজিত হয়ে গেলে হিজরতের উপরিউক্ত আদেশ রহিত হয়ে যায়। কারণ তখন মক্কা স্বয়ং দারুন ইসলামে রূপান্তরিত হয়েছিল। রাস্তুল্লাহ ﷺ তখন এই মর্মে আদেশ জারি করেন– مَنْهُمُنَا النَّيْنِيُ У অর্থাৎ মক্কা বিজিত হওয়ার পর মক্কা থেকে হিজরত অনাবশ্যক। কুরআন ও হাদীস দ্বারাই মক্কা থেকে হিজরত ফরজ হওয়া, অতঃপর তা রহিত হওয়া প্রমাণিত। ফিক্যবিদগণ এই বিশেষ ঘটনা থেকে নিম্নোক্ত মাসআলা চয়ন করেছেন–

মাসআলা : যে শহর অথবা দেশে ধর্মের উপর কায়েম থাকার স্বাধীনতা নেই, যেখানে কুফর, শিরক অথবা শরিয়তের বিকন্ধাচারণ করতে বাধ্য করা হয়, সেখান থেকে হিজরত করে ধর্মপালনে স্বাধীনতাসম্পন্ন দেশে চলে যাওয়া ওয়াজিব। তবে যার সফর করার শক্তি নেই কিংবা তদ্রুপ স্বাধীন ও মুক্ত দেশই পাওয়া না যায়, তাহলে এমতাবস্থায় তার ওজর আইনত গ্রহণীয় হবে।

মাসআলা: কোনো দাকল কৃষ্ণরে ধর্মীয় বিধানাবলি পালন করার স্বাধীনতা থাকলে সেখান থেকে হিজরত করা ফরজ ও ওয়াজিব নয়, কিছু মোন্তাহাব। অবশ্য এজন্য দাকল কৃষ্ণর হওয়া জরুরি নয়, বরং 'দাকল ফিসক' [পাপাচারের দেশা যেখানে প্রকাশ্যে শবিয়তের নির্দেশাবলি অমানা করা হয়, সেখান থেকেও হিজরত করার হুকুম এরপ। যদিও শাসক মুসলমান হওয়ার কারণে একে দাকল ইসলাম বলা হয়ে থাকে।

যাফেজ ইবনে হজর ফতহুল বারীতে এই বিবরণ লিপিবদ্ধ করেছেন। হানাফী মাঘহাবের কোনো ধারাই এর পরিপদ্ধি নয়।
মুদনাদে আহমদে আবু ইয়াইইয়া থেকে বর্ণিত রেওয়ায়েতে এর পক্ষে সাক্ষ্য দের, যাতে রাস্পুত্রাহ 🚎 বঙ্গেন, الْكُورُ يُكُورُ اللّهِ وَالْفِيدَاءُ وَلَيْ الْمُسَافِّ مَنْ اللّهِ وَالْفِيدَاءُ وَلَيْ الْمُسَافِّ مَنْ الْمُسَافِّ وَلَيْهُ الْمُسَافِّ وَلَيْهُ الْمُسَافِّ مَنْ الْمُسَافِّ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ الْمُسَافِّ وَلَيْهُ الْمُسَافِّ وَلَيْهُ وَلَيْهُ الْمُسَافِّةُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَالْمُعِلِّ وَلِيْهُ وَلِيْهُوا لِلْمُؤْلِقِينُ وَلِيْلُولِكُونُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِي لِللَّهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِي وَلِي وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي وَلِيْهُ وَلِيْهُ

হয়রত সাঈদ ইবনে জুবাইর (রা.) বন্দেন, যে শহরে ব্যাপক হারে গুনাই ও অল্লীল কাজ হয়, সেই শহর হেড়ে দাও। হযরত আতা (র.) বন্দেন, কোনো শহরে তোমাকে গুনাহ করতে বাধ্য করা হলে সেখান থেকে পালিয়ে যাও। —[ইবনে কাসীর]

#### অনুবাদ :

- ৬৪. এই পার্থিবজীবন ক্রীড়া-কৌতুক ছাড়া তো কিছুই নয়
  তথুমাত্র ইবাদতসমূহ আথেরাতের কর্ম কেননা এং
  ফলাফল পরকালে প্রকাশ পায় এবং পরকালের গৃহই
  প্রকৃত জীবন। যদি তারা তা জানত তবে দুনিয়ায়
  জীবনকে কখনো আখেরাতের উপর প্রাধান্য দিতেন না।
- ৬৫. তারা যখন জলমানে আরোহণ করে তখন একনিষ্ঠতানে
  তারা আল্লাহকে তাকে
  তারা তার সাথে অন্য কাউকে
  ভাকে না কেননা তখন তারা বিপদে, তিনি ব্যতীত কেই
  তাদেরকে উদ্ধার করবে না। অতঃপর তিনি যখন স্থকে
  এনে তাদেরকে উদ্ধার করেন তখনই তারা শরিক করতে
  থাকে।
- ৬৬, <u>যাতে তারা তাদের প্রতি আমার দেওরা</u> নিরামতসমূহ

  <u>অবীকার করে এবং তারা</u> একত্রে মৃর্তিপূজার লিপ্ত থেকে

  <u>তোগ-বিলাসে ডুবে থাকে।</u> অন্য কেরাত মডে

  المحكمة এবং এবং এবানে সীগাহে আমরটি ধমক ও مَنْدِيْدُ এবং এবানে সীগাহে আমরটি ধমক ও هجي । সন্তর্বই তারা এর পরিগাম জানতে পারবে।
- ৬৭. <u>তারা কি জানে না যে, আমি</u> তাদের শহর মঞ্চার্কে

  <u>একটি নিরাপদ আশুরত্বল করেছি। অথচ এর চতুম্পার্কের</u>

  <u>মানুষদেরকে</u> হত্যা ও বন্দির মাধ্যমে <u>আক্রমণ করা হয়।</u>

  <u>তবে কি তারা মিধ্যায়ই মৃতিই বিশ্বাস করবে এবং</u>

  আল্লাহর নিয়ামত শিরকের মাধ্যমে অধীকার করবেং
- ৬৮. কে বড় জালেম অর্থাৎ কোনো বড় জালেম নেই তার <u>চেয়ে যে আল্লাহর প্রতি</u> শিরকের মাধ্যমে <u>মিধ্যা অপবাদ</u> <u>দেয় অথবা তার কাছে সতা</u> নবী বা কিতাব <u>আসার পর</u> <u>তাকে অধীকার করে। কাফেরদের আশ্রমত্বক বি</u> <u>জাহান্লাম নয়</u> এসব ব্যক্তি জাহান্লামিদের অন্তর্ভুক।

- . وَمَا هَٰذِهِ الْحَبُوةُ الدُّنْكَ إِلَّا لَهُو َ وَلَعَنَهُ مَا وَاللَّهُ وَلَعَنَهُ مَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي الْخَرْةِ لِلطُّهُ وَرِ الْأَخِرَةِ لِلطُّهُ وَرِ لَكُورَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُولُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُ
- ". فَاؤَا رَكِبُوا نِي الْفَلْاكِ دُعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ آيِ الدُّعاءَ أَى لَا يَدْعُونَ مَعَهُ عَيْرُولُاللَّهُمْ فِي شِدَّوَ وَلَا يَكْشِفُهَا إِلَّا هُوَ فَلَمَّا نَجُهُمْ إِلَى البَرِّ إِذَا هُمْ يَكْشِرُكُونَ بِهِ.
- ٩. لِيَكُفُرُوا بِحاً الْكِنْلُهُمْ مِنَ النِّعْسَةِ
  وليتنعثعُوا ند بالحتساعِهم على عبادة الأصناع وفيى قرائة بسكون اللهم آمرً
  تهذيدٌ فسوف يعكمون عاقبة ذلك.
- . أوَلَمْ يَرُوا يَعْلَمُوا أَنَّا جَعَلْنَا بَلَدُهُمْ مَكُنَّ بَلَدُهُمْ مَكَةً خَرَمًا أَمِنَا وَيُتَخَطَفُ النَّاسُ مِنَ خَوْلِهِمْ وَقَعْلُا النَّاسُ مِنَ خَوْلِهِمْ وَقَعْلُا وَسَبْبًا وُوْنَهُمْ أَفْبِالْبَاطِلِ الصَّغَمِ اللَّهِ يَكْفُرُونَ وَمِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكْفُرُونَ وَمِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكُفُرُونَ وَمِنْ عَمْةً اللَّهِ مَلَى اللَّهِ مَنْ الْمَعْمَةُ اللَّهِ مَنْ الْمُعْمَةُ وَاللَّهِ مَنْ الْمُعْمَةُ وَاللَّهِ مَنْ النَّهِ مَنْ الْمُعْمَةُ وَاللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ الْمُعْمَةُ وَاللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ الْمُعْمِدُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا الْمُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْمُنْ الْمُلْلِقِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُعْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِقُ اللَّهُ مَنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقُ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ ا
- .7A. وَمَنْ الطّلْمُ أَى لا احَدُ اطْلَمُ مِسْنِ افْتَرْى الْمَدُ اطْلَمُ مِسْنِ افْتَرْى عَلَى الشّوعَ الفّرَان اشْرَلَ بِهِ الْوَكَذَبُ بِأَنْ اشْرَلَ بِهِ الْوَكَذَبُ بِأَنْ اشْرَلَ بِهِ الْوَكَذَبُ بِيالَ الشّرِعَ الْوالْكِتَابِ لَسُلَّ جَمَّانُ مُ الْمَدْنَ الْمَنْ فِي جَمُعُمْ مَشُونً مَا وَى لِلْكَافِرِينَ اللّهُ الْمُورِينَ اللّهُ الْمُؤْمِدِينَ الْمَنْ وَهُو مِنْهُمْ .

٩٨. وَالنَّذِينَ جَاهَدُوْا فِينَا فِي حَفَينا لَيْ حَفَينا لَكَ عَلَيْنا لَكَ عَلَيْنا وَأَنَّ السَّنْسِ لِلنَّا وَأَنَّ اللَّهُ لَيْمَ الْمُحْسِرِنِينَ لِلنَّصْرِ وَالْعَرْدِ.

৬৯. <u>যারা আমার পথে গুধুমার আমার জন্য সাধনায়</u>

<u>আন্ধনিয়োগ করে আমি অবশাই তাদেরকে আমার পথে</u>

আমার দিকে আসার পথে পরিচালিত করব। নিকয়ই আল্লাহ

সংকর্মপরায়ণদের মুমিনদের <u>সাথে আছেন</u> সাহায্য ও

সহযোগিতা দ্বার।

### তাহকীক ও তারকীব

রলা : يَمُولُمُ اللَّهُوُ বলা কুনিয়া উপভোগে ডুবে যাওয়া। আবার কেউ কেউ বলেছেন যে, অহেতুক বিষয়ে লিঙ হয়ে পড়াকে لَيُرُوعَا عَالَمُ وَالْ

षडी है। हे ने प्रांत हिन्दे حَبَيَانُ किस्मिन, कला सिलगा, बठी। वादा مَسَمَ बढ़े वादा : فَعُولُمُ حَبَيُوانُ ال अविवर्जन कराय़ حَبَيَانُ इरद्राद्ध । बिकै حَبَيْنُ (बरिक अधिक مَبَيْنُ क्रानिद अर्थ तरद्राद्ध वाद्यानिद्र حَبَيْنُ वाद्यानिद्र केता प्रांतु के बिल्कि केला आवनाक । ब कादावादि ब क्ला किदार حَبَيْنُ वाद्यानिद्र

مَا أَثَرُوا الدُّنْبَ अत माक्छन وَرَّ नर्जन وَرَّ नर्जन بَعْلَمُونَ स्था ذَٰلِكَ : هَوْلَمُ لَوْ كَانُوا بِعَلَمُونَ دَالِكَ مَا أَثَرُوا الدُّنْبَ स्था अवाद नर्ज ।

এর الدُعَاءُ ، এটা অর্থ নির্দিষ্টকরণের জন্য হয়েছে ؛ ويُن এব যেহেতৃ অনেক অর্থ রয়েছে । এখানে ويُناء ، এর মাধ্যমে তাফসীর করে একটি অর্থকে নির্দিষ্ট করে দেওয়া হয়েছে ।

এই অত্যার সাথে সাথেই । উদ্দেশ্য হলো এই যে, ডুবে যাওয়া থেকে মুক্তি পাওয়ার সাথে সাথেই শিরক আরম্ভ করে সেয় ।

- এর উপর আতফ হরেছে। ﴿ لِيَكُفُرُوا لِمَا لِيَتَمَثَّعُوا अत प्रति كُنَّ हा राला لَامُ كُنَّ हो। وليكُفُرُوا

ৰি. দ্ৰ. এ প্ৰিবৰ্জে যদি بَمَـنَلَ । এক কেরাতে ১৭ সাকিন রয়েছে। এ সুরেতে এটি ক্রন্তি হবে উজা কেরাতে ১৭ সাকিন রয়েছে। এ সুরতে এটা بَمَـرُ হবে উজা কে'লের মধ্যেই। কিন্তু এখানে এ সংশয়ের সৃষ্টি হবে যে, আন্তাহর ফে'ল মন্দরুর্কের আদেশ করা আবশ্যক হয়। অথচ আন্তাহ ভা'আলা হলেন হাকীম আর হাকীম মন্দরুর্কের নির্দেশ দিতে পারেন না।

আর নিমেছেন অর্থাং اَمْرُ وَمِنْكَالُ । উদ্দেশ্য নয়, বরং জীতি প্রদর্শন ও ধমক দেওয়া উদ্দেশ্য । আর أَمْرُ تَهَدِّيْد ইওয়ার প্রমাণ ।

رَهُمْ يَتَخَطَّفُ النَّاسُ الغ -वत भूतं مُرَ छैदा पुराणा ताप्तर । छैदा देशावर दाला : قَنُولُمُ وَيَتُخَطَّفُ -वत बाता देशिक कता दायाद (य, اَنْكَارُ قَا مُسَزَّة प्रथम का कि कि कता दायाद (य, اَنْكَارُ قَا مُسَرِّة اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ عَلَيْهُ وَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَا

# In the same (44 a) W/Ww.eelm.weeblv.com

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এখানে প্রশ্ন হয় যে, তার উন্যাদ পাগল তো নয়; বরং চালাক ও সমঝদার। দুনিয়ার বড় বড় কাজ-কারবার সূচার-রূপে সম্পন্ন করে এতে তাদের অবুঝ হয়ে যাওয়ার কারণ কিঃ এর জবাব আলোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে এই দেওয়া হয়েছে ছে, দুনিয়া ও দুনিয়ার বৈষয়িক ও ধ্বংসশীল কামনা-বাসনার আসন্তি তাদেকে পরকাল ও পরিণামের চিন্তাভাবনা থেকে অন্ধ ও অবুষ করে দিয়েছে। অবচ এ পার্থিব জীবন ক্রীড়া-কৌতুক অর্থাৎ সময় ক্ষেপণের বৃত্তি বৈ কিছুই নয়। পারলৌকিক জীবনই প্রকৃত ও অক্ষ্য জীবন।

শন্দির ধাতৃগত অর্থ বঙ্গে হারাছ وَمَا هَٰذِهِ الْخَيْرِ الْخَيْرِةُ الدُّنْيَّا إِلَّا لَهُزُّ وَلَفَبُ وَإِنَّ النَّارَ لَأَخِرَةً لَكِمَى الْخَجَبُولُ তথা জীবন -[কুৰতুৰী]

এতে পর্থিব জীবনকে ক্রীড়া-কৌতুক বলা হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, ক্রীড়া-কৌতুককের যেমন কোনো স্থিতি নেই এবং এ দ্বারা কোনো বড় সমস্যার সমাধান হয় না, অল্লক্ষণ পরেই সব তামাশা খতম হয়ে যায়, পার্থিব জীবনের অবস্থাও ডদ্রুপ।

পরবর্তী আয়াতে মুশরিকদের আরো একটি মন্দ অবস্থা এই বর্ণিত হয়েছে যে, তারা জগৎ সৃষ্টির কাজে আল্লাহকে একক শ্বীকার করা সন্ত্ত খোদায়ীতে প্রতিমাদেরকে অংশীদার মনে করে। তাদের এ অবস্থার চাইতেও আশ্চর্যজনক অবস্থা এই যে, তাদের উপর যখন কোনো বড় বিপদ পতিত হয়, তখনও তারা বিশ্বাস ও শ্বীকার করে যে, এ ব্যাপারে কোনো প্রতিমা আমাদের সাহযোকারী হতে পারে না। বিপদ থেকে একমাত্র আল্লাই তা আলাই উদ্ধার করতে পারেন। উদাহরণস্বরূপ বলা হয়েছে যে, তার যখন সমুদ্রে ভ্রমণরত থাকে এবং তা নিমজ্জিত হওয়ার আশাল্ধা দেখা দেয়, তখন এ আশাল্ধা দূর করার জন্য কোনো প্রতিমাকে তারার পরিবর্তে তারা একমাত্র আল্লাহ তা আলাকেই ডাকে। আল্লাহ তা আলা তাদের অসহায়ত্ত্ব এবং সাময়িকভাবে জগতের সব স্বলম্বন থেকে বিজ্ঞ্লিতার ভিত্তিতে তাদের দোয়া কবুল করেন এবং উপস্থিত ধ্বংসের কবল থেকে উদ্ধার করেন। কিছু জ্বালেমরা যখন তীরে পৌছে স্বন্ধির নিশ্বাস ফেলে, তখন পুনরায় প্রতিমাদেরকে শরিক বলতে শুরু করে। তাই।

এ আয়াত থেকে জ্ঞানা গেল যে, কাফেরও যখন নিজেকে অসহায় মনে করে তখন আল্লাহকেই ডাকে এবং বিশ্বাস করে যে. আল্লাহ ব্যতীত এ বিপদ থেকে ডাকে কেউ উদ্ধার করতে পারবে না, তখন আল্লাহ তা'আলা কাফেরদেরও দোয়া কবুল করে নেন। কেননা সে ﴿مَثَامُونَا وَمَا অসহায়। আল্লাহ তা'আলা অসহায়ের দোয়া কবুল করার ওয়াদা করেছেন। —[কুরডুবী]

অন্য এক আয়াতে আছে کَنْ فَیْ صَالَا اِللَّهِ اللَّهِ مِنْ اَللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا لا اللَّ পৰকালেৰ অবস্থা। পেবানে কাফেররা আন্তাৰ থেকে নিষ্কৃতি লাভের জন্য দোয়া করবে; কিন্তু কবুল করা হবে না।

উপরের আয়াতসমূহে মকার মুশরিকদের মুর্খতামূলত কর্মকাণ আলোচিত ইয়েছিল যে, সর্বাক্তির স্থানি আলোচিত ইয়েছিল যে, সর্বাক্তির স্থানি আলাহ তা'আলাকে বীকার করা সত্ত্বেও তারা পাথরের স্থানিমিত প্রতিমাকে তাঁগ খোদায়ীর অংশীদার সাব্যস্ত করে। তারা আল্লাহ তা'আলাকে ওধু জণং সৃষ্টির মালিক মনে করে না; বরং বিপদ থেকে মৃষ্টি দেওরাও তারই ক্ষমতাধীন বলে বিশ্বাস করে। কিন্তু মুক্তির পর আবার শিরকে লিও হয়। কোনো কোনো মুশরিকের এক অক্তৃহাত এরই ক্ষমতাধীন বলে বিশ্বাস করে। কিন্তু মুক্তির পর আবার শিরকে লিও হয়। কোনো কোনো মুশরিকের এক অক্তৃহাত এক পেশ করা হতো যে, তারা রাস্পুরাহ — এর আনীত ধর্মকে সত্য ও সঠিক বলে বিশ্বাস করে। কিন্তু ইসলাম গ্রহণ করার মধ্যে তারা তাদের প্রাণনালের আলব্ধা অনুভব করে। কারণ সমগ্র আরব ইসলামের বিরোধী। তারা মুসলমান হয়ে গোলে অধনিষ্ট আরব তাদেরকে দেশ থেকে উচ্ছেদ করবে এবং প্রাণে বধ করবে। —[রহণ মাআনী]

हेत. ठाकनित्व सालात्वहैस (GR श्रेष्ठ) २ <sup>(व</sup>

এর ভবাবে আল্লাহ তা আলা বলেন যে, তাদের এই অভ্যাতও অব্যাসারপূনা। আল্লাহ তা আলা বায়তুল্লাহর কারণে মন্ধাবাসীদেরতে এমন মাহাত্মা দান করেছেন, যা পৃথিবীর কোনো স্থানের অধিবাসীদের ভাগ্যে তা জুটেনি। আলাহ তা আলা বলেন, আমি সমগ্র মন্ধাভূমিকে হারাম তথা আলায়স্থল করে দিয়েছি। মুমিন কাফের নির্বিশেষে আরবের বাসিন্দারা সবাই হেরেমের প্রতি সন্ধান প্রদর্শন করে। এতে খুন-খারাবি হারাম মনে করে। মানুষ তো মানুষ, এবানে শিকার বধ করা এবং বৃক্ষ কর্তন করাও সবার মতে অবৈধ। বহিরাগত কোনো ব্যক্তি হারামে প্রবেশ করলে সেও হত্যার কবল থেকে নিরাপদ হয়ে যায়। অতএব মন্ধার বাসিন্দারা যদি ইসলাম গ্রহণ করার ক্ষেত্রে প্রাণনাশের আশব্দা আছে বলে অঞ্জ্বাত পেশ করে, তবে সেটা খোড়া অন্ত্রতে বৈ নয়।

এর আসল অর্থ ধর্মের পথে বাধাবিপত্তি দূর جهاد : قَوْلُهُ وَالْتَوْبُنَ جَاهُدُوا فِينِمًا لَتَجْهِرَمُهُمْ سُلِئنا করে জন্ম পূর্ব শক্তি ব্যয় করা । কাফের ও পাপিষ্ঠদের পক্ষ থেকে আগত বাধাবিপত্তি এবং প্রবৃত্তি ও সম্মতানরে পক্ষ থেকে আগত বাধাবিপত্তি সবই এর অন্তর্ভুক্ত । তবে জিহাদের সর্বশ্রেষ্ঠ প্রকার হচ্ছে কাফেরদের বিকল্পে যুদ্ধে অবতীর্ণ হত্যা।

উডম প্রকার জিহাদের পরিপ্রেক্ষিতে আলোচা আয়াতে ওয়াদা করা হয়েছে যে, যারা জিহাদ করে, আমি অবশ্যই তাদেরকে আমার পথে পরিচালিত করি। অর্থাৎ যেসব ক্ষেত্রে ভালো মন্দ, সত্য অথবা উপকার ও অপকার সন্দেহ জড়িত থাকে কোন পথ ধরতে হবে তা চিন্তা করে কুল কিনারা পাওয়া যায় না, সেসব ক্ষেত্রে আক্টাহ তা'আলা জিহাদকারীদেরকে সোজা, সরল ও সুগম পথ বলে দেন, অর্থাৎ যে পথে তাদের কল্যাণ নিহিত সেই পথের দিকে মনকে আকৃষ্ট করে দেন।

ইলম অনুবায়ী আমল করলে ইলম বাড়ে: এ আয়াতের তাফসীরে হ্যরত আবুদ্দারদা (রা.) বলেন, আল্লাহ প্রদন্ত ইলম অনুবায়ী আমল করার জন্য যারা জিহাদ করে, আমি তাদের সামনে নতুন নতুন ইলমের হার ধূলে দেই। কুযায়েল ইবনে আরায বলেন, যারা বিদ্যার্জনে ব্রতী হয়, আমি তাদের জন্য আমলও সহজ করে দেই। ন্যাবহারী।

WWW.GEIM.WEEDIY.COM



# بسم الله الرَّحمٰنِ الرَّحِيم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

- رسٌّ وَلَيْسُوا أَهْلُ كِتَابِ بِلْ يَعَبُدُونَ الْأُوثَانَ فَلَفَرِحَ كُلفَّارُ مَكَّمَةً بِلذَّلِكَ وَقَالُوا لِلْمُسْلِمِينَ نَحْنُ نَغْلَبُكُمْ كُمَا غَلَبُتُ فَارِسُ الرُّومُ .
- ف. أدني، الأرضِ أي أقربَ أرضِ الرُّومِ الرُّومِ الرُّومِ الرَّومِ فَارِسَ بِالْجَزِيْرَةِ الْتَكَالِي فَيْهَا الْجَيْشَانِ وَالْبَادِيْ بِالْغَزْوِ الْفَرَسُ وَهُمَّ أَيِ الرُّومُ مِسْنًا بُغَد غَلْبِهم أَضِيفَ الْمُصَدِّرُ إِلَى الْمُفْعُولِ اَى غَلَبَةُ فَارِسٍ إِيَّاهُمْ سَيْغَلِّبُونَ فَارِسُ.
- ٤. فِي بِيضْع سِنِيْنَ لَا هُوَ مَا بَيْنَ الثَّلَاثِ إِلَى التَيسُع أَوِ الْعَشَرِ فَالْتَقَى الْجَيْشَانِ فِي السُّنَةِ السَّابِعَةِ مِنَ الْالْتِيتَاءِ الأُوَّلِ وَغَلَبَتِ الرُّومُ فَارِسَ لِلَّهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ م أَى مِنْ قَبْلِ عَلَبَةِ الرُّوم وَمِنْ بَعْدِهِ المُعَنْلِي أَنَّ عَلَبَةَ فَارِسُ أَوَّلاً وَغَلَبَةَ الرُّومُ فَانِياً بِالْمُرِ اللَّهِ أَى إِرَادَيِهِ وَيَوْمُنِيذٍ ছবেন মুমিনগুণ আনন্দিও اَیْ یَوْمَ تَغُلِبُ الرُّوْمِ یَفُرِّحُ الْمُؤْمِلُونَ ۔
  www.eelm.weebly.com

### অনুবাদ :

- ১. আলীফ, লাম, মীম এর প্রকৃত অর্থ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই অধিক অবহিত বয়েছেন :
- রোমকরা পরাজিত হয়েছে। তারা আহলে কিতাব ছিলেন আর তাদেরকে পারসিকরা পরাজিত করেছেন এবং পারসিকরা আহলে কিতাব ছিলেন না: বরং তারা মর্তি পজা করত। অতএব সে সংবাদে মন্ত্রার ক্রাফেরগণ আনন্দিত হয়েছে এবং তারা মুসলমানদেরকে বলল : আমরা তোমাদের উপর বিজয় হবো যেমন পারসারা রুমের উপর বিজয় হয়েছে।
- ৩. নিকটবর্তী এলাকায় অর্থাৎ ক্সম ভূখণ্ডের ঐ এলাকায় যা পারস্যের অনেক নিকটবর্তী যেখানে উভয়দলের সৈনাদল মুখোমুখি হয়েছে এবং যুদ্ধের প্রারম্ভকারী পারসিকগণ এবং তারা রোমকরা তাদের পরাজয়ের পর এতে মাসদারকে মাফউল -এর দিকে ইজাফত করা হয়েছে অর্থাৎ 🔟 তথা পারসিকরা তাদের উপর বিজয় হওয়ার فَارِسِ إِيَّاهُمُ পর অভিসত্তর তারা পারসিকদের উপর বিজয় হবেন।
- 8. কয়েক বছরের মধ্যে তা তিন থেকে নয় বা দশ বছরের মধ্যে। অতঃপর প্রথম যুদ্ধের সাত বছর পর উভয় দলের পুনরায় মোকাবিলা ও মুখোমুখি হয় কিন্তু এতে রোমকরা পারসিকদের উপর বিজয় হয়েছেন : অগ্র পশ্চাতের কার্ম্ব আল্লাহর হাতেই। অর্থাৎ রোমকদের বিজয়ের আগে ও পরে, যার অর্থ হলো, নিকয়ই পারসিকদের প্রথম বিজয় হওয়া ও রোমকদের দিতীয়বারে বিজয় হওয়া সবই আল্লাহর ছকুম ও ইচ্ছায় <u>এবং সেদিন</u> যেদিন রোমকগণ বিজয়ী হবেন মুমিনগুণ আনন্দিত হবে।

- ৫, আল্লাহর সাহায্যে পারসিকদের বিরুদ্ধে তাদের প্রতি এবং মু<u>সল্মানগুণু এতে আনন্দিত হয়েছেন। সে সাহায্য আস্যর</u> প্রতি তাদের ধারণা লাভ হয়েছে বদরের নিন হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর ওহী আনয়নের মাধ্যমে এবং এই আনন্দ মুসলমানদের বদরের দিন মুশরিকদের বিরুদ্ধে সাহায্যের মাধামে অর্জিত হয়েছে। তিনি যাকে ইল্ছা সাহায্য করেন এবং তিনি পরাক্রমশালী মু-নিদের প্রতি بالْمُؤْمِنيْنَ . পরম দয়াল।
- আল্লাহর প্রতিশ্রুতি হয়ে গেছে رُغْد শব্দটি মাসদার এবং ্রান্ত থেকে পরিবর্তিত হয়েছে এবং এর আসল হলো তথা আत्तार जामतरक मारारगुत وعَدَهُمُ اللَّهُ النَّفْسَرَ ওয়াদা করেছেন। আল্লাহ তার প্রতিশ্রুতি খেলাফ করবেন না। কিন্তু অধিকাংশ লোক মঞ্চার কাফেরগণ মুমিনদের প্রতি আল্লাহর সাহায্যের ওয়াদা জানে না।
  - তারা পার্থিবজীবনের বাহ্যিক দিক অর্থাৎ জীবিকা নির্বাহের বিভিন্ন পদ্ধতি তথা ব্যবসা, ক্ষেত, কৃষি, দাল'ন নিৰ্মাণ ও বক্ষরোপণ ইত্যাদি জানে এবং তারা পরকালের খবর রাখে না। এতে 🊄 সর্বনামকে তাকীদ তথা দৃঢ়তার জন্য পুনরাবত্তি করা হয়েছে।
  - ৮. তারা কি তাদের মনে ভেবে <u>দেখে না</u> যে, যাতে তারা তাদের উদাসীনতা থেকে ফিরে আসে, আল্লাহ নডোমওল, ভূমগুল ও এডদুয়ের মধ্যবতী সবকিছু সৃষ্টি করেছেন, যথায়থক্সপে ও নির্দিষ্ট সময়ের জন্য। তাই নির্দিষ্ট সময়ের পর এগুলো ধ্বংস হয়ে যাবে, অতঃপর পুনরুজ্জীবিত হয়ে হাশরে উঠবে: কিন্তু অনেক মানুষ মঞ্চার কাফেরগণ তাদের পালনকর্তার সাক্ষাতে অবিশ্বাসী। তারা মৃত্যুর পর

- ٥. بنكَصِر اللَّهِ وَإِيَّاهُمْ عَلَى فَارْسَ وَقَدَّ فَرَحُوا بِذَٰلِكَ وَعَلِمُوا بِهِ يَوْمُ وُتُوعِهِ يَوْمَ بكذر بنُزُولِ جِبْرَئِيسَلَ بِذَٰلِكَ فِينَو مَعَ فَرَجِهِمْ بنصرهم عكى المشركين فيه يتصرمن يُشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيْنِ الْغَالِبُ الرَّحِيْمُ
- . وَعُدُ اللَّهِ ط مَصْدَرٌ بَدْلٌ مِنَ اللَّفْظِ بفعله وَالْاَصْلُ وَعَدَهُمُ اللَّهُ النَّاصَرَ لَا يُخْلِفُ اللُّهُ وَعْدَهُ بِهِ وَلٰكِنَّ اكْثَمَرَ النَّاسِ أَيْ كُفَّارَ مَكَّةَ لا يَعْلَمُونَ وَعْدَهُ تَعَالَى بِنَصْرِهمْ.
- ٧. يَعْلُمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا مِهِ أَيْ مَعَايِشَهَا مِنَ التَّجَارَةِ وَالزَّرَاعَةِ وَالْبِنَاءِ والْغَرْس وَغَيْسِ ذَٰلِكَ وَهُمْ عَسِنِ الْأَخِرُةِ هُمَّ غَيْفُلُونَ إِعَادَةُ هُمْ تَاكِيدً.
- ٨. أُولُم يُتَفَكُّرُوا فِي أَنْفُسِهِم رند لِيرْجعُوا عَنْ غَفْلَتِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمُواتِ وَٱلْاَرْضَ وَمَا بَسِينَهُ مَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَاجَلِ مُسَمَّى ولِذٰلِكَ تَغَنِي عِنْدَ إِنْتِهَانِهِ وَيَعْدَ الْبَغْثِ وَانَّ كَثِيبًا مِنَ النَّاسِ أَيْ كُفَّارَ مَكُّهُ بِلِقَاءً رَبِّهِمْ لَكُنِهُرُونَ أَيْ لَا يُوْمِنُونَ

পুনক্ষীকিত হওয়ার প্রতি www.eelm.weebly.com পুনরুজ্জীবিত হওয়ার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে না। ثُم كَانَ عَاقِبَةُ الذُّينَ اسَاءُ وا السُّوالي تَانِيْتُ الْأَسُواءِ الْأَقْبَعِ خُبُرُ كَا عَاقبُهُ وَاسْمُ كَانَ عَلْي نَصْبِ عَاقِبَةً والنهُ إِذْ بِهَا جَهَنُّهُ وَاسَاءَتُهُمْ أَنْ أَيْ بِأَنَّ كَذَّبُوْا بِسَايِبُ السُّلُو الْشُوانُ وَكَانُوْا بِسَهَ

তারা কি পৃথিবীতে শ্রমণ করে না অতঃপর দেখে না যে,
 তাদের পূর্ববর্তীদের সাবেক উত্থাতদেরকে কি কি হয়েছে?
 এবং তা তাদের নবীদের অবিশ্বাস করার কারণে ধ্বংস
 হওয়া তারা তাদের চেয়ে শক্তিশালী ছিল যেমন আদ ও
 সামৃদ পোত্র এবং তারা জমিন চাষ করতো বৃক্ষ রোপণ ও
 ক্ষেত করার উদ্দেশ্যে জমিন উলটপালট করতো এবং
 তারা তাদের মন্তার কান্ধেরগণের চেয়ে বেশি আবাদ
 করতো। তাদের কাছে তাদের রাসূলগণ সুস্পষ্ট প্রমাণাদি
 প্রকাশ্য দলিলাদি নিয়ে এসেছিল। বন্ধুত আন্তাই
 অন্যায়ভাবে তাদের ধ্বংস করে তাদের প্রতি জুলুমকারী
 ছিলেন না। কিন্তু তারা নিজেরাই নিজেদের প্রতি তাদের
 নবীদেরকে অধীকার করে জুলুম করেছিল।

১০. অতঃপর যারা মন্দকর্ম করতো তাদের পরিণাম হয়েছে

মন্দ। السُّوائي শন্দিটি এন এর রীলিস যার অর্থ
তথা মন্দ। যদি غَانِيَة -কে পেশবিশিষ্ট পড়া হয় তবে
المُّنَّ اللهُ عَانِية - كَانَ ਹী سُوائي
তবে المَّنَّ اللهُ عَانِية - كَانَ ਹী سُوائي
তবে المَّنَّ اللهُ الله

### তাহকীক ও তারকীব

يستهزءون ـ

أَرْضُ الرَّوْمِ الْكَانِيَنَةُ بِالْجَزِيْرَةِ رَفَقَ فَرَحُوا بِنَالِكَ لِنَ

: सहाह بَدُّل १९८० بَرْمُ وَتُرْجِهِ أَنَّا بَهُمْ بَدَرٍ अवात : فَوَلَّهُ بِنُومُ وَقُوْمٍ بِيَوْمُ ب

হয়েছে। অর্থাৎ রোমকদের বিজয় সম্পর্কে বদর যুদ্ধের দিন জানা গেছে - عُلِمُوا اللهِ : قُولُهُ بِمُدُولِهُ এবং রেমীয়দের বিজয় সেদিনেই হয়েছে যেদিন মুসলমানগণ বদর রণাঙ্গনে চিরশক্র মুশরিকদের বিরুদ্ধে বিজয় লাভ করেছেন। আর মুসনমান ওহীর মাধ্যমে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর মারফত এ সংবাদ জানতে পেরেছেন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার শেষে হযরত রাস্লুক্রাহ 🚃 -এর নবুয়তের দলিল উল্লিখিত হয়েছে। আর এ স্রার ওরুতেও হযরত রাস্লুরাহ 🎫 -এর নর্যতের দলিল-প্রমাণ উপস্থাপিত হয়েছে। কেননা প্রিয়নবী 🚃 রোমানদের বিজয়ের ভবিষ্যদ্বাণী করেছিলেন এবং এ সম্পর্কে পবিত্র কুরআনের আয়াতও নাজিল হয়েছিল। অবশেষে এ ভবিষ্যদ্বাণী অক্ষয়ে অক্ষরে সত্য প্রমাণিত হয়েছে।

ছিতীয়ত বিগত সূরার শেষে একথাও বর্ণিত হয়েছে যে, দুনিয়ার এ ক্ষণস্থায়ী জীবন খেল-তামাশা ব্যতীত আর কিছুই নয়।

আর এ সুরায়ও ঘোষণা করা হয়েছে যে, দুনিয়ার এ জীবন নিতান্ত ক্ষণস্থায়ী, আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা তাকে বিজয় দান করেন, এরপর সেই বিজয়ীকে আবার পরাজিতও করেন। এর দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, কারো বিজয় তার সত্যতার দলিল নয়। এতদ্বাতীত দুনিয়ার এ জীবনে সম্মান মর্যাদা বা অপমান সবই আল্লাহ তা আলার কর্তৃত্বাধীন, এ সত্য উপলব্ধি করা সত্ত্বেও মক্কার কাম্বেরা কেন আজাবকে তুরান্তিত করতে চায় এবং মুসলমানদের সাময়িক দারিদ্রা দেখে কেন তাদেরকে হেয় মনে করে, কেননা মুসনমানদের এখন একটি ক্রান্তিলগ্ন অতিক্রম করছে, অথচ অদূর ভবিষ্যতে ইসলামের এ দারিদ্রা-প্রশীড়িত সৈনিকগণ রোমক স্মাট এবং পারসা স্মাটের ধনসম্পদ মসজিদে নববীর আঙ্গিনায় বসে বিতরণ করবে:

তৃতীয়ত বিগত সূরার শেষে সত্য ও ন্যায়ের জন্যে তথা ইসলামের জন্যে হিজরত করার আহ্বান জানানো **হয়েছে**। হিজরতের কারণে যে কষ্ট হবে, তার উপর সবর অবলম্বনের শিক্ষা দেওয়া হয়েছে, আর বর্তমান সূরায় একথা ঘোষণা করা হয়েছে, পৃথিবীতে যত পরিবর্তন হচ্ছে এবং পৃথিবীতে যত ক্ষমতা হাতবদল হঙ্ছে, এসব কিছুই আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা ও মর্জির ব্যাপার :

मूता अवछत्रभ अवर (तामक ७ भात्रिकरमत युस्कत काहिनी : मृता आनकावृत्छत : عُولُتُهُ اللَّمُ عَلَيْبُتِ الرُّومُ الخ সর্বশেষ আয়াতে বলা হয়েছিল যে, যারা আল্লাহর পথে জিহাদ ও মুজাহাদা করে, আল্লাহ তাদের জন্য তাঁর পথ খুলে দেন। আয়াতে তাদের জন্য উদ্দেশ্য সফলতার সুসংবাদও প্রদন্ত হয়েছিল। আলোচ্য সূরা রোম যে ঘটনা ধারা শুরু করা হয়েছে, তা সেই আল্লাহ তা আলারই সাহায্যেরই একটি প্রতীক। এ সূরায় রোমক ও পারসিকদের যুদ্ধের কাহিনী আলোচিত হয়েছে। এই যুদ্ধে উভয় পক্ষই ছিল কাফের। তাদের মধ্যে কারো বিজয় এবং কারো পরাজয় বাহ্যত ইসলাম ও মুসলমানদের জন্য কোনো কৌতৃহলের বিষয় ছিল না। কিন্তু উভয় কাফের দলের মধ্যে পারসিকরা ছিল অগ্নিপূজারী মুশরিক এবং রোমকরা ছিল খ্রিস্টান আহলে কিতাব। ফলে এরা ছিল মুসলমানদের অপেক্ষাকৃত নিকটবতী। কেননা ধর্মের অনেক মূলনীতি যথা পরকালে বিশ্বাস, রিসালাভ ও ওহীতে বিশ্বাস ইত্যাদিতে তারা মুসলমানদের সাথে অভিনু মত পোষণ করত : রাসুলুল্লাহ 🏬 ইসলামের দাওয়াত দেওয়ার জন্য রোম স্মাটের নামে প্রেরিভ পত্রে এই অভিনু মতের কথা উল্লেখ করেছিলেন। তিনি পত্রে কুরআনের এ আয়াতের क्षुि निराहितन- (الأبد) ﴿ الله كُلِمَةُ سُوا رِأْنَ كُلِمَةً سُوا رِيُسَنَكُمُ (الأبد) अ्ष्ठि निराहितन- (الأبد) নিম্নোক্ত ঘটনার কারণ হয়েছিল :

রাসুদুল্লাহ 🚐 -এর মঞ্জায় অবস্থানকালে পারসিকরা রোমকদের উপর আক্রমণ পরিচালনা করে। হাকেক ইবনে হাজার আসকালানী (র.) প্রমুখের উক্তি অনুযায়ী তাদের এই যুদ্ধ শামদেশের আযরুত্যাত ও বুসরার মধ্যস্থুপে সংঘটিত হয় : এই যুদ্ধ চলাকালে মঞ্জার মুশরিকরা পারসিকদের বিজয় কামনা করত। কেননা শিরক ও প্রতিমা পূজায় তারা ছিল পারসিকদের সহযোগী। অপরপক্ষে মুসলমানদের আন্তরিক বাসনা ছিল রোমকরা বিজয়ী হোক। কেননা ধর্ম ও মাযহাবের দিক দিয়ে ভারা ইসলামের নিকটবর্তী ছিল। কিন্তু হলো এই যে, তখনকার মতো পারসিকরা যুদ্ধে জয়লাভ করল। এমনকি তারা কনষ্টান্টিনোপলও অধিকার করে নিল এবং সেখানে উপাসনার জন্য একটি অগ্নিকৃত নির্মাণ করদ। এটা ছিল পারস্য সম্রাট পারভেজের সর্বশেষ বিজয়। এরপর তার পতন ৩রু হয় অবশেষে মুসলমানদের হাড়ে সম্পূর্ণ নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। 🕂 কুরতুরী।

এ ঘটনায় মঞ্জার মূপরিকরা আনন্দে আত্মহারা হয়ে গেল এবং মুসলমানদেরকে লক্ষা দিতে লাগল যে, তোমরা যাদের সমর্থন করতে তারা হেরে গেছে। ব্যাপার এখানেই শেষ নয়; বরং আহলে কিতাব রোমকরা যেমন পারসিকদের মোকাবিলায় পরাক্ষ্য বরণ করেছে, তেমনি আমাদের মোকাবিলায় তোমরাও একদিন পরাক্ষিত হবে। এতে মুসলমানদের আন্তরিকভাবে দুর্য়শিত হয়।

⊣ইবনে জারীর, ইবনে আবী হাতেম

সূরা কমের প্রাথমিক আয়াতগুলো এ ঘটনা সম্পর্কেই অবজীর্ণ হয়েছে। এসব আয়াতে ভবিব্যম্বাণী করা হয়েছে যে, কয়েক বন্ধ প্রেই-ব্যেমকরা পরসিকদের বিক্লন্ধে বিজয়ী হবে।

হধরত অব্ বকর সিদ্ধীক (রা.) যখন এসব আয়াত তনলেন, তখন মঞ্জার চতুল্পার্শ্বে এবং মুশরিকদের সমাবেশ ও বাজারে উপস্থিত হয়ে ঘোষণা করনেন, তোমাদের হর্ষোৎস্কৃত্ব হওয়ার কোনো কারণ নেই। কয়েক বছরের মধ্যে রোমকরা পারসিকদের বিক্রাক জরণেত করনে। মুশরিকদের মধ্যে উবাই ইবনে খালঞ্চ কথা ধরল এবং বলল, তুমি মিখ্যা বলছ। এরপ হতে পারে না। হরেত অত্ বকর (রা.) বলদেন, আল্লাহর দুশমন তুই মিখ্যাবাদী। আমি এই ঘটনার জন্য বাজি রাখতে প্রত্বুত আছি। যদি তিন বছরের মধ্যে রেমকরা বিজয়ী না হয় তবে আমি তোকে দশটি উন্ত্রী দেব। উবাই এতে সম্মত হলো বিলা বাছলা, এটা ছিল জুয়া। কিন্তু তবন জুয়া হারাম ছিল না। একথা বলে হয়রত আব্ বকর (রা.) রাস্লুল্লাহ ——এর কাছে উপস্থিত হয়ে ঘটনা বিবৃত্ত কররেন। রাস্লে কারীম কানলেন, আমি তো তিন বছরের সময় নির্দিষ্ট করিন। কুরআনের এর জন্য ক্রিট্র ক্রেনের বার্তির করের বাজি রাখছি, কিন্তু সময়কাল তিন বছরের পরিবর্তে নয় বছর এবং কোনো কোনো রেওয়ায়েত মতে সাত বছর নির্দিষ্ট করিছি। হয়রত আব্ বকর (রা.) আদেশ পালন করলেন এবং উবাইতে নস্ন ত্তিকে সমত হলো।

-[ইবনে জারীর, তিরমিষী]

বিভিন্ন হাদীস থেকে জানা যায় বে, হিজরতের পাঁচ বছর পূর্বে এ ঘটনা সংঘটিত হয় এবং সাত বছর পূর্ব হওরার পর বদর যুদ্ধের সময় রোমকরা পারসিকদের বিরুদ্ধে বিজয় লাভ করে। তখন উবাই ইবনে খালফ বেঁচে ছিল না। হযরত আবৃ বকর (রা.) তার উত্তরাধিকারীদের কাছ থেকে একশ উন্ত্রী দাবি করে আদায় করে নিলেন।

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে উবাই ষধন আশব্ধা করল যে, হযরত আৰু বকর (রা.)ও হিজরত করে যাবেন, তখন সে বলল, আপনাকে ছাড়ব না, যতক্ষণ না আপনি একজন জামিন পেশ করেন। নির্ধারিত সময়ে রোমকরা বিজয়ী না হলে সে আমাকে একশ উট্টা পরিশোধ করবে। হযরত আৰু বকর তদীয় পুত্র আদ্বুর রহমানকে জামিন নিযুক্ত করলেন।

বৰন হবৰত আৰু বৰুৱ (বা.) বাজিতে জিতে গোলন এবং একশ উদ্ধী লাভ করলেন, তখন সেগুলো নিয়ে রাস্গৃল্লাহ 🥽 এর কাছে উপস্থিত হলেন। তিনি বললেন, উদ্ধীতলো সদকা করে দাও। আৰু ইরালা ও ইবনে আসাকীর বারা ইবনে আবেব (রা.) থেকে এ স্থলে এবপ ভাষা বর্ণিত আছেন ক্রিটিলো সদকা করে দাও। বিহুল মা আনী] ক্রিটা : কুবআনের আরাত অনুবায়ী ক্রুরা অকাট্য হারাম। হিচ্ছরতের পর যখন মদ্যপান হারাম করা হয়, তখন ক্রুয়াও হারাম করা হয় এবং একে সম্বতনি অপকর্মণ আখ্যা দেওরা হয়।

مُشِرِّ वाहारण ) : قَنُولُكُ إِنَّمَا الْخَمْسُ وَالْمَيْسِلُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رِجْسُ مَنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ا अवारण इहात विचिन्न क्कावरक हाताव क्या स्टारण ।

হন্ধত আবু বৰুৱ (রা.) উবাই ইবনে শালকের সাথে বে দূ-ভৱকা লেনদেন ও হারজিতের বাজি রেখেছিলেন, এটাও একপ্রকার জ্বাই ছিল। কিন্তু ঘটনাটি হিজরতের পূর্বেকার। তখন জ্বা হারাম ছিল না। কাজেই এ ঘটনার রাসুদ্রাহ 🏯 -এর কার্ছে জ্বার বে মাল আনা হরেছিল, তা হারাম মাল ছিল না। ভাই এখানে প্রশ্ন দেখা দেয় যে, রাস্লুল্লাহ 🚟 এ মাল সদকা করে দেওয়ার আনেশ কেন দিলেন। বিশেষ করে অন্য এক বেওয়ায়েতে এ সম্পর্কে এ সম্পর্কে হরেছে, যার প্রসিদ্ধ অর্থ হারাম। এটা কিন্ধপে সঙ্গত হরে। ফিত্রবিদ্দাণ এর জবাবে বলেন, এ মাল যদিও তখন হালাল ছিল, কিন্তু জুয়ার মাধ্যমে অর্থোপার্জন তখনো রাস্লুল্লাহ 🚟 পছম করতেন না। ভাই হয়রত আবৃ বকর (রা.)-এর মর্যদার পরিপদ্ধি মনে করে এ মাল সদকা করে দেওয়ার আদেশ দেন। এটা এমন যেমন মদ্যপান হালাল থাকার সময়ও রাস্লুল্লাহ 🚟ও হয়রত আবৃ বকর (রা.) কখনো মদ্যপান করেননি।

যে রেওয়ায়েতে ক সহীহ খীকার করেননি। যদি অগত্যা সহীহ মেনে নেওয়া হয়, তবে الله খাদি তবি বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। প্রথম প্রসিদ্ধ অর্থ হায়াম। দ্বিতীয় অর্থ মাকরহ ও অগছন্দনীয়। এক হাদীসে রাস্নুলুরাহ ক্রিবলের মতে الكثار الكثار এবানে অধিকাংশ ফিকহবিদের মতে الكثار এব বিভিন্ন অর্থ মাকরহ ও অগছন্দনীয়। ইমাম রাগেব ইম্পাহানী মুফরাদার্ভূল কুরআনে এবং ইবনে আসীর 'নিহায়া' গ্রছে শন্দের বিভিন্ন অর্থ আরবদের বাক-পদ্ধতি ও হাদীসের মাধ্যমে সপ্রমাণ করেছেন।

ফিকহবিদদের এই জবাব এ কারণেও গ্রহণ করা জরুরি যে, বাস্তবে এ মাল হারাম থাকলে নীতি অনুযায়ী যার কাছ থেকে নেওয়া হয়েছিল, তাকেই ফেরত দেওয়া অপরিহার্য ছিল। হারাম মাল সদকা করার আদেশ সর্বক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়; বরং যথন মালিক জানা না থাকে কিংবা তার কাছে পৌছানো দুরুহ হয় কিংবা তাকে ফেরত দেওয়ার মধ্যে অন্য কোনো শরিয়তসিদ্ধ অপকারিতা নিহিত থাকে, তখনই হারাম মাল সদকা করা যায়। এক্ষেত্রে ফেরত না দেওয়ার এরূপ কোনো কারণ বিদ্যমান নেই।

ভিত্ত নির্বাহিত পারিকিলের বিক্তমে বিজয়ী হবে, রেমকনা পারিকিলের বিক্তমে বিজয়ী হবে, রেমিক গাল্লাহর সাহায়েরে করণে মুসলমানরা উৎফুল্ল হবে । বাকাবিন্যাস পদ্ধতির দিক দিয়ে বাহাত এখানে রেমকদের সাহায়্ বুঝানো হয়েছে। তারা যদিও কান্ধের ছিল, কিন্তু অন্য কান্ধেরদের তুলনায় তাদের কুফর কিছুটা হালকা ছিল। কান্ধেই আপ্লাহর পদ্ধ থেকে তাদেরকে সাহায্য করা অবান্তর, বিশেষত যখন তাদেরকে সাহায্য করলে মুসলমানরাও আনন্দিত হয় এবং কান্ধেরদের মোকাবিলায় তাদের জিত হয়।

এখানে মুসলমানদের সাহায্যও বুঝানো যেতে পারে। দুই কারণে এটা সম্ভবপর। এক. মুসলমানরা রোমকদের বিজয়কে কুরআন ও ইসলামের সত্যতার প্রমাণ রূপে পেশ করেছিল। তাই রোমকদের বিজয় প্রকৃতপক্ষে মুসলমানদের সাহায্য ছিল। দুই. তথনকার দিনে পারস্য ও রোম সাম্রাজ্যই ছিল কাফেরদের দুই পরাশক্তি। আল্লাহ তা'আলা তাদের এককে অপরের বিরুদ্ধে লেলিয়ে দিয়ে উভয়কে দুর্বল করে দেন, যা ভবিষ্যতে মুসলমানদের বিজয়ের পথ প্রশক্ত করেছিল। –(রুহুল মা'আনী)

ং অর্থাৎ পার্থির জীবনের এক পিঠ তাদের নাম্বাদিন বাবসা কির্নের করেবে, কিনের ব্যবসা করেবে, করেব করেবে, করিব করেবে, করেব বীজ বপন করেবে, করে শস্য কাটবে – এসব বিষয় তারা সম্যক অবগত। কিন্তু এই পার্থিব জীবনেরই অপর পিঠ সম্পর্কে তথাকথিত বড় বড় পণ্ডিত সম্পূর্ণ অজ্ঞাত। অথচ এই পিঠেব উদ্দেশ্য হচ্ছে পার্থিব জীবনের বরূপ ও তার আসেল কঙ্গাকে ফুটিয়ে তোলা। অর্থাৎ একবা প্রকাশ করা যে, মুনিয়া একটা মুসাফিরবালা। এবন থেকে আজ না হয় কাল থেতেই হবে। মানুষ এবানকার নয়; বরং পরকালের বাসিন্দা। এবানে কিছুদিনের জন্য আল্লাহর ইচ্ছায় আগমন করেছে মাত্র। এবানে তার কাজ এই যে, বনেদে সূব্ধে কালাতিপাত করার জন্য এবান থেকে সূব্ধের সাম্মনী সংগ্রহ করে সেবানে প্রেরণ করবে। বলা বাহন্দ্য, এ সুপের সাম্মনী বচ্ছে সমান ও সংকর্ম।

এবার কুরআন পাকের ভাষা সম্পর্কে চিন্তা করুন। ﴿ يَهُمُونَ النَّبَا عَلَيْ النَّبَا وَالنَّبَا عَلَيْ مَا تَعْدِق কে يَهُمُ عَلَيْهُ مِنْ المَّاسِمُ वना হয়েছে । এতে مُهُمُّونَ النَّبَاعِ वना হয়েছে । এতে مُهُمُّونَ النَّبَا يُورُ عَلَيْهُ مِنْ المَّاسِمُ أَمْ المَّاسِمُ المَّاسِمُ وَالمَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ وَالمَ وي عام الله عالم المَاسِمُ المَاسِمُ المَّاسِمُ المُعْلَيْنِ المُعْلِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المُعْلِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المَّاسِمُ المُعْلِمُ المَّاسِمُ المَ

পরকাল থেকে গাকেল হয়ে দুনিয়ার জ্ঞান-বিজ্ঞান শিক্ষা বৃদ্ধিমন্তা নয় : কুরআন পাক বিশ্বের ব্যাতনামা ধনৈশ্বর্যশালী ও তোপ-বিলাসী জ্ঞাতিসমূহের কাহিনীতে পরিপূর্ণ । তাদের অণ্ডভ পরিপতিও দুনিয়াতে সরার সামনে এসেছে । আর পরকালের চিরন্থারী আজার তে তাদের তাগ্যলিপি হয়েছেই । তাই এসর জ্ঞাতিকে কেউ বৃদ্ধিমান ও দার্শনিক বলতে পারে না । পরিতাপের বিষয়, আজকাল যে শক্তি অধিকতর অর্থ সঞ্জয় করতে পারে এবং বিলাস-বাসনের উৎকৃষ্টতর সামগ্রী যোগাড় করতে সামর্থ হয়, তাকেই সর্বাধিক বৃদ্ধিমান বলা হয়, যদিও সে মানবতাবোধ থেকেও বিষয়ত হয়, যদিও শরিয়তের দৃষ্টিতে এব্রুপ লোককে বৃদ্ধিমান বলা বৃদ্ধির অবমাননা বৈ কিছুই নয় । কুরআন পাকের ভাষায় একমাত্র তারই বৃদ্ধিমান, যারা আল্লাহ ও পরকাল চিনে, তার জন্য আমল করে এবং সাংগারিক প্রয়োজনাদিকে প্রয়োজন পর্যন্তই সীমিত রাখে জীবনের লক্ষ্য বানায় না । لَهُ نَهُ مُولُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْحَالَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

উদ্ধিতি আয়াতক্রয় পূর্ববর্তী বিষয়বস্তুর পরিশিষ্ট ও তার সাক্ষ্য বরূপ। অর্থাৎ তার্রা দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী চাকচিক। ও ধ্বংসদীল বিলাম-ব্যসনে মন্ত হয়ে জগৎরূপী কারখানায় স্বরূপ ও পরিণাম সম্পর্কে বেষবর হয়ে গেছে। যদি তারা নিজেরাও মনে মনে চিন্তা করত এবং ভাবত, তবে এ সৃষ্টি রহস্য তাদের সামনে উদ্ঘাটিত হয়ে যেত যে, আল্লাহ তাআলা নভামওল, ভূমওল ও এতদুভয়ের মধ্যবতী সবকিছুকে অনর্থক ও বেকার সৃষ্টি করেনি। এগুলো সৃষ্টি করার কোনো মহান লক্ষ্য ও বিরাট রহস্য রয়েছে। তা এই যে, মানুষ এ অগণিত নিয়ামতরাজির মাধ্যমে সৃষ্টিকর্তাকে চিনবে এবং এই খোঁজে বাপৃত হবে যে, তিনি কি কি কাজে সঙ্কুষ্ট হন এবং কি কি কাজে অসন্তুষ্ট। অতঃপর তাঁর সন্তুষ্টির কাজ সম্পাদনে সচেট হবে এবং অসন্তুষ্টির কাজ থেকে বেচে থাকবে। এ কথাও বলা বাহুল্য যে, এ উভয় প্রকার কাজের কিছু প্রতিদান ও শান্তি হওয়াও জরুরি। নতুবা সৎ ও অসৎকে একই দাঁড়িপাল্লায় রাখা ন্যায় ও সুবিচারের পরিপন্থি। এ কথাও জানা যে, এই দুনিয়া মানুহের ভালো অথবা মন্দ কাজের প্রতিদান পুরোপুরি পাওয়ার স্থান নয়; বরং এখানে প্রায়ই এরূপ হয় যে, পেশাদার অপরাথীরা হাসিখুদি জীবনযাপন করে এবং সং ও সাধু ব্যক্তিরা বিপদাপদে জড়িত থাকে।

কাজেই এমন এক সময় আসা জরুরি, যখন এসব কাজ-কারবার খতম হয়ে যাবে, ভালো ও মন্দ কর্মের হিসাব-নিকাশ হবে এবং ভালো কাজের পুরুষয়ে ও মন্দ কাজের শান্তি দেওয়া হবে। এ সময়েরই নাম কিয়ামত ও প্রকাল।

#### অনুবাদ :

- اللّهُ يُبَدُوُا الْخَلْقَ أَى يُنْشِى خَلْقَ النّاسِ
   لُمَّ يُعِبْدُهُ أَى خَلَقَهُمْ بعَدُ مَوْتِهِمْ لَمَّ
   إلْنَبِهِ تُرْجَعُونَ بِالنّاءِ وَالتّاءِ.
- ١٢. وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُعْرِمُونَ
- يَسْكُتُ الْمُشْرِكُونَ لِإِنْقِطَاعِ جُحَتِهِمْ. ١٣. وَلَمْ يَكُنُ آَى لَا يَكُونُ لَهُمْ مِنْ شُرَكَا بِعِمْ
- وَحَكَّنُ اَشْرَكُوهُمْ بِاللَّهِ وَهُمُ الْاَصْنَامُ لِيَشْغَهُوا لَهُمْ شَفَعَوَّا وَكَانُوا اَى يَكُونُونَ بِشُرَكَانِهِمْ كُغِرِيْنَ اَى مُتَبَرِّنِيْنَ مِنْهُمْ -
- ١٤. وَيَسْوَمُ تَسَفُّى مُ السَّسَاعَةُ يَسُومَ فِيلًا تَاكِبِنْدُ
   يُتَفَوَّقُونَ أي الْمُؤْمِنُونَ وَالْكَافِرُونَ.
- 10. فَأَمَّ الَّذِيْنَ أَمُنُواْ وَعَبِلُوا الصَّلِحُةِ فَهُمْ فِي وَرَضَةٍ جَمَّةٍ يُحْبُرُونِ بَسِرُونَ.
- ١٦. وَأَمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَّبُوا بِالْحِنَا الْقُواٰنِ
   وَلِفًا وَ الْإِخْرَةَ الْبَعْثِ وَغَيْرِهِ فَالُلْئِكَ فِي
   الْحَذَابِ مُحْضُرُونَ -
- . فَسَبَعْنَ اللَّهِ آَئَ سَبِعُوا اللَّهَ بِمَعْنَى صَلَّواً اللَّهَ بِمَعْنَى صَلَّواً اللَّهَ بِمَعْنَى صَلَّواً وَلِللَّهِ مَلَّالًا أَنْ الْمَعْرِبُ وَالْعِشَاءُ وَحِيثَنَ تَصْبِعُونَ تَذَخُلُونَ فِى الصَّبَاحِ وَفَيْهِ صَلَاتًا لَا لَمُعْنِبُ وَلَيْ فَى الصَّبَاحِ وَفَيْهِ صَلُواً الصَّبْعِ .

- كل আল্লাহ তা আলাই প্রথমবার সৃষ্টি করেন। অর্থাৎ মানুষের অন্তিথকে সর্বপ্রথম সৃষ্টি করেন। <u>অতঃপর তিনি পুনরায় সৃষ্টি করনেন।</u> অর্থাৎ ডাদের মৃত্যুর পর তাদেরকে পুনরায় সৃষ্টি করা। এরপর তোমরা তার দিকে প্রত্যাবর্তিত হবে।

  তিন্তু সন্দক্তে ৪ ৪ ত ভব্বের সাথে পড়া যাবে।
- ১২. <u>যেদিন কিয়ামত সংঘটিত হবে সেদিন অপরাধীরা হতাল হয়ে যাবে।</u> মুশরিকগণ দলিপবিহীন হওয়ার কারণে নিশুপ ও নীরব হয়ে যাবে।
- ১৩. <u>তাদের দেবতাগুলোর</u> যেসব দেবতাকে তারা আল্লাহর সাথে শরিক করতো যাতে এগুলো তাদের জন্য সুপারিশ করে <u>মধ্যে কেউ তাদের সুপারিশকারী হবে না। এবং তারা</u> <u>তাদের দেবতাকে অস্বীকার করবে।</u> অর্থাৎ তাদের থেকে নিজেদের পবিত্রতা প্রকাশ করবে।
- ك8. <u>যেদিন কিয়ামৃত সংঘটিত হবে সেদিন মানুষ</u> অর্থাৎ মুমিন ও কাফেরগণ <u>বিতক হয়ে পড়বে। بَرْمَنْزِ</u> শব্দটি পূর্বের ্রু-এর তাকিদ।
- ১৫. যারা বিশ্বাস স্থাপন করেছে ও সংকর্ম করেছে তারা জান্নাতে সমাদৃত হবে।
- ১৬. আর যারা কাফের এবং আমার আয়াতসমূহ কুরআন প্র পরকালের সাক্ষাতকারকে তথা মৃত্যুর পর প্লকক্ষীবন ও অন্যান্য মিথ্যা বলছে, তাদেরকেই আজ্ঞাবের মধ্যে উপস্থিত করা হবে:
- ১৭. <u>অতএব তোমরা আল্লাহর পবিত্রতা বর্ণনা কর</u> অর্থাৎ এতে প্রদান করবে এবং না কর অর্থা তামরা নামান্ত পড় <u>সন্ধ্যায়</u> তথা যথন তোমরা বিকালের সময়ে প্রবেশ করবে তথন দুটি নামান্ত মাণরিব ও ইশার নামান্ত <u>এবং সকালে</u> যথন তোমরা সকালের সময়ে উপনীত হবে এবং তথন ফল্লেরের নামান্ত

وَلَهُ الْحَسَدُ فِي السَّسُوتِ وَالْارْضِ إِعْتِرَاضٌ وَمَعْنَاهُ يَخْمَدُهُ اَهْلُهُمَا وَعَشِيًّا عَطْفُ عَلَى حِبْنَ وَفِيْءِ صَلُوةُ الْعَصْرِ وَحِيْنَ تَنْظُهُرُونَ تَذَخُلُونَ فِي الظَّهِيْرَةِ وَفِيْهِ صَلُوةً الظَّهْرِ.

١٩. يَخْرِجُ الْحَقَ مِنَ الْمَيْتِ كَالْإنسانِ مِنَ الْمَيْتِ كَالْإنسانِ مِنَ الْمَيْتِ كَالْإنسانِ مِنَ النَّطُفَة وَالطَّانِورَ مِنَ الْبَيْضَة مِنَ الْحَيِّ الْمُيْتِ النَّطْفَة وَالْبَيْضَة مِنَ الْحَيِّ وَيُحْتِلِكَ الْإَخْرَاجُ تَعْدَ مُوْتِهَا لَا وَيُحْتِلِكَ الْإِخْرَاجُ تَخْرَجُونَ مِنَ الْعُبُونَ مِنَ الْعُبُونَ مِنَ الْعُبُونَ مِنَ الْعُبُورِ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ وَلِلْمَفَعُولِ .

১৮. নভোমওল ও ডুমওলে তারই প্রশংসা এটি একটি বজা বাকা তথা ক্রিক্রিক মার অর্থ হলো, আসমান ং জমিনের অধিবাসীরা তারই প্রশংসা করে এবং অপরাছে এখানে ক্রিকের লাফা এবং উপর অতিফ হরেছে এবং অপরাহের নামাজ পড় এবং তা আছরের নামাছ এবং যথন তোমরা মধ্যাহের সময়ে উপনীত হবে। এবং তথন জোহরের নামাজ।

### তাহকীক ও তারকীব

يَبَدُأُ: **فَولُهُ يُنْسَئُ** पाता এর তাফসীর করা হয়েছে। এর অর্থ হলো– প্রকাশ করা. অনন্তিত্ব হতে অন্তিত্বে আনা السَّاعَةُ । কুনু خَرِيْسُ مُثَنَّمُ 180 يُبِيْسُ الْكَ يَوْمُ السَّاعَةُ । অনন্তিত্

اضِی তাৰদিও لَمْ یَکُنْ : فَوَلَمْ प्रें वांता करत अमिरक केवा शरारह या, اَمْ یَکُنْ : فَولَمْ لاَ یَکُونُ عاضی परारह । عَمَنَا فِنْ مُقَدَّم 204 کَافِرِشَ اللهِ بِشَرَکَانِهِمْ । अपत अर्थर উप्लगा - مُضَارِعُ अर्थात و

- अते नीताद وَ مَنْ عَانِبُ وَ هَ - مُعَارِبُ عَ अममात इंटर وَ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ لِمُحَبِّرُونَ • अरमात इंटर के के के स्वा स्व

की فَلْمِنْ ٩٥٥ فِمْلِنْ . فَوْلِنْ بِي عَمْضَنَى صَلُواْ । فَفُولُهُ بِمَعْضَى صَلُواْ وَالْمَا مِكْوَا الْمَ الْمُهَالِّهُ الْمُهَالِّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ अबिजिंदे रहा बाद । जात مَلَوْ اللَّهِ अबिजिंदे रहा बाद । जात مَنْفُوا اللَّهِ अवा कदा देविक कदाइन (व. مَنْفُواْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُعْلَى الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَل مَنْفُواْ السَّعَانُ الْعَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

نِغَلَ تَامُ व्यवर نُمُسُونَ: قَوْلُهُ تُمُسُونَ वाता करत देनिक करतरहन त्य, उज्योि وَغِفَلَ تَامُسُونَ आप्तारक लीठ उद्याक नाभारकत उरहान करत देनिक करतरहन त्य, व आद्यारक लीठ उद्याक नाभारकत उरहान तरारह । و مَعْمُرُن عَلَيْهِ व्यवर عَبْدُكُ مُعْتَرِضَة व्यवर عَمْدُون عَلَيْه व्यवर عَبْدُ عُمْرُن عَلْمُ عَالَمُ وَعَ

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

ضَيْبُحَانُ اللَّهِ حِينَ تُحْسُونُ وَحِينَ تَصْيِحُونَ وَكُونًا للْحَدَّدِ إِلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَّجِبَنَ تَظْهُرُونَ.

﴿ وَهُمَ عَلَيْكُ اللَّهِ حِينَ تُصْبِحُونَ وَاللَّهُ سَبِحُوا اللَّهُ سُبِحُونَ اللَّهُ سَبَحُوا اللَّهُ سُبَحًانًا حِينَ تُصْبِحُونَ وَالْآوَقِ اللَّهِ مَعْلَا اللَّهُ سَبَحُوا اللَّهُ سَبَحُوا اللَّهُ سَبَحُوا اللَّهُ سَبَحُوا اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِ

বর্ণনার সন্ধ্যাকে সকালের অগ্নে এবং অপরাহকে মধ্যাহের অগ্নে রাখা হয়েছে। সন্ধ্যাকে অগ্নে রাখার এক কারণে এই যে, ইসলামি তারিখ সন্ধ্যা তথা সূর্বান্তের পর থেকে ওক হয়। আসরের সময়কে জোহরের অগ্নে রাখার এক কারণে সন্ধত এই যে, আসরের সময় সাধারণত কাজ-কারবারে ব্যাণৃত থাকার সময়। এতে দোয়া, তাসবীহ অথবা নামাজ সম্পন্ন করা স্বভাবত কঠিন। এ কারণেই কুরআনে مَانِطُوا عَلَى الصَّلَوْزَ وَسُطُى المَّلَوْزَ وَسُطُى الصَّلَوْزَ وَسُطُى المَّلَوْزَ وَسُطُى المَّلِيْ وَسُلُونَ وَالمَّلَوْزَ وَسُلُونَ وَالمَّلَوْزَ وَالمَّلَوْزِ وَسُلُونَ وَالمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمِنْ وَالْمِسُلُونَ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمَلْوَقِ وَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالْمُلْوَالِقُ وَالْمُلْوِقِ وَالْمِنْ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْمِلْوِقِ وَالْمُلْوِقِ وَالْم

জ্ঞাতব্য : আলোচ্য আয়াত হথরত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া এবং এ দোয়ার কারণে কুরআন পাকে তার অঙ্গীকার পূর্ণ করার বিষয় প্রশংসনীয়ভাবে উল্লেখ করেছে। বলা হয়েছে- وَابْرَاهِتُمَ النَّرِيُّ وَفَيْ হয়রত ইবরাহীম (আ.) সকাল-সন্ধ্যায় এ দোয়া পাঠ করতেন।

হযরত মুআয ইবনে আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, কুরআন পাকে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর অঙ্গীকার পূর্ণ করার যে প্রশংসা বর্ণিত হয়েছে, তার কারণ ছিল এই দোয়া।

আবু দাউদ, তাবারানী, ইবনে সুন্নী প্রমুখ হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, وَكُوْلُولَ পর্যন্ত এ তিন আয়াত সম্পর্কে রাসুলুদ্ধাহ ﷺ বলেন, যে ব্যক্তি সকালে এ দোয়া পাঠ করে তার সারাদিনের আমলের ক্রটিসমূহ এর বরকতে দূর করে দেওয়া হয় এবং যে সন্ধ্যায় এ দোয়া পড়ে তার রাত্রিকালীন আমলের ক্রটি দূর করে দেওয়া হয়।

–[ऋ्ट्न माजानी]

وَمِنْ الْبَتِهِ تَعَالَى الدَّالَةِ عَلَى قَدَرِيهِ تَعَالَى أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ أَى اصَلِحُهُ أَدَمُ ثُمَّ إِذَا اَنْسَتُمْ بَسُسُرُ مِنْ دُوْ وَلُحْمِ

وَمِنْ الْلَيْهَ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَن أَنفُسِكُمْ أَنْ أَنفُسِكُمْ أَنْ أَنفُسِكُمْ أَنْ أَنفُسِكُمْ أَنْ أَنواجًا فَحَلَا أَن يُسَلِّعُ الْمَرْجَالِ وَمِنْ نَطْ فِي السَّرِجَالِ وَلَيْسَاء لِتَسْكُنُواْ إَلَيْهَا وَتَالَّفُوهَا وَلَيْشَاء لِتَسْكُنُواْ إَلَيْهَا وَتَالَّفُوهَا وَتَعَلَّمُ وَتَالَّفُوهَا وَجَعَلُ بَيْنَكُمْ جَمِينُعًا مُودَةً وَرُحْمَةً ذِانَ فِي وَلِكَ الْمَذَكُورِ لَا يَتِ لِقُومٌ مِنْتَفَكُمُونَ فَي وَلِي وَلِي وَلِي المُنكُورِ لَا يَتِ لِقُومٌ مِنْتَفَكُمُونَ فَي فَي وَلِي وَلِي مَن صُنع اللّه تَعَالَى .

٧. وَمِنْ النَّيْهِ خَلْنُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَانُ ٱلْسِنْتِكُمْ أَى لُغَاتِكُمْ مِن عَرَبْبَةٍ وَعَجَمِيْتِ وَغَيْرِهِمَا وَٱلْوَانِكُمْ وَمِنْ بَيَاضٍ وَسَوَادٍ وغَيْرِهِمَا وَٱلْوَانِكُمْ أُولادُ رَجُلُ وَاحِدُ وَاصْرَأَةٍ وَاحِدَةٍ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لِآلِتٍ وَلَالَتٍ عَلَى تُعَرَّنِه تَعَالَى لِلْعَلَمْدِينَ بَغَنْجِ اللَّامِ وَكَسْرِهَا أَىٰ ذَوى الْعَقُولُ وَأُولِي الْعَلْمِ.

رَوَنْ النَّهِ مَنَاهُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ وَالنَّهَارِ بِإِرَادَتِهِ تَعَالَى رَاحَةً لَكُمْ وَابْتِغَا وَكُمْ فِي بِالنَّهَارِ مِنْ فَطَلِهِ مَا أَى تَصَرُونَكُمْ فِي طَلَيْهِ مِلْ الْمَعِيشَةِ وِيزَدَادَتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِللَّهِ لِيَارِدَتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِللَّهِ لِيَالِيَةٍ لِيَارَادَتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِللَّهِ لِيَسْتِهِ مِيزَدَادِتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِيَسْتُهُ مِينَا لِيَعْدُمِ بِنُسْتَمَا عَلَيْهِ مِيزَدَادِتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَيْنَا لِيسَوِّلَ لِعَنْدِمٍ بِنُسْتَمَا عَلَيْهِ وَلِيسَاعَ نَعْدُمٍ وَاعْتِبَار.

#### অনুবাদ :

- ২০. তার নিদর্শনাবলির যা তার কুদরতের প্রমাণ বহনহর্গ মধ্যে এক নিদর্শন এই যে, তিনি মৃত্তিকা থেকে তোমানে তোমাদের মূল হযরত আদম (আ.) কে সৃষ্টি করেছেন <u>অতঃপর তোমরা এখন</u> রক্ত ও মাংসের গড়া <u>মানুং</u> পথিবীতে ছড়িয়ে আছ।
- ২১. আর এক নিদর্শন এই যে, তিনি তোমাদের জ্বান্ত তোমাদের মধ্যে থেকে তোমাদের সঙ্গীনিদের স্বাক্তরেছন, অতএব হয়রত হাওয়া (আ.)-এর পাজরের হাড় থেকে এবং অন্যান্য সক্ষনারীদেরকে নারী ও পুরুষ উভয়ের মিশ্রিত পানি থেকে স্বাক্তর হাছে। যাতে তোমরা তাদের কাছে শান্তিতে বাফ্তরং তাদেরকে ভালোবাস এবং তিনি তোমাদের মধ্যে পারশর্ম সম্প্রীতি ও দয়া সৃষ্টি করেছেন। নিতয় এতে উল্লিম্বিরয়সমূহে নিদর্শনাবলি রয়েছে চিন্তাশীল লোকদের জ্বল আল্লাহর সৃষ্টির মধ্যে যারা চিন্তা করে তাদের জ্বলে।।
- ২২. তার আরো এক নিদর্শন হচ্ছে নভোমণ্ডলের সৃজ্জন এবং

  তোমাদের ভাষা ভাষার বিভিন্নতা কেউ আরবি, কেই

  অনারবী ও অন্যান্য ও বর্ণের বৈচিত্র্য। কেউ সাদা, কেই

  কালো ও অন্যান্য অবচ তোমরা সবই এক পুরুষ ও নাই

  থেকে সৃষ্ট। নিশ্চয় এতে জ্ঞানীদের জন্য নিদর্শনাবলি দ

  তার কুদরতের উপর প্রমাণস্বরূপ রয়েছে।

  শব্দের মধ্যে লামের যের ও ঘবর উভয় ধরনের পদ্

  যাবে। যদি যের পড়ে তখন অর্থ হবে জ্ঞানীব্যক্তি।
- ২৩. <u>তার আরো নিদর্শন রাতে ও দিনে তোমাদের নির্দ্</u> তোমাদের আরাম ও আয়েশের জন্য আল্লাহর ইন্দায় এবং দিনের বেলায় <u>তোমাদের তার কৃপা অবেষণ।</u> জীবিক অবেষণের জন্যে তোমাদের শ্রম ও মেহনত আল্লাফ ইন্দায় নিন্দয় এতে মনোযোগী সম্প্রদায়ের <u>জন্যে নিদর্শ</u> রয়েছে । তিজা ও শিক্ষার জন্য প্রবণকারীদের।

وَمِنْ النَّبِهِ بُرِيكُمْ أَى إِدَا، تَكُمْ الْبُرْ خُوفًا لِلْمُسَافِرِ مِنَ الصَّواعِق وَطُفَةً لِلْمُقِيْمَ فِى الْمَطُرِ وَيَنْزِلُ مِنَ السَّمَا مَا \* فَيَنْحُي بِوالْأَرْضَ بِعَدْ مُوْتِهَا إِنَّ يَبْسِهَا بِأَنْ تُنْبِتَ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ الْمُذَكُمُ لِابْتِ لِلْقَوْمِ يَعْقَلُونَ يَتَنْبُرُونَ .

وَمِنْ اللَّهِ أَنْ تَـفُّ وَالسَّهُ أَنْ عَالِهُ وَالسَّهُ عَالَا مُ دَعَاكُمْ دُعُوةً رَجُسَنَ الْأَرْضَ بِيأَنَّ سَنْغُهُ إِسْرَافِينَلُ فِي الصُّودِ لِلْبَعْثِ مِنَ الْقُبُورُ اذاً أنستم تعفر جنون مسنها أفينا فَخُرُوجُكُم مِنْهَا بِدُغُوةٍ مِنْ أَبَاتِهِ تَعَالَى. ٢٦. وَلَهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمِلْكُ وَخَلْقًا وَعَبِيدًا كُلُّ لَهُ قَنِتُونَ مُطِيعُونَ ٢٧. وَهُوَ الَّذِي لَيْدَأُ ٱلْخَلْقَ وَلِلنَّاسِ ثُو الْبَدْ، بِالنَّظْرِ إِلَى مَا عِنْدَ الْمُخَاطَبِهُ رِّ أَنَّ أَعِبَادَةَ الشَّهِ : السَّهَلُ مِنْ إِبَّ السَّهِ لَهُ وَلَهُ الْمِثْلُ الْأَعْلَدِ، السَّلْمُواتِ وَالْأَرْضِ عِ أَى الصَّفَةُ العُلْبَا وَهِمَ أَنَّ لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ وَهُوَ الْعَزِينَ فِي مِلْكِهِ الْعَكِيمُ فِي خَلْقِهِ .

১৪. তার আরো নিদর্শন তিনি তোমাদেরকে দেখান বিন্যুৎ ভয়্র যেমন মুসাফিরনেরক বিজ্ঞলী থেকে ও ভরুসার মুকীমদেরকে বৃষ্টির প্রতি জনো এবং আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেন অতঃপর তদ্মারা ভূমির মুকুর তকানো পর তাকে পুনরুজ্জীবিত করেন। এতে শহ্য উৎপন্ন করে নিশুয়ই এতে উল্লিখিত বিষয়াবলিতে বৃদ্ধিমান লোকদের জন্য নিদর্শনাবলি রয়েছে।

২৫. তার অন্যতম নিদর্শন এই যে, <u>তারই আদেশে আকাশ ও</u>
পৃথিবী কোনো খুঁটিবিহীন প্রতিষ্ঠিত আছে। অতঃপর তিনি

যখন তোমাদেরকে মৃত্তিকা থেকে উঠার জন্যে তোমাদের

<u>ডাক দেবেন,</u> কবর থেকে উঠার জন্যে ইসরাফিল
(আ.)-এর সিসায় ফুঁক দেওয়ার মাধ্যমে <u>তখন তোমরা</u>

<u>উঠে আসবে।</u> জীবিত অবস্থায় অতঃপর তার ডাকে কবর
থেকে তোমাদের বের হয়ে আসা তারই অন্যতম নিদর্শন;

২৬. নভোমগলে ও ভূমগলে যা কিছু আছে সবই তার মালিকানা, সৃষ্ট ও দাস হিসেবে সবাই তার অনুগত।

২৭. তিনিই প্রথমবার সৃষ্টিকে মানুষকে অন্তিত্ত্বে আনদ্যন করেন, অতঃপর পূনর্বার তানের ধ্বংসের পর তিনি সৃষ্টি করবেন। এটা তার জন্য সহজ। প্রথমবারের চেয়ে। এখানে এ উজিটি শ্রোতাদের দিকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে। কেননা কোনো বস্তুকে পুনরায় সৃষ্টি করা অতি সহজ প্রথমবার সৃষ্টির চেয়ে। কিন্তু আল্লাহর নিকট উভয়টি আর্থাৎ প্রথম ও পুনর্বার সৃষ্টি। সহজ হওয়ার ক্ষেত্রে সমান। আকাশ ও পৃথিবীতে সর্বোক্ত মর্থানা তো তারই। সর্বোক্ত ওপটি হলো এই তিনি ছাড়া কোনো মাবুদ নেই। এবং তিনি পরাক্রমশালী, তার রাজত্বে প্রস্কামম্ব তার সৃষ্টির মধ্যে।

### তাহকীক ও তারকীব

ভিহা মেনে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, خُلَفَكُمْ -এর মধ্যে خُمُولُـهُ ٱصَّلِكُمْ : قَوْلُـهُ ٱصَّلِكُمْ আর এটাও বলে দিয়েছেন যে, اَصَّلِهُ تَا تَخْتُلُهُ اللّهِ تَعْلَمُ اللّهِ تَعْلَمُ اللّهِ تَعْلَمُ اللّهِ تَعْلَمُ اللّهِ تَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ تَعْلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ تَعْلَمُ لَهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ تَعْلَمُ لِللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ تَعْلَمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

रसारह : مُنْعُرُل لَهُ अडि- يُرِيْكُم अडि : قُنُولُهُ خُنُوفًا وَطَمْعًا

لَدُكُّرُ परा (عَنَادَ राजा مَرْضِمَ का - هُوَ । या याप्त وقع يُعَيِّدُهُ إلا (عَنَادَ राजा مَرْضِمَ का : فَوَلُمُ هُوَ ( त्यद्या स्टारह مُرُكُرُ है राजा मुक्जाना बेवत )

মুফাসসির (র.) এই ইবারত দ্বারা একটি সংশয়ের জবাব দেওয়াঃ ইন্ধ্র করেছেন। সংশয় হলো– আল্লার্হ তা'আলার জনা انتقاء এবি: উভয়টাই সমান অর্থাৎ সহজ। কিন্তু عَلَيْهِ দ্বারা বুব যায় যে, আল্লাহ তা'আলার জনা أَنْتَكَادُ [পুনরায় সৃষ্টি করা] انتقاء করে করেজতর।

উত্তর : জবাবের সারকথা হলো এতে মানুষের হিসেবে একটি মূলনীতির বিবরণ দেওয়া হয়েছে। আর জ্ঞানের চাহিদাও এটা থে কোনো কিছু প্রথমবার তৈরি করার চেয়ে দ্বিতীয়বার তৈরি করা সহজ্ঞ হয়ে থাকে।

ছিতীয় জবাব এই দেওয়া হয়েছে যে, فَيَنُ كَبُتِهُ সিমে তাফযীল مَبُوَّ অর্থে হয়েছে। আবার কেউ কেউ এই উত্তর দিয়েছেন যে, مُنَبُّهُ -এর মধ্যে -এর যমীরের مَنْ عَلَيْهُ মাখলুকের দিকে ফিরেছে আল্লাহর দিকে নয়। আর উদ্দেশ্য হলো যক্ষ শিলায় ফুৎকার দেওয়া হবে তখন সৃষ্টজীবের জন্য ফিরে আসাটা - الْبِينَا، -এর হিসেবে সহজ হবে। কেননা একদিকে রহেং সম্পর্ক শরীরের সাথে হলো এদিকে وَالْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعَالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ ا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সুরা রুমের তরুতে রোমক ও পারসিকদের যুদ্ধের ঘটনা শোনানোর পর অবিশ্বামী কাফেরদের পথভ্রষ্টতা ও সত্যের প্রতি উদাসীনতার কারণ সাব্যস্ত করা হয় যে, তারা ধ্বংসশীল পার্থিব জীবনকে লক্ষ্য স্থির করে পরকাল থেকে বিমুখ হয়ে পড়েছে। এরপর কিয়াযতে পুনরুজ্জীবন, হিসাব-নিকাশ ও শান্তি ও প্রতিদানকে যেসব বাহাদশী অবান্তর মনে করতে পারতো, তাদেরকে বিভিন্ন ভরিতে জ্ববাব দেওয়া হয়েছে। প্রথম নিজের সম্পর্কে চিন্তাভাবনা করার, অতঃপর চতুস্পার্শ্বস্থ জ্ঞাতিসমূহের অবস্থা ও পরিলাম পর্যবেক্ষণ করার দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। এরপর বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা সর্বশক্তিমান।

ত'ব কোনো শরিক বা অংশীদার নেই। এসৰ সাক্ষ্য-প্রমাণের অনিবার্য ফল দাড়ায় এই যে, ইবাদতের যোগ্য একমাত্র তাঁর একক সভাকেই সাবাত্ত করতে হবে। ডিনি পরগান্ধরদের মাধ্যমে কিয়ামত কায়েম হওয়ার এবং পূর্ববর্তী সব মানুষের পুনরুক্জীবিত হয়ে হিসাবে-নিকাশের পর কান্নাতে অথবা জাহান্নামে যাওয়ার যে সংবাদ দিয়েছেন, তাতে বিশ্বাস করতে হবে। আলোচ্য আয়াতসমূহ এই পূর্ব শক্তি ও পূর্ণ প্রজ্ঞার হয়টি প্রতীক 'শক্তির নিদর্শনাবলি' শিরোনামে বর্ণিত হয়েছে। এতলো আল্লাহ তা'আলার অনুপম শক্তি ও স্ক্রজাব নিলবন।

আদ্রাহর কুদরতের প্রথম নিদর্শন: মানুষের ন্যায় সৃষ্টির সেরা ও জগতের শাসককে মৃতিকা থেকে সৃষ্টি করা। জগতে যত প্রকার উপাদান আছে, তনাধো মৃতিকা সর্বনিকৃষ্ট উপাদান। এতে অনুভৃতি, চেতনা ও উপলব্ধির নাম-গছও দৃষ্টিগোচর হয় না। অগ্নি, গানি, বায়ু ও মৃতিকা এই উপাদান চতুষ্টায়ের মধ্যে মৃতিকা ছাড়া সবহুলোর মধ্যে কিছু না কিছু গতি ও চেতনার আভাস পাওয়া যায়। মৃতিকা ভা থেকেও বঞ্জিত। মানব সৃষ্টির জনা আল্লাহ তাআলা এটিই মনোনীত করেছেন। ইবলীসের প্রভাইতার করেণও তাই হয়েছে যে, সে অগ্নি উপাদানকে মৃতিকা থেকে সেরা ও প্রেট মনে করে অহংকারের পথ বেছে নিয়েছে। সে বুঝল না যে, অল্লাও ও অভিজাতোর চাবিকাঠি স্তাই। ও মালিক আল্লাহর হাতে। তিনি যাকে ইন্ধা মহান করতে পারেন।

মানব সৃষ্টিতে উপাদান যে মৃত্তিকা, এ কথা হযরত আদম (আ.)-এর দিক দিয়ে বুস্বতে কট হয় না। তিনি সমগ্র মানবজাতির অন্তিত্বের মূল তিন্তি, তাই অন্যান্য মানুষের সৃষ্টিও পরোক্ষতাবে তারই সাথে সহক্ষযুক্ত হওয়া অবাস্তর নয়। এটাও সম্ববদর যে, সাধারণ মানুষের প্রজনন বীর্ষের মাধ্যমে হলেও বীর্ষ উপাদান দ্বারা গঠিত তলাধ্যে মন্তিকা প্রধান।

আল্লাহর কুদরতের ধিতীয় নিদর্শন : খিতীয় নিদর্শন এই যে, মানুষের মধ্য থেকে আল্লাহ তা আলা জাতিকে সৃষ্টি করেছেন। তারা পুরুষদের সদিনী হয়েছে। একই উপাদান থেকে একই স্থানে এবং একই খাদ্য থেকে উৎপন্ন সন্তানদের মধ্যে এই দুইটি প্রকারতেদ তিনি সৃষ্টি করেছেন। তাদের অস প্রতাস, মুখ্বী, অভ্যাস ও চরিত্রে সুন্দাই পার্থকা পরিদক্ষিত হয়। আল্লাহর পূর্ণ শক্তি ও প্রজ্ঞার জন্য এই সৃষ্টিই যথেই নিদর্শন। এরপর নারী জাতি সৃষ্টি করার রহস্য ও উপকারিতা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে– ক্রিক্তি করা প্রকার তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে। পুরুষদের প্রতাপ্ত প্রবিত্ত তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে। পুরুষদের প্রতাপ্ত প্রবিত্ত তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে। পুরুষদের বাতা প্রয়োজন নারীর সাথে সন্প্তক্ষের সার্যামর্থ হল্কে মানসিক শান্তি ও সুখ। কুরুমান পাক একটি মাত্র শন্দে স্বতলোকে সরিবেশিত করে দিয়েছে।

এ থেকে জানা গেল যে, বৈবাহিক জীবনের যাবজীয় কাজ-কারবাবের সারমর্ম হচ্ছে মনের শান্তি ও সুধ। যে পরিবারে এটা বর্তমান আছে, সেই পরিবার সৃষ্টির উদ্দেশ্য সফল। যেথানে মানসিক শান্তি অনুপদ্বিত, সেখানে আর যাই থাকুক বৈবাহিক জীবনের সাফল্য নেই। একথাও বলা বাহল্য যে, পারস্পরিক শান্তি তখনই সঙ্কবপর যখন নারী ও পুরুষের সম্পর্কের ভিন্তি শরিয়তসম্বত বিবাহের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকে। যেসব দেশ ও জ্ঞাতি এর বিপরীত হারাম রীতিনীতি প্রচলিত করেছে, অনুসন্ধান করেছে দেখা যাবে যে, তাদের জীবনে কোথাও শান্তি নেই। জম্বু জ্ঞানোরারের নায় সামগ্রিক যৌন-বাসনা চরিতার্থ করার নাম শান্তি বতে পারে না।

বৈবাহিক জীবনের লক্ষ্য পান্তি এব পারস্পরিক সম্প্রীতি ও দল্লা জকরি: আলোচ্য আয়াত পুরুষ ও নারীর দাস্পত্য জীবনের লক্ষ্য মনের শান্তিকে ন্তির করেছে। এটা তখনই সম্ভবপর, যখন উডয় পক্ষ একে অপরের অধিকার সম্পর্কে সজ্ঞাগ হয় এবং তা আদায় করে দেয়। নতুবা অধিকার আদায়ের এক উপায় ছিল আইন প্রথমন করে দেবে। এই অধিকার আদায়ের এক উপায় ছিল আইন প্রথমন করে তা প্রয়োগ করা। যেমন অন্যদের অধিকারের বেলায় তা-ই করা হয়েছে অর্থাৎ একে অপরের অধিকার বিশ্বনি হারাম করে তা প্রয়োগ করা। যেমন অন্যদের অধিকারের বেলায় তা-ই করা হয়েছে এবং তা গ্রাণ ও সহমর্মিতার উপদেশ দেওয়া হয়েছে। লিক্ত্ব অভিক্রতা সাক্ষ্য দেয়, তথা ক্রাইনের মাধামে কোনো জাতিকে সঠিক পথে আনা যায় না, যে পর্বন্ত ভার সাথে আল্লাহনীতি যুক্ত করে দেওয়া না হয়। এ কারণেই সমাজিক ব্যাপারাদিতে বিধি-বিধানের সাথে সমগ্র কুরজানে সর্বন্ত বিশ্বনি বিদ্যালিক ইত্যাদি বাক্য পরিশিষ্ট হিসেবে জুড়ে দেওয়া হয়েছে।

পুৰুষ ও নারীর পারস্পরিক কান্ধ-কারবার কিছুটা এমনি ধরনের যে কোনো আইন ডাদের অধিকার পুরোপুরি আদার করার বিষয়টিকে আয়ন্তে আনতে পারে না এবং কোনো আদাগতও এ ব্যাপারে পুরোপুরি ইনসান্ধ করতে পারে না। এ কারপেই বিবাহের খোডবায় রাস্পুদ্ধার 🏯 কুরআন পাকের সেই সব আয়াত মনোনীত করেন্দ্রেন, বেছলোকে আক্লাহন্ডীতি, ডাকওয়া ও পরজানের শিক্ষা আছে। কারণ আক্লাহন্ডীতিই প্রকৃতপক্ষে বামী-শ্রীর পারস্পরিক অধিকার জামিন হতে পারে।

<sup>tn. कर्मीत कारमी</sup> (का क) ० (र) www.eelm.weebly.com তদুপৰি অনুহ তাআলর আরে একট অনুহাই এই যে, তিনি বৈবাহিক অধিকারকে কেবল আইনগত রাজেননি। ববং মানুদ্ধে সভাবত ও প্রবৃত্তিশত বাপের করে নিয়েছেন। পিতামাতা ও সন্তানের পারশারিক অধিকারের বেলায়ও জন্তুপ করা হয়েছে তানের অন্তর্যে সভাবতে পর্যায়ে এমন এক ভালোবাসা সৃষ্টি করে দিয়েছেন যে, পিতামাতা নিজেনের প্রাণের চেয়েও অধিক সন্তানর সেবালেন করেত বংগ। এমনিতারে সন্তানের অন্তরেও পিতামাতার প্রতি একটি স্বভাবগত ভালোবাসা রেখে দেওং হয়েছে। স্বর্মী-প্রীর ক্লেন্তেও তাই করা হয়েছে। এজনা ইরশাদ হয়েছে— تُرَدُّنُ وَمَنْ الْمُنْ الْمُرَدِّنْ مُنْ الْمُنْ الْمُعْلِقِ الْمُنْ ال

এবংশ বল: হারেছে একটি নিদর্শন এবং শেষভাগে একে 'অনেক নিদর্শন' বলা হারেছে। কারণ এই যে, আয়াতে উদ্ধিষিধ করা হারেছে। কারণ এই যে, আয়াতে উদ্ধিষিধ বিদর্শন এবং শেষভাগে একে 'অনেক নিদর্শন' বলা হারেছে। কারণ এই যে, আয়াতে উদ্ধিষিধ বৈর্বিক সম্পর্কের বিভিন্ন নিক ও তা থেকে অর্জিক পার্থিব ও ধর্মীয় উপকারিতার প্রতি লক্ষ্য করলে এটা এক নর বহু নিদর্শন। আয়াহার কুদরতের তৃতীয় নিদর্শন। তৃতীয় নিদর্শন। অয়ায়ার কুদরতের তৃতীয় নিদর্শন। তৃতীয় নিদর্শন। বছে আয়াশ ও পৃথিবী সৃজন, বিভিন্ন তরের মানুষের বিভিন্ন ভাষা ও বর্ণনালন্ধ এবং কেউ হলদেটে এবানে আজাশ ও পৃথিবীর সৃজন তো শক্তির মহানিদর্শন বটেই, মানুষের ভাষায় বিভিন্নভাও কুদরতের এক বিশয়রকর লীলা ভাষার বিভিন্নভার মধ্যে অভিগলের বিভিন্নভাও অন্তর্ভুক রয়েছে। আরবি, ফারসি, হিন্দি, তুকী, ইংরেজি ইভ্যাদি কভ বিভিন্ন ভাষার বিভিন্নভার মধ্যে অভিগলের বিভিন্নভার ভাষার বিভিন্নভার মধ্যে আলোহ তা কাছে। একলো বিভিন্নভার ত্বাহে মনে হয় না। বর ও উচ্চারণভঙ্গির বিভিন্নভাও ভাষায় বিভিন্নভার মধ্যে শামিল। আয়াহ ভাতাল প্রত্যেক পুরুষ, নারী, বালক ও বৃদ্ধের কণ্ঠবরে এমন স্বাভয়্য সৃষ্টি করেছেন যে, একজনের কণ্ঠবর অন্যজনের কণ্ঠবরে এমন স্বাভয়্য সৃষ্টি করেছেন যে, একজনের কণ্ঠবর আন্যজনের কণ্ঠবরের সাধে পুরোপুরি মিল রাবে না। কিছু না কিছু পার্থক্য অবশ্যই থাকে। অবচ এই কণ্ঠবরের যন্ত্রপাতি তথা জিহ্বা, ঠোঁট, তালু ও কণ্ঠনাই স্বার মধ্যেই অভিন্ন ও একরেশ। নিট্রিটা নিট্র বিভিন্নভার একরেশ। নিট্রিটাটা নিট্রিটাটাটাটিক স্বার মধ্যেই অভিন্ন ও একরেশ।

এমনিভাবে বর্ণ বৈষম্যের কথা বলা যায়। একই পিতামাতা থেকে একই প্রকার অবস্থায় দুই সন্তান বিভিন্ন বর্ণের জন্মাহণ করে এ হচ্ছে সৃষ্টি ও কারিগরির নৈপুণা। এরপর ভাষা ও স্বর বিভিন্ন হয়। মানবজাতির বর্ণের বিভিন্নতার মধ্যে কি কি রহস্য নির্মিং আছে, তা এক অভিনীর্ণ আলোচনা। সামান্য চিস্তাভাবনা ছারা অনেক রহস্য বুকে নেওয়া কঠিনও নয়।

কুদরতের এই আরাতে আকাশ, পৃথিবী, ভাষার বিভিন্নতা, বর্ণের বিভিন্নতা ও এবং বিধ প্রসঙ্গে অনেক শক্তি ও প্রজ্ঞার নিদর্শ কিদামান আছে। এওলো এত সুশাষ্ট বে, অভিরিক্ত চিন্তা-ভাবনার প্রয়োজন হয় না। প্রত্যেক চকুমান ব্যক্তিই তা দেখতে পারে তাই আরাতের শেষে বলা মরেছে زُرُنَّ وَلِنَ لَا لَهُ إِلَيْ الْمِيْنَ وَلِكُ لَا لَهُ الْمِيْنَ وَلِكُ الْمِيْنَ

আপ্তাহৰ কুমৰতের চতুর্ব নিদর্শন: মানুবের রাতে ও দিবাডাগে নিদ্রা যাওরা এমনিভাবে রাতে ও দিবাডাগে জীবিকা অরেশ করা: এই আরাতে দিন-রাতে নিদ্রা ওবু রাতে এবং জীবিকা অরেবণও। অন্য কতক আরাতে নিদ্রা ওবু রাতে এবং জীবিকা অরেবণও। অন্য কতক আরাতে নিদ্রা ওবু রাতে এবং জীবিকা অরেবণর কার্ক জীবিকা অরেবণর কার্ক ছিলু চলে। দিনে এর বিশরীতে আসল কান্ধ জীবিকা অরেবণ করা এবং কিছু নিদ্রা ও বিশাষ গ্রহণেরও সমর পাওরা বার। তাঁ উচ্চর বছকা র'ব ছুমন নির্কুল। কোনো কোনো ভাকসীরকার সদর্শের আশ্রহ নিরে এই আরাতেও নিদ্রাকে রাতের সাথে এব জীবিকা অরেবণক দিনের সাথে বিশেষভাবে সম্পূত্ত পেবিরেকেন। কিছু এব প্রয়োজন নেই।

নিদ্রা ও **জীবিকা অবেষণ সংসার-বিমুখতা এবং তাওয়াকুলের পরিপত্নি নয়** : এই আয়াত থেকে প্রমাণিত হড়েছে যে নিদ্রার সময় নিদ্রা যাওয়া এবং জাগরণের সময় জীবিকা অন্থেষণ করাকে মানুদের জন্মগত স্বভাবে পরিণত করা হয়েছে : এই উভয় বিষয়ের অর্জন মানুষের চেষ্টা-চরিত্রের অধীন নয়; বরং এগুলো প্রকৃতপক্ষে আল্লাহর দান। আমরা দিনরাত প্রত্যক্ষ করি 🙉 নিদ্রা ও বিশ্রামের উৎকৃষ্ঠতর আয়োজন সত্ত্বেও কোনো কোনো সময় নিদ্রা আসে না। মাঝে মাঝে ভাক্তারী বটিকাও নিদ্রা আনয়নে ব্যর্থ হয়ে যায় : আল্লাহ যাকে চান উনুক্ত মাঠে রোদ ও উত্তাপের মধ্যেও নিদ্রা দান করেন :

জীবিকা উপার্জনের ক্ষেত্রেও একই অবস্থা দিনরাত প্রত্যক্ষ করা হয় : দুই ব্যক্তি সমান সমান জ্ঞান-বৃদ্ধিসম্পন্ন, সমান অর্থসম্পন্ন, সমান পরিশ্রম সহকারে জীবিকা উপার্জনের একই ধরনের কাজ নিয়ে বসে। কিন্তু একজন উনুতি লাভ করে এবং অপরজন ব্যর্থ হয়। আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াকে উপায়াদির উপর নির্ভরশীল করে দিয়েছেন। এর পেছনে অনেক রহস্য ও উপকারিতা আছে। তাই জীবিকা উপার্জন উপায়াদির মাধ্যমেই করা অপরিহার্য। কিন্তু বুদ্ধিমানের কাজ আসল সত্য বিশ্বত না হওয়া। উপায়াদিকে উপায়াদিই মনে করতে হবে এবং আসল রিজিকতাদা হিসেবে উপায়াদির স্রষ্টাকেই মনে করতে হবে।

এই আয়াতের শেষে বলা হয়েছে- إِنَّ نِيْ ذُلِكَ لَايَاتٍ لِّغَرْم بَسْمَعُونَ (अर्थाश्याता प्रतायाग সহকারে শ্রবণ করে, তাদের জন্য এতে অনেক নিদর্শন রয়েছে। এতে শ্রবণের প্রসন্থ বলার কারণ সম্ভবত এই যে, দৃশ্যত নিদ্রা আপনা-আপনিই আসে, যদি আরামের জায়গা বেছে নিয়ে শয়ন করা হয়। এতাবে পরিশ্রম, মজুরি, ব্যবসা, বাণিজ্য ইত্যাদি দ্বারাও জীবিকা অর্জিত হয়ে থাকে। এসব ক্ষেত্রে আল্লাহর অদৃশ্য হাতের কারসাজি চর্মচক্ষুর অন্তরালে থাকে ! পয়গাম্বরণণ তা বর্ণনা করেন : তাই বলা হয়েছে, এসব নিদর্শন তাদের জন্যই উপকারী, যারা পয়গাম্বরগণের কথা মনোযোগ দিয়ে শোনে এবং যখন বোধগম্য হয়, তখন মেনে নেয়, কোনো হঠকারিতা করে না।

আল্লাহর কুদরতের পঞ্চম নিদর্শন : পঞ্চম নিদর্শন এই যে, আল্লাহ তা আলা মানুষকে বিদ্যুতের চমক দেখান। এতে পতিত হওয়ার এবং ক্ষতিকারিতারও আশঙ্কা থাকে এবং এর পন্চাতে সৃষ্টির আশাবাদও সঞ্চার হয়। তিনি এই বৃষ্টি দারা শুষ্ক ও মৃত মৃত্তিকাকে জীবিত ও সতেজ করে তাকে রকমারি প্রকারের বৃক্ষ ও ফলফুল উৎপন্ন করেন। এই আয়াতের শেষে বলা হয়েছে- 🗓 অর্থাৎ এতে বৃদ্ধিমানের জন্য অনেক নিদর্শন রয়েছে। কেননা বিদ্যুৎ ও বৃষ্টি এবং তদ্ধারা উদ্ভিদ يْشْ ذْلِكَ لَاْيَاتٍ لِّنَكْرُم يَعْفِلُونَ ও ফনফুর্নের সৃঙ্ধন যে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে হয়, একথা বুদ্ধি ও প্রজ্ঞা দ্বারাই বোঝা যেতে পারে।

আল্লাহ কুদরতের ষষ্ঠ নিদর্শন : ষষ্ঠ নিদর্শন এই যে, আকাশ ও পৃথিবী আল্লাহ তা'আলারই আদেশে সুপ্রতিষ্ঠিত রয়েছে : হাজার হাজার বছর সক্রিয় থাকার পরও এগুলোভে কোথাও কোনো ক্রটি দেখা দেয় না। আল্লাহ তা'আলা যখন এই ব্যবস্থাপনাকে ভেঙ্গে দেওয়ার আদেশ দেবেন, তখন এই মজবুত ও অটুট বস্তুগুলো নিমেষের মধ্যে ভেঙ্গেচুরে নিশ্চিক্ত হয়ে যাবে : অতঃপর তারই আদেশে সব মৃত পুনরুজ্জীবিত হয়ে হাশরের মাঠে সমবেত হবে।

এই ষষ্ঠ নিদর্শনটি প্রকৃতপক্ষে পূর্বোক্ত সব নিদর্শনের সারমর্ম ও লক্ষ্য : একেই বোঝানোর জন্য এর আগে পাঁচটি নিদর্শন বর্ণনা করা হয়েছে। এরপরে কয়েক আয়াত পর্যন্ত এই বিষয়বস্তুই আলোচিত হয়েছে।

वला २য়। সম্প্রিপে عَشَلُ वला २য়। সম্পূর্ণরপে । قَنُولُمُ لَمُ ٱلْمُمْثُلُ الْأَعْلَىٰ অন্য বন্তুর মতো হওয়া এর অর্থ নয় ৷ এ কারণেই আল্লাহ তা আলার যে 🎉 আছে, একথা কুরআনের কয়েক জায়ণায় উল্লিখিত হয়েছে। একটি তো এখানে। অন্য এ আয়াতে বলা হয়েছে- مُشَلُّ نُورْهِ كَبِيشْكُورْ किन्तु ومِثَالُ 8 مُشَلُّ نُورْهِ كَبِيشْكُورْ তা আলার সন্তা পৰিব্ৰ এবং বহু উৰ্জে নিৰ্মানীয়ান www.eelm.weebly.com

অনুবাদ :

২৮. হে মুশরিকগণ! আল্লাহ তোমাদের জন্য তোমাদের মধ্যে থেকে একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেছেন, তা হলো এই তোমাদের আমি যে রিজিক মাল সম্পদ দিয়েছি তোমাদের অধিকারভুক্ত দাস-দাসীরা কি তাতে তোমাদের সমান সমান অংশীদার? ডোমরা কি তাদেরকৈ সেরুপ ভয় কর, যে ব্রূপ নিজেদের লোককে ভোমাদের মডো সাধীন ব্যক্তিদেরকে ভয় করঃ এখানে استنهار তথা প্রশ্নবোধক অব্যয়টি 💥 বা না বোধক অর্থের জন্যে এসেছে। অর্থাৎ তোমাদের কোনো দাসদাসী তোমাদের সাথে অংশীদার নয় তোমাদের নিকট। তথা শেষ পর্যন্ত। অর্থাৎ তোমাদের সম্পদে তোমাদের সাথে তোমাদের কোনো দাসদাসী অংশীদার নেই যেমন তোমাদের মতো অন্য স্বাধীন ব্যক্তি নেই। অতএব তোমরা কিভাবে আল্লাহর অনেক দাসদেরকে তার সাথে অংশীদার বানাও এমনিভাবে আমি জ্ঞানবান সম্পদায়ের জনা নিদর্শনাবলি বিস্তারিত বর্ণনা করি । যাতে তারা সেখানে চিন্তা করে ।

২৯. বরং শিরককারী অত্যাচারীগণ অজ্ঞানবশতঃ তাদের খেয়াল খুশির অনুসরণ করে থাকে ৷ অতএব আল্লাহ তা'আলা যাকে পথভ্ৰষ্ট করেন তাকে কে পথ দেখাবে! অর্থাৎ কেউ তাকে পথের সন্ধানদাতা নেই। তাদের কোনো সাহায্যকারী আজাব থেকে রক্ষাকারী নেই।

৩০. হে মুহামাদ 🎫 ! তুমি একনিষ্ঠভাবে নিজেকে সতা <u>ধর্মের</u> উপর প্রতিষ্ঠিত রাখ। অর্থাৎ তুমিও তোমার অনুসারীগণ নিজেদের ধর্মকে একমাত্র আল্লাহ তা আলার জন্য খাটি কর। এটাই আল্লাহর প্রকৃতি, যার উপর তিনি মানব সৃষ্টি করেছেন। তা তারই ধর্ম অর্থাৎ তোমরা এর উপর অটল থাক। আল্লাহর সৃষ্টির তার ধর্মের <u>কোনো</u> পরিবর্তন নেই। অর্থাৎ ডোমরা শিরকের মাধ্যমে তা শরিবর্তন করো না। এটাই সরল ধর্ম। আল্লাইর একত্বাদ। <u>কিন্তু অধিকাংশ মানুষ মঞ্চার কাকেরণণ</u>

٢٨. ضَرَبَ جَعَلَ لَكُمْ أَيتُهَا الْمُشْرِكُونَ مَثَلًا كَاثِنًا مِّنْ أَنْفُسِكُمْ م وَهُوَ هَلْ لُكُمْ مِنْ مًّا مَلَّكَتْ أَيْمًانُكُمْ أَيْ مِنْ مَمَالِبْكِكُمْ مِنْ شُرَكَا ۚ لَكُمْ فِي مَا رَزَفْنَكُمْ مِنَ الْأَمْوَالِ وَغَيْرِهَا فَأَنْتُمْ وَهُمْ فِيْهِ سَوَّآهُ تَخَافُوْنَهُمْ كَخِيْفَتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ مِانَيْ أَمْثَالَكُمْ مِنَ الْأَحْرَارِ وَالْإِسْتِفْهَامُ بِمَعْنِيَ النَّغْي الْمَعْنَى لَيْسَ مَمَالِيْككُمْ شُرَكًا ، لَكُمْ الى اخِره عِنْدَكُمْ فَكَيْفَ تَجْعَلُونَ بِعُضَ مَمَالِيْكِ اللَّهِ شُرَكَاءً لَهُ كَذٰلِكَ نُفَصَّلُ الْأَبَاتِ نُبَيِّنُهَا مِثْلَ ذُلِكَ التَّفُصِيْل لِقَوْم يُعْقِلُونَ يَتَدَبَّرُونَ.

. بَلِ اتُّبَعَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا بِالْاشْرَاكِ اَهُوا أَهُمُ بِغَيْرِ عِلْمِ ۽ فَمَنْ يُهَدِّيْ مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ د أَيْ لاَ هَادِيَ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ تُتَصِرِيْنَ مَانِعِيْنَ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ.

فَأَقِمْ يَا مُحَمَّدُ وَجُهَكَ للكَيْنِ حَنيْفًا ء مَانِلًا إِلَيْهِ أَيْ أَخْلَصْ دِبْنَكَ لِلَّهِ أَنْتَ وَمَنْ تَبِعَكَ فِيطُرَتَ اللَّهِ خِلْقَتُهُ الَّتِي فَكُرُ فَكَةَ، النَّاسَ عَلَيْهَا مَ وَهِيَ دِيْنُهُ أَيُّ الْرُمُوهَا لاَ تَبْدِيْلُ لِخُلُقِ اللَّهُ مَ لِدِيْنِهُ أَيْ لاَ تُبَدِّلُوْهُ بِأَنَّ تُشْرِكُواْ ذَٰلِكَ الكَبْنُ الْقَيْبِمُ وَ الْمُسْتَفِيمُ تَوْحِيدُ اللَّهِ وَلَكِنُّ أَكْثِرَ النَّاسِ اَيْ كُفَّارُ مَكَّةَ لَا يَعْلَمُونَ تَوْجِيْدَ اللَّهِ. www.eelm.we**@by:@or**FE

- مُنِينِينَ رَاجِعِينَ الْبَيْهِ تَعَالَىٰ فِيْمَا ۖ أَمَرَ بِهِ وَنَهُمِ عَنْهُ جَالُامِنْ فَاعِيلِ أَفِهُ وَمَا أربد به أي أنبعوا و اتَّقُوهُ خَافُوهُ وَاقَبِهُ الصَّلُوةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْعُشْرِكِيْنَ.
- ٣٢. مِنَ اللَّذِيْنَ بَدُلُّ بِاعَادَةِ الْجَارِ فَرُّفُوا دَيْنَهُمْ بِاخْتِلَاقِهِمْ فِيْمَا يَعْبُدُونَهُ وَكَانُوا شِيعًا م فِرَقًا فِي ذٰلِكَ كُلُ حِزْب منهم بما لَذَيهم عندُهُمْ فَرَحُونَ مُسْكِرُورُونَ وَفَيْ قَرَاءَ وَكَارَقُوا أَيْ تَرَكُوا دينهم ألذي أمروا به .
- ٣٣. وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ أَيْ كُفًا، مَكَّدَ ضُمَّ شَدَّةً دَعَوْا رَبُّهُمْ مُنِيْبِينَ رَاجِعِيْنَ إِلَيْهِ دُوْنَ غَيْرِه كُمَّ إِذَا آذَاقَهُمْ مِنْهُ رَحْمَةً بِالْمُطُر إِذًا فَرِيْقُ مِنْهُمْ بِرَبَّهُمْ يُشْرِكُونَ .
- التَّهُدِيدُ فَتَمَتَّعُوا مِن فَسُوفَ تَعْلَمُونَ عَاقبَةَ تَمَتُّ عِكُمْ فِيْهِ الْتَفَاتُ عَن الْغُسَة.
- ٣٥. أمُّ بِمَعْنِي هَمْزَةَ الْانْكَارِ ٱثْزَلْنَا عَلَيْهِا سُلَطَنَّا حُجُّةً وَكِتَابًا فَهُوَ يَنَكُلُّمُ نَكُلُّمُ دَلَالَةٍ بِمَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ أَيْ يَامُرُهُمْ بالاشراك لا .

- . 🗥 ৩১. সবা<u>ই তার অভিমুখী</u> হও যাতে তিনি আদেশ করেছেন এবং যা থেকে নিষেধ করেছেন ৷ এখানে 💥 🚅 শব্দটি এর ফায়েল ও তা থেকে উদ্দেশ্য অর্থাৎ أَنْبُسُواً এর ফায়েল থেকে ১১ এবং তাকে ভুয় কর, এবং নামাজ কায়েম কর এবং মশরিকদের অন্তর্ভক্ত হয়ে। না ।
  - ৩২. যারা তাদের ধর্মে তাদর মাবুদ -এর ব্যাপারে মতানৈক্যের মাধ্যমে বিভেদ সৃষ্টি করেছে। 🛴 । 🛴 শব্দটি হরফে জারের পুনরাবৃত্তির মাধ্যমে পূর্বের بُدُر থেকে بُدُل । হয়েছে। এবং দীনের ব্যাপারে অনেক দলে বিভক্ত হয়ে পড়েছে। তাদের মধ্যে প্রত্যেক দলই নিজ নিজ মতবাদ নিয়ে উল্লাসিত ৷ অন্য এক কেরাতে 🚉 🖫 -কে 🚉 🗓 পড়া হয়েছে : যার অর্থ- তারা ত্যাগ করে তাদের ঐ ধর্ম যার ব্যাপারে তাদের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।
  - ৩৩. যখন মানুষকে মঞ্চার কাফেরদেরকে দুঃখ-কষ্ট স্পর্শ করে তখন তারা পালনকর্তাকে আহ্বান করে তারই অন্যানা ব্যতীত অভিমুখী হয়ে : অতঃপর তিনি যখন তাদেরকে রহমতের স্বাদ বৃষ্টির মাধ্যমে আস্বাদন করান, তখন তাদের একদল তাদের পালনকর্তার সাথে শিবক করতে থাকে।
- ত শু د ارب المسكنة والمستقدة والمستقدم المستقدم المستودم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقدم المستقد এতে 🗐 -এর সীগাহ দারা ধমক দেওয়া উদ্দেশ্য। অতএব উপভোগ করে লঠে নাও, স্বতরই জানতে পারবে ত্যেমাদের উপভোগ করে নেওয়ার পরিণাম : এখানে গায়েব এর সীগাহ থেকে خَطَابُ তথা সরাসরি সহোধনের দিকে পরিবর্তন করা হয়েছে।
  - ত৫. এখানে أَرْ অব্যয়টি مُشْرَةُ انْكَارُ তথা অস্বীকার অর্থের হামধার অর্থ প্রদান করে আমি কি তাদের কাছে এমন কোনো দলিল কিতাব বা প্রমাণ অবতীর্ণ করেছি, যা তাদেরকে আমার শরিক করতে বলেঃ আমার সাথে শিরক করার নির্দেশ দেয়। এটাকে تَكُلُّمُ وَلَالَتِ বলা হরেছে অর্থাৎ ইঙ্গিতে কথা বদা

- . وَإِذَا اَفَقْنَا النَّاسَ كُفَّارَ مَكَّهُ وَغَيْرَهُمُ رَحْمَةٌ نِعْمَةٌ فَرِحُوْا بِهَا ﴿ فَرْعَ بَطُورُ وَإِنْ تَعْصِيْهُمْ سَبَّنَةٌ شِنَّهُ بِيمَا قَدَّمَتْ آبْدِيْهِمْ وَمِنْ شَانِ الْسُؤْمِنِ اَنْ يَشْسَكُرَ عِنْدَ النَّعْمَةَ وَيُوْجُوْرَيَّهُ عِنْدَ الضَّيَّةِ.
- ٣. أَوَلَمْ بِرَوْا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ بَبُشُكُ الرِّزْقَ بِكُونَ بِمَشْكُ الرِّزْقَ بَعْنَدُ وَاللَّهَ بَعْنَدُ وَاللَّهَ بَعْنَدُ وَاللَّهَ وَمَقْدِدُ وَاللَّهَ وَمَقَدِدُ وَاللَّهَ وَمَضَيِّعَهُ لَهِمَنْ يَشَلَآءُ إِنْ لِلَّهَ إِلَّهُ فَلِلْكَ لَا يَعْنَدُ اللَّهُ وَلَيْ فَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَ لَا إِللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ لَنَ لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْنَ لَا اللَّهُ اللَّ
- ا. فَأَتِ ذَا الْقُرْلَى الْقِرَابَةَ حَقَّهُ مِنَ الْبِرَ وَالصِّلَةِ وَالنَّيسَكِيْنَ وَابْنَ السَّبِبِلِ مَ الْمُسَافِرِيْنَ مِنَ الصَّدَفَةِ وَامَّةُ النَّبِيِّ ﷺ تَنْعُ لَهُ فِي ذٰلِكَ ذٰلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِيْنَ يُرِيْدُونَ وَجُنَّهُ اللَّهِ دَاَى ثَوَابَهُ بِسَا يَعْلَمُونَ وَجُنَّهُ اللَّهِ دَاَى ثَوَابَهُ بِسَا يَعْلَمُونَ وَلُحِنَّةً لَلْهُ مُمُ الْمُفْلِحُونَ الْفَانُونَ.
  - ا. ومَا آتَسُتُمْ مِّنْ رَبّاً بِانْ يُعْطِى شَيْناً هِبَهُ أَوْ هُدِيّةً لِيَظُلُبُ اكْثَرَ مِنْهُ فَسُجِّى بِاسْمِ الْسَطُلُوبِ مِنَ الرِّزِيادَةِ فِي الْسُعَاصِلَةِ لِيَرْبُولُ فِي امْوالِ النَّاسِ الْسُعْطِيْنَ أَى يَزِيْدُ فَلاَ يَرْبُوا يَزُكُوا عِنْهَ اللّهِ عَالَى لا تَوَابَ فِينِهِ لِلْسُعْطِيْنَ وَمَا النَّيْتُمُ مِّنْ زَكُوةٍ صَلَقَةٍ تُرِيْدُونَ بِهَا وَجُهَ اللّهِ فَأُولِيَّلِكَ هُمُ الْسُصَعِفُونَ ثَوابَهُمَ اللّهِ فَأُولِيَّلِكَ هُمُ الْسُصَعِفُونَ ثَوابَهُمَ

- ৩৬. <u>আর যখন আমি মানুখকে</u> মঞ্জার কাঞ্চের ও

  অন্যান্যদেরকে রহমতের নিয়ামতের <u>বাদ আবাদন করাই,
  তারা তাতে আনন্দিত হয়।</u> অহংকারের আনন্দ <u>এবং</u>

  তাদের কৃতকর্মের ফলে যদি তাদেরকে কোন্দে নুর্দশা পাত্,
  তবে তারা হতাশ হয়ে পড়ে। রহমত থেকে নিরাশ হয়ে
  পড়ে আর মুমিনের রৈশিষ্টা হনো নিয়ামতের সময়
  কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা আর দুর্দশার সময় তার প্রভুব
  রহমতের আশা রাখা।
- ৩৭. <u>তারা কি দেখে</u> জানে <u>না যে, নিক্যই আল্লাহ যার জনে।</u>

  ইক্ষা রিজিক বর্ধিত করেন পরীক্ষামূলকতাবে এবং যার

  জন্যে ইক্ষা পরীক্ষামূলকতাবে <u>হাস করেন। নিক্যই এতে</u>

  বিশ্বাসী সম্প্রদায়ের জন্য নিদুর্শনাবলি রয়েছে।
- ৩৮. <u>আত্মীয়-স্বজনকে তাদের প্রাপ্য দিন</u> সদব্যবহার ও সৎ কর্মের মাধ্যমে <u>এবং মিসকিন ও মুসাফিরদেরও</u> সদকা দান করার মাধ্যমে। উক্ত আমরের মধ্যে নবী \_\_\_\_\_\_-এর উত্মতগণও শামিল। <u>এটা তাদের জন্য উক্তম যারা আল্লাহ</u> <u>তা'আলার সকৃষ্টি</u> অর্থাৎ তাদের আমলের পুণ্যের <u>কামনা</u> করে, তারাই সফলকাম।
- ত> <u>মানুষের ধন-সম্পদে তোমাদের ধন-সম্পদ বৃদ্ধি পাবে এই আশায় তোমরা সুদে যা কিছু দাও</u> তার পদ্ধতি হলে! নিম্নত্রপ কোনো জিনিস দান বা হাদিয়া হিসেবে এজন্যে দেওয়া যাতে তার বিনিময়ে অতিরিক্ত নিতে পারে। যাতে বিনিময়কৃত সম্পদে তার মাল বৃদ্ধি হয়। <u>আল্লাহর কাছে তা বৃদ্ধি পায় না অর্থাং সে সমস্ত বন্তুর দাতাদের জন্য কোনো ছওয়াব নেই। পশান্তরে আল্লাহ তা আলার সন্তুষ্টি লাভের আশায় পবিত্র অন্তরে যারা দিয়ে থাকে তারাই বিতাশ লাভ করে। তাদের ছওয়াব যা তারা আশা করেছে তার চেয়েও বিতাশ। এখানে সন্থোধন স্কৃত্বক শব্দ থেকে পরিবর্তন করে এখানে সন্থোধন।</u>

. ٤. اَلِلَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ كُمِيْتُكُمْ ثُمَّ يُحْبِيْكُمْ هَلُ مِنْ شُرِكَاتُكُمْ مِكُنْ أَشْرَكُتُمْ بِاللَّهِ مَنْ يُفعَلَ مِنْ ذلِكَ مِنْ شَيْءَ ولا سُبَحْنَة وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ -

৪০. আল্লাহ্ই তোমাদের সৃষ্টি করেছেন অতঃপর রিজিক দিয়েছেন, এরপর <u>তোমাদের মৃত্যু দেবেন, এরপর</u> তোমাদের জীবিত করবেন। তোমাদের শরিকদের আল্লাহর সাথে তোমরা যাকে শরিক কর মধ্যে এমন কেউ আছে কি যে এসৰ কাজের মধ্যে কোনো একটিও করতে <u>পারবে?</u> কক্ষনো না <u>তারা যাকে শরিক করে,</u> আল্লাহ তা থেকে পবিত্র ও মহান :

# তাহকীক ও তারকীব

এর নাথে مُتَمَكِّنَّ হয়ে بُعَثَمَ হরে সুর্টেট ইয় মেনে ইঙ্গিত করে দিরেছেন যে, مِنْ ٱنْفُولُمُ كَانِيْنًا সিফত হয়েছে। আর بَنْ وَلَ হলো الْبُنْدُانِيَةُ হয়েছে।

षात اِبْيِنَائِيَّةُ गात हो व्यप مِنْ १८० خَالُ مُغَمَّمُ १९८० مِنْ تُسَرِّكَا ِ الْآكَ : قَوْلُهُ مِشَا مُلَسكَتُ أَيْمَانُكُمْ দিতীয়টি হলো تَبْعِيْضِيُّةُ আর তৃতীয়টি হলো وُائِدُ তথা অতিরিক।

কে - 🚟 এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, اَيْمْ وَجُهْلَك ,এর মধ্যে সম্বোধন যদিও রাস্লুল্লাহ করা হয়েছে। কিন্তু উদ্দেশ্য হলো উশ্বত।

यमनिष्ठ वाशाकात (३.) छेरा وَالْوَبُو (एमनिष्ठ वाशाकात (३.) छेरा : فَوْلُمُ فِطْرَتُ اللَّهِ ंমনে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন : فُطْرَتْ এর অর্থ জন্মগত যোগ্যতা ও আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত । लग्न فُطْرَتْ अत সাথে فُطْرَتْ পূর্ণ কুরআনের মধ্যে ওধু এ জায়গায়ই এসেছে।

এর অরে ব্যাখ্যাকার ইদিত করে দিয়েছেন যে, لَا تُبَدِيْلُ এটা -এর বারা ব্যাখ্যাকার ইদিত করে দিয়েছেন যে, الله خَبَرُ اللهُ عَلَمُ لا تُسَبِّلُونُ वना रिया भारत रय, نَهْنَ हा अर्थ शराह : نِطْرَة وَعَلَمَ بِهُ عَلَيْهُ वना रिया भारत रय, نَهْنَ الله ইসলাম । দ্বিতীয়টির দিকে ব্যাখ্যাকার 🅰 কুর্তু বলে ইঙ্গিত করেছেন । যার কারণে উভয় তাফসীরের মধ্যে তালগোল পাকিয়ে (جُمَـلُ) । व्यर्थ (तथुब्रा इब्र जर्द এই जानशालिब निवनन इर्फ़ याब्र । (جُمَـلُ)

হয়েছে। किनन أَوَمُ विश أَوَمُ प्रांत के حَالُ शिक إَوَبُمُوا बाता या छेप्तना अर्था९ أَوَمُ (विर ) قَوْلُـهُ مُونِيْبِيْنَ রাসূর্ন 🕮 -কে সম্বোধন করা হয়েছে কিন্তু উদ্দেশ্য হনো উন্মত।

أَمْرُ वृक्षि करत देशिक करत मिरारहन (य, أَيْكُفُرُوا ,बत परा प्रे में क्षि करत है कि करत है करत है कि : قَوْلُتُهُ لِيَكُفُرُوا -এর জন্য । আবার আইটে 🙀 ও হতে পারে । অর্থ শেষ পরিণামে সে অকৃতজ্ঞতা করতে থাকে।

জদেশ্য অন্যথায় দলিল বা কিভাব তো কথা বলতে পারে না وَكُلُّمُ अपात : قُـوْلُــهُ تَـكُـلُّمُ وَلَالُـهُ كِتَابُ نَاطِقٌ . وَيُقَالُ هٰذَا مِسًا نَطَقَ بِهِ ٱلْقُرْأَنَّ -अवना क्षणकात वना याय

ْعَلَى عَلَى بَطَرٍ कर्थ সীমাহীন খুশির প্রকাশ করা যা অহঙ্কার ও উত্তেজিত হওয়ার সীমা পর্যন্ত পৌছে যায় । ব্যাখ্যাকার بَطَرُ করে এই সংশয়ের জবাব দিয়েছেন যে, আল্লাহর নিয়ামতে আনন্দ প্রকাশ করা কোনো তিরক্কারমূলক বিষয় নর্য। বরং 🛍 🗂 وَالْهُمَارُ رِغْمَتْ अवश्मनीय । जबन এत खदाव निखाएन تَنْفِينْتْ نِعْمَدْتْ -এর ভিভিতে وَغْمَارُ رِغْمَةُ وَعَا করা যদিও প্রশংসনীয় কিন্তু অহঙ্কার ও উত্তেজিত হওয়ার ভিত্তিতে প্রকাশ করা নিষিদ্ধ।

मध्मृल रमनाह मिरल मुवठामात चवत ररग्रह । الَّذِي خَلَقَكُمْ इरला भूवठामा आत اَللُّهُ: قَوْلُهُ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَكُمْ

े अप्र मुक्जाना र्व चवत उज्ज्ञाह مَنْ يَقْطُلُ مِنْ ذَالِكُمْ क्वारा वाकाहि مَقْدُلُهُ व्यवसाय निर्देश مُبْنَدَأُ مُرَخَّرُ वरला مَنْ يَقْمُلُ مِنْ ذَالِكُمْ क्वार خَيْرِ مَقَدَّمْ وَعَلَيْهُ هَلُ مِنْ شُرَكِمانِكم

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে তাওহীদের বিষয়বন্ধ বিভিন্ন সাক্ষ্য-প্রমাণ ও বিভিন্ন হৃদয়গ্রাহী শিরোনামে ব্যক্ত করা হয়েছে। প্রথমে একটি উদাহরণ দ্বারা বোঝানো হয়েছে যে, তোমাদের গোলাম-চাকর ডোমাদের মডোই মানুষ। আকার-আকৃতি, হাত-পা মনের চাহিদা সব বিষয়ে তোমাদের শরিক। কিন্তু তোমরা তাদের ক্ষমতায় নিজেদের সমান কর না যে, তারাও তোমাদের ন্যায় যা ইক্ষা করবে এবং যা ইক্ষা করবে। নিজেদের পুরোপুরি সমকক্ষ তো দ্রের কথা, তাদেরকে তোমাদের ধন-সম্পদ ও ক্ষমতায় সামান্যতম অংশীদারিত্বেও অধিকার দাও না। কোনো ক্ষ্ম ও মামুলী শরিককেও তোমরা ভয় কর যে, তার ইক্ষার বিরুদ্ধে কোনো কাজ করলে সে আপত্তি করবে। গোলাম-চাকরদেরকে তোমরা এই মর্যাদাও দাও না। অতএব চিন্তা কর, ক্ষেরেশতা, মানব ও জিনসহ সমগ্র সৃষ্টজণৎ আল্লাহর সৃজিত ও তারই দাস, গোলাম। তাদেরকে তোমরা আল্লাহর সমকক্ষ অথবা তার শরিক কিরপে বিশ্বাস করঃ

ফিতরাত বলে কি বুঝানো হয়েছে? এ সম্পর্কে তাফসীরকারদের অনেক উন্ডির মধ্যে দৃটি উক্তি প্রসিদ্ধ :

এক. ফিতরাত বলে ইসলাম বোঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক মানুষকে প্রকৃতিগতভাবে মুসলমান সৃষ্টি করেছেন। যদি পরিবেশ কোনো কিছু খারাপ না করে, তবে প্রতিটি জন্মগ্রহণকারী শিশু ভবিষ্যতে মুসলমানই হবে। কিছু অভ্যাসগতভাবে পিতামাতা তাকে ইসলাম বিরোধী বিষয়াদি শিক্ষা দেয়। ফলে সে ইসলামের উপর কায়েম থাকে না। বুখারী ও মুসলিম বর্ণিত এক হাদীসে তাই ব্যক্ত হয়েছে। ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, এটাই অধিকাংশ পূর্ববর্তী মনীষীর উক্তি।

দুই. ফিতরত বলে যোগ্যতা বোঝানো হয়েছে, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিগতভাবে প্রত্যেক মানুষের মধ্যে স্রষ্টাকে চেনার ও তাকে মেনে চলার যোগ্যতা নিহিত রেখেছেন। এর ফলে মানুষ ইসলাম গ্রহণ করে যদি সে যোগ্যতাকে কাজে লাগায়।

क्लु প্রথম উজির বিরুদ্ধে কয়েকটি আপন্তি রয়েছে। এক. এই আয়াতেই পরে বলা হয়েছে। اللهِ उं के नेंद्री اللهِ وَهُوَ يَاللهُ عَرَّفَ اللهِ وَهُوَ اللهِ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهِ وَهُوَا اللهِ وَهُوَا اللهِ وَهُوَا اللهِ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَهُوَا اللهُ وَاللهِ وَهُوَا اللهُ وَاللهِ وَهُوا اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل

ছিতীয় আপত্তি এই যে, হযরত খিজির (আ.) যে বালককে হত্যা করেছিলেন, তার সম্পর্কে সহীহ হাদীসে বলা হয়েছে, এই বালকের ফিতরতে কুফর ছিল। তাই হযরত খিজির (আ.) তাকে হত্যা করেন। ফিতরতের অর্থ ইসলাম নিলে প্রত্যেকেরই মুসলমান হয়ে জন্মগ্রহণ করা জরুরি। কাজেই এই হাদীস তার পরিপদ্ধি।

তৃতীয় আপন্তি এই যে, ইসলাম যদি মানুষের ফিডরতে রক্ষিত এমন কোনো বিষয় হয়ে থাকে, যার পরিবর্তন করতেও সে সক্ষম নয়, তবে এটা কোনো ইচ্ছাধীন বিষয় হলো না। এমতাবস্থায় ইসলাম দ্বারা পরকালের ছওয়াব কিরুপে অর্জিত হবে? কারণ ইচ্ছাধীন কান্ধ দ্বারাই ছওয়াব পাওয়া যায়।

চতুর্থ আপত্তি এই যে, সহীহ হাদীসের অনুরূপ কিফহনিদগণের মতে সন্তানকে প্রান্তবয়ন্ত হওয়ার পূর্বে পিতামাতার অনুসারী মনে করা হয়। পিতামাতা কাচ্ছের হলে সন্তানকেও কাচ্ছের ধরা হয় এবং কাফন-দাফন ইসলামি নিয়মে করা হয় না।

এসৰ আপত্তি ইমাম তুরপুশকী 'মাসাবীহ' এছের চীকায় বর্ণনা করেছেন। এর ভিব্নিতেই তিনি ফিতরতের অর্থ প্রসঙ্গে ছিতীয় উচিকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন। কেননা এই সৃষ্টিগত যোগ্যতা সম্পর্কে একথাও ঠিক যে, এতে কোনো পরিবর্তন হতে পারে না। যে বার্চি পিতামাতা অথবা অনা কারো প্ররোচনায় কাফের হয়ে যায়, তার মধ্যে ইসলামের যোগ্যতা চিনে নেওয়ার যোগ্যতা নিপ্রশেষ হয়ে যায় না। ইয়বত খিজির (আ.)-এর হাতে নিহত বালক কাফের হয়ে জন্মগ্রহণ করেলও এতে জঙ্গরি হয় না যে, তার মধ্যে সতাকে বাবার বাবার বাবার বাবার হয় না যে, তার মধ্যে সতাকে বাঝার যোগাতাই ছিল না। এই আল্লাহপ্রদন্ত যোগ্যতাকে মানুষ নিজ ইছারে বাববার করে। তাই এর কারণে বিরাট হওয়ারে বাধারাতী অত্যক্ত স্পষ্ট। পিতামাতা সন্তানকে ইহুদি অথবা খ্রিকীন করে দেওয়ার যে কথা বুখারী ব সুন্দিয়ে আছে, তার অর্থও ফিতরাতের ছিতীয় অর্থ অনুযায়ী সুন্দাই। অর্থাৎ তার যোগ্যতা যদিও জন্যতেও আল্লাহপ্রদন্ত ছিল এবং তাকে ইসলামের দিকেই নিয়ে তেও। কিন্তু বাধা-বিপত্তি অন্তরায় হয়ে গেছে এবং তাকে ক্রেদিকে যেতে দেয়নি। পূর্ববর্তী মনীবীগণ থেকে বর্ণিত প্রথম উত্তির অর্থও বাহ্যত মূল ইসলাম নয়; ববং ইসলামের এই যোগাতাই বোধানো হয়েছে। পূর্ববর্তী মনীবীগণের উত্তির এই অর্থ মুহান্দিসে দেহলভী (র.) মেশকাতের টীকা 'লামআতে' বর্ণনা করেছেন।

হজাতুল্লাহিল বালিগাহ' এছে লিখিত শাহ ওয়ালিউল্লাহ দেহলজী (র.)-এর আলোচনা দ্বারা এরই সমর্থন পাওয়া যায়। এর সারমর্ম এই যে, আল্লাহ তা আলা বিভিন্ন মন ও মেযাজের অধিকারী অসংখ্য প্রকার জীব সৃষ্টি করেছেন। তিনি প্রত্যেক জীবের প্রকৃতির মধ্যে বিশেষ এক প্রকার বোগাতা রেখে দিয়েছেন, যদ্ধারা সে তার সৃষ্টির উদ্দেশ্য পূর্ণ করতে পারে। ইন্দ্রুটির উদ্দেশ্য পূর্ণ করতে পারে। ইন্দ্রুটির উদ্দেশ্য ক্রা সৃষ্টির করেছেন, তাকে সেই উদ্দেশ্যের প্রায়াতের মর্মও তাই। অর্থাৎ যে জীবকে সুষ্টা কোনো বিশেষ উদ্দেশ্যের জলা সৃষ্টির করেছেন, তাকে সেই উদ্দেশ্যের প্রতি পথ-প্রদর্শনও করেছেন। আলোচ্য যোগাতাই হচ্ছে সেই পথপ্রদর্শন। আল্লাহ তা আলা মৌমাছির মধ্যে বৃক্ষ ও ফুল চেনা, বেছে নেওয়া এবং রস পেটে আহরণ করে চাকে এনে সঞ্চিত করার যোগ্যতা রেখেছেন। অ্যনিভাবে মানুষের প্রকৃতিতে এনন যোগ্যতা রেখেছেন, মন্ধ্রার সে আপন স্রষ্টাকে চিনতে পারে, তার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ ও আনুগত্য করতে পারে। এরই নাম ইসলাম।

के जिल्लिए वरूना (থাকে এই বাকোর উদ্দেশ্যও ফুটে উঠেছে যে, আল্লাহ প্রদন্ত ক্ষিত্রত তথা সর্ভাবে দেনার যোগাতা কেউ পরিবর্তন করতে পারে না। ভ্রান্ত পরিবেশ কাফের করতে পারে। কিন্তু ব্যক্তির সভ্য গ্রহণের যোগাতাকে সম্পূর্ণরূপেন করতে পারে না।

এ থেকেই بَرُوْسُ بِالْاَ لِيَعْمِيُّهُوْنَ अधाराठत মর্মও পরিকার হয়ে যায়। অর্থাৎ আমি জিন ও মানবকে আমার ইবাদত বাতীত অন্য কোনো কাজের জন্য সৃষ্টি করিনি। উদ্দেশ্য এই যে, তাদের প্রকৃতিতে ইবাদতের আগ্রহ ও যোগ্যতা রেখে দিয়েছি। তারা একে কাজে লাগাদে তাদের দ্বারা ইবাদত ব্যতীত অন্য কোনো কাজ সংঘটিত হবে না।

ৰাডিল পছিদের সংঘর্ষ এবং আন্ত পরিবেল থেকে দূরে থাকা ফরম্ভ : بَرْبُولُ بِاللَّهِ ' বাকাটি ববর আকারের। অর্থাং ববর দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার ফিতরতকে কেউ পরিবর্তন করতে পারে না । কিন্তু এতে এক অর্থ আদেশেরও আছে অর্থাং পরিবর্তন করা উচিত নয়। তাই এই বাক্য থেকে এ কথাও বোঝা গেল যে, মানুষকে এমন সব বিষয় থেকে পুরোপুরি বৈঁচে থাকা উচিত, যা তার সত্য গ্রহণের যোগ্যতাকে ও কুসংসর্গ অথবা নিজ ধর্ম ইসলাম সম্পর্কে পূর্ব জ্ঞানী ও পর্যবেকক না হয়ে বাতিলপন্থিদের পুত্তকাদি পাঠ করা।

দুর্বের আয়াতে বলা হয়েছিল যে, রিজিকের ব্যাপারটি সম্পূর্ণ আল্লাহর হাতে। তির্নি যার জন্য ইচ্ছা রিজিক বাড়িয়ে দেন এবং যার জন্য ইচ্ছা হাস করে দেন। এ থেকে জানা গেল যে, কেউ যদি আল্লাহ প্রদন্ত রিজিককে তার থথার্থ থাতে বায় করে তবে এর কারণে রিজিক হাস পায় না। পক্ষান্তরে কেউ যদি কৃপণতা করে এবং নিজের ধন-সম্পদ সংরক্ষিত রাথার চেষ্টা করে, তবে এর ফলে ধন-সম্পদ বৃদ্ধি পায় না।

এই বিষয়বন্ধুর সাথে মিল রেখে আলোচ্য আয়াতে রাসূলুল্লাহ 

-কে এবং হাসান বসরী (র.)-এর মতে প্রত্যেক সামর্থারান 
মানুষকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ যে ধন-সম্পদ দান করেছেন, তাতে কূপণতা করো না। বরং তা হুষ্টচিত্ত যথার্থ খাতে 
বায় কর। এতে তোমার ধন-সম্পদ হোস পাবে না। এর সাথে সাথে আয়াতে ধন-সম্পদের কয়েকটি খাতও বর্ণনা করা হয়েছে। 
এক. আত্মীয়বন্ধান, দুই. মিসকিন, তিন. মুসাফির। অর্থাৎ আল্লাহ প্রদন্ত ধন-সম্পদ তাদেরকে দান কর এবং তাদের জন্য বায় 
কর। সাথে সাথে আরো বলা হয়েছে যে, এটা তাদের প্রাপ্য যা আল্লাহ তোমাদের ধনসম্পদে শামিল করে নিয়েছেন। কাজেই দান 
করার সময় তাদের প্রতি কোনো অনুগ্রহ করছ বলে বড়াই করো না। কেননা প্রাপকের প্রাপ্য পরিশোধ করা ইনসাফের দাবি, 
কোনো অনুগ্রহ নয়।

বলে বাহাত সাধারণ আত্মীয় বোঝানো হয়েছে, মাহরাম হোক বা না হোক। देई বলেও ওয়াজিব যেমন পিতামাতা, সন্তান-সন্ততি ও অন্যান্য আত্মীয়ের হোক কিংবা শুধু অনুপ্রহমূলক হোক সবই বোঝানো হয়েছে। অনুপ্রহমূলক দান অন্যদের করলে যে ছওয়াব পাওয়া যায়, আত্মীয়-স্বজনকে করলে তার চেয়ে বেশি ছওয়াব পাওয়া যায়। এমন কি ভাফসীরবিদ মুজাহিদ (র.) বলেন, যে বাজিব আত্মীয়-স্বজন গরিব, সে ভাদের বাদ দিয়ে অন্যদের দান করলে তা আল্লাহর কাছে গ্রহণীয় নয়। কেবন আর্থিক সাহায্যই আত্মীয়-স্বজনের প্রাপ্য নয়। বরং ভাদের দেখাশোনা, দৈহিক সেবা এবং তা সম্ভব না হলে ন্যুনপক্ষে মৌথিক সহানুভূতি ও সান্ত্রনা দানও ভাদের প্রথা, হযরত হাসান (র.) বলেন, যার আর্থিক সাহায্য করা। পক্ষান্তরে যার সক্ষলতা নেই, ভার কাছে দৈহিক সেবা ও মৌথিক সহানুভূতি প্রাপ্য। ব্রুক্ত্বী।

আর্থীয়-স্বজনের পরে মিসকিন ও মুসাফিরের প্রাপ্য বর্ণনা করা হয়েছে। এটাও ব্যাপক অর্থে তথা সচ্ছলতা থাকলে আর্থিক সাহায্য, নতুবা সম্ব্যবহার।

ভাগিত কোনো আখীয়ের কাছ থেকে দান অথবা উপহার পায়, তার জন্য নৈতিক শিক্ষা এই যে, সেও সাধারে পরিবার ও আখীয়-বজনের মধ্যে প্রচলিত আছে। তা এই যে, আখীয়-বজনরা সাধারণত একে অপরকে যা দেয়, তাতে এদিকে দৃষ্টি রাখা হয় যে, সেও আমাদের সময়ে কিছু দেবে; বরং প্রতাগতভাবে কিছু বেশি দেবে। বিয়ে-শাদী ইত্যাদি অনুষ্ঠানাদিতে এদিকে লক্ষা করে উপহার উপঢৌকন দেওয়া হয়। আয়াতে নির্দেশ করা হয়েছে যে, আখীয়দের প্রাপ্য আদায় করার বেলায় তাদের প্রতি অনুষ্ঠাহ প্রকাশ করবে না। এবং কোনো প্রতিদানের দিকে দৃষ্টি রাখবে না। যে ব্যক্তি এই নিয়তে দেয় যে, তার ধনসম্পদ আখীয়ের ধন সম্পদে শামিল হয়ে কিছু বেশি নিয়ে আসবে, আল্লাহ তা'আলার কাছে তার দানের কোনো মর্যাদা ও ছওয়াব নেই। কুরআন পাকে এই 'বেশি' কে الله الله ভাগি করেই বিষক্ত করেছে যে, এটা সুদের মতোই ব্যাপার। মাসআলা: প্রতিদান পাওয়ার আশায় উপঢৌকন দেওয়া ও দান করা খুবই নিন্দনীয় কাজ। আয়াতে তা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। তবে যে ব্যক্তি কোনো আখীয়ের কাছ থেকে দান অথবা উপহার পায়, তার জন্য নৈতিক শিক্ষা এই যে, সেও সুযোগ মতো এর প্রতিদান দেবে। রাসুলুরাহ —কে কেউ কোনো উপঢৌকন দিলে সুযোগ মতো তিনিও তাকে উপঢৌকন দিতেন। এটা ছিল তার অভ্যাস। —ক্রিকুরী। তবে এই প্রতিদান এডাবে দেওয়া উচিত নয় যে, প্রতিপক্ষ একে তার দানের প্রভিদান মনে করতে থাকে।

#### অনুবাদ :

- হলে অর্থাৎ মাঠে ময়দানে অনাবৃষ্টি ও ক্লেতের অননাদির
  মাধামে ও জলে অর্থাৎ ঐ সমস্ত শহর যা সাগর বা নদীর
  তীরে অবস্থিত পানির বল্পতার মাধামে বিশ্বয় ছড়িয়ে
  পড়েছে মানুমের কৃতকর্মের পাপের কারণে, আল্লাহ
  তাদেরকে তাদের কর্মের শান্তি আস্থানন করাতে চান,
  যাতে তারা ফিরে আসে। তওবা করে, এতে يُدْيِّنُ অর্থাৎ মুন্টি উত্য ধরনের পড়া যাবে।
  ১ও দুর্মী অর্থাৎ দুর্মী উত্য ধরনের পড়া যাবে।
  ১৩ দুর্মী ক্রিমির আবে।
  ১৩ দুর্মী ক্রিমির পড়া যাবে।
  ১৩ দুর্মী ক্রিমির স্থানির ভিয়া ধরনের পড়া যাবে।
  ১৩ দুর্মী ক্রিমির স্থানির ভিয়া ধরনের পড়া যাবে।
  ১৩ দুর্মী ক্রিমির স্থানির ভ্রামির স্থানির স্থানির
  - ৪২, বলুন, মঞ্চার কাফেরদেরকে তোমবা পৃথিবীতে পরিভ্রমণ কর এবং দেখ তোমাদের পূর্ববর্তীদের পরিণাম কি হয়েছে। তাদের অধিকাংশই ছিল মুশরিক। অতঃপর তারা তাদের শিরকের কারণে ধ্বংস হয়েছে এবং তাদের আবাসক্রপ ও ঘরবাতি ধ্বংস হয়েছে।
- ৪৩. <u>আপনি সরল ধর্মে ইসলাম ধর্মে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত</u>
  করন সে দিবসের পূর্বে দেবস আলাহ তা'আলার পক্ষ থেকে প্রত্যাহত হওয়ার নয়। তা কিয়ামতের দিবস সেদিন মানুষ হিসাবের পর জান্নাত ও জাহানামের দিকে বিতক্ত হয়ে পড়বে। ক্রিন্টিইন্ট্রিন মূলে ক্রিন্টিইন্টির্টির এ. ক. তারুর মধ্যে ইদ্পাম করা হয়েছে।
- ৪৪. যে কৃষরি করে, তার কৃষ্ণরের শান্তির জন্যে তা হলো জাহান্নাম জন্যে সেই দায়ী। এবং যে সংকর্ম করে, তারা নিজেদের পথই ওধরে নিজে। তারা জানাতে তাদের ঠিকানা বানিয়ে নেয়।
- 8৫. <u>যাতে আল্লাহ তা আলা নিজ অনুগ্রহে প্রতিদান দেন</u>

  -এর হরকে জারের সম্পর্ক ্রিট্রন্তর সাথে

  <u>তাদেরকে যারা বিশ্বাস করেছে ও সংকর্ম করেছে।</u> আল্লাহ

  তাজালা তাদেরকে হওয়াব দিবেন। নিক্রাই তিনি কান্ডেরদের

  <u>তালোবাদেন না।</u> অর্থাহ তিনি তাদেরকে শান্তি দিবেন।

- 4. طَهَرَ الْفُسَادُ فِي الْبَرِّ أَيُ الْفِغَارِ بِغَعْطِ الْمَطَرِ وَقِلَةِ النَّبَاتِ وَالْبَعْرِ أَيُ الْمِلَادِ الْمَطرِ وَقِلَةِ النَّبَاتِ وَالْبَعْرِ أَيُ الْمِلَادِ النَّبِي عَلَى الْاَثْهَارِ بِقِثَّلةِ مَانِهَا بِمَا كَسَبَتَ أَيْدِي النَّنَاسِ مِنَ السَّعَامِينُ كَسَبَتَ أَيْدِي النَّنَاسِ مِنَ السَّعَامِينُ لِنَّانَاسِ مِنَ السَّعَامِينُ لِنَاذِينَةً لَهُمْ إِللَّهُمْ إِللَّهُمْ إِللَّهُمْ أَيْلَاءً مَعْمُونَةً لَعَلَّهُمْ بَرْجُعُونَ .
- ٤٢. كُلَّ لِكُنَّارِ مَكَّةَ سِجْرُوْا فِي الْاَرْضِ فَانْظُرُواْ كُنْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيثَن مِنْ قَبَلُ ٤ كَانَ اَكْفُرُهُمْ مُشْرِكِيْنَ فَاهْلِكُوْا بِاشْرَاكِهِمْ وَمُسَاكِنِهِمْ وَمَتَازِلِهِمْ خَادِينةٌ.
- 28. فَأَقِهُ وَجُهَكُ لِللَّهِ يُنِ الْفَيْمِ دِبْنِ الْاِسْلَامِ مِنْ قَبْلِ الْمُلْلَامِ مِنْ قَبْلِ الْمُلْكِمِ
  مِنْ قَبْلِ انْ يُلْانِي يَوْمُ لَا مَرَدُ لَهُ مِنَ اللّهِ
  هُو يَوْمُ الْقِيلِمَةِ يَوْمَفِذٍ يُصَّلِّعُونَ فِيبِهِ
  الْمُعَلَّمُ النَّالِ فِي النَّصَادِ

  يَتَعَمَّرُفُونَ بَعَدُ الْحِسَابِ إلى الْجَنَّةِ
  وَالْنَارِ.
- ٤٤. مَنْ كَفَرَ فَعَلَنْهِ كُفْرَةً وَرَسَالُ كُفْرِهِ هُوَ
   النّبَارُ وَمَنْ عَمِلُ صَالِحًا فَإِلاَتُسُومِةً
   يَشْهَدُونَ يُوْطِئُونَ مِنَازَلَهُمْ فِي الْجُنَّةِ.
- وَيَعَجْزِى مُتَعَلِّقٌ بِيَصَّدَّعُونَ الْذِيْنَ امْتُوا الْمِيْرِينَ امْتُوا الْمِيْرِينَ الْمُثُوا الصَّلِحَةِ مِنْ فَضْلِهِ وَيُشِيْبُهُمْ
   اَنَّهُ لَا يُحتُ الْكَفَرِيْنَ اَنْ يُعَاقِبُهُمْ

وَمِنْ الِنتِهِ تَعَالَى اَنْ يُرْسِلَ الرِّياحَ مَبَ وَمِنْ الْنِياعَ مَبَشِرَكُمْ بِالْمَطُو مَبَشِرُنَ بِمَعْنَى لِتُبَشِّرِكُمْ بِاللَّمَطُو وَلِيُدُذِنْ فَكُمْ بِهَا مِنْ دَحْمَتِهِ الْمَطُو وَالْخُصِبِ وَلِتَجْرِى الْفُلْكَ السَّفُنَ بِهَا بِكَشْرِهِ بِإِدَادَتِهِ وَلِيَبْشَفُوا تَطْلُبُوا مِنْ فَضْلِهِ الرِّزْقِ بِالسِّيجَارَةِ فِى الْبَحْرِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ لَمَذِهِ النِّعُمَ بَا الْهُلَ

3. وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكُ رُسُلُا إلىٰ قَرْمِهِمْ فَجَا ءُوهُمْ بِالْبَيِّنْتِ بِالْحُجَجِ الْوَاضِحَاتِ عَلَى صِدْقِهِمْ فِى رِسَالَتِهِمْ الْوَيْنَ بِالْحُجَجِ إلَيْهِمْ فَكَذَبُوهُمْ فَانْتَقَمْنَا مِنَ اللَّذِيْنَ إلَيْهِمْ فَكَذَبُوهُمْ وَكَانَ أَجْرَمُوا دَاهُلَكُنَا الَّذِيْنَ كَذَبُوهُمْ وَكَانَ أَجُرمُوا دَاهُلَكُنَا الَّذِيْنَ كَذَبُوهُمْ وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْكَوْرِيْنَ بِالْمُلْكِهِمْ وَإِنْجَاءِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْكَانِرِيْنَ بِالْمُلْكِهِمْ وَإِنْجَاءِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى الْكَانِرِيْنَ بِالْمُلْكِهِمْ وَإِنْجَاءِ الْمُؤْمِنِيْنَ صَالِكُمْ فَيَعْمَدُ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِيْنَ مَا اللّهَ اللّهُ وَالْمُؤْمِنِيْنَ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الله الذي يرسِل الزّيع فتشير سعايا تُرْعِجُه فَيَبْسُطُه فِي السَّماء كَيْفَ يَشَاء مِنْ قِلَةٍ وَكَفْرَةٍ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا بِفَتْح السِّيْنِ وَسُكُونِها قِطَعًا مُتَفَرِّفَةً فَتَرَى الْوَدُقَ الْمُطَرَ يَخُرُجُ مِنْ خِلْلِهِ وَ أَى وَسُطِه فَاذَا آصَابِ بِهِ بِالْوَدْقِ مَنْ بَشَاء مِنْ عِبُادِه إذا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ بَشَاء مِنْ عِبُادِه إذا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ৪৬. তার নিদর্শনসমূহের মধ্যে একটি এই যে, দিন

সুসংবাদবাহী বায়ু কুলিই দিন কুলিই এই কে, দিন

অর্থাং যা তোমাদের বৃষ্টির সুসংবাদ দেয় প্রেরণ করেন

যাতে তিনি তার রহমতে বৃষ্টি ও বৃক্ষরাজিতে তোমাদের

আস্থাদন করান। এবং তার নির্দেশে জাহাজসমূহ বিচহণ

করে এবং যাতে তোমরা তার অনুমহ নদীতে ব্যবসং

মাধ্যমে রিজিক তালাশ কর এবং যাতে তোমরা তার প্রতি

কৃতজ্ঞ হও। এ সমস্ত নিয়ামতের প্রতি কৃতজ্ঞ হংগ্রে তোমরা তার একত্ববাদে বিশ্বাসী হও। হে মক্কাবাসী।

৪৭. <u>আপনার পূর্বে আমি রাস্লগণকে তাদের নিজ নিজ সম্প্রদায়ের কাছে প্রেরণ করেছি। তারা তাদের কাছে সুম্পষ্ট নিদর্শনাবলি</u> এমন প্রমাণাদি যা রাস্লদের রিসালাতের দাবিতে সত্যবাদীতার উপর সুম্পষ্ট প্রমাণ বহন করে <u>নিয়ে আগমন করেন।</u> কিছু তারা তাদেরকে অস্বীকার করে <u>অতঃপর আমি যারা পাপ করেছে তাদেরকে শান্তি দিয়েছি।</u> আমি ধ্বংস করেছি যারা নবীদেরকে অস্বীকার করেছে <u>এবং মুমিনদের</u> কাফেরদের বিরুদ্ধে মুমিনদের রক্ষা করে আর কাফেরদের ধ্বংস করে <u>সাহায্য</u>

8b. আল্লাহ ঐ সন্তা, যিনি বায়ু প্রেরণ করেন, অতঃপর তা মেঘমালাতে সঞ্চারিত করেন। অতঃপর তিনি মেঘমালাকে ফেতাবে ইচ্ছা বেশি ও স্বল্প আকাশে ছড়িয়ে দেন এবং তাকে স্তরে ব্ররে রাখেন। বিশ্ব কর্মধা যবর ও সাকিন উভয়রপে পড়া যাবে। এব অর্থ বিভিন্ন টুকরা, খণ্ড বা স্তর। এরপর তুমি দেখতে পাও তার মধ্যে থেকে নির্গত হয় বৃষ্টিধার। তিনি তার বান্দাদের মধ্যে যাদেরকে ইচ্ছা তা পৌছান। তখন তারা আনন্দিত

ক্ষুন জারা বৃষ্টির কারণে আনন্দিত হয়। www.eediy.com

- ડ وَانْ وَقَدْ كَانُوا مِن قَبْل أَنْ يَنتُزُلُ عَلَيْهِمْ مَنْ وَقَدْ كَانُوا مِن قَبْل أَنْ يَنتُزُلُ عَلَيْهُمْ مَنْ وَقَدْ كَانُوا مِن قَبْل أَنْ يَنتُزُلُ عَلَيْهُمْ مَنْ পূর্বে তা থেকে নিরাশ ছিল। من قَيْل নএর كَبْلُ শব্দটি । تَاكبُد শন থেকে نَبُلُ প্র
  - ৫০. অতএব, আল্লাহর রহমতের বৃষ্টির মাধ্যমে তার নিয়ামতের <u>ফল দেখে নাও,</u> ুর্টি শব্দটি অন্য কেরাতে زُكْر পড়বে। <u>কিভাবে তিনি মৃত্তিকায় মৃত্যুর পর ভাকে জীবিত</u> করেন। অর্থাৎ তা ওকে যাওয়ার পর ক্ষেত জন্মানোর মাধ্যমে নিক্য় তিনি মৃত্তিকা জীবিতকারী মৃতদেরকে জীবনদানকারী। এবং তিনি সবকিছুর উপর সর্বশক্তিমান।
    - ৫১. <u>আমি যদি এমন বায়ু</u> যা শস্যের জন্য ক্ষতিকর প্রেরণ করি যার ফলে তারা শস্যকে হলদে হয়ে যেতে দেখে, তখন <u>তো তারা অবশ্যই অকৃতজ্ঞ হয়ে যায় ৷</u> বৃষ্টির নিয়ামতের কথা অস্বীকার করে। উক্ত আয়াতে 🛍 এর ১ শপথসূচক অব্যয় আর। عَلَيْلُ জবাবে কসম।
  - ৫২. অতএব আপনি মৃতদেরকে তনাতে পারবেন না এবং বধিরকেও আহ্বান তনাতে পারবেন না, যখন তারা পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে : উক্ত আয়াতে 🖫 শব্দকে উভয় হাম্যাকে হামযার সাথে বা দিতীয় হামযাকে হামযা ও 📜 -এর মধাখানে তাসহীল করে পড়া যাবে :
  - ৫৩. আপনি অন্ধদেরকে তাদের গুমরাহী থেকে পথ দেখাতে পারবেন না। আপনি খনাতে পারবেন না বুঝা ও গ্রহণ করার উদ্দেশ্যে তনা আর এখানে 🕉। অব্যয়টি 💪 না বোধকের **অর্থ প্রদান করে**। <u>কিন্তু তাদেরকে যারা আমার</u> আয়াত<u>সমূহ</u> কুরআন <u>বিশ্বা</u>স করে। কারণ তারা মুসলমান। যারা আল্লাহর একত্বাদে খালেস বিশ্বাসী :

- قَبْلِهِ تَاكِيدً لِمُبْلِسِيْنَ أَنِسِيْنَ مِنْ إِنْوَالِهِ. . ٥. فَانْظُرُ اللِّي أَثُر وَفِيْ قِرَاءَةِ أَثَار رَحْمَت
- اللَّه أَيْ نِعْمَتِهِ بِالْمَطَرِ كَبُغُ يُحْبِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا لِا أَيْ بَبِسْهَا بِإِنْ تُنْبِتَ انَّ ذٰلِكَ الْمُحْبِيَ الْاَرْضَ لَمُحْبِيَ الْمَوْتُنِي وَهُوَ عَلَىٰ كُلَّ شَيْ قَدِيرٌ.
- ٥١. وَلَئِنْ لَامُ قَسْمِ أَرْسَلُنَا رِيْحًا مُضَرَّةً عَلَىٰ نَبَاتِ فَرَاوهُ مُصْفَرًا لَظُلُوا صَارُوا جَوَابُ الْقَسْمِ مِنْ بَعْدِهِ أَيْ بَعْدُ اِصْفِرَارِهِ يَكُفُرُونَ يَجْعَدُونَ النِّيعْمَةَ بِالْمَطَرِ.
- ٥٢. فَانَّكَ لاَ تُستعمُ الْمَثُوثِي وَلاَ تُستعمُ الصُّمُ الدُّعَاءَ إِذَا بِنَحْقِيْقِ الْهَمْزَنَيْنِ وَتَسْهِيْلِ الثَّانِيَةِ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْبَاءِ وَلُوا مُدْبِرِيْنَ .
- ٥٣. وَمَا آنْتَ بِهَادِ الْعُسَى عَنْ ضَلْلَتِهِمْ ط إِنَّ مَا تُسْمِعُ سِمَاعَ إِنْهَامِ وَقُبُولِ إِلَّا مَنْ يُوْمِنُ بِالْبِينَا الْقُرْانِ فَلَهُمْ مُسْلِمُونَ مُخْلَصُونَ بِتَوْحِيْدِ اللَّهِ .

### তাহকীক ও তারকীব

- अत वहवरुम । अर्थ- कमगुना क्षांखत । चेंं - अत यवत्रायाण अर्थ अपन क्रिंगि याएँ छत्रकाति तहे । - نَفْر : فَنُولُكُ فِكُفَارُ بِسَبِ كَسَبِهِمْ عِلْمَا مُصْلَرَّةً दरना مَا عِلَمَ سَبَيْنَةً عِرْقَةً عِلَا كَسَبَتْ वसारह : مُتَعَلِّقٌ यस वात के وَهُمَرُ الْفَسَادُ वि एला عَانِيَتٌ कि एला لَامٌ अने لِكُذِيْقَهُمْ www.eelm.weebly.com

ত্রত غَلُوْنَهُ مَا عَبِلُوْا এখান থেকে উহা مُضَافّ এর দিকে ইন্সিত করা হয়েছে। অথাৎ कें فُولَهُ أَنَّي عُفُوبَقَهُ হিসেবে مَيَبُّ এর ইতলাক مُسَبَّبُ এর উপর করা হয়েছে। যেহেতু اعْمَالُ হলো মন্দ পরিণামের কারণ। কাজেই مُسَبَّبُ राज تَسَبَّبُ উদ্দেশ্য নেওয়া হয়েছে।

- এর সাথে। بَأْتِيّ এর সম্পর্ক হলো مِنَ اللَّهِ : قَوْلُتُهُ مِنَ اللَّهِ

يَوْمَ إِذَا يَأْتِينَ هٰذَا الْبَيْرُمُ अवत जानजीनिक वात्कात পविवर्ष्ड स्टार्स्छ । अर्थार . يَوْمُنِيْدُ : قُولُتُهُ يَبُوْمُنْيُوْ

ضَ: এ- تَا . অর পর وَيَتَصَدَّعُونَ আর মূলে ছিল وَيَتَصَدَّعُونَ আর পর - مَضَارِعُ उद्ये : فَوْلَـهُ يَصَدَّعُونَ ছারা পরিবর্তন করে اَلتَّمَـنُّعُ অর্থ - বিক্ষিপ্ত হওয়া, কোনো শক বস্তু ফেটে যাওয়া।

े अंडा शाकात প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে مُضَافْ এব বৃদ্ধিকরণ দার। مُضَافْ

: वर्थ- পतिभािं कता, সুসজ्জिত হওয়ा, তৈরি कता। قَوْلُ مَ يُوطِئُونَ अर्थ- পतिभािं कता, सृत्राह्मि وطِئْوُن

তথা তারা পৃথক পৃথক لِيَجْزِيَ هُمَّ গণাংছ। অর্থাং مُتَعَكِّنْ এর সাথে يَصَّدَّعُرْنَ এটা : قَوْلُهُ لِيَجْزِيَ হয়ে যাবে, যাতে করে তাদেরকে আরাহ তা'আলা প্রতিদান দেন।

वत তाक्तीत कता रसिर : قَوْلُهُ يُحْيِّبُهُمْ وَاللَّهُ عَالَهُ مُ لَكُيْبُهُمْ

এই বৃদ্ধিকরণ ঘারা উদ্দেশ্য হলো একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব প্রদান করা। প্রশ্ন হলো-ইন্দ্রীত ইন্দ্রীত ইন

खर्श أَيَانْ مُغَضِّلَهُ (عَمَّ أَيْنِهِ يُرْمِلُهُ) वर्श أَيَانُ مُغَضَّلَهُ वर्श اللهِ وَلُمُهُ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ اللهِ عَرْمِنْ أَيْنِهِ بُرْمِلُ الرِّيَاعُ वर्श الله وَلَهُ اللهِ عَلَيْمِ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْمِ اللّهِ اللّهُ اللّ

এর দিকে - مَعْطُونُ عَلَيْهِ । এর আতফ হয়েছে উহ্যের উপর। ব্যাখ্যাকার وَكُلُّهُ فَانْتَقَفَّمْنَا ইকিত করেছেন।

षात خَبَرُ مُغَدَّمْ वरला कात حَقَّا عَلَى عَلَى نَاقِمْ वरला كَانَ : قَوْلُهُ فَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصُر الْمُؤْمِنِيْنَ عَمَّرُ عَالَمُ عَلَيْنَا عَالِمَ مُرَكَّرُ वरला نَصْرُ الْمُؤْمِنِيْنَ अात كَنَّهُ وَمُنْكِنْ वरला الْمُ مُرَكِّرُ

رَارُ عَلَمْ عَالَمَ اللَّهِ عَلَمْ माता करत जाल्लामा वागावी (त.)-এत जन्मतव करतरहन । এই সূরতে رَارُ وَقَدُّ آثا राता عَنْ مَا اللَّهُ عَنْ الْسَعَقَانَ عَنِ الْسَعَقَانَ عَنِ الْسَعَقَانَ عَنْ السَعَقَانَ عَنْ السَعَقَ سام عالي عَنْ عَنْ السَعَقَانَ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَمْ عَالِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَى عَلْمُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَيْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَ

এবং مَرَّط यो مَرَّط यो مَرَّط यो مَرَّط यो مَرَّط यो مَرَّط عَرَابٌ شَرْط यो مَرَّط عَرَابٌ فَسَم এবং مَرَّاب উভয়টি একত্ৰিত হয়ে যায় তথন তাদের মধ্যে প্রথমটির জ্বাব উল্লেখ হয়ে থাকে। আর অপরটি উহ্য থাকে। আর প্রথমটির জ্বাবই দ্বিতীয়টির জ্বাবের স্থলাভিষিক্ত হয়ে থাকে। এখানে। এখানে كَنَّهْ এবং كَنَّهْ উভয়টি একত্ৰিত হয়েছে।

### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

अर्थार खरन, जरन उश तराता दिख : قُولُهُ ظَهَر الْفَسَادُ فِي الْبَيْرَ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ম'নুষের কুকর্মের কারণে বিপর্যয় ছড়িয়ে পড়েছে। তাফসীরে রহুল মা'আনীতে বলা হয়েছে, বিপর্যয় বলে দুর্তিক্ষ, মহামারী, অগ্নিকাও, পানিতে নিমজ্জিত হওয়ার ঘটনাবলির প্রাচুর্য, সবকিছু থেকে বরকত উঠে যাওয়া । উপকারী বন্তুর উপকার কম এবং ক্ষতি বেশি হয়ে যাওয়া ইত্যাদি আপদ বিপদ বুঝানো হয়েছে। আয়াত থেকে জানা গেল যে, এসব পার্থিব বিপদাপদের কারণ মানুষের ওনাহ ও কু-কর্ম, তনাুধ্যে শিরক ও কুফর সবচেয়ে মারাত্মক। এরপর অন্যান্য গুনাহ আসে। অন্য এক আয়াতে এই বিষয়বন্ধু এতাবে বৰ্ণিত হয়েছে- مَمَّا أَصَابُكُمْ مِنْ مُصِيْبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيْرٍ সর্থাৎ তোমাদেরকে ্যসর বিপদাপদ স্পর্শ করে, সেগুলো তোমাদেরই কৃতকর্মের কারণে। অনেক গুনাই তো আল্লাহ ক্ষমা করে দেন। উদ্দেশ্য এই ্য, এই দুনিয়ার বিপদাপদের সত্যিকার কারণ তোমাদের গুনাহ; যদিও দুনিয়াতে এসব গুনাহের পুরোপুরি প্রতিফল দেওয়া হয় না এবং প্রত্যেক গুনাহের কারণেই বিপদ আসে না; বরং অনেক গুনাহ তো ক্ষমা করে দেওয়া হয়। কোনো কোনো গুনাহের কারণেই বিপদ আসে : দুনিয়াতে প্রত্যেক গুনাহের কারণে বিপদ এলে একটি মানুষও পৃথিবীতে বেঁচে থাকত না; বরং অনেক ওনাহ তো আল্লাহ তা'আলাই মাফ করে দেন। যেগুলো মাফ করেন না, সেগুলোরও পুরোপুরি শান্তি দুনিয়াতে দেন না; বরং সামান্য স্বাদ আস্বাদন করানো হয় মাত্র; যেমন এই আয়াতের শেষে আছে- الَّذِيْ عَمِلُوا يَعْلُمُ بَعْضُ الَّذِي عَمِلُوا তা আলা তোমাদের কোনো কোনো কর্মের শান্তি আস্বান করান। এরপর বলা হয়েছে কু-কর্মের কারণে দুনিয়াতে বিপদাপদ প্রেরণ করাও আল্লাহ তা আলার কৃপা ও অনুগ্রহই। কেননা পার্থিব বিপদের উদ্দেশ্য হচ্ছে গাফিল মানুষকে সাবধান করা, যাতে সে গুনাাহ থেকে বিরত হয়। এটা পরিণামে তার জন্য উপকারপ্রদ ও একটি বড় নিয়ামত। তাই আয়াতের শেষে বলা হয়েছে- 🛈 💵 🖼 দুনিয়াতে বড় বড় বিপদ মানুষের ভনাহের কারণে আসে : তাই কোনো কোনো আলেম বলেন, যে ব্যক্তি কোনো গুনাহ করে, সে সারা বিশ্বের মানুষ, চতুম্পদ জন্তু ও পণ্ড-পক্ষীদের প্রতি অবিচার করে। কারণ তার গুনাহের কারণে অনাবৃষ্টিও অন্য যেসব বিপদাপদ দ্নিয়াতে আসে, তাতে সব প্রাণীই ক্ষতিগ্রস্ত হয়। তাই কিয়ামতের দিন এবং সবাই গুনাহগার ব্যক্তির বিরুদ্ধে অভিযোগ করবে।

শকীক যাহেদ বলেন, যে ব্যক্তি হারাম মাল খায়, সে কেবল যার কাছ থেকে এই মাল নেওয়া হয়েছে, তার প্রতিই জুলুম করে না, বরং সমগ্র মানবজাতির প্রতিই অবিচার করে থাকে। –[রুহুল মা'আনী]

কারণ প্রথম একজনের জুলুম দেখে অন্যদের মধ্যেও জুলুম করার অভ্যাস গড়ে উঠে এবং মানবভাকে গ্রাস করে নেয়। দ্বিতীয়ত তার জুলুমের কারণে দুনিয়াতে বিপদাপদ আসে, যান্বারা সব মানুষই কম বেশি প্রভাবান্তিত হয়।

এসব সহীহ হাদীস বাহ্যত আয়াতের বিপরীত। দুনিয়াতে সাধারণভাবে প্রত্যক্ষও করা হয় যে, মুমিন মুসন্সমানগণ ব্যাপকভাবে দৃঃখ-কট ভোগ করে এবং কাচ্ছেররা বিলাসিতায়, মগ্ন থাকে। আয়াত অনুযায়ী যদি দুনিয়ার বিপদাপদ ও কট তনাহের কারণে হতো, তবে ব্যাপার উন্টা হতো। WWW.eelm.weebly.com জবাব এই যে, আয়াতে গুনাহকে বিপদাপদের কারণ বলা হয়েছে ঠিকই; কিছু পূর্ণাঙ্গ কারণ বলা হয়নি যে, কারো উপর কেনে বিপদ এলে তা একমাত্র গুনাহণার হবে। বরং নিয়ম এই যে, কারণ সংঘটিত হয়ে মটনা অধিকাংশ সময় সংঘটিত হয়ে যায় এবং কখনো অন্য কারণ অন্তরায় হয়ে যাওয়ার ফলে প্রথম কারণেই প্রস্তাব জাহের হয় না। যেমন কেউ দান্ত আনয়নকারী ঔষধ সম্পর্কে বলে যে, এটা সেবন করলে দান্ত হবে। একং এ ছলে ঠিক; কিছু মাঝে মাঝে অন্যান্য ঔষধ ও যথাযথ খাদ্য অথবা জলবায়ুর প্রভাবেও দান্ত হয় না। মাঝে মাঝে বিভিন্ন উপস্থাক্ত কারণে জ্বর নিরাময়কারী ঔষধের প্রতিক্রিয়া প্রকাশ পায় না, মুমের বটিকা সেবন করেও অনেক সময় ঘুম আসে না।

কাজেই আয়াতের সারমর্ম এই যে, গুনাহের কারণে বিপদাপদ আসা, এটাই গুনাহের আসল বৈশিষ্ট্য। কিছু মাঝে মাঝে অন্যান্ন কারণও এর প্রতিবন্ধক হয়ে থাকে। ফলে বিপদাপদ প্রকাশ পায় না। কোনো কোনো কোনো ফনের কোনো গুনাহ ছাড়াই বিপদাপদ আসাও এর পরিপত্থি নয়। কারণ আয়াতে বলা হয়নি যে, গুনাহ না করলে কেউ কোনো বিপদে পতিত হয় না। অন্য কোনে কারণেও বিপদাপদে আসা সম্ভবপর; যেমন পরগাস্বরও ওলীগণের বিপদাপদের কারণ গুনাহ নয়; বরং তাদেরকে পরীক্ষা করা। পরীক্ষার মাধ্যমে তাদের মর্যাদা বৃদ্ধি করা এসব বিপদাপদের কারণ হয়ে থাকে।

এছাড়া কুরআন পাক সব বিপদাপদকেই গুনাহের ফল সাব্যক্ত করেনি; বরং যেসব বিপদ সমগ্র বিশ্ব অথবা সমগ্র শহর কিংবা জনপদকেই থিরে ফেলে এবং তার প্রভাব থেকে সাধারণ মানুষ ও জন্তুর মুক্ত থাকা সম্ভব হয় না, সেসব বিপদাপদকে সাধারণত গুনাহের এবং বিশেষত প্রকাশ্য গুনাহের ফল সাব্যক্ত করেছে। ব্যক্তিগত কই ও বিপদের ক্ষেত্রে এই নিয়ম প্রযোজ্য নয়; বরং এ ধরনের বিপদ কখনো পরীক্ষার জন্যও প্রেরণ করা হয়। সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি এই পরীক্ষায় উত্তীর্গ হলে তার পরকালীন মর্যাদা বৃদ্ধি পায়। ফলে এই মসিবত প্রকৃতপক্ষে তার জন্য রহমত হয়ে দেখা দেয়। তাই ব্যক্তিগত পর্যায়ে কাউকে বিপদে পতিত দেখে একথা বলা যায় না যে, সে অত্যক্ত গুনাহগার। এমনিভাবে কাউকে সুখী ও সাক্ষন্দালীল দেখে এরূপ বলা যায় যে, সে খুব সংকর্মপরায়ণ বৃদ্ধুর্গ। ইয়া, ব্যাপকারের বিপদাপদ ব্যমন দুর্ভিন্ধ, বন্যা, মহামারী ও দ্রবামূল্যের উর্ধ্বগতি, বরকত নষ্ট হয়ে যাওয়া ইত্যাদির প্রধান কারণ মানুষের প্রকাশ্য গুনাহ ও পাপাচার হয়ে থাকে।

জ্ঞাতব্য : হযরত শাহ ওয়ালী উল্লাহ (র.) 'হজ্জাতুল্লাহিল বালিগা' এছে বলেন, এ জগতে ভালো-মন্দ, বিপদ-সূথ, কষ্ট ও আরামের কারণ দৃ'প্রকার। এক. বাহ্যিক ও দুই. আভান্তরীণ। বাহ্যিক কারণ বলতে বৈষয়িক কারণই বুঝায়, যা সবার দৃষ্টিগ্রাহ্য রোধগম্য কারণ। আভান্তরীণ কারণ হচ্ছে মানুষের কর্মকাও এবং তার ভিন্তিতে ফেরেশভাদের সাহায্য সমর্থন অথবা অভিশাপ ও ঘৃণা। বিজ্ঞানের দৃষ্টিতে পৃথিবীতে বৃষ্টিপাতের কারণ সমুদ্র থেকে উথিত বাষ্প, (মৌসুমী বায়ু) যা উপরের বায়ুতে পৌছে বরফে পরিণত হয় এবং অতঃপর সূর্য কিরণে গলিত হয়ে বর্ষিত হয়। কিন্তু হাদীসে এসব বিষয়কে ফেরেশভাদের কর্ম বলা হয়েছে। বান্তবে এতদৃভয়ের মধ্যে কোনো বৈপরীত্ব নেই। একই বিষয়ের বিভিন্ন কারণ থাকতে পারে। তাই বাহ্যিক হেতু বিজ্ঞানীদের উল্লিখিত কারণ হতে পারে এবং অভ্যন্তরীণ কারণ ফেরেশভাদের কর্ম উভয় প্রকার হতে পারে। কারণ একত্রিত হয়ে গেলেই বৃষ্টিপাত আশানুরূপ ও প্রয়োজন অনুযায়ী সম্পন্ন হয় এবং তার একজ্ঞীকরণ না হলে বৃষ্টিপাতে ক্রটি দেখা দেয়।

হয়রত শাহ সাহের (র.) বলেন, এমনিভাবে দুনিয়ার আপদ-বিপদের কিছু কারণ প্রকৃত-বৈষয়িক, যা সৎ অসৎ চেনে না। অণ্নির কাজ জ্বানানো। সে মুন্তাকী ও পাপাচারী নির্বিশেষে সবাইকে জ্বানাবে। তবে যদি বিশেষ ফরমান ঘারা তাকে এ কাজ থেকে বিরত্ত রাবা হয়, তবে তা ভিন্ন কথা। যেমন নমরূদের অণ্নিকে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর জন্য শীতল ও শান্তিদায়ক করে দেওয়া হয়েছিল। পানি ওজন বিশিষ্ট বন্ধুকে নিমজ্জিত করার জন্য। সে এ কাজ করবেই। এমনিভাবে অন্যান্য উপাদানসমূহ আপন কাজে নিয়োজিত আছে। এই প্রাকৃতিক কারণ কারো জন্য সুখবর হয় এবং কারো জনা বিপদাপদেরও কারণ হয়ে পড়ে।

এসব বাহ্যিক কারণের ন্যায় মানুষের নিজের ভালোমন্দ কর্মকাণ্ডও বিপদাপদ ও সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যের কারণ হয়ে থাকে। যখন কোনো ব্যক্তি অথবা দলের সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যে বাহ্যিক ও আভান্তরীণ উভয় প্রকার কারণ একত্রিত হয়ে যায়, তখন সেই বান্তি অথবা দদ স্কুপাতে পূর্ণ মাত্রায় সুখ ও শান্তি লাভ করে। সবাই এটা প্রত্যক্ষ করে। এর বিপরীতে যে ব্যক্তি অথবা দলের জন্য প্রাকৃতিক ও বৈষয়িক কারণও বিপদাপদ আনয়ন করে এবং তার নিজের কর্মকাণ্ড বিপদ ও কট ডেকে আনে, সেই ব্যতি অথবা দলের বিপদও পূর্ণমাত্রায় হয়ে থাকে, যা সাধারণভাবে প্রত্যক্ষ করা হয়।

মাঝে মাঝে এমনও হয় যে, প্রাকৃতিক ও কৈষ্টািক কারণ তো বিপদাপদের উপরই একন্সিত আছে; কিন্তু তার সংকর্ম শান্তি ও সুখ দাবি করে। এমতাবস্থায় তার এসব আতান্তরীণ কারণ তার বাহ্যিক বিপদ দুরীকরণ অথবা,হ্রাস করার কাছেই রায়িত হয়ে যায়। ফলে তার সুখ ও আরাম পূর্ণ মাত্রায় সামনে আসে না। এর বিপরীতে মাঝে মাঝে প্রাকৃতিক কারণসমূহ সুখ ও আরাম চায় কিন্তু অভান্তরীণ কারণ অর্থাৎ তার কাজকর্ম মন্দ হওয়ার কারণে বিপদাপদ চায়। এক্ষেত্রে পরম্পের বিরোধী চাহিদার কারণে সংশ্রিষ্ট বাক্তিব জীবনে না সুখশান্তি পূর্ণমাত্রায় থাকে এবং না প্রভৃত বিপদাপদ ভাকে যিবে রাখে।

এমনিভাবে কোনো কোনো সময় প্রাকৃতিক কারণসমূহকে কোনো উচ্চন্তরের নবী-রাসুল ও ওলীয়ে কামিলের জন্য প্রতিকৃল করে তার পরীক্ষার জন্যও ব্যবহার করা হয়। এই বিষয়টি বুঝে নিলে আয়াত ও হাদীসসমূহের পারস্পরিক যোগসূত্র ও ঐক্য পরিকৃট হয়ে উঠে। গরস্পর বিরোধিতা অবশিষ্ট থাকে না।

বিপদের সময় পরীক্ষা ও বিপদে ফেলা অথবা শান্তি ও আঞ্চাবের মধ্যে পার্থক্য : বিপদাপদ দারা কিছু লোককে তাদের গনাবের শান্তি দেওয়া হয়। এবং কিছু লোককে মর্যাদা বৃদ্ধি অথবা কাফ্ফারার জন্য পরীক্ষা স্বরূপ বিপদে নিক্ষেপ করা হয়। উভয় কেত্রে বিপদাপদের আকার একই রূপ হয়ে থাকে। এমতাবস্থায় উভয়ের পার্থক্য কিরুপে বোঝা যাবে? এর পরিচয়ে শাহ ওয়ালী উরার (র.) লিখেছেন যে, যে সাধু ব্যক্তি পরীক্ষার্থে বিপদাপদে পতিত হয়, আল্লাহ তার অন্তর প্রশান্ত করে দেন। সে এসব বিপদাপদে রোগীর তিক্ত ঔষধ খেতে অথবা অপারেশনে করাতে কই সব্যেও সম্বত থাকার মতো সন্তুই থাকে; বরং এর জন্য সে টাকা পরসাও বায় করে, সুপারিশ যোগাড় করে। যেসব পার্পীকে শান্তি হিসেবে বিপদে ফেলা হয়, তাদের অবস্থা এর বিপরীত। তাদের হা-হতাশ ও হৈ-চৈয়ের অন্ত থাকে না। মাঝে মাঝে অকৃতজ্ঞতা এমনকি, কুফরি বাকে) পর্যন্ত পৌছে যায়।

হারত মাওলানা আশরাফ আদী থানভী (র.) এই পরিচয় বর্ণনা করেছেন যে, যে বিপদের কারণে মানুষ আল্লাহ তা'আলার প্রতি অধিক মনোযোগী, অধিক সভর্ক এবং তওবা ও ইন্তেগফারের প্রতি অধিক আগ্রহী হয়, সে বিপদ শান্তির বিপদ নয়; বরং মেহেরবানি এবং কৃপা। পক্ষান্তরে যার অবস্থা এরপ হয় না, বরং হা-ভূতাশ করতে থাকে এবং পাপকর্মে অধিক উৎসাহী হয়, তবে বিপদ আল্লাহ তা'আলার গজ্বব ও আজাবের আলামত। ﴿اللَّهُ اَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ

जाद्राएक অर्थ এই या, जापनि मुख्यत्वक कर्ताएक भारतन ना । मुख्यत्व मर्था नुतराव यागाका जारह कि ना, नाधात्र मुख्य कि ना, नाधात्र मुख्या क्षेत्रिकटमत कथा धटन कि ना। मुद्रा नामस्वर ठाक्ष्मीरत ध विवस्तव मर्यक्कि नातमर्थ तर्पना निभिनक स्टारह ।

- اللّه الَّذِي خَلَفَكُمْ مِن صُعْفِ مَا: مَعِينِ لَمَ جَعَلَ مِن بَعْدِ صُعْفِ اخْرَ وَهُمَ مِن صُعْفِ اخْرَ وَهُمَ مُعَفِ اخْرَ وَهُمَ مُعَفِ اخْرَ الشَّبَابِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُرَةً ضِعْفًا وَ الشَّبَابِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُرَةً ضِعْفًا وَ مَسْبَ الْهُرَمِ وَلَسْبَ الْهُرَمِ وَالشَّعْفُ فِي الشَّلَاقَةِ بِحُسِّ اوَلِهِ وَقَسْمِهِ وَالشَّعْفِ وَالسَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالْعَالْمُ مَا يَشَاءُ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالشَّعْفِ وَالْعَلَامُ وَالْعُلْمُ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعَلْمُ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُمْفِ وَالْعُلْمُ وَالْعُمْفِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ
- ٥٥. وَيُومَ تَفُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ بَيْ حُلِفُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ بَيْ حُلِفُ الْمَهْجِرِمُونَ الْكَافِرُونَ مَالَيِشُوا فِي الْغُبُورِ غَبَرَ سَاعَةٍ دَقَالَ تَعَالَىٰ كَذَالِكَ كَالُكِكُ كَالُكُ كَالُكُ كَالُكُ كَالُكُ كَالُكُ كَالُكُ كَالُكُ لَيْ يُصْرَفُونَ عَنِ الْحَقِّ الْصِّلْقِ الْبَعْثِ الْمَعْقِ الْمَيْفِقِ الْمُيْفِقِ الْمُيْفِقِ الْمَيْفِقِ الْمَيْفِقِ الْمَيْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعِلَقِ الْمُعْفِقِ الْمُعِلَقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعِلَقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعِلَيْفِي الْمُعْفِقِ الْمُعْمِ الْمُعْفِقِي الْمُعْمِعِي الْمُعْمِعِلَ الْمُعْفِقِ الْمُعْفِقِ الْمُعْف
- ٥٠. فَيَوْمَنِهُ لَا يَنْفَعَ بِالتّاء وَالْبَاءِ الّذِبْنَ طَلّمُوا مَعْدِرْتُهُمْ فِي إِنْكَارِهِمْ لَهُ وَلَاهُمْ فَى إِنْكَارِهِمْ لَهُ وَلَاهُمْ بَعْدُهُمُ الْعُنبِي اللّهُ الْمُعْنبِي الله الرّجُوع الله ما يَرْضَى اللّهُ.

www.eelm.weebly.com

### खनुवाम :

- ৫৪. আচাহ তিনি তেমালেরতে দুর্বল এক কোটা নিউবৈ পানি প্রেকে সৃষ্টি করেন : অত্যাপর দুর্বলতার অন্য দুর্বলতা অবাধ লিকত্বের দুর্বলতার পর লানি দুর্বলতা ও বার্ধক্যের কারণে চুলের সালা হওয়া এবানে দুর্বলতা ও বার্ধক্যের কারণে চুলের সালা হওয়া এবানে দুর্বলতা ও বার্ধক্যের কারণে চুলের সালা হওয়া এবানে কিন স্থানে তিন স্থানে তিনি বৌরন্দের পতি ও বার্ধক্যের দুর্বলতা <u>যা ইক্ষা সৃষ্টি করেন এবং তিনি</u> তার সৃষ্টির সৃষ্টির উপর সুর্বজ্ঞ তিনি যা ইক্ষা করেন তার উপর সর্বজ্ঞ করেন তার উপর সর্বজ্ঞ তিনি যা ইক্ষা করেন তার প্রস্তাল বিশ্ব করে বিশ্ব করেন তার প্রস্তাল বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করেন তার বিশ্ব করে বিশ্ব করেন তার বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করেন তার বিশ্ব করেন তার বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করেন বিশ্ব করেন বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করে বিশ্ব করেন বিল্ব করেন বিশ্ব কর
- ৫৫. ব্রেদিন কিয়মত সংঘটিত হবে, সেনিন অপরাধির কান্ধেরর কম থেরে বনরে হে, এক মুহুর্তেরে বেলিকর করের অবস্থান করিনি। এমনিভাবে তারা সভা বিমুখ হতো। বেমনিভাবে ভারা কররের অবস্থানের সভাত অস্বীকার করেছে তেমনি ভারা মৃত্যুর পর পুনকক্ষীবিতের সভাতা অস্বীকার করতো।
- ৫৬. ক্ষেরেশতা ও অন্যান্যদের মধ্যে বানের ইমান ও জান দেওয়া হয়েছে, তারা কলবে, তোমরা আল্লাহ তা'আলার কিতাব মতে ঐ লিখিত মতে যা আল্লাহ তা'আলার ইলমে বিদ্যামন পুনক্রখানের দিবস পর্যন্ত অবস্থান করেছ এটাই পুনক্রখান দিবস বা তোমরা অধীকরে করতে কিছু তোমরা তা সংঘটিত হওয়র কথা জানতে না।
- ৫৭. সেদিন জালেমদের ওজর আগত্তি তাদের তা অধীকর করার ব্যাপারে <u>তাদের কোনো উপকারে আসেরে না</u> কে তাও ও উভরের সাথে পড়া বাবে এবং <u>তাদের থেকে তরবা ভসব করা হবে না।</u> তরবা করে আন্তাহর সম্ভূতি লাভের সুরোগর তাদের দেওরা হবে না

- აბ ৫৮. आध এই कुरजात मानुखर कुना उएनद नकात . وَلَقَدْ ضَرَبْنَا جَعَلْنَا لِلتَّاسِ فِي هُذَا الْقُرْآن مِنْ كُلِّ مَثَلَ تَنْبُهُ الْهُمْ وَلَئِنْ لَامُ قَسْمِ جِنْتَهُمْ يًا مُحَمَّد بِأَيْةِ مِثْلَ الْعَصَا وَالْبُد لِمُوسِيرٍ لَيْقُ لِنَّ خُذِكَ مِنْهُ نُونُ الرَّفِعِ لِتَوَالِي النُّوزَاتِ وَالْوَاوُ ضَمِيْرَ الْجَمْعِ لِالْتَقَاءِ السَّاكِنَيْنِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ مَا أَنْتُمْ أَيْ مُحَدَّدُ وَاصْعَالُهُ اللَّهُ مُنْظِلُونَ أَصْعَابُ أَبَاطِيلَ.
- ٥٥. كَذُلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَىٰ فَلُوبِ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ التَّوْجِيْدَ كَمَا طَبَعَ عَلَى قُلُوبٍ هُوُلاءِ .
- . ٦. فَاصْبِرُ أَنَّ وَعُدَ اللَّهِ بِنَصْرِكُ عَلَيْهِمْ خَنُّ وَلا اللَّهِ بِنَصْرِكُ عَلَيْهِمْ خَنُّ وَلا يَسْتَحْفَنَّكُ الَّذِيْنَ لَا يُوْقِنُونَ بِالْبَعَث أَى لَا يَحْمِلُنَّكَ عَلَى الْخِفَّةِ وَاللَّطْيِسْ بِتَرْكِ الصَّبْرِ أَءُ، لاَ تَتْرُكُنُهُ .

- করার জন্য সর্বপ্রকার দষ্টান্ত বর্ণনা করেছি। হে মুহাম্মদ 🚟 । আপনি যদি তাদের কাছে কোনো নিদর্শন যেমন হয়রত মূসা (আ.)-এর লাঠি ও হত্তের নিদর্শন উপস্থিত করেন, তবে তাদের মধ্যে কাফেররা অবশ্যই বলবে, তোমরা সবাই মূহামদ ও তার সাথীগণ মিথ্যাপদ্ধি বাতিলপস্থি :
- ৫৯. এমনিভাবে আল্লাহ তাওহীদের জ্ঞানহীনদের হ্রদয় মোহরান্ধিত করে দেন। যেমন ঐ সমন্ত লোকদের অন্তরসমূহ :
- ৬০, অতএব আপনি সবর করুন। নিক্তয় তাদের বিপক্ষে আপনাকে সাহায্য করার ব্যাপারে : আল্লাহর ওয়াদা সত্য। যারা পুনরুত্বানের প্রতি বিশ্বাসী নয়, তারা যেন আপনাকে বিচলিত করতে না পারে। আপনাকে উবেজিত করে দ্রুত বাগানিত না করে অর্থাৎ তারা কখনো আপনাকে ধৈৰ্যের বাঁধন খেকে বের করতে পারবে না ।

### তাহকীক ও তারকীব

र्ज़ा شُعْف . बारे वों . बेंके : बेंके के वारा अकि जानित चाता अकि जानित ने के के के विकास । जानित बेंके के वारा এর থেকে কোনো কিছু সৃষ্টি হতে পারে না।

ضَعْف प्रवंश اَصْل ضَعِبْف राला نُطْفَهُ ( रामन صَل ضَعِبْف काता উष्मना) राला ضُعْف वाता अराक्र اَصْل ضَعِبْف यामनावर्धे ذُرْ ضُعُف आर्थ इस्त्राह् ।

: बरे वाकाृि भूवठामा এवर ववत रख़रह ؛ قَدْ لُكُ اللَّهُ الَّذِي خُلَقَكُمْ

ু ক্রিটা হার্ক জ্বতা, যা সাধারণত ৪৩ বৎসরে প্রকাশ পেয়ে থাকে। আর এটাই বার্ধক্যের সূচনা করে থাকে। قَولًا مَنَ الْمَلَايِكَةِ وَغَيْرِهُمْ أَنَّ ٱلْاَنْبِيَاءِ وَالْمُزْمِنِينَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مُنَ السَّمْعِيف وَالْمُقُوََّةِ جَنْعُ مُذَكِّرٌ वत - مُضَارِعُ शत्रमात रूछ إِسْتِعْمَابٌ वत - إِسْتَغْمَالٌ वात : قَوْلُمُ وَلاَ هُمْ يُسْتَعْمَبُونَ البخ ্রান্ত -এর সীগাহ। অর্থ তাদের থেকে আল্লাহর সম্ভুষ্টির কামনা করা হবে না। কতিপর মুফাসসির অনুবাদ করেছেন যে, তাদের الرُّجُوْءُ اللِي مَا अब्रामा मरती (त.) अदे भरमत नाशाग्र तरमहान الرُّجُوْءُ اللِي अब्र श्र कता रहत ना । जालामा मरती (त.) अदे भरमत नाशाग्र तरमहान ्ये बालमरानद त्यंदक उठवा ठाउग्रा इत्त ना । अवीर এद्वल जामलद किरक किरद जानाद बना दला इत्त ना । यात يُرشَى اللّه لَا يُكَلُّفُونَ أَنْ يَرْضُوا رَبُّهُمْ لِأَنَّ الْأَخِرَةُ لَيْسَيْتُ بِمَالٍ वाता जाहार अबुष्ठे रन । हेमाम वगकी (त.) مُعَالِمُ - ه أَعَالِمُ المُعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ لِأَنَّ الْأَخِرَةُ السِّيمَةِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي न्य । वरः श्रीष्ठिनान । किशामराज्य निन जाता जान्नास्तक नलुहेत कवात مُكُلُّثُ किशामराज्य निन जाता जान्नास्तक नलुहेत

পাওয়ার স্থান। مَارِيْ বলেছেন اَلْرَجْمْنِيْ হলো عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ এর মতো ওজন ও অর্থের ক্ষেত্রে। আর آلَكُوْبُيْ अর্থ হলে পৃথিবীতে প্রত্যাবর্তন করার দরখান্ত মন্ত্র্য করা হবে না। অন্যান্য আয়াতেও এ বিষয় বস্তুটি উল্লিখিত হয়েছে যে, কাডের মূর্শারকরা কিয়ামতের দিন আল্লাহর নিকট দরখান্ত করবে যে, আমাদেরকে পৃথিবীতে ফিরিয়ে দিয়ে একটু সুযোগ দিন। যাতে অতীতের কতকর্মের ক্ষতিপূরণ করতে পারি।

এর পরের ইবারত ব্যাখ্যাকারের কলমের পদস্থলন মাত্র। সম্ভবত فَوْلُتُ مَنْكُرٌ غَائِبٌ এর পরের ইবারত ব্যাখ্যাকারের কলমের পদস্থলন মাত্র। সম্ভবত عُولُتُ مَنْكُورُ وَمَا اللّهُ عَمْدُولُ وَمَا اللّهُ مَنْكُولُ وَمَا اللّهُ مَنْكُولُ مَنْكُولُ مَنْكُولُولُ करतह्न । অন্যথা সকল কারীগণের ঐক্যমতো نَعْلِبُلُ এর করিছেন । অন্যথা সকল কারীগণের ঐক্যমতো نَعْلِبُلُ عَنْكُولُولُ عَنْكُولُولُ عَنْكُولُولُ عَنْكُولُولُ عَنْكُولُولُ عَنْكُولُولُ وَمَا اللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُولُولُولُولُولُولُ وَمَا اللّهُ عَنْكُولُولُ اللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ عَنْكُولُولُولُ وَاللّهُ عَنْكُولُولُ وَاللّهُ وَاللّ وَاللّهُ و

اَيْ إِذَا عَلِمْتَ حَالَهُمْ أَنْهُمْ لاَ يُوْمِينُونَ فَاصْبِرُ প্রবাং । অর্থাৎ جَزَاءْ রেএ - شَرْط مَحْذُونْ الله : قَوْلَـهُ فَاصْبِعِنْ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এই সূরার একটি বড় অংশ কিয়ামত অস্বীকারকারীদের আপত্তি নিরসনের সাথে সম্পর্কযুক্ত। এই উদ্দেশ্যে আল্লাহ তা'আলার সর্বশক্তি ও পরিপূর্ণ প্রজ্ঞার অনেক নিদর্শন বর্ণনা করে অনবধান মানুষকে সচেতন করার ব্যবস্থা করা হয়েছে। উল্লিখিত প্রথম আয়াতে এক নতুন ভঙ্গিতে এই বিষয়বস্তু প্রমাণ করা হয়েছে। বলা হয়েছে, মানুষ স্বভাবতই ত্বা-প্রিয়। সে বর্তমানের বিষয়ে মগু হয়ে অতীত ও ভবিষ্যতকে বিশৃত হয়ে যেতে অভ্যন্ত। তার এই অভ্যাসই তাকে অনেক মারাম্মক দ্রান্তিতে নিপতিত করে। যৌবনে তার মধ্যে পরিপূর্ণ মাত্রায় শক্তি থাকে। সে এই শক্তির নেশায় মন্ত হয়ে বেপরোয়া হয়ে উঠে এবং বিশেষ কোনোভাবে গতিবন্ধ থাকা তার কাছে কষ্টকর মনে হয়। মানুষকে হৃশিয়ার করার জন্য আলোচ্য আয়াতে যুক্তি ও দুর্বলতার দিক দিয়ে মানুষের অন্তিত্বের একটি পরিপূর্ণ চিত্র পেশ করা হয়েছে। এতে দেখানো হয়েছে যে, মানুষের সূচনাও দুর্বল এবং পরিণতিও দুর্বল। মাঝখানে কিছু দিনের জন্য সে শক্তি লাভ করে। এই ক্ষণস্থায়ী শক্তির জমানায় নিজের পূর্বের দুর্বলতা ও পরবর্তী দুর্বলতাকে বিশ্বত না হওয়াই বৃদ্ধিমানের কাজ; বরং যে দুর্বলতা অতিক্রম করে সে শক্তি ও যৌবন পর্যন্ত পৌছেছে, তার বিভিন্ন স্তর সর্বনা সামনে রাখা আবশ্যক।

কৈতটুক দুৰ্বল; বরং ভূমি তো সাক্ষাৎ দুৰ্বলতা ছিলে। ভূমি ছিলে এক ফোঁটা নিজীব, চেতনাহীন অপবিত্র ও নোংৱা বীর্য। এ বিষয়ে চিন্তা কর ক্রে ক্রে ক্রে ত্রমি তো সাক্ষাৎ দুৰ্বলতা ছিলে। ভূমি ছিলে এক ফোঁটা নিজীব, চেতনাহীন অপবিত্র ও নোংৱা বীর্য। এ বিষয়ে চিন্তা কর যে, কার শক্তি ও প্রজ্ঞা এই নোংৱা ফোঁটাকে প্রথমে জমাট রক্তে, অতঃপর রক্তকে মাংসে রূপান্তরিত করেছে। এরপর মাংসের মধ্যে অন্থি দিয়েছে। অতঃপর অঙ্গ প্রত্যাঙ্গের সৃক্ষ যন্ত্রপাতি সৃষ্টি করেছে। ফলে ক্ষুদ্র একটি অন্তিত্ব ভ্রামামাণ স্যান্তরীতে রূপান্তরিত হয়ে গোছে। এতে হাজার হাজার বিচিত্র বয়ংক্রেয় যন্ত্রপাতি সংযুক্ত রয়েছে। আরো বেশি চিন্তা করলে দেবনে যে, এ একটা ফ্যান্টরীই নয়; বরং ক্ষুদ্র একটি জগত। এর অন্তিত্বের মধ্যে সারা বিশ্বের নমুনা শামিল রয়েছে। এর নির্মাণ কাছও কোনো বিশাল ওয়ার্কশপে নয়; বরং মাতৃগর্ভের তিনটি অন্ধকারে সম্পন্ন হয়েছে। নয় মাস এই সংকীর্ণ ও অন্ধকার প্রকোচে মাতৃগর্ভের ক্র ও আবর্জনা না থেয়ে খেয়ে মানুষের অন্তিত্ব সৃত্তিত হয়েছে।

তার অবস্থা ছিল এই 
তার পবর আল্লাহ তা'আলার তার বিকাশ লাভের জন্য পথ সুগম করে দিয়েছেন। এ জগতে আসার পর তার অবস্থা ছিল এই 
তার অবস্থা ছিল এই 
তার অবস্থা ছিল এই 
তার করলেন, তথন তোমরা কিছুই জানতে না। এখন শিক্ষা-দীক্ষার পালা তক্ত হলো। সর্বপ্রথম তিনি ক্রন্দনের কৌশল শিক্ষা দিলেন, যাতে মাতাপিতা তোমাদের প্রতি মনোযোগী হয়ে তোমাদের ক্র্যা-তুঝা নিবারণে সচেষ্ট হয়। এরপর ঠোঁট ও মাড়ি চেলে 
জননীর বন্ধ থেকে দুধ বের করার বিদ্যা শিক্ষা দিলেন, যাতে তোমরা খাদ্য সংগ্রহ করতে পার। কার সাধ্য ছিল যে, এই 
বোধশক্তিহীন শিতকে তার অবর্তমান প্রয়োজনের জন্য যথেষ্ট এ দুটি বিদ্যা শিক্ষা দেয়। তার দ্রষ্টা ব্যত্তীত কারো এরপ করার শতি
ছিল না। এতো এক ক্ষীণ শিত। একটা বাতাস লাগলেই বিমর্ব হয়ে যাবে। সামান্য শীতে কিংবা গরমে অসুত্ব হয়ে পড়বে 
নিজের কোনো প্রয়োজনে চাওয়ার ক্ষমতা নেই এবং কোনো কষ্টও দূর করতে সক্ষম নয়। এখন থেকে চলুন এবং খৌবনকাল
পর্বন্ত তার ক্রমোন্নতির সিড়িতলো সম্পর্কে চিন্তা করে দেখ্ন কুমরত ও শক্তির বিদ্যাকর নমুনা সামনে আসবে।

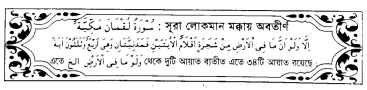
ু এখন দে শকিন নিড়িতে পা রেখে আকাশ-কুসুম পরিকল্পনায় যেতে উঠেছে, চস্ত্র এখন দে শকিন নিড়িতে পা রেখে আকাশ-কুসুম পরিকল্পনায় যেতে উঠেছে, চস্ত্র এখন দে শকিন নিড়েত পা রেখে আকাশ-কুসুম পরিকল্পনায় যেতে উঠেছে, চস্ত্র এখন গ্রে পাত্তত ওক্ত করেছে। এবং নিজের অঠীত ও তবিষয়ৎ বিশ্বত হয়ে গৈছে যে অধিন শকিশালী কোঃ এক শ্রোগান দিতে দিতে এতদূর পৌছে গেছে যে, আপন এই। ও তার বিধানাবলির অনুসরণ পর্যন্ত বিশ্বত হয়ে গেছে। কিন্তু তাকে কাগ্রত করার জন্য আল্লাহ তা আলা বলেন এই। ও তার বিধানাবলির অনুসরণ পর্যত বিশ্বত হয়ে গেছে। কিন্তু তাকে কাগ্রত করার জন্য আল্লাহ তা আলা বলেন এই। এক করার ক্রে তা বাদে ক্র পাকেল, খুব মনে রেখ তোমার এই শক্তি ক্ষেত্রাই। তোমাকে আবার দুর্বল অবস্থায় ফিরে থাতে হবে। ধীরে ধীরে ঘূর্বলতা বৃদ্ধি পাবে এবং এক সময়ে চুল সালা হয়ে বার্ধকা ফুটে উঠবে। এবণর সব অস-এতাঙ্গেরই আকার-আকৃতি পরিবর্তন করা হবে। পৃথিবীর ইতিহাস ও অন্যান্য এছে নয় নিজ অন্তিত্বের দেয়ালে লিখিত এই গোপন লিপি পাঠ করেলে এ বিশ্বাস ছাড়া উপায় থাকবে না যে, مُرَّمُ الْسَلِّمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ بِعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

অতঃপর আবার ক্রিয়ামত অস্থীকারকারীদের প্রলাপোক্তি ও মূর্বতা বর্ণিত হচ্ছে ক্রিক্রিন্দ্রী ক্রিয়ামত অস্থীকারকারীরা তথানকার তয়াবহ দৃশ্যাবলিতে অভিকৃত হয়ে করম বাবে যে, তারা এক মুহুতের বেশি অবস্থান করেন। এর অর্থ দৃশ্যার অবস্থান হতে পারে। কারণ তাদের দূনিয়া সুখ-সাক্ষ্ম। ও তোগ বিলাদের দ্বোধার ক্রিয়া ক্রিয়া ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া ক্রিয়া ক্রিয়া ক্রিয়া ক্রিয়া করে। তার তারা করম বেশ্বর ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া কর্বাধার ক্রিয়া করম করে। তাই তারা করম থেয়ে বলবে যে, দুনিয়াতে তাদের অবস্থান বৃধই সংক্ষিপ্ত ছিল।

এখানে কবর ও বরজখের অবস্থান অর্থ হওয়ারও সম্ভাবনা আছে। এর উদ্দেশ্য হলো এই যে, আমরা মনে করেছিলাম কবরে তথা বরুষের দীর্ঘকাল অবস্থান করতে হবে এবং কিয়ামত বহু বছর পরে সংঘটিত হবে। কিছু ব্যাপার উন্টা হয়ে গেছে। আমরা বরজার অন্ন করিছেল। কিছু ব্যাপার উন্টা হয়ে গেছে। আমরা বরজার অন্ন করিব এই যে, কিয়ামত তালের জনা সুবকর নহঃ বরং বিপাই বিপাদ হয়ে দেখা দেখে। মানুষের স্বভাব এই যে বিপাদ করে ততি সুবের দিনকে সে বুবই সংক্ষিপ্ত মনে করে। কাহের যাদিও কবরে তথা বরষধেও আজার জোগ করবে, কিছু কিয়ামতের আজাবের তুলনায় বেই আজাব আজাব, ই বন্ধ, সুব মনে হবে এবং সেই সময়কালকে সংক্ষিপ্ত মনে করে কসম বাবে যে, করের তারা মাত্র এক মুহুর্ত অবস্থান করেছে।

হাশরে আল্লাহ তা'আলার সামনে কেউ মিধ্যা বলতে পারবে কি? আলোচ্য আয়াত থেকে জানা গেল যে, হাশরে

কাফেররা কসম খেয়ে এই মিথ্যা কথা বলবে, আমরা দুনিয়াতে অথবা কবরে এক মুহূর্তের বেশি থাকি না। অন্য এক আয়াতে মুশরিকদের এই উচ্চি বর্ণিত আছে– بَشُرُ كِيْنَ مُشُرِّ كِيْنَ وَالْمُورِيِّينَ إِنَّ الْمُورِيِّينَ إِنَّ الْمُورِيِّينَ কারণ এই যে, হাশরের ময়দানে রাব্দুল আলামীনের আদানত কায়েম হবে। তিনি সবাইকে স্বাধীনতা দেবেন। তারা সন্তা কিংবা মিথ্যা যে কোনে। বিবৃতি দিতে পারবে। কেননা রাব্বুল আলামীনের ব্যক্তিগত জ্ঞানও পূর্ণ মাত্রায় আছে এবং বিচার বিভাগীয় তদন্তের জন্য তিনি তাদের স্বীকারোক্তি করা না করার মুখাপেক্ষী নন। মানুষ যখন মিথ্যা বলবে, তখন তার মুখ মোহরাদ্বিত করে দেওয়া হবে এবং তার হস্তপদ ও চর্ম থেকে সাক্ষ্য নেওয়া হবে। এসব অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সম্পূর্ণ সত্য ঘটনা বিবৃত করে দেবে। এরপর আর কোনো প্রমাণ আবশ্যক হবে না। الْبَاتُومُ نَخْتِيمُ عَلَى أَنْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا النَّحِ ا कुक्रपान পাকের অন্যান্য আয়াত থেকে জানা যায় যে, হাশরের মাঠে বিভিন্ন অবস্থানস্থল হবে এবং প্রত্যেক অবস্থানস্থলের অবস্থা ভিনুরূপ হবে। এক অবস্থানস্থলে আল্লাহর অনুমতি ব্যতীত কারো কথা বলার অধিকার থাকবে না। যাকে অনুমতি দেওয়া হবে, সে কেবল সত্য े كَ يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَوْنَ لُهُ الرَّحْمُنُ وَتَالًا صَوَابًا ﴿ किर्जुन कथा वलरू পातर्त, भिशा बलाव সामर्थ शंकरव ना । रयमन- वैतनाम वरसरह কবরে কেউ মিধ্যা বলতে পারবে না : এর বিপরীতে সহীহ হাদীসে বর্ণিত আছে যে, কবরে যখন কাফেরকে জিল্ঞাস্য করা হবে, তোর পাননকর্তা কে এবং মৃহাখদ 🚟 কে? তখন সে বলবে 🛵 ोर्ब 🕰 మर्थाৎ হায়, হায় আমি কিছু জানি না। সেখানে মিথ্যা বলার ক্ষমতা থাকলে আমার পালনকর্তা আল্লাহ, বলে দেওয়া মোটেই কঠিন ছিল না। এটা আ**ভর্যের বিষয় বটে** থে, কাম্ফেররা আল্লাহর সামনে মিধ্যা বলতে সক্ষম হবে এবং ফেরেশতাদের সামনে মিধ্যা বলতে পারবে না। কিন্তু চিম্বা করগে এটা মোটেই আশ্চর্যের বিষয় নয় ; কারণ ফেরেশতা অদৃশ্য বিষয়ে জ্ঞাত নয় এবং হস্তপদের সাক্ষ্য নিয়ে চূড়ান্ত কয়সালা করার ক্ষমতাও তারা রাখে না ৷ তাদের সামনে মিথ্যা বলার শক্তি থাকলে সব <mark>কাফের ও পাপাচারীই কবরের আজাব থেকে</mark> নি**ঙ্**তি পেয়ে যাবে। কিন্তু আল্লাহ হৃদয়ের অবস্থা জানেন এবং তার অঙ্গ-প্রত্যান্তর সাক্ষ্য নিয়ে মিথ্যা ফাঁস করে দেওয়ার শক্তিও তিনি রাখেন। কাজেই হাশরে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এই স্বাধীনতা দান বিচার বিভাগীয় ন্যায়বিচারে কোনেরপঞ্জটি সৃষ্টি করবে না।



# بسم الله الرَّحْمن الرُّحِيم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

# ١. اللَّمُ ٱللَّهُ اعْلَمُ بِمُرَادِهِ يِهِ.

- ٢. تِلْكُ أَيْ هٰذِهِ ٱلْأِيَاتُ أَيْتُ الْكِتْبِ الْقُرْأَن الْحَكِيْم ذِي الْحِكْمَةِ وَالْإِضَافَةُ بِمَعْنَى مَنْ هُوَ.
- ٣. هُذَّى وَرَحْمَةً بِالرَّفْعِ لِلْمُحْسِنِينَ وَفَيْ قَرَاءَةِ الْعَامَّةِ بِالنَّصَبِ حَالًا مِنَ الْأَبَاتِ الْعَامِلُ فِيْهَا مَا فِيْ بِلْكَ مِنْ مَعْنَى ٱلاشَارَة.
- ٤. اَلَّذِيْنَ يُقَبِّمُونَ الصَّلُوةَ بَيَانُ لِلْمُحْسِنِيْنَ وَيُوْتُدُونَ الرَّكُوةَ وَهُمْ سِالْأَخِرَة هُمْ يُوْتِنُونَ هُمُ الثَّانِي تَاكِيدٌ.
- ٥. أولَيْكَ عَلَى هُدًى مِّنْ رَّبِهِمْ وَأُولَيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ الْفَاتِرُونَ .
- ٣ : مَنَ النَّاسِ مَنْ بَّشْتَرِيْ لَهُوَ الْحَدِيْثِ أَيُّ مَا يُلْهُى مِنْهُ عَمَّا يَعْنَىٰ لِيُضِلُّ بِفَيْحِ الْسَاءِ وَضَيِّهَا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ طُرِيْق ٱلاسكام بغَيْر عِلْم وَيُتَكِّخِذُهَا بِالنَّصَبِ يَ ظُفًا عَلَى يُضِلُّ وَبِالرُّفْعِ عَطْفًا عَلَىٰ مِنْ مَدِي هُزُوًّا ﴿ مَهُزُوًّا بِهَا أُولَيْنِكَ لَهُمْ مَ ذَاكُ مُهِينُ ذُو إِهَانَةٍ.

### षनुदान :

- আলিফ লাম মীম এর প্রকৃত অর্থ সম্পর্কে আল্লাই তা'আলাই অধিক অবহিত বয়েছেন।
- ২. এন্তলো অর্থাৎ এই আয়াতসমূহ প্রজ্ঞাময় কিতাব কুরআনের اشَانَتْ वाराज المَانَتُ أَلَاكُ الْكَتَابِ वाराज المَانَتُ الْكَتَابِ ्यत अर्थ প्रमानकाती देखाकुछ : مَنْ उथा بَمَعْنَى مِنْ
- পেশবিশিষ্ট এবং অধিকাংশ কেরাত মতে তা নসব পড়বে তখন তা عُلْ । থেকে عُلْ তথা অবস্থাবোধক পদ হবে। তখন এতে আমলকারী পদ তথা عَامِلُ হলো عَلْكُ ইসমে ইশারা থেকে অর্থগতভাবে সৃষ্ট ক্রিয়া বা انْشِرُ অর্থাৎ
- যারা সালাত কায়েম করে, তা بَيَانَ -এর بَيَانَ বা স্পষ্টকারী পদ জাকাত দেয় এবং আখেরাত সম্পর্কে দৃঢ় বিশ্বাস রাখে : এতে দ্বিতীয় 🎎 সর্বনামটি তাকিদ হিসেবে বাবহৃত হয়েছে !
- ৫. এসব লোকই তাদের প্রভুর পক্ষ থেকে আগত হেদায়েতের উপর প্রতিষ্ঠিত এবং এরাই সফলকাম।
- ৬. এক শ্রেণির লোক আছে যারা মানুষকে আল্লাহর পথ থেকে ইসলামের পথ থেকে গুমরাহ করার উদ্দেশ্যে অবান্তর কথাবার্তা অর্থাৎ ঐ সমস্ত বস্তু যার কারণে মানুষ মূল উদ্দেশ্য থেকে উদাসীন হয়ে পড়ে। সংগ্রহ করে মুর্যতার কারণে بَيْضِل -এর ১ -এর মধ্যে যবর ও পেশ উভয়টা পড়া যায়। <u>এবং</u> তাকে নিয়ে <u>ঠাটা বিদ্রুপ করে</u> تُتَّغِدُ -এর ১ -এর মধ্যে যবর পড়লে بُضَلَّ -এর উপর আতফ হবে

www.eelm.weelblook .co. विकाननाक व भाषि ।

٧. وَإِذَا تُسْلَى عَلَيْهِ الْسَنْا الْقُرْانُ وُلَى مَسَتَكُيرًا مَتَكِيرًا كَانَ لَمْ يَسْسَعُهَا كَانَ فَي الْمُسْلَقَا الشَّشْيِهُ وَمَّلَ مِسْ صَحْمًا وَجُمْلَتَا الشَّشْيِهُ حَالَانِ مِنْ ضَمِيْرٍ وَلَّي إِو الشَّانِيهُ بَسِانًا لِلْمَ مَنْ ضَمِيرً وَلَّي إِو الشَّانِيهُ بَسِانًا لِلْمَ مَنْ لِيعِمَ مَنْ لِيعِمَ مَنْ لِيعِمَ مَنْ لِيعِمَ مَنْ لِيعَمِ مَنْ لَا لَهُ عَلَيْ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَهُو اللَّهُ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْمُلَى مَكُمَ الْمَالِيقِ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَنْ عَلَيْهُ الْمَلُ مَكُمْ وَعَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْعِلَى اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

٨. إِنَّ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَهُمْ جَنْتُ
 التَّعِيْمِ -

٩. خَالِدِيْنَ فِينْهَا إِذَا دَحَالُ مُسْقَدُرَةً أَيْ صُفَدُراً وَكُو مُسْقَدُراً وَكُو اللّهِ حَقَا عَلَمُ اللّهُ حَقَا اللّهِ حَقَا عَلَى وَعَدَ اللّهِ حَقَا عَلَى وَعَدَهُمُ اللّهُ ذُلِكَ وَحَقَدُ حَقًا وَهُو النّعَزِيثُ اللّذِي لا يَغْلِمُ شَدَّةً فَبَعَدُهُ عَنْ إِنْجَازٍ وَعَدِمٍ وَ وَعِيدُمُ لَا يَضَعُ صَدْفًا وَقُو النّعَزِيثُ اللّذِي لا يَضَعُ صَدْفًا إِنْ جَازٍ وَعَدِمُ وَ وَعِيدُمُ اللّهَ عَنْ النّجَازِ وَعَدِمُ وَ وَعِيدُمُ اللّهَ عَنْ النّجَازِ وَعَدِمُ وَمَعِيدُمُ اللّهَ عَنْ مَدَلِهُ .

١. خَلَقَ السَّسُمُواتِ بِعَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا أَيْ الْعَمَدَ جَمْعُ عِمَدٍ وَيَرَوْنَهَا أَيْ الْعَمَدَ جَمْعُ عِمَدٍ وَهُوَ الْاَسْطُواتَ وُهُوَ الْاسْطُواتَ وُهُو الْأَسْطُواتَ وُهُو الْأَرْضِ صَادِقٌ بِاأَنْ لاَ عَمَدَ أَصْلاً وَالْقَلْي فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ جِبَالاً مُرْتَفِعَةً أَنْ لاَ تَمِيدَ تَتَعَرَّكَ بِيكُمْ وَيَكَ فِيهُا وَمُنَ كُلُّ وَالْتَقَلِي فِيهِ الْفَيْدَةِ فِي اللّهِ مَا أَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ الْفَيْعَةَ فِي اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

৭. যখন ওদের সামনে আমার আয়াতসমূহ কুরজান পাঠ করা হয়, তখন তারা অহংকারের সাথে এমনভাবে মখ ফিরিয়ে নেয়, যেন ওরা তা ওনতেই পায়নি অথবা যেন ওদের দ'কান বধির। এখানে তাশবীতের উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত উল্লিখিত উভয়টি বাক্য অর্থাৎ 📜 🗓 🖸 RD- وَلَّى - كَانَ فِنْ أَذُنَبْهِ وَقْرًا & يَسْمَعْهَا সর্বনাম থেকে া্র বা দিতীয় বাকা প্রথম বাকোর জন্য ্র্র্তি হবে। সূতরাং তাদেরেকে কষ্টদায়ক আজাবের সুসংবাদ দাও। এখানে তাদের সাথে বিদ্রুপমলক শান্তির সংবাদকে বাশারাত তথা স-সংবাদ বলে উল্লেখ করা হয়েছে। এবং সে হলো, নযর ইবনে হারেস তিনি ব্যবসায়িক কাজে খিয়ারাহ যেত এবং সেখান থেকে আজমী সমাটগণের ঐতিহাসিক কাহিনীর বই ক্রয় করে আনত এবং মক্লাব অধিবাসীদেব নিকট তা পাঠ করে গুনাতো এবং বলতেন, মহাম্মদ তোমাদেরকে আদ, ছামদ সম্প্রদায়ের কাহিনী শোনায় এবং আমি তোমাদেরকে পারস্য ও রূমের কাহিনী শোনাব : এবং তারা তা পছন্দ করল ও কুরআন শোন থেকে বিরত থাকন :

৮. নিক্তয়ই যারা ঈমান আনে আর সংকাজ করে তাদের জন্য রয়েছে নিয়ামতে ভরা জান্নাত।

বংখানে তারা চিরকাল থাকবে। এখানে এবানে এবিশ্বনি করা নির্ধারণ হয়ে গেছে যখন তারা নেখানে প্রবেশ করে। আল্লাহ তা আলার ওয়াদা যথার্থ অর্থাৎ আলাহ তা আলা তাদের সাথে যথার্থ ওয়াদা করেছেন। তিনি প্রক্রমশালী কেউ তাকে পরাজয় করতে পারে না। অতএব কেউ তাকে তার ওয়াদা পূরণ করতে বাধা দিতে পারবে না। ও প্রজ্ঞাম বিনি প্রত্যেক করু তার উপযক্ত স্থানেই রাবে।

উপযক্ত স্থানেই রাবে।

ত্ত প্রক্রম স্থানি প্রত্যেক করু তার উপযক্ত স্থানেই রাবে।

ত্ত প্রক্রম স্থানিই রাবে।

ত্তি করিক স্থানিই রাবে।

ত্তি স্থানিই রাবে।

ত্ত প্রক্রম স্থানিই রাবে।

ত্তি স্থানিই রাবে।

ত্তি স্থানিই রাবে।

ত্তি স্থানিই বাবে।

ত্তি স্থানিই বিলিক বিলিক স্থানিই বিলিক বিলিক

১০. তিনি বৃটি ব্যতীত আকাশ মণ্ডলী সৃষ্টি ক্রেছেন।
ক্রিটা শদটি ক্রিটা এবন বাকাটি বলা হয়। যেমন
ক্রোনো বৃটি হয় না তবন বাকাটি বলা হয়। যেমন
তোমরা তা দেখছ! তিনি পৃথিবীকে স্থাপন করেছেন উচ্চ
উচ্চ পর্বতমালা, যাতে পৃথিবী তোমাদেরকে নিয়ে চলে
না পড়ে নড়াচড়া না করে। এবং এতে ছড়িয়ে দিয়েছেল
সর্বপ্রবার কন্তা। আমি এবানে ক্রিটা ক্রেকে প্রক্রিটা
এর সীগাহ ব্যবহার করা হয়েছে। আকাশ থেকে পার্বিধি
কর্ণণ করেছি, অতঃগর তাতে উদ্যাত করেছি সর্বপ্রবার
কল্যাণকর উদ্ভিদরাজি।

١١. هٰذَا خَلْقُ اللّهِ أَىْ مَخْلُوفُهُ فَارُونِيْ اللّهِ أَىْ مَخْلُوفُهُ فَارُونِيْ اللّهِ أَىْ مَخْلُوفُهُ فَارُونِيْنَ اَخْلُقَ اللّذِيْنَ مِنْ دُونِهِ وَ غَيْدِهِ أَىْ اللّهِ تُحُكُمْ حَتَىٰ اللّهَ تُحُكُمْ حَتَىٰ الْمَسْرَكُ تُمُسُوهَا بِهِ تَعْالَىٰ وَمَا السّتِفْهَامُ إِنْكَارٍ مُبْتَدَا أَوَا بِمَعْنَىٰ اللّهِ مُنَالِقَ مِصَلّتِهِ فَاللّهُ وَرَا اللّهَ مَنْ اللّهَ مَنْ اللّهَ مَنْ يَصِلُتِهِ خَبُرُهُ وَارُونِيْ مُعَلَّقٌ عَنِ اللّعَمَلِ وَمَا بَعْدَهُ سَدًّ مَسَدًا الْمَفْعُ ولَيْنِ بَاللّهِ عَلَيْهِ إِلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

১১. এটা আল্লাহর সৃষ্টি অর্থাৎ তার মাধলুক, মাসদার ্র্রান্ত অবিধ । অতঃপর হে আহলে মন্ধা তোমব আমাকে দেখাও খবর দাও তিনি বাতীত অনারা অর্থাহর সংগ্রে তামাদের মাবুদগণ যাদেরকে তোমরা আল্লাহর সংগ্রেশরিক কর যা সৃষ্টি করেছে। এখানে ্র্রান্ত খন্টি অর্থাকারমূলক প্রশ্নারে,ক শন্ধ নুর্ভিত্ত না আর ।র শন্ধি অর্থাকারমূলক প্রশ্নারে,ক শন্ধি নুর্ভিত্ত শন্ধি তার পরবর্তী নাই স্বর্থাকারমূলক প্রশ্নারে,ক শন্ধি কর্ত্তে মুবতাদা আর ।র শন্ধি তার পরবর্তী নাই স্বর্থাকারমূলক পরবর্তী নাই স্বর্ধাকারমূলক বিরত্ত রয়েছে। আর পরবর্তী বাকা নুটি মান্টভাবের স্থলাতিধিক। বরং জালেমরা সুস্পট প্রভাইতার প্রিত আছে। এখানে ্র্যু ইন্তিকাল এর অর্থে ব্যবহৃত্ত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

ضِدْهِ ! ইসমে ইশার। عَرِيْبُ ইসমে ইশার। بَمِيْد : مَعْدِه ইসমে ইশার। بَمِيْد ইসমে ইশার। هَـوْلُـهُ أَى صَـدْه الْالْسَاتُ যে, সূরাসমূহের আয়াত আল্লাহ তা'আলর নিকট মর্যাদার দিক থেকে উচ্চ মর্যাদালীল। যদিও মেধা থেকে নিটবতী হয়। هُمُ مُوَ মেনে ইন্সিত করে দিয়েছেন যে, مُحْسَدُ মানসূব হয় তবে আয়াত থেকে عَلَى مُرْحَسَدُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ كَالُمُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ كَالُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهِ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ كَالُمُ كَالُمُ عَلَيْهُ كَالُمُ كَالُمُ كَالُمُ كَالُمُ كَالُمُ كَالُمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالَمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالَمُ كَالُمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالَّ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَاللّهُ كَالُمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَاللّهُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالًا كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُعِلَّمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالُمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالُمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالْمُ كَالِمُ كَالْمُ كَال

ं अत প्रवर्जी आप्ताप्त प्रमिनत्तत आप्तानिना हिन । ﴿ قَوْلُهُ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَسَّتَرَى لَهُوَ الْحَدِيثِ المَدِيثِ وَمَا أَصَدَ وَمَنَ النَّاسِ مَنْ يَسَّتَرَى لَهُوَ الْحَدِيثِ وَمَا اللَّهَ وَمِنَ النَّاسِ - এत ভিত্তিত বদকার মুশরিকদের আপোচনা করা হয়েছে। প্রথম আয়াতে নেককারদের গুণাবলির উল্লেখ ছিল। আর এই আয়াতে মুশরিকদের গুণাবলির উল্লেখ রয়েছে। رَمِنَ النَّاسِ - এর মধ্য وَمَن النَّاسِ - শানে নুখুলের ভিত্তিত বিশেষ ব্যক্তি নজর ইবনে হারেছ ইবনে কালদাহ উদ্দেশ্য। কিছু শব্দ ব্যাপক যাতে المُولِيُّ الْحَدِيْثِ -এর সাথে সম্পর্কশীল প্রত্যেক ব্যক্তিই এর অন্তর্ভক্ত।

এর মাসদার। এরূপ অহেতৃক কান্ধে লিগু হওয়া, যার কারণে উপকারী কর্ম ছুটে যায়। এখানে মাসদারটা الْحَدِيْثِ অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ সেই বেহুদা কথাবার্তা গাফেল করে দেয়। إَضَانَتُ اللّهِ اللّهِ اللهِ আর্থ হয়েছে। অর্থাৎ সেই বেহুদা কথাবার্তা গাফেল করে দেয়। إَضَانَتُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ভিল। وَضَانَتُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ ভিল।

। त्रीशह وَارِدْ مُذَكَّرٌ غَانِبْ ١٩٥ مُضَارِعٌ مَعْرَفُ ١٩٥ سَمِعَ अठा वारव : قَوْلُهُ مَا يُلْهُي

এর অর্থাৎ সেই বন্ধু যা উদেশ্য হয়ে থাকে। এখন لَهُوَ الْحُدِيْثِ এর অর্থ হবে ঐ বন্ধু যা ফলদায়ক ও কার্যকর বিষয় হতে পাফেল করে দেয়।

قُولُهُ لِيُضِلَّ : فَوْلُهُ لِيُضِلَّ : डेड्स कताजरै श्रामिल त्रासाह : لِيُضِلَّ : فَوْلُهُ لِيُضِلَّ -এत সূরতে অनुवाम दरद एर, तर - الْعَمَايُّةِ -এत সূরতে অनुवाम दरद एर, तर्ज करत एर्स्स क्षा ७ त्वश्मा किসमा काहिनीएठ मर्दमा मिख (थरक পथचडे थाकरद : আह धिडीस সূরতে অর্থ হবে- যাতে সে অন্যদেরকে পথভ্রট করতে পারে : অর্থাৎ নিজেও পথভ্রট এবং অপরকেও ভ্রটকারী ।

े विधद्र مُغْنَرِيْ विधद्रक दर्ण या जनुष्ठ छ बाद्रकी दक्ष । এवाटन رُقْرًا विधद्र के के के के के विधद्र के के के قواسم ( الله مُعْنَرِيْ विधद्र के विधद्र के विधद्र के विधद्र विधद्र विधद्र के विधद्र के विधद्र विधद्र के विधद्

নার করে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, এখানে সুসংবাদ প্রদান أَعْلِفُ হারা করে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, এখানে সুসংবাদ প্রদান করা উদ্দেশ্য নয়। কেন্না عَذَابِ ٱلبِّمِ -এর সুসংবাদের কোনো অর্থই হতে পারে ন্য। কেন্না সুসংবাদ ভালে। সংবাদেরই হয়ে থাকে। উদ্দেশ্য হলো विकि সংবাদ দেওয়া।

-এর ছল উচিত ছিল এখানে। ব্যাব্যাকার (র.) -এর জন) উচিত ছিল এখানে وَيَكُولُهُ وَنِكُورُ الْعَبْشَارَةِ تَهُكُمْ ْوَ বলা। দ্বিতীয় তাফসীরের সার হলো এই যে, এখানে সুসংবাদ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো সৃসংবাদই তরে এটা وَرُ বিদ্যপাত্মক হবে।

ذُر الْحَالِ ७३٥ حَالْ क्सार : क्सना حَالْ مُغَدَّرَةُ व्याप क्सने وَيُتُكُّ विष्ठ : قَوْلُهُ خَالِدِيْنَ فِيلِهَا -এর জমানা এক ইওয়া জকবি।

হলো মাসদার স্বীয় ফে'লের স্থানে পতিত رُعْدًا ,হারা ইদিত করেছেন যে, وُعْدَهُمُ اللَّهُ ذَالـكُ হয়েছে। অর্থাৎ ফে'ল কে ফেলে দিয়ে মাসদারকে তার জায়গায় রেখে দিয়েছে। উহ্য ইবারত হলো- وَعَدَ هُمُ اللَّهُ وَعُدًا سَامَةُ وَعُدُا اللَّهُ وَعُدًا اللَّهُ وَعُدًا اللَّهُ وَعُدًا اللَّهُ وَعُدُ اللَّهِ وَعُدُا اللَّهِ وَعُدْ اللَّهِ وَعُدُا اللَّهِ وَعُدُوا اللَّهِ اللَّهِ وَعُدْ اللَّهِ اللَّهِ وَعُدْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الل حَقًّا आत رَعَدُمُ ٱللَّهُ ذُلِكَ अरर्थत क्ला أَنَكُ النَّعِيمِ वानी النَّعِيْمِ अनात مُوكَّدُ لِنَفْسِهِ হলো মাসদার ﴿ مَرَكَّدُ لَغَيْرٍ কেননা প্রতিটি ওয়াদা সত্য হয় না

ं पर्थ- खख, श्रेंपि, भिनात : فَـُولُــُهُ ٱسْطُونَـةُ

এর দুটি অর্পের عَمَدِ تَرَوْنَ হারত ছারা وَكَالَةُ কুটিখত ইবারত ছারা وَهُولَتُهُ هُمُو صَادِقٌ بِسَأَنْ لاً عَمَدَ أَصُلاً দিকে ইঙ্গিত করেছেন। উদ্দেশ্য হলো আল্লাহ তা'আলা আসমানকে এমন স্তম্ভসমূহের উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন যা তোমরা দেশতে পাও না। এর অপর উদ্দেশ্য হলো এই যে, আসমানকে কোনো স্তম্ভ ব্যতিরেকেই প্রতিষ্ঠা করেছেন যাকে তোমরা দেখ না। আর এর তৃতীয় উদ্দেশ্য হলো আকাশকে স্তম্ভবিহীন সৃষ্টি করেছেন। কেননা যখন আকাশের খুটিই নেই তখন দৃষ্টিতে কোধা থ্যকে আসবে? কেননা الْمُؤْمَنُونُ বাক্য ফেজাবে مُوْمَنُونُ এর জন্য مُخْمَنُولُ -কে প্রমাণিত না হওয়ার সুরতে مُالِبَدُ نَيْدٌ لَبْسَ بِغَانِم छक्ष थरकर विमामान ना रुखप्तात त्रुतरूख كَادَقٌ आरंत । याप्तम यनि वना रह कार्रल वना विधा बात यनि जाराम পृथिवीराज ना-है थारक छत्। يَرْمُدُ لَيْسُ بِقَائِمٍ हुना विधा वात यनि जाराम و

উহা মেনে ইঙ্গিত করেছেন যে, পৃথিবীতে পাহাড় لَامْ تَعْلِيلُ ( মুফাসসির (র. ) فَقُولُهُ لِأَنْ تَمِيْدُ بِكُمْ স্থাপন দারা উদ্দেশ্য হলো পৃথিবীর কম্পন রোধ করা।

: यत जरुमीत الذُّبْنَ राना الْهُدُكُمُ हरना وَمُونَدُ स्टा وَرُنَدُ रामा غَيْرَةً : فَقُولُهُ مَاذَا خَلَقَ الَّذَيْنَ مِنْ دُونِهِ मर बवत रासक : صَلَدُ सीर أَلَدَى ا अर الَّذِي ا कर प्रवाना जात الله عَلَمَ الله عَلَيْهِ الله عَلَمَ الله عَلَمَ عَلَمَا الله खत اِسْتَغْهَامِيَّة कनना مُمُنَّرُعُ الْعُمَلُ उता भाष्मिकजात اَرُونَى कात مَا ٱلَّذَي خَلَقَهُ अात مَا الْد প্রথমে পভিত হয়েছে। যদি مَدَارَتْ كَكَرْمُ কে আমল দেওয়া হয় ডবে أَرُونْيُ -এর مُكَارِّتْ كَكَرْمُ (বাক্যের ভরুতে হওয়া) বাতিল হয়ে যাবে।

माना مُتَمَدِّنْ بِهِ مَغْعُولَ क اَرُونْيْ अठा সেই সুরতে বৈধ হবে यवन : قَوْلُـهُ مَا بَعْدَهُ سَدَّ مَسَدَّ الْمَفْعُولَيْن হবে। এই সুরতে প্রথম মাফউল হলো 📆 এর 📞 আর পরের বাক্ষ্য দু'মাফউলের স্থলাভিষিক্ত হবে। কিন্তু এটা তার বিপরীত যা বর্ণনা করা হয়েছে। আর الله و المُعْمَلُ عِنْدُو مُنْفُعُولُ -এর অর্থে হবে তখন مُنْمُدَّى بِنُو مُنْفُعُولُ वर्ণना করা হয়েছে। वलल كَدُ مُسَدُّ الْمُغُمُّرِلِ الثَّانِيُّ वला সমूচिত मत इब्र ना, वतः مُسَدٌّ الْمُغُمُّرلُبُنَّ कात्वरे এই সুরতে ব্যাখ্যাকারের ইরম হতো।

### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

### এ স্রার নামকরণ :

এ সুরায় লোকমান হাকীমের ঘটনা বিস্তারিতভাবে বর্গিত হয়েছে, তাই সুরাটির এ নামকরণ করা হয়েছে। অধিকাংশ উলামায়ে কেরাম এ ব্যাপারে একমত যে, হযরত লোকমান অতান্ত জ্ঞানী ব্যক্তি ছিলেন, কিন্তু তিনি নবী ছিলেন না। তবু ইকরিমার অভিম: উদ্ধৃত করা হয় যে, তিনি নবী ছিলেন। তবে এর সূত্র অতান্ত দুর্বল। তিনি সুদানের অধিবাসী ছিলেন। তার পেশা সম্পর্কে তবুজ্ঞানীগণ একাধিক অভিমত পোষণ করেছেন। কেউ বলেন, তিনি জীবনের সূচনায় কাঠ মিব্রির কাজ করতেন। কেউ বলেন, তিনি ছিলেন দল্জী। আর কেউ বলেন, তিনি বকরি চরাতেন। কোনো কোনো তবুজ্ঞানী বলেছেন, তিনি ছিলেন হযরত আইয়ুব (আ.)-এর ঝালাকোতো ভাই। আর তিনি হযরত আইয়ুব (আ.)-এর কানো কোনো তবুজ্ঞানী বলেছেন। তিনি ছিলেন হযরত আইয়ুব (আ.)-এর ঝালাকোতা ভাই। আর তিনি হযরত আইয়ুব (আ.)-এর নিকট থেকে ইলম হাসিল করেছেন। তিনি সুদীর্ঘ বয়স পেয়েছেন। এমনকি তিনি হযরত সাউদ (আ.)-এর জমানা পেয়েছেন। হযরত দাউদ আ.)-এর লত্ত্বাক্ত কুর্ব পর্যন্ত তিনি বনী ইসরাঈলের কাজী এবং মুজ্ফ ছিলেন। যথন হযরত দাউদ (আ.) প্ররিত হলেন তখন তিনি ফতোয়া প্রদান পরিত্যাগ করলেন এবং বললেন, নবীর বর্তমান থকাই যথেষ্ট অর্থাৎ নবীর বর্তমানে অন্যেরা ফতোয়া নেওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই। জনসাধারণের হেদায়েতের জন্যে তিনিই যথেষ্ট অর্থাৎ নবীর বর্তমানে অন্যেরা ফতোয়া নেওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই। জনসাধারণের হেদায়েতের জন্যে তিনিই যথেষ্ট অর্থাৎ নবীর বর্তমানে অন্যেরা ফতোয়া নেওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই। জনসাধারণের হেদায়েতের জন্যে তিনিই যথেষ্ট

### পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক :

পূর্ববর্তী সূরার শেষ আয়াতে بَلْتُدُ مُرَيْنًا لِلنَّانِ ﴿لَكُونَ مُرَقَعًا لِلنَّانِ ﴿ مَا لَمُعَالِّمُ وَالْمَ আর এ সূরার প্রথম আয়াতেও পবিত্র কুরআনের সভ্যতার কথাই ঘোষণা করা হয়েছে। এ মর্মে যে, এই কিতাব কুরআনে কারীম হলো, রহমতের কিতাব, হেলায়েতের কিতাব এবং এর প্রভ্যেকটি কথা হেকমতপূর্ণ এবং তাৎপর্যমণ্ডিত। অতএব, এই গ্রন্থকে গ্রহণ করা এবং এর প্রতি ঈমান আনা সৌভাগ্যের লক্ষণ।

পক্ষান্তরে এই কিতাব গ্রহণ না করা এবং গান-বাজনা, নভেল-নাটক, উপন্যাস প্রভৃতির দিকে আকৃষ্ট হওয়া দুর্ভাগ্য ব্যতীত আঃ কিছুই নয়।

- আল্লাহ পাক এ স্রায় লোকমান হাকীমের মৃল্যবান উপদেশের উল্লেখ করেছেন এবং তাতে তৌহীদের সত্যতা, শিরকেঃ বাতুলতা, নৈতিক মৃল্যবোধ এবং নেক আমলের প্রতি আকৃষ্ট করা হয়েছে এবং মন্দ কাজ পরিহার করার নির্দেশ প্রদান কর হয়েছে।
- পূর্ববর্তী সূরায় আখেরাতের উল্লেখ ছিল, আর এ স্রায় আখেরাতের উল্লেখের পাশাপাশি তার কিছু দলিল প্রমাণও বর্ণিত
  হয়েছে।
- কুর্ববর্তী সূরার শুরুতে সে সব লোকের কথার উল্লেখ ছিল যারা আল্লাহ তা আলার ওয়াদার উপর আস্থা স্থাপন করে। আর এয়
  সূরার শুরুতে সেসব লোকের প্রশংসা করা হয়েছে, যারা আঝেরাতের প্রতি বিশ্বাস করে এবং আল্লাহ তা আলার সাথে ওয়াদ
  রক্ষা করে।
- পূর্ববর্তী সুরার শেষে কিয়ামতের উল্লেখ ছিল ! আর এ সুয়ার শেষে ঘোষণা করা হয়েছে, কিয়ামত সয়য়ে আল্লাহ বাতীত কেউ জানেনা :

মোটকথা, এ সুরার শুরুতে আল্লাহ তা'আলা নেককার বদকারের অবস্থা এবং পার্থক্য বর্ণনা করেছেন। যেহেতু এ সূরা মঞ্চ শরীফে নাজিল হয়েছে, আর নাজিল হওয়ার সময় মঞ্চা শরীফে উভয় দল উপস্থিত ছিল। তাই নেককার হলেন সে যুগের মুহাজিরগণ, আর বদকার হলো যারা ইসলামে সেদিন বাধা দিয়েছিল।

আল্লামা সৃষ্তী (র.) লিখেছেন, ইবনে মরদবিয়া, বায়হাকী দালায়েলে হযরত আপুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, সূরায়ে লোকমান মন্ধায় অবতীর্ণ হয়েছে। অবশ্য অন্য সূত্তে হযরত আপুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর আর একটি কথাও বর্ণিত হয়েছে সে স্রায়ে লোকমানের তিনটি আয়াত ব্যতীত সবই মকা মোয়াজ্জমায় অবতীর্ণ হয়েছে। আলোচ্য সূরায় ৪ রুকু, ৩৪ আয়াত, ৭৪৮ বাকা ও ২১১০খানি অক্ষর রয়েছে।

মক্কায় অবন্তীৰ্ণ এ আয়োতে জাকাতের বিধান উল্লেখ করা হয়েছে। এ থেকে জ্ঞানা যায় যে, মৃষ্ণ জাকাতের আদেশ ফিলারতের পূর্বে মক্কা মুয়াজ্ঞমায় অবন্তীৰ্ণ হয়ে গিয়েছিল। হিছলতের দ্বিতীয় সনে জাকাতের বিধান কার্ককর হয় বলে যে ব্যাতি আছে, এর অর্থ এই যে, জাকাতের নিসাব নির্ধারণ, পরিমাণের বিবরণ এবং ইসলামি রাষ্ট্রের পক্ষ থেকে তা আদায় করা ও ধর্মার্থ বাতে বায় করার বাবস্থাপনা হিজরি দিতীয় সনে সম্পন্ন হয়েছে।

আলোচ্য আয়াভটি একটি বিশেষ ঘটনার প্রেক্ষাপটে অবতীর্ণ হয়েছে। মক্কার মুশরিক ব্যবসায়ী নমর ইবনে হারেস বাণ্যিক্ষ ব্যপদেশে বিভিন্ন দেশে সফর করতো। সে একবার পারস্য দেশ থেকে কিসরা প্রমুখ আজমী সম্রাটের ঐতিহাসিক কাহিনীর বই ক্রয় করে আনল এবং মক্কার মুশরিকদেরকে বলল, মুহাম্মদ ক্র্তিত সালান্তরকে আদ, ছামুদ প্রতৃতি সম্প্রদায়ের কিসসা-কাহিনী পোনায়। আমি ভোগাদেরকে ক্রন্তর, ইসফেন্দিয়ার প্রমুখ পারস্য সম্রাটের সেরা কাহিনী ভনাই। মক্কার মুশরিকরা অত্যন্ত আহতরে তার আনীত কাহিনী ভনতে থাকে। কারণ এগুলোতে শিক্ষা বলতে কিছু ছিল না, যা পালন করার শ্রম স্থীকার করতে হয়। বরং একলো ছিল চটকদার পদ্ধতির এব অফলে অনেক মুশরিক যারা এর আগে কুরআনের অলৌকিকতা ও অবিতীয়তার কারণে একে শোনার আগ্রহ রাখতে এবং পোপনে ভনতও তারাও কুরআন থেকে মুখ ফিরিয়ে নেওয়ার ছুঁতা পেরে গেল।

–াঁক্তল মা'আনীা

দূররে মানসূব হযরত ইবনে আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, উল্লিখিত ব্যবসায়ী বিদেশ থেকে একটি গায়িকা বাদী ক্রয় করে এনে তাকে কুরআন শ্রবণ থেকে মানুষকে ফিরানোর কাজে নিয়োজিত করলো। কেউ কুরআন শ্রবণের ইচ্ছা করলে তাকে গান তানারর জনা সে বাদীকে আদেশ করতো ও বলতো মুহাম্মদ তোমাদেরকে কুরআন তনিয়ে নামাজ পড়া, রোজা রাখা এবং থর্মের জন্য প্রাপ বিসর্জন দেওয়ার কথা বলে। এতে কইই কষ্ট। এসো এ গানটি তন এবং উল্লাস কর।

আলোচ্য আয়াতটি এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতেই অবতীর্ণ হয়েছে। এতে لَمُوَيِّتُ কর করার অর্থ আছমী সম্রাটগণের কিস্সা কাহিনী অথবা গায়িকা বাদী ক্রয় করা। শানে নুযুলের প্রতি লক্ষ্য করলে আয়াতে إِثْشِيرًا ﴿ শদটি আক্ষরিক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে অর্থং ক্রয় করা।

পরে বর্ণিত الْمُولِيْنِيُّ এর ব্যাপক অর্থের দিক দিয়ে الْمُولِيْنِيُّ अদ্দিটিরও এ স্থলে ব্যাপক অর্থ হবে অর্থাৎ এক কাজের পরিবর্তে অর্মা কাজ অবলয়ন করা। ক্রীড়া-কৌডুকের উপকরণ ক্রেয় করাও এতে দাবিল।

বাকাটিতে حَدِيْثُ বাকাটিতে حَدِيْثُ বাকাটিতে خَدِيْثُ বাকাটিতে خَدِيْثُ বাকাটিতে خَدِيْثُ বাকাটিতে خَدِيْثُ خَا গাফেন করে দেয়, সেগুলোকে كَيْرُ বলা হয়। মাঝে মাঝে এমন কাজকেও كَيْرُ বলা হয়, যার কোনো উল্লেখযোগ্য উপকারিতা বেই, কেবল সময় ক্ষেপণ অথবা মনোরঞ্জনের জন করা হয়।

আপোচ্য আয়াতে بُمُورُثُ এর অর্থ ও ডাফসীর কি এ সম্পর্কে ডাফসীরবিদগণের উক্তি বিভিন্ন রূপ। হযরত ইবনে মাসউদ, ইবনে আর্বসে ও জাবের (রা.)-এর রেওয়ায়েতে এর ডাফসীর করা হয়েছে গানবাদ্য করা। [হাকিম, বায়হাকী]

ভিরমিষীর এক রেওয়ায়েত থেকেও এরপ ব্যাপক অর্থ প্রমাণিত হয়। এতে রাসূলুল্লাহ 🚟 বলেন, গায়িকা বাঁদীদের ব্যবস करता मा । অতঃপর তিনি বলেন, এ ধরনের ব্যবসা সম্পর্কেই وَمَنَ النَّاسِ مَنْ بُنْـُمْرُدُ करता मा । अठঃপর তিনি বলেন, এ ধরনের ব্যবসা সম্পর্কেই

: वर्षाए काएनत करना तरग्रह वन्यानकनक नाखि أُولَيْكُ لَهُمْ عَذَابٌ مُهْبِينٌ

ইমাম রায়ী (র.) এ আয়াত সম্পর্কে লিখেছেন, অপমানজনক শান্তি বলার কারণে মুমিন এবং কাকেরদের শান্তির পার্ষক্য প্রকশ পেয়েছে। আখেরাতে গুনাহগার মু মিনদেরও শান্তি হবে, তবে তা হবে তাদেরকে পবিত্র করার জন্য, অপমান করার জন্যে নহ আর কাফেরদের শান্তি হবে অপমানজনক, অর্থাৎ তারা ভধু শান্তিই তোগ করবে না; বরং অপমানিতও হবে .

নাঞ্জ্মানির শান্তি দুনিয়াতেও হয় : আলোচ্য আয়াতে যে শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে তা ওধু যে আবেরাতে হবে তাই নয়, দুনিয়াতেও উপরোল্লিকিত অন্যায় অনাচারের শান্তি হতে পারে। হযরত আবু মালেক আশঅংকী (রা.) বর্ণনা করেন, আনি নিজে হনেছি প্রিয়নবী 🏥 ইরশাদ করেছেন, আমার উন্মতের কিছু লোক মদ্য পান করবে এবং মদের অন্য কোনো নাম নিয় দেবে : তাদের সম্বুধে বাজনা বাজানো হবে এবং গায়িকারা গান গাইবে : আল্লাহ তা মালা তাদেরকে জমিনে ধ্বসিয়ে দেবেন তাদের কিছু কিছু লোককে বানর এবং ওকরেও পরিগত করবেন। –(ইবনে মাজাহ)

হয়রত আলী (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন, যখন আমার উন্মত পনেরোটি কাজ করবে তখন তাদের উপ্য বালা-মসিবত নাজিল হবে। আরম্ভ করা হলো, ইয়া রাসূলাক্সাহ 🕮 ! ঐ কাজগুলো কি কি? তিনি ইরশাদ করলেন-

- 🕽 যখন গণিমতের মালকে সম্পদ মনে করা হবে । অর্থাৎ অর্থ-সম্পদ রোজগারের জন্যে জিহাদ করা হবে ।]
- ২, যখন আমানতের মালকে যুদ্ধলব্ধ সম্পদ মনে করা হবে।
- থ্র যথন জাকাতকে বোঝা মনে করা হবে।
- ৪. যখন স্বামী স্ত্রীর অনুগত হয়ে যাবে।
- প্রান তার মায়ের অবাধ্য হবে।
- ৬. বন্ধু-বান্ধবের সঙ্গে ভালো ব্যবহার করবে।
- ৭. নিজের পিতার উপর জুলুম করবে।
- ৮. যখন মসজিদে শোরগোল হবে।
- ১. যখন সমাজের নিমন্তরের লোকেরা নেতৃত্ব গ্রহণ করবে ।
- ১০. মন্দ ও দৃষ্ট লোকের সন্মান এজন্যে করা হবে যেন তার দুষ্টুমি থেকে আত্মরক্ষা করা যায়।
- মদা পান করা হবে ।
- ১২. রেশমী কাপড় পরিধান করা হবে। (অর্থাৎ পুরুষেরা রেশমী কাপড় পরবে)।
- ১৩. গায়িকাদেরকে রাখা হবে :
- ১৪. বাজনা, ঢোল, তবলা ব্যবহার করা হবে।
- ১৫. পরবর্তী কালের লোকেরা পূর্ব কালের লোকদেরকে লা নত দিবে, এমন সময় বড়-ভূফান এবং জমিন ধ্বসিয়ে দেওয়ার 🗝 আপতিত হতে পারে।

কোনো কোনো তাফসীরকার লিখেছেন, আখেরাতের সকল আজাবই অত্যন্ত যন্ত্রণাদায়ক হবে তবে উপরোষ্ট্রিইং অন্যায়কারীদের শান্তি কঠোর হওয়ার পাশাপাশি অত্যন্ত অপমানজনকও হবে যে বা ষারা সারা জীবন ইসলামের অবমানন্য করেছে. সভ্য দীনের প্রতি উপহাস করেছে তাদের জন্যে অপমানজনক শান্তির ব্যবস্থা থাকাই যুক্তিযুক্ত।

এখানে একথাও উল্লেখযোগ্য যে, উপরোল্লিখিত অপরাধসমূহের প্রকৃত শান্তি তো আখেরাতেই হবে তবে দুনিয়াতেও 年 লোকদের জন্যে কঠিন-কঠোর শান্তি রয়েছে, যা বিভিন্ন সময়ে প্রাকৃতিক দূর্যোগ, দূরারোগ্য ব্যাধি, মহামারীর মাধ্যমে প্রকাশ শই –্তাঞ্সীরে মাঞ্চে

আল্লামা সৃষ্ঠী (ব.) এ আল্লাতের তাফসীরে বহু হাদীসের উদ্বৃতি দিয়েছেন। আমরা তনুধ্যে থেকে এ পর্বান্তে দু'একখানি উদ্<sup>ৰ্</sup> দেওয়া জরুরি মনে করি

ইবনে আবিদদুনিয়া এবং বায়হাকী হয়রত নাকে'র কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেন, প্রানি হয়রত আপুরাহ ইবনে থমর (রা.)-এর সঙ্গে সফরে ছিলাম। পথে পথে একস্থানে একটি বাজনার আওয়াজ শুন্ত হলো। তখন হয়রত আপুরাহ ইবনে থমর (রা.) তার দুই কানে দুটি আমুল প্রথেশ করিয়ে দিলেন। এরপর অন্য পথে চললেন। তখন একথা জিভানা করতে থাকলেন, " রে নাফে এবন সেই বাজনার আওয়াজ ওনা যায়ং আমি যখন না সূচক জবাব দিলাম তখন তিনি তার কান থেকে অপুলি বের করলেন, এবং বললেন, আমি স্বয়ং হয়রত রাস্বান্থাহ ক্রিন করেনে এবং বললেন, আমি স্বয়ং হয়রত রাস্বান্থাহ ক্রিন করেনেছি তিনিও এমনিভাবে কর্ণ কুহরে অপুলি প্রবেশ করিয়েছেন।

ইয়াম বারহাকী হযরত আন্মুল্লার ইবনে মাসউদ (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন এ আয়াত নাজিদ হয়েছে সে ব্যক্তির সম্পর্কে যে একটি গায়িকা ক্রয় করে, আর ঐ গায়িকা দিন রাত গান গাইতো। অর্থাৎ নজর ইবনে হারেছ)।

হ্যরত রাফে ইবনে হাবসূল মাদানী থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, চারজন মহিলার দিকে আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন রহমতের দৃষ্টিতে দেখবেন না, তন্যুধ্যে জাদুকর ও গায়িকা রয়েছে। –িতাফসীরে আদ্ দুররুল মানসূর, খ. ৫, পৃ. ১৭৪!

ভ্রীড়া-কৌতুক ও তার সাজ-সরঞ্জামাদি সম্পর্কে পরিয়তের বিধান : প্রথম লক্ষণীয় বিষয় এই যে, কুরআন পাক কেবল নিমার হুলেই ক্রীড়া ও খেলাধুলার উল্লেখ করেছে। এই নিমার সর্বনিদ্ন পর্যায় হচ্ছে মাকরহ হওয়া। -(রুক্ল মা'আনী, কাশশাফ| আলোচা আয়াতটি ক্রীড়া-কৌড়কের নিমায় সুম্পষ্ট ও প্রকাশ্য।

युडामताक शांकरम वर्षिक रंपनक जानू इताहता (ता.) - এत तिरुवाहाता वानुनुताह क्वान أَيْنَا بَاطِلُ اللّهُ مَنْ الْمُقَّ مَنْ الْمُقَّ مِنْ الْمُقَّ مِنْ الْمُقَّ مِنَ الْمُقَامِعَ وَهُمَا وَاللّهُ وَمُمَالِكُ وَمُلْكُ فَانِكُمْ مِنَ الْمُقَّ مِنَ الْمُقَرِ وَهُمَا وَهُمَا وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ اللّهُ وَمُعَلِّمُ وَمُنْ الْمُقَلِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ مُعْلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعُلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعِلَمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَمُ وَمُعِلَّمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمِعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعْلِمُ وَمِنْ مُعْلِمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمِعِلَمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلمُوا مُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلمُوا مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلْمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَالْمِعِلَمُ وَمُعِلِمُ وَمِعِلْمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَمُعِلمُوا مُعِلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِمِمُ

এ হাদীদে প্রভ্যেক খেলাকে বাতিল, সাব্যস্ত করে যে তিনটি বিষয়ের ব্যতিক্রম বর্ণনা করা হয়েছে, সেগুলো প্রকৃতপক্ষে খেলার অন্তর্ভৃত্ই নয়। কেননা খেলা এমন কাজকে বলা হয়, যাতে কোনো উল্লেখযোগ্য ধর্মীয় ও পার্থিব উপকারিতা নেই। উপরিউক্ত তিনটি বিষয়েই উপকারী কাজ। এগুলোর সাথে অনেক ধর্মীয় ও পার্থিব উপকারিতা জড়িত আছে। তীর নিক্ষেপ ও অধকে প্রশিক্ষণ দেওয়া তো তিহাদের প্রস্তুতি গ্রহণের অন্তর্ভৃত এবং গ্রীর সাথে হাস্যরুস সন্তান প্রজনন ও বংশবৃদ্ধির লক্ষ্যকে পূর্ণতা দান করে। এগুলোকে কেবল দৃশ্যত ও বাহিাক দিক দিয়ে খেলা বলে দেওয়া হয়েছে, নতুবা প্রকৃতপক্ষে এগুলো খেলাই নয়। অনুরুমভাবে এই তিনটি বিষয়ে ছাড়া আরো অনেক কাজ আছে, খেগুলোর সাথে ধর্মীয় ও পার্থিব উপকারিতা সম্পৃক্ত রয়েছে এবং কেবল দৃশ্যত সেগুলোকে থেলা মনে করা হয়। অন্যান্য হাদীদে সেগুলোকেও বৈধ বরং কতককে উত্তম কাজ সাব্যন্ত করা হয়েছে। পরে এ সম্পর্কে বিজ্ঞিত আলোচনা করা হবে।

সারকথা এই যে, যেসব কান্ত প্রকৃতপক্ষে খেলা অর্থাৎ যাতে কোনো ধর্মীয় ও পার্থিব উপকারিতা নেই, সেগুলো সব অবশাই নিন্দনীয় ও মাকরহ। তবে কতক একেবারে কুফর পর্যন্ত পৌছে যায়। কতক প্রকাশ্য হারাম এবং কতক কমপক্ষে মাকরহ তান্মিহী অর্থাৎ অনুন্তম। যেসব কান্ত প্রকৃতই বেলা, তার কোনোটিই এ বিধানের বাইরে নয়। হাদীসে যেসব বেলাকে যাতিক্রমতুক্ত প্রকাশ করা হয়েছে, সেগুলো আসলে খেলার অন্তর্ভুক্তই নয়। আবৃ দাউদ, তিরমিযী, নাসায়ী ও ইবনে মাজায় বর্ণিত হয়রত ওকবা ইবনে আমের (রা.)-এর হাদীসে একথা পরিকার বাস্ত করা হয়েছে। হাদীসের ভাষ্য এরূপ-

لَيْسَ مِنَ اللَّهِ وَلَلَاثَ تَادِيْبُ الرَّجُلِ فَرَسَةً وَمُلاَعَبَةُ اَهْلِهِ وَرَبِيَّةً مِيكُوبِ وَنَبْلِهِ.

এ হাদীস পরিষ্কার করে দিয়েছে যে, ব্যতিক্রমভুক্ত তিনটি বিষয় প্রকৃতপক্ষে খেলাই নয় এবং যা প্রকৃতপক্ষে খেলা, তা বাতিল ও নিমনীয়। অতঃপর খেলার নিম্মনীয় হওয়ার বিভিন্ন স্কর রয়েছে।

১. যে খেলা দীন থেকে পথন্ৰট হওয়ার অথবা অপরকে পথন্ৰট করার উপায় হয়, তা কৃষ্ণর, যেমন আলোচা رُوَنَ السَّالِي مَن আয়াতে এর কৃষ্ণর ও পথন্ৰটতা হওয়া বর্ণিত হয়েছে এবং এর শান্তি অবমাননাকর আজাব উল্লেখ করা হয়েছে, যা কাফেরদের শান্তি। কারণ আয়াতটি নয়র ইবনে হারেসের ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়েছে। সে এই খেলাকে ইসলামের বিজক্ষে মানুষকে পথন্তীর করার কাজে ব্যবহার করেছিল। তাই এ খেলা হারাম তো বটেই, কৃষ্ণ পর্যন্ত পৌছে গেছে।

২. যে খেলা মানুষকে ইসলামি বিশ্বাস থেকে সরিয়ে নেয় না; কিন্তু কোনো হারাম কাজে ও গুনাহে লিপ্ত করে দেয়, এরুপ ্রক কুষ্ণর নয়। কিন্তু হারাম ও কঠোর গুনাহ, যেমন জুয়ার ভিত্তিতে হারজিতের সকল প্রকার খেলা অথবা যে খেলা নামাছ রেজ ইত্যাদি ফরজ কর্মের অন্তরায় হয়।

জন্মীল ও বাজে নজেন, জন্মীল কবিতা এবং বাতিল পছিদের পুস্তক পাঠ করাও নাজায়েজ : বর্তমান মুগে অধিকংল যুবক জন্মীল নজেন, পেশাদার অপরাধীদের কাহিনী অথবা জন্মীল কবিতা পাঠে অভান্ত : এসব বিষয় উপরিউক্ত হারাম বেলব অন্তর্ক । অনুরূপভাবে পথঅষ্ট বাতিল পছিদের চিন্তাধারা অধ্যয়ন করাও সর্ব সাধারণের জন্য পথঅষ্টতার কারণ বিধায় নাজায়েজ তবে গাভীর জ্ঞানের অধিকারী আলেমগণ জবাব দানের উদ্দেশ্যে এগুলো পাঠ করলে তাতে আপত্তি নেই ।

৩. যে সব খেলায় কুফর নেই কোনো প্রকার গুনাহ নেই, সেগলো মাকরহ। কারণ এতে অনর্থক কাজে আপন শক্তি ও সময় বিনষ্ট করা হয়।

খেলার সাজ-সরঞ্জাম ক্রয়-বিক্রয়ের বিধান: উপরিউজ বিবরণ থেকে খেলার সাজসরঞ্জাম ক্রয়-বিক্রয়ের বিধানও জানা গেছে যে, যেসব সাজসরঞ্জাম কুফর অথবা হারাম খেলায় ব্যবহৃত হয় সেগুলো ক্রয় বিক্রয় করাও হারাম এবং খেগুলো মাকরহ খেলার ব্যবহৃত হয়, সেগুলোর ব্যবসা করাও মার্করহ। পক্ষান্তরে যেসব সাজসরঞ্জাম বৈধ ও ব্যতিক্রমজুক্ত খেলায় ব্যবহার করা হয়. সেগুলোর ব্যবসাও বৈধ এবং খেগুলো বৈধ ও অবৈধ উজয় প্রকার খেলায় ব্যবহার করা হয়; সেগুলোর ব্যবসাও বৈধ।

অনুমোদিত ও বৈধ খেলা : পূর্বে বিস্তারিত বর্ণিত হয়েছে যে, যে খেলায় কোনো ধর্মীয় ও পার্থিব উপকারিতা নেই, সেই খেলাই নিন্দনীয় ও নিষিদ্ধ । যে খেলা শারীরিক ব্যায়াম তথা স্বাস্থ্য রক্ষার জন্য অথবা অন্য কোনো ধর্মীয় ও পার্থিক উপকারিতা লাভের জন্য অথবা কমপক্ষে মানসিক অবসাদ দূর করার জন্য খেলা হয়, সেই খেলা শরিয়ত অনুমোদন করে যদি তাতে বাড়াবাড়ি ন করা হয় এবং এতে ব্যস্ত থাকার কারণে প্রয়োজনীয় কাজকর্ম বিদ্মিত না হয় । আর ধর্মীয় প্রয়োজনের নিয়তে খেলা হলে তাতে ছওয়াবও আছে ।

উপরে বর্ণিত হাদীদে তিনটি বেলাকে নিষেধাজ্ঞার বাইরে রাখা হয়েছে, তীর নিক্ষেপ, অশ্বারোহণ এবং স্ত্রীর সাথে হাস্যরস করা হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনা এক হাদীদে রাস্লুল্লাহ 🏯 বলেন, أَخْبُرُ لَهُو السَّيْسَاحَةُ وَخَبَرُ لَهُو نَسْتُذَلُّ عَالَمَ عَالِمَا الْمَارِّةِ مِنْ السَّمِّاءُ مِنْ السَّمَاءُ مِنْ السَّمَاءُ مِنْ السَّمَاءُ وَالسَّمَاءُ السَّمَاءُ لَالْكَافِرُ لُوْ

সহীহ মুসলিম ও মুসনাদে আহমদে হয়রত সালমা ইবনে আকওয়া বর্ণনা করেন, জনৈক আনসারী দৌড়ে অত্যন্ত পারদর্শী ছিলেন।
প্রতিযোগিতায় কেউ তাকে হারাতে পারতো না। তিনি একদিন ঘোষণা করলেন, কেউ আমার সাথে দৌড় প্রতিযোগিতায় অবতীর্ণ
হতে প্রস্তুত আছে কিঃ আমি রাস্পুল্লাহ === এর কাছে অনুমতি চাইলে তিনি অনুমতি দিলেন। অতঃপর প্রতিযোগিতায় আমি
জয়ী হয়ে পোলাম। এ থেকে জানা পোল যে, দৌড় অনুশীলন করাও বৈধ।

খ্যাতনামা কৃত্তিগীর রোকানা একবার রাসূলুল্লাহ 🏯 -এর সাথে কৃত্তিতে অবতীর্ণ হলে তিনি তাকে ধরাশায়ী করে দেন :

–(আবু দাউদ)

আবিসিনিয়ার কতিপয় যুবক মদীনা তাইয়্যেবায় সামরিক কলাকৌশল অনুশীলন কল্পে বর্ণা ইত্যাদি নিয়ে ধেরায় প্রবৃত্ত ছিল। রাস্পুত্তাহ হেবরত আয়েশা (রা.)-কে নিজের পভাতে দাঁড় করিয়ে তাদের খেলা উপভোগ করাচ্ছিলেন। তিনি তাদেরকে বলেছিলেন لَيْمُوا رَلْمُسُرُّا رَلْمُسُرُّا وَالْمُسُرُّا وَالْمُسُرُّا وَالْمُسُرُّا وَالْمُسُرُّا وَالْمُسُرُ

কতক রেওয়ায়েতে আরো আছে– غَيْضُ عَلْظَةٌ অর্থাং তোমাদের ধর্মে শুরুতা ও কঠোরতা পরিলক্ষিত হোক। এটা আমি শহন্দ করি না।

অনুরূপভাবে কতক সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কে বর্গিত আছে যে, যখন তারা কুরআন ও হাদীস সম্পর্কিত কাজে ব্যব্ততার ফলে অবসমু হয়ে পড়তেন, তখন অবসাদ দূর করার জন্য মাঝে মাঝে আরবের প্রচলিত কবিতা ও ঐতিহাসিক ঘটনার্বলি ঘারা মনোরঞ্জন করতেন।

এক হাদীপে ইরশাদ হয়েছে- مُنْ الْتُلُوْبُ سَاعَةٌ فَسَاعَةٌ فَسَاعَةٌ وَالْمَالِمُ بِهِ وَهُمَّا الْتُلُوْبُ سَاعَةٌ فَسَاعَةً وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

্রদর বিষয়ের শর্ত এই যে, এসর খেলার অন্তর্নিহিত বিশুদ্ধ লক্ষ্ণা অর্জনের নিয়তেই পেলায় প্রবৃত্ত হতে হরে। খেলার জন্য খেলা উদ্দেশ্য না ২৬য়া চাই, প্রয়োজনের সীমা অতিক্রম না করা এবং বাড়াবাড়ি না করা চাই। এসর খেলা বৈধ হওয়ার কারণ পূর্বেই বর্নিত হয়েছে যে, সীমার ভিতর থাকলে এগুলো 🔬 তথা নিষিদ্ধ ক্রীড়া-কৌডুকের মধ্যে দাধিল নয়।

কডক বেলা, যেওলো পরিকার নিষিদ্ধ : এমনও কতক খেলা রয়েছে যেগুলো রাসূলুপ্রাহ ক্রিশেষভাবে নিষিদ্ধ করেছেন, যদিও সেগুলাতে কিছু কিছু উপকারিতা আছে বলেও উল্লেখ করা হয়। যেমন— দাবা, চওসর ইত্যাদি। এগুলোর সাথে হারজিও ও টারা-পয়সার লেনদেন জড়িত থাকনে এগুলো জুয়া ও অকাট্য হারাম। অন্যথায় কেবল চিন্ত বিনোদনের উদ্দেশ্যে খেলা হলে হালিসে এসব খেলা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। সহীহ মুসলিমে বর্ণিত হয়রত বুরায়দা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ ক্রিলেন বর্ণিত ব্যরত বুরায়দা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ ক্রিলেন বর্ণিত ক্রারত করের রক্তে রঞ্জিত করে। অনুরূপভাবে এক হাদীসে দাবা খেলায়াড়ের প্রতি অভিশাপ বর্ণিত হয়েছে। —[নসবুররায়াহ]

এমনিভাবে কবুতর নিয়ে খেলা করাকে রাসূলুক্সাহ 🚎 অবৈধ সাব্যন্ত করেছেন : –[আবৃ দাউদ, কান্য]

এই নিষেধাজ্ঞার বাহ্যিক কারণ এই যে, সাধারণভাবে এসব খেলায় মগ্ন হলে মানুষ জরুরি কাজকর্ম এমনকি নামান্ত, রোজা ও জনানা ইবাদত থেকেও অসাবধান হয়ে যায়।

ণান ও বাদ্যযন্ত্র সম্পর্কিত বিধান : কয়েকজন সাহাবী উল্লিখিত আয়াতে بَنَهُ الْمَوْبِيُّ وَالْمُوبِيِّ এর তাফসীর করেছেন গান-বাজনা রর। অন্য সাহাবীগণ ব্যাপক তাফসীর করে বলেছেন যে, আয়াতে এমন প্রত্যেক খেলা বৃথানো হয়েছে, যা মানুষকে আল্লাহ থেকে গাফেল করে দেয়। তাঁদের মতেও গান-বাজনা এতে দাখিল আছে।

কুরআন পাকের নির্মান প্রাম্বাত ইমাম আব্ হানীফা, মুজাহিন, মুহাখন ইবনুল হানাফিয়া প্রমুখ আলেম ুর্টু শন্দের ডাফনীর করেছেন গান-বাজনা।

আব্ দাউদ, ইবনে মাজাহ ও ইবনে হিবান বর্ণিত হ্যরত আব্ মালেক আশআরী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পুলাহ ﷺ
বলেন پَنْسُنُّسُ مَنْ ٱلسَّمَ عَالَيْ الْمُسْتَعَلَّى الْمُسْتَعَلَّى الْمُسْتَعَلِّى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعِلَى الْمُسْتَعَلِّى الْمُسْتَعَلِّمُ الْاَرْضَ رَبَعُتَكُم اللَّهُ مَنْتُهُمُ الْمُرْضَ وَيَجَعَمُ اللَّهُ مَنْتُهُمُ الْمُرْضَ وَيَجْعَمُ اللَّهُ مَنْتُهُمُ الْمُرْضَ وَيَجْعَمُ اللَّهُ مِنْتُهُمُ الْمُرْضَ وَيَجْعَمُ اللَّهُ مِنْتُهُمُ الْمُرْضَ وَيَجْعَمُ اللَّهُ مِنْتُهُمُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْتُهُمُ اللَّهُ مِنْتُهُمُ اللَّهُ مِنْتُكُمُ اللَّهُ مِنْتُونَا وَالْمُعْمَالِهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ 🏯 বলেন, আরাহ তা'আলা মদ, জুয়া, তবলা ও সারেঙ্গী হারাম করেছেন। তিনি আরো বলেন, নেশাগ্রন্ত করে এমন প্রত্যেক বস্তু হারাম। 🕂আহমদ, আবু দাউদ)

رُوَى عَنْ أَمِنْ هُرَيْرَةَ (رَضَا فَالُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِذَا اتَّخَذَ الْفَنْ دُولُا وَالْاَمَانَةُ مَغَنْسًا وَالْزَفُوهُ مَغْرَسُ وَمَعْلَمُ لِعَنْمِ الْفَيْسُ الْمَاءُ وَطَهَرَتِ الْاَمْسَوَاتُ فِي الْسَسَاجِدِ وَسَادُ النَّجِيلُةُ فَاسِقُهُمْ وَكَانَ وَغِيْمُ الْقَوْمُ الْوَلْكُمُ وَآكُومَ الرَّهُنُ مَخَافَةَ عَيِّرَهُ وَطَهَرَتِ الْفَيْسُ آلامُنَّهُ ارْلُهُمَ قَلْمُرْتَعِبُوا عِنْدَ دُلِكَ رِيْمُنَا حَسْرًا \* وَوَلَوْلَةٌ وَخَسْقًا وَمَسْفًا وَقَذْفُ وَالْمَاتِ تَسْتَابِمُ كَيْطُومِ بَالْ صَفْعَ سِلْكُ\* فَتَعْامِمَ بَعْضَةً بَعْضًا .

হয়বত আৰু হুৱায়রা (বা.) থেকে বর্ণিত আছে, বাস্পুলাহ ক্রিব বলেন, যখন জিহাদদর সম্পদকে ব্যক্তিগত সম্পদে পরিণত করা হবে, যখন পাছিত বস্তুকে দুটের মাল গণ্য করা হবে, জাকাতকে জরিমানার মতো কঠিন মনে করা হবে, যখন পার্বিব সম্পদ। লাভের উদ্দেশ্য ধর্মীয় জ্ঞান শিক্ষা করা হবে, যখন মানুষ ব্রীর আনুগতা ও মাতার অবাধ্যতা তরু করবে, যখন বন্ধুকে নিকটে টেনেবে ও পিতাকে দুবে সরিয়ে রাখবে, যখন মানুষ ব্রীর আনুগতা ও মাতার অবাধ্যতা তরু করবে, যখন বন্ধুকে নিকটে কেনে নিচত্র ব্যক্তিক দুবে সরিয়ে রাখবে, যখন পানি হবি বাহাগিছের ব্যাপক প্রতলম হবে, যখন মদ্যপান তরু হবে, যখন মদ্যপান তরু হবে, যখন মদ্যপান তরু হবে, যখন মদ্যপান তরু হবে, ব্যব্দ স্কলিয় সম্প্রদায়ের পরবর্তী লোকগণ পূর্ববর্তীগেকে অভিসম্পাত করবে, তখন ভোমারা প্রতীক্ষা কর একটি লালবর্ণযুক্ত ব্যব্দ হিন্দ স্থাকীয়েক এমন নিদর্শনসমূহের ব্যেক্ষরে পার এক প্রকাশনান হতে থাকবে, যেমন কোনো মাধার সূতা ছিড়ে গেলে দানাগুলো একের পর এক বনে পড়তে থাকে।

বিশেষ জ্ঞাতব্য : এ হাদীসের শব্দগুলো বারবার পড়ুদ এবং দেবুন, এ যেন বর্তমান জগতের পরিপূর্ণ চিত্র তেনের বর্তমান যুগে মুসলমানদের মধ্যে ব্যাপকভাবে প্রসার লাভ কররছে, চৌদ্দশ বছর পূর্বেই রাসুলুল্লাহ 🌉 তার সংবাদ দিয়ে গোহন এ ধরনের পরিস্থিতি সম্পর্কে বরনার থাকার জন্য এবং পাপকর্ম থেকে নিজে বাঁচার ও অপরকে বাঁচানোর সমত্ন প্রয়াস অব হৈ রাখার জন্য তিনি মুসলমানদেরকে সাবধান করে দিয়েছেন।

জন্যথায় যথন এসৰ পাপ ব্যাপকভাবে ছড়িয়ে পড়বে, তখন এ ধরনের পাণীদের উপর আসমনে আজাব নাজিল হবে এব. কিয়ামতের সর্বশেষ লক্ষ্য প্রকাশ পেয়ে যাবে। মেয়েদের নৃত্যগীত এবং সঙ্গীত ও বাদ্যযন্ত্রসমূহ যথান তবলা, সাহিন্য ইতাদিও এ পাপসমূহের অন্তর্ভুক্ত। এখানে এ হাদীসটি এই প্রেক্ষাপটেই নকল করা হয়েছে।

এতদতিনু বহু প্রামাণ্য ও নির্ভরযোগ্য হাদীস রয়েছে যাতে গানবাদ্য হারাম ও নাজায়েজ বলা হয়েছে, এ ঝাপারে বিশেষ সতর্কবর্ত রয়েছে এবং কঠিন শান্তির ঘোষণা রয়েছে।

বাদ্যযন্ত্র ব্যতীত সুদলিত কণ্ঠে উপকারী তথ্যপূর্ণ কবিতা পাঠ নিষিদ্ধ নয় : অপর পক্ষে কতক রেওয়ায়েত থেকে পান হৈং বলেও জানা যায়। এ দুয়ের সামজ্ঞস্য বিধান এই যে, তবলা, সারিন্দা প্রভৃতি বাদ্যযন্ত্রমুক্ত নারীকণ্ঠ নিঃসৃত গান হারমে হমেন উপরিউক্ত কুরআনের আয়াত ও হাদীসসমূহ দারা প্রমাণিত হয়েছে। কিন্তু কেবল সুললিত কণ্ঠে যদি কোনো কবিতা পাঠ করা হয় এবং পাঠক কোনো নারী বা কিশোর না হয়, তবে জায়েজ।

কোনো কোনো সূফী সাধক গান তানেছেন বলে যে কথা প্রচলিত আছে তা এ ধরনের বৈধ গানেরই অন্তর্ভুক্ত, কেননা তানে? শরিয়তের অনুসরণ ও রাসূল 🏯 -এর অনুগমন দিবালোকের ন্যায় সুনিষ্ঠিত ও সুস্পষ্ট। তাদের সম্পর্কে এরূপ পাপে জড়িয়ে পড়ার ধারণাও করা যেতে পারে না। অনুসন্ধানী সুফীগণ নিজেরাই ব্যাপারটা পরিষার করে দিয়েছেন।

এই একই বিষয়ে পূৰ্ব আলোচিত স্বায়ে বাদের প্রথমনিকে এক ﴿ فَلَ لَهُ النَّسُمُواَتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا م অায়াত বয়েছে - مَا عَمَدٍ مَرَزَتُهَا عَلَمْ مَا عَمَدٍ مَرَزَتُهَا عَمَدٍ مَرَزَتُهَا عَمَدٍ مَرَوْنَهَا عَم

- ১. مَنَدُ সর্বনাম]-কে مَنَدُ এর এটি ধাবিত করু পরিগণিত করে এর شَنِيرُ (সর্বনাম]-কে مَنَدُ এর প্রতি ধাবিত করু তখন অর্থ হবে আল্লাহ তা'আলা আকাশসমূহকে স্তম্ভবিহীনভাবে সৃষ্টি করেছেন, যা তোমরা দেখতে পাক্ষ। অর্থাং স্তম্ভ পাকলে তোমরা তা অবলোকন করতে। যখন স্তম্ভ দৃষ্টিগোচর হক্ষে না তখন বোঝা গেল যে, বিশাল ছাদরূপে এ আকাশ স্তম্ভবিহীনভাবে তৈরি করা হয়েছে। এ ডাফসীর হয়রত হাসান এবং কাতাদাহ (র.) কৃত। –হিবনে কাছীর]
- ك. نُصُمِّرُ الله (সর্বনাম) ضَمِّرُ الله (সর্বনাম) এরং দকে ধাবিত। এবং এটা একটা স্বতন্ত বাকা বলে পরিগণিত হবে। অর্থ হবে যে, তোমরা আকাশর্মমূহ দেখতে পাঙ্ক, মহান আল্লাহ সেগুলোকে স্কম্ববিহীনতাবে সৃষ্টি করেছেন।

প্রথম বাক্য প্রকরণের পরিপ্রেক্ষিতে এক অর্থ এরূপও হতে পারে যে, আকাশ স্তম্ভসমূহের উপর সংস্থাপিত, সেগুলো তোমর দেখতে সক্ষম নও; সেগুলো অদৃশ্য বন্ধু। এটা হযরত ইবনে আব্বাস, ইকরিমাহ ও মুজাহিদ (র.) কৃত তাফসীর। ন্ইংনে কইং: সর্বাবহায় এই আয়াতে মহান আল্লাহ তা'আলা এই বিস্তীর্ণ ও প্রশস্ত আকাশকে কোনো স্তম্ভবিহীনতাবে সুবিশাল ছাদরূপে সৃষি করাকে তার অনন্য ক্ষমতা ও সৃষ্টি কৌশলের উজ্জ্বন নিদর্শন বলে বর্ণনা করেছেন।

একটি প্রশ্ন ও তার উত্তর : এখানে প্রশ্ন হতে পারে যে, জ্যোতিবিজ্ঞানীগণ বলেন এবং সাধারণভাবে প্রচলিত যে, আকাশ একটি গোলাকার বস্তু এবং এব্রপ গোলাকার বস্তুকে সাধারণত কোনো স্তম্ভ থাকে না। তা হলে আকাশের স্তম নাথার কি মিশেহত্ আছে!

#### অনবাদ:

- ১২, আমি লুকমানকে প্ৰজ্ঞা ইলম , দিয়ানত ও সত্যবাদিতা দান করেছি। তার অনেক প্রজ্ঞানয় কথা বর্ণিত হয়েছে। তিনি হ্যরত দাউদ (আ.) -এর আগমনের পূর্ব পর্যন্ত ফতোয়া প্রদান করতেন। তিনি হযরত দাউদ (আ.)-এর যুগে ছিলেন ও তার কাছ থেকে জ্ঞান অর্জন করেন এবং হয়রত দাউদ (আ.)-এর নবুয়ত প্রাপ্তির পর ফতোয়া প্রদান কার্য পরিত্যাগ করেন এই বলে যে, আমি কি পরিসমাপ্তি হব না যখন আমাকে পরিসমাপ্ত করা হবে। তাকে প্রশ্র করা হয়েছে যে, কে সর্বনিকৃষ্ট ব্যক্তি? তিনি বলেন, ঐ ব্যক্তি সর্বনিক্ট যে এর পরোয়া করে না যে, লোকেরা তাকে মন্দ বলবে। এই মর্মে যে, অর্থাৎ আমি তাকে বলেছি ভূমি আল্লাহর প্রতি কৃতজ্ঞ হও তিনি তোমাকে যা হিকমত দান করেছেন তার উপর এবং যে কৃতজ্ঞ হয়, সে তো কেবল নিজ কল্যাণের জন্যই কৃতজ্ঞ হয়। কেননা তার কৃতজ্ঞতার ছওয়াব তার জনোই আর যে অকৃতজ্ঞ হয় নিয়ামতের উপর নিষ্ঠয় আল্লাহ তার সষ্ট থেকে অভাবমুক্ত, প্রশংসিত তার কর্মের উপর।
- ১৩. তৃমি উল্লেখ কর যখন হথরত লোক্মান (আ.)

  <u>উপদেশক্ষলে তার পুত্রকে বলল, হে বংস। ঠুর্</u> টি

  -এর তাসগীর দয়া ও অনুধহমূলক তুমি <u>আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করো না। নিক্যই আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করা মহা অন্যায়।</u> অতঃপর সে হথরত শোকমান (আ.)-এর কথা গ্রহণ করল এবং ইসলাম কবুল করল।
- ১৪. আর আমি মানুষকে তার পিতামাতার সাথে সন্থাবহারের উপদেশ নির্দেশ দিয়েছি। তার মাতা তাকে কটের পর কট করে অর্থাং গর্ভধারণের কট, জন্ম দেওয়ার কট ও জন্যদানের কট গর্তে ধারণ করেছে। তার দুখ ছাড়ানো দুই বছরে হয়। আমি তাকে নির্দেশ দিয়েছি য়ে, <u>আমার প্রতি ও</u> তোমার পিতামাতার প্রতি কৃতজ্ঞ হও। অবন্দেবে আমারই নিকট ফিরে আসতে ববে।

- ١٠. وَلَقَدْ الْتَبِنْنَا لُقُسُنَ الْحِكْمَةَ مِنْهَا الْمِيلُمَ وَالدِّبِنَانَهُ وَالْإِصَابَةُ فِي الْفَوْلِ وَحِكْمَةً كِينِيرَةً مَا تُورَةً كَانَ يُكْنِي نَبْلَ بِعَفْقِهِ دَاوَدَ وَادْرِكَ زَمَنَهُ وَاخَذَ مِنْهُ الْعِلْمُ بِعَفْقِهِ دَاوَدَ وَادْرِكَ زَمَنَهُ وَاخَذَ مِنْهُ الْعِلْمُ وَتَرَكَ الْفَعْنِي وَالْكَ فِي ذَٰلِكَ الْاَكْتَفِي وَلَا الْفَعْنِي وَقَالَ فِي ذَٰلِكَ اللَّهَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَنْ اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى مَا كَمُ اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَنْ اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى مَا اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلِيمًا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ
- ١٣. وَ اذْكُونُ فَعَالَ لَكُفْ مَانُ لِإِبْ وَهُو يَعِظُهُ لِبُنِي وَهُو يَعِظُهُ لِبُنِي تَصْغِرُ إِسْفَاقٍ لاَ تُشْرِكُ بِاللّهِ وَ إِنَّ اللّهِ مَا إِنَّ الشَّرْكُ بِاللّهِ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ فَرَجَعَ إِلَبْهِ وَأَشَلَمُ عَظِيْمٌ فَرَجَعَ إِلَبْهِ وَأَسْلَمَ عَظِيْمٌ فَرَجَعَ إِلَبْهِ وَإِسْلَمَ عَظِيمٌ فَرَجَعَ إِلَيْهِ وَإِسْلَمَ عَظِيمٌ فَرَجَعَ إِلَيْهِ وَإِسْلَمَ عَظِيمٌ فَرَجَعَ إِلَيْهِ وَإِسْلَمَ عَظِيمٌ فَرَجَعَ إِلَيْهِ وَإِلْمَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْمٌ فَرَجَعَ إِلَيْهِ وَالسَّلَمَ عَلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِي أَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ
- المؤرّبين الإنسان بواليديوع أمرناه أنْ يَسِرَالِدَيْهِع أَمَرْناهُ أَنْ يَسِرَالِدَيْهِع أَمَرْناهُ أَنْ يَسِرَالِدَيْهِع أَمَرْناهُ أَنْ يَسِرَالُهُ عَلَى يَسِرَهُ مَنَتْ وَهَنّا عَلَى وَهُم عَفَنْ لِللّهِ حَسْلٍ وَضَعُفَنْ لِللّهِ كَذَة وَفِيصُلَهُ فِطَامُهُ لِللّهِ كَانَة وَفِيصُلَهُ فِطَامُهُ فِيضًا عَلَيْهِ لَهُ عَلَيْهِ لَهُ عَلَيْهِ لَهُ عَلَيْهِ مَنْ عَامَدْ فِينَ عَامَدْ فِينَ وَقُلْنَا لَهُ أَنِ الشّكَرُ لِلْ لَهُ لِينَ الشّكَرُ لِلْ وَلِيلًا لِهُ إِنَّ الشّكَرُ لِلْ لَهُ لِيلًا الشّعَادِينَ السّلَامِ اللّهُ إِنْ الشّكَرُ لِلْ السّلَامِينَ النّه المُعْرَفِعُ .

मः राजनीत बाराज्यीत (का चंद्र) ७ (क) Www.eelm.weebly.com

- ١٥. وَإِنْ جَاهَدُكُ عَلَى اَنْ تُشْوِكَ بِنَى مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عِلْمُ مُوالِغَةٌ لِلْمُولِعِ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عِلْمُ مُوالِغَةٌ لِلْمُولِعِ مَلَا تُعْرَفِكَ (مَي بِالْمَعْرُونِ الْبِيرَ وَالصِّلَة وَلَيْعِ مَسِيْلَ طُورِيقَ مَنْ أَنَابَ رَجَعَ إِلَى عَلَيْهِ وَالصَّلَة لِبَالطَّاعَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْعِعُكُمْ فَأُنْبِينَكُمْ بِالطَّاعَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْعِعُكُمْ فَأُنْبِينَكُمْ فِي اللَّمْعَلَى الْمَعْمَلُونَ وَفَا أَنَابَ رَجَعَ إِلَى عَلَيْهِ بِهِ الطَّاعَةِ ثُمَّ إِلَى مَرْعِعُكُمْ فَأُنْبِينَكُمْ فَأَنْبِينَكُمْ وَبَعْكُمْ فَأُنْبِينَكُمْ وَبَعْتُ الْمَعْمَلُونَ وَفَا بَعْدَهُما إِعْتِرَاضُ.
  ١٦. يُبْنَتُ إِنَّهَا أَى الْخَصْلَةُ السَّينَةُ إِنْ تَكْنُ فِي السَّمْوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ أَى مَنْ خَرْدُلُ فِنَ كُنْ فِي فَى أَخْلُى مَكَانٍ فِي السَّمْوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ أَى فَى فَيْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَطَعْفُ أَنْ اللَّهُ لَا لَيْسَالِكُمْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلِكُمْ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُونَ بِهَا اللَّهُ لَا فَنْ حَرَادُلُ لَا لَكُ لَكُونَ بِهَا اللَّهُ لَا فَيُحَاسِبُ عَلَيْهِا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَكُونَ اللَّهُ لَعْلَيْ فَيْ اللَّهُ لَكُونَ فِي السَّمْوَاتِ أَنَّ اللَّهُ لَلْكُمْ لَكُونَ فِي السَّمْوَاتِ أَنَّ اللَّهُ لَكُونَ إِلَيْ اللَّهُ لَكُونَ عَلَى فَيْ اللَّهُ لَكُونَ عَلَى فَيْ اللَّهُ لَكُونَ عَلَى فَيْ اللَّهُ لَكُونَ اللَّهُ لَكُونَ فَيْ الْمُعْمَى اللَّهُ لَكُونَ عَلَى اللَّهُ لَكُونَ عَلَيْ فَيْ اللَّهُ لَكُونُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ لَلْكُونَ اللَّهُ لَكُونَ عَلَى اللَّهُ لَكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْحَلَلَةُ لَا لَهُ لَلْكُونَ الْمُ لَلْمُ لَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْحَلَى الْمُعْمَلُونَ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَالِهُ عَلَيْ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ ا
- المُنتَى آقِم الصَّلَوةَ وَأَمُر ْبِالْمَعْرُولُ وَانْهَ عَنِ الْمُعْرُولُ وَانْهَ عَنِ الْمُنتَكِرِ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا آصَابِكَ وَ بِسَبَبِ الْاَمْرِ وَالنَّهِي إِنَّ ذَٰلِكَ الْمُذْكُورُ مِنْ عَنْم الْاَمُورِ اَىٰ مَعْزُومَاتِهَا النَّتِی وَیُعْرُمُ عَلَيْهَا النَّتِی وَیُعْرُمُ عَلَیْهَا النَّهِی وَیْهَا .

باستخراجها خَبِيرٌ بمكانِها .

١٨. وَلاَ تَصَعِّراً وَفِى قِرَاءَ تَصَاعِرْ خَدَكَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

- ১৫. পিতামাতা যদি তোমাকে আমার সাথে এমন বিষয়কে

  পরিক করতে বাধা করে যার জ্ঞান অর্থাৎ বাস্তবস্থত জ্ঞান

  তোমার নেই, তবে তুমি তাদের কথা মানবে না এবং

  দুনিয়াতে তাদের সাথে সন্তাব

  সংঘবহার সহ অবস্থান করবে। এবং তুমি অনুসরণ কর

  তাদের যে আমার অভিমুখী হয় অনুগত হয়। অভঃপর

  তোমাদের প্রভাবর্তন আমারই দিকে এবং তোমবা যা

  করতে, আমি সে বিষয়ে তোমাদেরকে জ্ঞাত করব। আমি

  তোমাদেরকে তার প্রতিদান দেব এবং আলোচ্য আয়াতের

  অসিয়ত সংক্রান্ত আয়াত ও তার পরবর্তী আয়াতসমূহ

  স্বভর বাক্য তথা
- ১৬. হে বৎসা নিচয়ই কোনো বস্তু মন্দ কাজ যদি সরিষার দানা
  পরিমাণও হয় অতঃপর তা যদি থাকে প্রস্তর গর্ভে অথবা
  আকাশে অথবা ভূ-গর্ভে জমিনের গোপনীয় স্থানে তবে
  আক্লাহ তাও উপস্থিত করবেন অতঃপর তার হিসাব নেওয়া
  হবে। নিচয়ই আক্লাহ তা বের করার গোপন ভেদ জানেন
  ও সরকিছুর জায়গার খবর রাখেন।
- ১৭. হে বৎস! নামাজ কায়েম কর, সংকাজে আদেশ দাও, মন্ব কাজে নিষেধ কর, এবং আদেশ ও নিষেধ করতে গিয়ে তোমার কাছে যে বিপদাপদ আসবে তাভে সবর কর। নিশ্চয়ই এটা উল্লিখিত বিষয় সাহসিকতার কাজ। এই ধর্ম ঐ সমত্ত কাজের মধ্যে যা আবশ্যক হওয়ার কারণে তাকীদ দেওয়া হয়েছে।
- ১৮. তুমি মানুষকে অহংকারবশে অবজা করে। না । অনা কেরাতে ক্রিয়ের রয়েছে। অর্থাৎ অহংকারমূলক তাদের থেকে তোমার চেহারা ফিরিয়ে নিও না । <u>এবং পৃথিবীতে</u> পু<u>শিতে</u> গর্বতরে <u>পদ্চারণ করে। না । নিক্রই আরুং</u> <u>কোনো দান্তিক</u> চলার মধ্যে অহংকারনারী <u>অহংকারী</u> মানুষের উপর কে পছন্দ করেন না ।

रित, ठाकप्रीख साल्यनास्त्र (का यक्त) क <sup>(व)</sup>

١٩. وَاقْصِدْ فِى مَشْبِكَ تَوَسَّطْ فِبْ بَبْنَ السَّكِبْنَهُ السَّكِبْنَهُ وَالْإِسْرَاعِ وَعَلَبْكَ السَّكِبْنَهُ وَالْإِسْرَاعِ وَعَلَبْكَ السَّكِبْنَهُ وَالْفُوتَ وَالْوَقَارُ وَاعْتُسْضَ أَخْفِضْ مِنْ صَوْتِكَ دَ إِنَّ أَنْكُرَ الْأَصْرَاتِ آقْبَحَهَا لَصَّرْتُ الْحَرْدُ لَهُ مَنْ فَالْحَرْدُ الْمَصْرَاتِ أَقْبَحَهَا لَصَّرْتُ الْحَرْدُ وَالْجُرَةُ شَهْدِقً.

১৯. তোমার পদচাবপার মধ্যবর্তিত। ধীবগতি ও দৌড়ানোর মধ্যবর্তী <u>অবলম্বন কর।</u> এবং তোমাদের উচিৎ শান্ত ও মর্যাদাপূর্ব পদ্বায় চলা <u>এবং তোমার কণ্ঠস্বর নীচু কর।</u> <u>নিক্তরই গাধ্যর স্বরই সর্বাপেক্ষা অধীতিকর।</u> যার প্রথম স্বর যাসীর ও শেষাংশ শাহীক তথা বিকট ও প্রতিকট্ট।

### তাহকীক ও তারকীব

শব্দ এই ক্রিন্ট হিরের । ব্যর্কার লোকমান (র.) সম্পর্কে কেউ বলেছেন যে, এটা আরবি শব্দ এই ক্রিন্ট হিরেছে। আবার কেউ কেউ বলেছেন, এটা আরবি শব্দ এই ক্রিন্ট এবং ক্রিন্ট এবং ক্রিন্ট এবং ক্রিন্ট করের বালারের ক্রিট্র এবং ক্রিন্ট এবং লাক্রিম এবং লাক্রিম এবং লাক্রিম ক্রেন্ট এবং ক্রিন্ট এবং লাক্রিম এবং লাক্রিম আন্তর্ক বর্ষারিম আন্তর্ক করের করের ক্রিন্ট একমত বর্ষারিম আন্তর্ক বর্ষার ক্রিন্ট ভিলেন । বর্ষার করের ক্রিন্ট একমত যে, ব্যবত লোকমান ব্যক্রিম ছিলেন, নবী ছিলেন বলে মত প্রকাশ করেছেন।

া টি وَاكُلُمُا لَكُ اللّٰهِ وَكُلُمُا لَكُ أَنْ وَكُلُمُا لَكُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ وَكُلُمُا لَكُ أَنْ وَكُلُمُا لَكُ وَلَمُلُمُا لَكُ أَنْ أَنَى وَكُلُمُا لَكُ وَلَكُمُ اللّٰهِ وَلَمُ اللّٰهِ اللّٰهُ الل

عَطُّف تَنْسِيْرِي हिना हिना : قَوْلُهُ فَرَجَعَ وَاسْلَمَ

এই দুই আয়াত হয়রত সা'দ ইবনে অবি ওয়াক্কাস (রা.)-এর ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে। (पंपनिष পূর্বে অতিবাহিত হয়েছে। আর এই দুই আয়াত হয়রত পোকমানের কথার মাঝে مُعَمِّرَمَا के वेहें प

, अकामित (त.) विकेष करताहम एए , وَهَنْتُ क्षेत्र करताहम एए ) عَلَى وَهُنِ عَلَى وَهُنِ عَلَى وَهُنِ ( क्षेत्र करात हिल وَهُنْا करात केंक्सेमें करात وصد كانِنْ اقله عَلَى وَهُنٍ प्रात صَنْفَرُلُ مُطْلَقَ करात करा وَهُنْ صَلَتَهُ أَتُ وَهُنِ करात करात करात عَالَ مَالَ कराहम ए१, जिंक करा करात صَارِقُ काल وَهُنَا كَانِنَا عَلَىٰ وَهُنِ अर्था

चार्याकात (त.) مَالَّمَا لَكُ بِمِ عِلْمُ : बार्याकात (त.) مَالَّمَا لَكُ بِمِ عِلْمُ مُوافِقَةُ لِلْوُاقِيمِ बार्याता राज्ञादा अर्थार वार्यातक भएकरे छात त्काता भितक तिसे। यतभवन कात مُنِيْرُ काश (यत्क स्वर। की مُنِيْرُ कार (य, आज्ञातक छेल्ममा यरे स्वान (यात भितक स्वज्ञात राज्यात निकटे त्काता मिन तिसे आंक भितक स्वज्ञात का के के क्षित का त्यात मिन तिसे आंक भितक स्वज्ञात । यात यात भितक स्वज्ञात । यात वात भितक स्वज्ञात मिन विमामान तराह् छात आंख भितक क्रताल भात। यात वात भितक स्वज्ञात । योग का के के के क्षता भीतक स्वज्ञात । योग का के के के क्षता भीतक स्वज्ञात । योग का से के के का का श्रीक क्षता । योग का विमासन क्षता का विमासन क्षता क्षता का विमासन क्षता विमासन क्षता का विमासन क्षता का विमासन क्षता का विमासन क्षता विमासन क्षता का विमासन क्षता विमासन क्ष

اع بَيْنَةُ مُعْتَرِضَةُ এখান থেকে দুই আয়াত হয়রত লোকমানের বক্তব্যের মাঝে بَمْنَةُ مُعْتَرِضَةً এখান থেকে দুই আয়াত হয়রত লোকমানের বক্তব্যের মাঝে بُمْنَةً مُعْتَرِضَةً হয়েছে। এর দ্বারা হয়রত লোকমানের উক্তির کاکبید করা উদ্দেশ্য ।

এটা হযরত লোকমানের স্বীয় সন্তানকে উপদেশ দেওয়ার দিকে ফিরবে ।

সাধারণত পাথরের কছরময় ভূমিকে বলা হয় এবং সপ্ত জমিনের নিচে যেই শব্দ পাথর রয়েছে صَخْرَةً : فَـوْلُـهُ فِـي صَخْرَة সেটাকেও বলা হয় ৷

অর্থ তুমি বক্রতা করে। না। এখানে অহংকারের কারণে মুখ ফিরানো হতে নিষেধ করা أَيْسُ : فَوْلُمُ لَا تُتُصَعّرُ হয়েছে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

अयाहाव हैवत्न भूनास्विह (त्.)-এর वर्ণनानुयाय़ी भहांचा लाकभान हराविछ : قَوْلُهُ وَلَقَدْ أَتَكِفَا لُقُمْنَ الْحكْمَةَ আইয়ুব (আ.)-এর ভাগ্নে ছিলেন। মুকাতেল তার খালাতো ভাই বলে বর্ণনা করেছেন। বায়যাবী ও অন্যান্য তাফসীরে রয়েছে থে. তিনি দীর্ঘায় লাভ করেছিলেন এবং হযরত দাউদ (আ.)-এর সময়েও বেঁচে ছিলেন। একথা অন্যান্য রেওয়ায়েত থেকেও প্রমাণিত যে, মহাত্মা লোকমান হযরত দাউদ (আ.)-এর কালেও বর্তমান ছিলেন।

তাফসীরে দুররে মানসূরে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনানুযায়ী লোকমান জনৈক আবিসিনীয় ক্রীতদাস ছিলেন, কঠি চেরার কাজ করতেন। ইিবনে আবী শায়বাহ, আহমদ, জারীর ও ইবনুন মুন্যির প্রমুখ যুহদ্ নামক গ্রন্থে এরূপ বর্ণনা করেছেন।] হয়রও জাবের ইবনে আব্দুল্লাহ (রা.)-এর নিকটে তার [লোকমান] অবস্থাদি সম্পর্কে জিজ্ঞেস করায় তিনি বলেন যে, তিনি চেন্টা ও ধেবড়া নাক বিশিষ্ট, বেঁটে আকারের আবিসিনীয় ক্রীডদাস ছিলেন। মুজাহিদ (র.) বলেন যে, তিনি ফাটা পা ও পুরো ঠোঁট বিশিষ্ট আবিসিনীয় ক্রীতদাস ছিলেন। -[ইবনে কাছীর]

ঙ্কনৈক কৃষ্ণকায় হাবশী হযরত সাঙ্গদ ইবনে মুসাইয়্যিবের খেদমতে কোনো মাস'আলা জিজ্ঞেস করতে হাজির হয়। হযরত সাঙ্গদ তাকে সান্ত্বনা দিয়ে বললেন, তুমি কৃঞ্চকায় বলে দুঃখ করো না। কারণ কালো বর্ণধারীদের মধ্যে এমন তিনজন মহান ব্যক্তি আছেন, যারা মানবকৃনে শ্রেষ্ঠ বলে বিবেচিড; হযরত বিলাল, হযরত ওমর ইবনে খান্তাব (রা.) কর্তৃক মুক্ত গোলাম হযরত হামজা এবং লোকমান (আ.)।

প্রাচীন ইসলাম বিশেষজ্ঞগণের মতে হ্যরত লোকমান কোনো নবী ছিলেন না; বরং ওলী, প্রজ্ঞাবান ও বিশিষ্ট মনীখী ছিলেন : ইবনে কাছীর (র.) বলেন যে, প্রাচীন ইসলামি মনীধীবৃন্দ এ ব্যাপারে একমত যে, তিনি নবী ছিলেন না। কেবল হয়রত ইকরিমা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি নবী ছিলেন। কিন্তু এর বর্ণনা সূত্র [সনদ] দুর্বল। ইমাম বাগাবী (র.) বলেন যে. একথা সর্বসম্মত যে, তিনি বিশিষ্ট ফকীহ ও প্রজ্ঞাবান ব্যক্তি ছিলেন, নবী ছিলেন না ৷ –[মাযহারী]

ইবনে কাছীর (র.) বলেন যে, তাঁর সম্পর্কে হযরত কাতাদাহ (র.) থেকে এক বিশ্বয়কর রেওয়ায়েত আছে যে, আল্লাহ তা আন্য হযরত লোকমান (আ.)-কে নবুয়ত ও হিকমত (প্রজ্ঞা) দুয়ের মধ্যে যে কোনো একটি গ্রহণের সুযোগ দেন। তিনি হিকমতই |প্রব্জা| এহণ করেন। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, তাঁকে নবুয়ত গ্রহণের সুযোগ দেওয়া হয়েছিল। তিনি আরম্জ করদেন যে, "যদি জামার প্রতি এটা গ্রহণ করার নির্দেশ হয়ে থাকে তবে তা শিরোধার্য। অন্যথায় আমাকে ক্ষমা করুন।"

হয়রত কাতাদাহ (রা.) থেকে আরো বর্ণিত আছে যে, মনীধী লোকমানের নিকট এক ব্যক্তি জিজ্ঞাসা করেছিল যে, আপনি হিকমতকে [প্রজ্ঞা] নবুয়ত থেকে সমধিক গ্রহণযোগ্য কেন মনে করলেন, যখন আপনাকে যে কোনো একটা গ্রহণ করার অধিকার দেওরা হয়েছিল। তিনি বললেন যে, নবুয়ত বিশেষ দায়িত্পূর্ণ পদ। যদি তা আমার ইচ্ছা ব্যতীতই প্রদান করা হতো, তবে ৰয়ং মহান আল্লাহ তার দায়িত্ব গ্রহণ করতেন, খাতে আমি সে কর্তব্যসমূহ পালন করতে সক্ষম হই। কিন্তু যদি আমি তা স্বেচ্ছায় চেয়ে নিতাম তবে সে দারিত্ব আমার উপর বর্তাতো। –(ইবনে কাছীর)

যথন মহাআ লোকমানের নবী না হওয়ার কথা অধিকাংশ ইসলামি বিশেষজ্ঞ কর্তৃক প্রাকৃত, তখন তার প্রতি কুরআনে বর্ণত যে নির্দেশ أَنِ انْتُكُرُّ بِيُّ (আমার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর) তা ইলহামের মাধ্যমেও হতে পারে, যা আল্লাহর ওলীগণ লাভ করে থাকেন।

মহাজ্য লোকমান হযরত দাউদ (আ.)-এর আবির্জাবের পূর্বে শরিয়তী মাসআলাসমূহ সম্পর্কে জনগণের নিকট ফতোয়া দিতেন। হযরত দাউদ (আ.)-এর নবুয়ত প্রান্তির পর তিনি এ ফতোয়া প্রদানকার্য পরিত্যাগ করেন এই বলে যে, এখন আর তার প্রয়োজন নেই। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, তিনি ইসরাঈল গোত্তের বিচারপতি ছিলেন। হযরত লোকমানের বহু জ্ঞানগর্ভ বাণী লিপিবদ্ধ আছে। ওয়াহাব বিন মুনাব্বিহ (র.) বলেন যে, আমি হযরত লোকমানের জ্ঞান-বিজ্ঞানের দশ হাজারের চেয়েও বেশি অধ্যায় অধ্যায়ন করেছি। –কিন্তুবী

একদিন হথরত লোকমান (আা.)-কে বিরাট সমাবেশে উপস্থিত জনমধনীকে বহু জ্ঞানগর্ভ কথা তনাছিলেন। এমন সময় এক বাজি এসে জিজ্ঞেস করল যে, আপনি কি সেই ব্যক্তি যে আমার সাথে অমুক বনে ছাগল চরাতো। লোকমান বললেন, হাা, আমি সে লোকই। অতঃপর লোকটি বলল, তবে আপনি এ মর্যাদা কিভাবে লাভ করলেন যে, আব্রাহর গোটা সৃষ্টিকুল আপনার প্রতি সন্থান প্রদর্শন করে এবং আপনার বাণী তনার জন্য দূরদূরান্ত থেকে লোক এসে জমায়েত হয়ঃ প্রতি উত্তরে হয়রত লোকমান বললেন যে, এর কারণ আমার দূটি কাজ- ১. সর্বনা সত্যকথা বলা, ২. অপ্রয়োজনীয় কথাবার্তা পরিহার করা। অপর এক রেওয়ায়েতে আছে যে, হয়রত লোকমান (আ.) বলেছেন, এমন কতকতালো কাজ আছে যা আমাকে এ ক্তরে উন্নীত করেছে। যদি তুমি তা গ্রহণ কর তবে তুমিও এ মর্যাদা ও স্থান লাভ করতে পারবে। সে কাজতালা এই, নিজের দৃষ্টি নিয়মুখী রাখা এবং মুখ বন্ধ করা, হালাল জীবিকাতে তুষ্ট থাকা। বিজয়ে কজ্জান্থান সংরক্ষণ করা, সত্য কথায় অটন থাকা, অস্থীকার পূর্ণ করা, মহেমানের অদর-আপ্যায়ন ও তানের প্রতি সন্থান প্রদর্শন, প্রতিবেশির প্রতি সর্বদা লক্ষ্য রাখা এবং অপ্রয়োজনীয় কাজ ও কথা পরিহার করা।

হয়ত লোকমান (আ.)-কে প্রদান্ত হিকমতের অর্থ কি? : جِكْنَتْ শদটি কুরআনে কারীমে বিভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, বিদ্যা, বিবেক, গাঞ্জীর্থ, নবুয়ত, মতের বিভক্ষতা।

আবৃ হাইয়ান বলেছেন যে, হিকমত বলতে সেসব বাক্য সমষ্টিকে বোঝায় যদ্ধারা মানুষ উপদেশ গ্রহণ করতে পারে, তাদের অন্তরকে প্রভাবান্তিত করে এবং যা মানুষ সংরক্ষণ করে অপরের নিকট পৌছায়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন হে, হিকমত অর্ধ-বিকেক, প্রজ্ঞা ও মেধা। আবার কোলো কোনো মনীধী বলেন, জ্ঞানানুসারে কাজ করার নাম হিকমত। প্রকৃত প্রস্তাবে এগুলোর মধ্যে কোনো প্রকারের বিরোধ বা বৈপরীতা নেই। এগুলো সবই হিকমতের অন্তর্গত।

উন্নিখিত আয়াতে হয়রত লোকমানকে প্রজ্ঞা [হিকমত] প্রদানের কথা বর্ণনার পর বলা হয়েছে مُرْ يَّنُ الْسَاسَاءَ কৃতজ্ঞতা বীকার কর আতে এক সন্ধাবনা তো এই রয়েছে যে, এখানে হুঁ আমারা বললাম। শদটি উত্তা আছে বলে ধরে নেধয়া। অর্থ হবে এই যে, আমি [আল্লাহ] লোকমানকে প্রজ্ঞা [হিকমত] প্রদান পূর্বক এ নির্দেশ দিলাম যে, আমার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর । আবার কোনো কোনো মনীবী বলেন যে, বুঁ টিকমত প্রদান কর আবার কোনো কোনো মনীবী বলেন যে, বুঁ টিকমত প্রদান কর হায়ার কালো কালো মনীবী বলেন যে, বুঁ টিকমত প্রদান কর হায়ার কালো তার প্রতি আমার কৃতজ্ঞতা প্রকাশের নির্দেশে, যা সে কার্যে পরিপত করেছে। তবন এর মর্মার্থ হবে এই যে, আল্লাহর অনুগ্রহ ও করুণাবলির জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা সর্বশ্রেষ্ঠ হিকমত । অতঃশর এ বিষয় অবহিত করে দেন যে, আমি যে চকরিয়া আদায়ের নির্দেশ দিলাম তা আমার কোনো নিজস্ব লাডের জন্য নয়। আমার কারো কৃতজ্ঞতার কোনো প্রয়োজন নেই; বরং এ নির্দেশ তারই উপকারার্থে দিয়েছি। কারণ আমার চিব্রতন বিধান, যে ব্যক্তি আমার প্রদন্ত নিয়ামতের তকরিয়া আদায় করবে অমি তার নিয়ামত অবোর বাডিয়ে দেবো।

অতঃপর মহাত্মা লোকমানের কয়েকটি জ্ঞানগর্ভ বাণী বর্ণনা করা হয়েছে, বেগুলো তিনি তাঁর পুত্রকে সন্মোধন করে ইরশাদ করেছিলেন, যাতে অন্যান্য লোকও উপকৃত হতে পারে। সেজন্য কুরআন কারীমও সেসব জ্ঞানগর্ভ বাদীসমূহ উল্লেখ করেছে।

মাতাপিতার কৃতজ্ঞতা স্বীকার ও তাদেরকে মান্য করা ফরজ কিন্তু আল্লাহ তা 'আলার নির্দেশ বিরোধী হলে অন্য কারো আনুগত্য জায়েন্ত নয় : আল্লাহ তা আলা ফরমান যে, যদিও সন্তানের প্রতি পিতামাতাকে মানা করার ও তাঁদের কৃতজ্ঞতা স্বীকারের বিশেষ তাকিদ রয়েছে এবং নিজের আল্লাহর) প্রতি আনুগত্য প্রকাশ ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশের সাথে পাতামাতার প্রতিও তা করার জন্য সন্তানকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। কিন্তু শিরক এমন গুরুতর অন্যায় ও মারাত্মক অপরাধ যে, মাতাপিতার নির্দেশে এমনকি বাধ্য করলে পরও কারো পক্ষে তা জায়েজ হয়ে যায় না। যদি কারো পিতামাতা তাকে আল্লাহর সাথে অংশী স্থাপনে বাধ্য করতে চেষ্টা করতে থাকেন এ বিষয়ে পিতামাতার কথাও রক্ষা করা জায়েজ নয়।

এখানে যখন পিতামাতার প্রতি কর্তব্য পালন এবং তাদের কৃতজ্ঞতা স্বীকারের নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে, তখন এর হিকমত ও অন্তর্নিহিত রহস্য এই বর্গনা করেছেন যে, তার মা ধরাধামে তার আবির্ভাব ও অন্তিত্ব বজায় রাখার ক্ষেত্রে অসাধারণ ত্যাগ স্বীকার ও অবর্গনীয় দৃঃখ কষ্ট বরদাশত করেছেন। নয় মাস কাল উদরে ধারণ করে তার রক্ষণাবেক্ষণ করেছেন এবং একারণে ক্রমবর্ধমান দৃঃখ কষ্ট বরদাশত করেছেন। আবার ভূমিষ্ঠ হওয়ার পরও দূ বছর পর্যন্ত ভ্রন্যদানের কঠিন ঝামেলা পোহায়েছেন, যাতে দিনরাত মাকে কঠোর পরিশ্রম করতে হয়েছে। ফলে তার দুর্বলতা উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পেয়েছে। আর সন্ত্যানের লালন-পালন ক্ষেত্রে মাকেই থেহেছে আধিক ঝান্তে কানের লালন-পালন ক্ষেত্রে মাকেই থেহেছে অধিক ঝান্তি কামেলা পোহাতে হয়, সেজন্য শরিয়তে মায়ের স্থানও অধিকার পিতার অথ্যে রাখা হয়েছে— وَرَوْتُ مُلْكُونُ مُلْكُونُ مُلْكُونُ مُلْكُونُ مُلْكُونُ وَلَمْ مَلْكُونُ وَلَا مَلْكُونُ مَا مَلْكُونُ وَلَا مَلْكُونُ مَا مَلْكُونُ وَلَا مَالَكُونُ مَا الله وَالْكُونُ وَلَا مَالله وَلَا مُعْلَالُه وَلَا وَلَا مَالله وَلَا وَلَا مَالله وَلَا وَلَا وَلَا الله وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا الله وَلَا وَلَا وَلَا وَلَا مَالله وَلَا وَلْكُونُ وَلَا وَل

ইসলামের অনন্য ন্যায়নীতি : যদি পিতামাতা আল্লাহ তা'আলার অংশী স্থাপনে বাধ্য করার চেষ্টা করেন, তখন আল্লাহর নির্দেশ হলো তাঁদের কথা না মানা ! এমতাবস্থায় মানুষ স্বভাবত সীমার মধ্যে স্থির থাকে না । এ নির্দেশ পালন করতে গিয়ে সন্তানের পক্ষে পিতামাতার প্রতি কটু বাক্য প্রয়োগ ও অশোভন আচরণ প্রদর্শন করে তাদেরকে অপমানিত করার আশস্কা ছিল । ইসলাম তো ন্যায়নীতির জ্বলন্ত প্রতীক, প্রত্যেক বন্ধুরই একটি সীমা আছে । তাই অংশী স্থাপনের বেলায় পিতামাতার অনুসরণ না করার নির্দেশের সাথে আ হকুমও প্রদান করেছে— তুঁত আর্থাই আর্থাই আর্থাই বাধান সংক্রান্ত অর্থাই দান সংক্রান্ত ব্যাপারে তো তাদের কথা মানবে না । কিন্তু পার্থিব কাজকর্ম থথা শারীরিক সেবাযুত্ব বা ধনসম্পদ বায় ও অন্যান্য ক্ষেত্রে যেন কার্গণ্য প্রদর্শিত না হয়; বরং পার্থিব বিষয়াদিতে সাধারণ নির্মানুযায়ী কাজকর্ম করেবে । তাদের প্রতি বেয়াদবী ও অশালীনতা প্রদর্শন করো না । তাদের কথাবার্তার এমনতাবে উত্তর দিও না, যাতে অহেতুক মনোবেদনার উদ্রেক করে । মোটকথা, শিরক কুফরির ক্ষেত্রে তাদের কথা না মানার কারণে যে মর্মপীড়ার উদ্রেক হবে, তা তো অপারগতা হেতু বর্মাশত করবে । কিন্তু প্রয়োজনকে তার সীমার মধ্যেই রাখতে হবে । অন্যান্য ব্যাপারে যেন মনো কর্টের কারণ না ঘটে দে সম্পর্কে সচেতন থাকবে।

ৰিলেৰ দ্ৰষ্টৰ্য : এ আয়াতে দুধ ছাড়ানোর কাল যে দু'বছর বলা হয়েছে তা প্রচলিত সাধারণ অভ্যাস অনুযায়ী। এখানে এর কোনো ব্যাখ্যা বা শাষ্ট বর্ণনা নেই যে, এর চেয়ে অধিকভর দুধ পান করালে তার কি হকুম। এ মাসআলার ব্যাখ্যা ও বিবরণ সুরায়ে আহকাফ এর الْمُعَنَّدُ لَيْضَالُ لَنُفُرُنَّ مُنْفِرًا अ

মহান্ত লোকমানের দিতীয় উপদেশ আকায়েন সম্পর্কে : অটুট বিশ্বাস রাখতে হবে যে, আকাশ ও পৃথিক। এবং এর মাথে যা কিছু আছে এর প্রতিটি বিশ্বকণা আল্লাহ তা আলার অসীম জ্ঞানের আওতাধীন; এবং সর্বাকছুর উপর তার পূর্ব ক্ষমতা ও আধিশতা রয়েছে। কোনো বন্ধু যতে ক্ষমত পাওয়া যায় না, অনুরূপ কাবে কোনো বন্ধু যতে কান্ধ্রত পাওয়া যায় না, অনুরূপ কাবে কোনো বন্ধু যতে কান্ধ্রত পাওয়া যায় না, অনুরূপ কাবে কোনো বন্ধু যত গতীর আধার বা যবনিকার অন্তরালেই থাক না কেন মহান আল্লাহর ক্ষান ও দৃষ্টির অবস্থিত থাক না কেন মহান আল্লাহর ক্ষান ও দৃষ্টির আল্লাক থাকতে পারে না এবং তিনি যে কোনো বন্ধুকে যথন ও যেখানে চান উপস্থিত করতে পারেন والله المراقبة والمراقبة والمراقبة بها من المراقبة والمراقبة والمر

মহাস্থ পোকমানের তৃতীয় উপদেশ কর্ম পরিচন্ধিতা সম্পর্কে: অবশ্য করণীয় কাজ তো অনেক। তনাধো সর্বশ্রেষ্ঠ ও ওঙ্গত্বপূর্ণ কাজ নামাজ এবং গুরুত্বপূর্ণ হওয়ার সাথে সাথে অন্যান্য কাজের পরিচন্ধির কারণ ও মাধ্যমও বটে। যেমন নামাজ সম্পর্কে মহান পালনকর্তার ইরশাদ রয়েছে— ইন্টেইনিট্র ক্রিট্রেই নামাজ যাবতীয় অল্লীল ও গার্হিত কাজ থেকে বাঁচিয়ে রাখে। এজন্য অবশ্য করণীয় সহকাজগুলোর মধ্য হতে তধু নামাজের বর্ণনা দিয়েই যথেষ্ট করেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। আন্ট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রেট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন। ক্রিট্রেই ক্রেছেন হে বহণ মাজ প্রতিষ্ঠার অর্থ তধু নামাজ পড়ে ক্রেয়ার করা, যথাসময়ে আদায় করা, এর উপর স্থায়ী ও দৃগুলদ থাকা এসবই নামাজ প্রতিষ্ঠার মর্থের অন্তর্গত।

মহাজ্ঞা লোকমানের চতুর্থ উপদেশ চরিত্র সংশোধন সম্পর্কে : ইসলাম একটি সমষ্টিগত ধর্ম। ব্যক্তির সাথে সাথে সমষ্টির সংশোধন ও জীবন ব্যবস্থার প্রধান ও গুরুত্বপূর্ণ অস। এজন্য নামাজের ন্যায় অবশ্য করণীয় গুরুত্বপূর্ণ কাজের সাথে সাথেই সংকাজের আদেশ ও অসৎ কাজ থেকে নিষেধ এ অবশ্য করণীয় কর্তব্যের বর্ণনাও দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে— মানুষকে সংকাজের প্রতি আহ্বান কর ও অসৎ কাজ থেকে বিরত রাখ। এক. নিজের পরিতদ্ধি, বিতীয়, গোটা মানবকূলের পরিতদ্ধি এর উডয়টাই পালন করতে বেশ দুঃখ কষ্ট বর্নাশত করতে হয়, শ্রম সাধনার প্রয়োজন হয়। এর উপর দৃঢ়পদ থাকা খুব সহজ ব্যাপার নয়। বিশেষ করে সৃষ্টিকূলের পরিতদ্ধির উদ্দেশ্যে সংকাজের আদেশের প্রতিদানে দুনিয়ায় সর্বদা শক্রতা ও বিরোধিতাই স্তুটে থাকে। সূত্রাং এ উপদেশের সাথে এরপ উপদেশও প্রদান করা হয়েছে যে, স্কুর্না দিন্দির টিট নুট ক্রট্ট ক্রটে অবল করার বিশ্ব সংর্বা দির্বার করের বির্বার অবলম্বন করেবে।

ং অর্থাৎ নিজ গতিতে মধ্যপদ্মা অবলম্বন কর, দৌড় ধাপসহও চলো না, যা ভব্যতা ও শালীনতার পরিপদ্মি। হানিস পরীকে আছে যে, দ্রুত গতিতে চলা মুমিনের সৌন্দর্য ও মর্যাদা হানিকর জোমে সগীরে হয়রত আবৃ হয়ায়ার (রা.) থেকে বর্গিত।] এরপতারে চলার ফলে নিজেও দুর্ঘটনায় পতিত হওয়ায় আশক্ষা আছে বা অপরের দুর্ঘটনার কারণও গতিতে পারে। আবার অত্যাধিক মন্থর গতিতেও চলো না। যা সেনর গর্বস্থীত আত্মাভিমানীদের অত্যাস যারা অন্যান্য মানুদ্রের সেরে কৌলীনা ও শ্রেছত্ব দেখতে চায়া। অথবা সেনর ক্রীলোকদের অত্যাস, যারা অত্যাধিক লক্ষা সংকোতের দক্ষন ভব গতিতে বিচরণ করে না। অথবা অত্ম যাথিগ্রন্থনের অত্যাস। এথবাতি তা হারাম। বিতীয়টি যদি নারী জাতির অনুসরণে করা হয় তাও না জায়েছ। আর যদি এ উদ্দেশ্য না বাকে তবে পুরুদ্ধের পক্ষে এটা একটা কলঙ্ক। তৃতীয় অবস্থায় আল্লাহ তা অন্সকর্ত্তার স্বত্ত পর্বাহে আল্লাহ বাজন্তর অনুসর্ব্বাহ আলুক্ত প্রতি আরুক্ত প্রত্তান স্বত্ত থ্রাপ্যপ্রতদের রূপ ধারণ করা।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) ফরমান যে সাহাবায়ে কেরামকে ইহুদিদের মতো দৌড়াতে বারণ করা হতো। অবেদ খ্রিষ্টানদের ন্যায় ধীরে গতিতে চলতেও বারণ করা হতো; বরং উভয়ের মধ্যবতী চালচলন গ্রহণের নির্দেশ ছিল।

হয়রত আয়েশা (রা.) জনৈক ব্যক্তিকে অত্যন্ত মন্থ্র গতিতে চলতে দেখলেন। মনে হচ্ছিল যেন সে এক্ষণি পড়ে যাবে। সূতরণ তিনি লোকের নিকটে তার এরপতাবে চলার কারণ জিজ্ঞেস করাতে তারা বলল যে, সে কারীগণের একজন; সে যুগে যাক বিতদ্ধতাবে কুরআন তেলাওয়াত করতে সক্ষম ছিলেন, সাথে সাথে কুরআনের আলেমও ছিলেন তাদেরকেই কারী বলে আঝাায়িত করা হতো। সারকথা সে একজন আলেম ও কারী বলে এরপভাবে চলে। এর পরিপ্রেক্ষিতে হয়রত আয়েশা (রা.) করমান যে, খলীকা হয়রত ওমর (রা.) এর চেয়ে অনেক উনুতমানের কারী। কিন্তু তিনি যখন পথ চলতেন দ্রুলগতিতে চলতেন। ক্রিকু এমন দ্রুত কায় যেমন দ্রুত চলা নিষেধ। তিনি কথা বলার সময় এমন আওয়াজে বলতেন যেন অপর লোক আয়াসে তা তনতে পায়। এমন ক্ষণিভাবেও নয় যে, তিনি কি বললেন শ্রোতামঙলীর তা আবার জিজ্ঞেস করার প্রয়োজন হয়। ক্রিক তাল করা না। যেমন এইমাত্র ফারুকে আজম (রা.) সম্পর্কে বলা হতো যে, তিনি এমনভাবে কথা বলতেন যেন উপত্বিত জনমঙলী অনায়াসে তা তনতে পায়, কোনো প্রকারের অসুবিধা না হয়।

অতঃপর বলা হয়েছে- الْأَصَّوَاتِ لَصَوْتُ الْحَبَّرِ الْأَصَوَاتِ لَصَوْتُ الْحَبَّرِ وَ الْعَبْرِ عَلَيْهِ অথাৎ চতুম্পদ জন্তুসমূহের মধ্যে গাধার চিৎকারই অত্যন্ত বিকট ও শ্রুভিকটু। এখানে সামাজিক শিষ্টাচার সম্পর্কে চারটি বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে। ১. লোকের সঙ্গে সাক্ষাৎ ও কথোপকথনের আত্মন্তবিতার সুরে মুখ ফিরিয়ে কথা বলতে বারণ করা হয়েছে। ২. ধরাপুষ্ঠে অহংকার ভরে বিচরণ করতে বারণ করা হয়েছে। ৩. মধ্যবন্তী চাল-চলন গ্রহণ করতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। ৪. উচ্চঃস্বরে চিৎকার করে কথা বলতে নিষেধ করা হয়েছে।

রাস্লুরাহ — এর আচার আচরণের এসব গুণের অপূর্ব সমাবেশ ঘটেছিল। শামায়েলে তিরমিয়ীতে হয়রত হুসাইন (রা.) ইরশাদ করেন, আমি আমার পিতা হয়রত আলী (রা.)-এর নিকট রাস্লুরাহ — এর মানুষের সাথে উঠাবসা ও মেলামেশার কালে রাসুল — এর আচার ব্যবহার ও প্রকৃতি সম্পর্কে জিজ্ঞেস করায় তিনি বলেন—

كَانَ وَانِمُ الْبَشَرِ سَهُلُ الْخَلْقِ لَيِّنَ الْجَانِبِ لَبْسَ مِنْظَ وَلَا عَلِيْظٍ وَلَا صَخَّابٍ فِى الْآسَوَاقِ وَلَا فَحَاشٍ وَلَا عِبَابٍ وَلَا سُنَاج بَتَغَافِلُ عَشَّا لَا بَشْتَهِنْ وَلَا يُرَيْسَ مِنْهُ وَلَا يُبْعِبُ فِيْهِ فَلَا تَرَكَ نَفْسَهُ مِنْ ثَلَاثٍ الْمِرَاءُ وَالْإِحْبَارُ وَمَّا لَا بَنْشِهُ .

অর্থাৎ নবীজী — -কে সর্বদা প্রসমু ও হাস্যোজ্বল মনে হতো, তাঁর চরিত্রে নম্রতা, আচার ব্যবহারে বিনয় বিদায়ান ছিল। তার বতাব মোটেই রুক্ষ ছিল না, কথাবার্তাও নিরস ছিল না। তিনি উচ্চঃস্বরে বা অল্লীল কথা বলতেন না, কারো প্রতি দোষারোপ করতেন না। ক্বপণতা প্রকাশ করতেন না। যেসব দ্রব্য মনঃশুত হতো না সেগুলোর প্রতি আসতি প্রকাশ করতেন না। বৈসব দ্রব্য মনঃশুত হতো না সেগুলোর প্রতি আসতি প্রকাশ করতেন না। বৈস্ব না। কিছু [সেগুলো হালাল হলে এবং তার কারো আকর্ষণ থাকলে] তা থেকে তাদেরকে নিরাশ করতেন না এবং সে সম্পর্কে কোনো মন্তব্যও করতেন না।বিরং নীরবতা অবলম্বন করতেন], তিন বন্তু সম্পূর্ণভাবে [চিরতরে] বর্জন করেছিলেন। ১. ঝগড়া-বিবাদ, ২. অহংকার, ৩. অপ্রয়োজনীয়ও অর্থহীন কাজে আত্মনিয়োগ করা।

লোকমান হাকীমের আরো কিছু উপদেশ: হযরত আনুস্তার ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী — ইরশাদ করেছেন. লোকমান হাকীম বলতেন যে, কেউ আল্লাহ তা আলার নিকট কোনো কিছু আমানত রাখে, আল্লাহ তা আলা তা হেফাজত করেন।
—(আহমদ)

অতএব, মুসলমান মাত্রেরই কর্তব্য হলো তার ঈমান এবং ইসলাম আপ্তাহ তা'আলার নিকট আমানত রাখা যেন শয়তানের প্রতারণা থেকে তা সংবক্ষিত থাকে। আওন ইবনে আপুল্লাহ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে- লোকমান তার পুত্রকে এ উপনেশ দিয়েছেন যে, হে বংস: তুমি খখন কোনো মর্জাদিসে যাও তখন তাদেরকে সালাম দাও এবং এক কোণে নীরব অবস্থায় বসে পড় এবং তাদের প্রতি লক্ষ্য রাখ, যদি তারা আল্লাহ তা আলার জিকির সম্পর্কে কথা বলে তবে তুমিও তাতে অংশগ্রহণ কর, আর যদি তারা জিকরে ইলাহী ব্যতীত অন্য করায় মশগুল হয়, তবে তুমি অন্যত্র চলে যাও।

খাতিবে শারবিনী তার "তাফসীরে সিরাজে মুনীরে" লোকমান হাকীমের আরো কয়েকটি উপদেশের কথা উল্লেখ করেছেন ৷

- ১. হে বংস! তাকওয়া পরহেজ্ঞগারী অবলম্বন কর, তাহলে পুঁজি ব্যতীত ব্যবসায় যেমন লাভ হয়, তেমনি তুমি লাভবান হরে।
- হে বৎস! জানাযায় হাজির হও, তবে বিয়ের মজলিসে নয়, কেননা জানায়ার কারণে তৃমি আঝেরাতকে শ্বরণ করবে, আর
  বিয়ের মজলিশে তৃমি দুনিয়ার প্রতি আগ্রহী হবে।
- ৩, হে বংস! পেট পুরে আহার করো না, তোমার উচ্ছিষ্ট কুকুরের সামনে রেখে দাও।
- বে বৎস: মোরণের প্রতি লক্ষ্য কর, সে ভোরে উঠে আজান দেয়, আর সে সময় তুমি বিছানায় নিয়্রিত থাক, অঙএব,
  য়োরণের চেয়ে অধিকতর অসহায় হয়ো না।
- ৫. হে বংস! তওবা করতে বিলম্ব করো না, কেননা মৃত্যু হঠাৎ আসে, খবর দিয়ে আসে না।
- ৬. হে বৎস! কখনো মূর্য লোকের সঙ্গে বন্ধুত্ব করো না, ভোমাকে যে দেখাকে সে উপলব্ধি করবে যে, তুমিও ঐ মূর্য লোকের কথায় ও কাজে সন্তুষ্ট, এতাবে লোকেরা ভোমার ব্যাপারে প্রতারিত হবে।
- ৭. হে বৎস! সর্বদা আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করতে থাক, তাকওয়ার পরহেজগারীকে জীবনের আদর্শ হিসেবে গ্রহণ কর, কিছু এতাবে জীবন য়াপন কর যেন মানুষের নিকট তোমার পরহেজগারী প্রকাশ না পায়, মানুষ মনে করে তুমি আল্লাহকে ভয় কর, এজন্য তারা তোমাকে সন্থান করে, আর এ অবস্থায় এমন যেন না হয় যে তুমি মন্দ কাজে লিপ্ত হও।
- ৮. হে বংস! নীরবতা পালন কর, নীরবতার কারণে কখনো ভোমাকে লচ্ছিত হতে হবে না। যদি তোমার কথা রৌপ্য হয় তবে নীরবতা হলো খাঁটি খর্ণ।
- ৯. হে বংস। মন্দ কাজ থেকে দূরে থাক, একটি মন্দের পর আরেকটি মন্দ আসে।
- ১০. হে বংস! অতি ক্রোধ থেকে বিরত থাক, কেননা ক্রোধের আধিক্য মন খারাপ করে, এর ঘারা মনের আলো দূরীভূত হয়।
- ১১. হে বংস! সর্বদা ওলামায়ে কেরামের মজলিসে হাজির থাকবে, জ্ঞানী ব্যক্তিদের কথা তনবে, কেননা আল্লাহ তা'আলা হেকমতের নূর দ্বারা মৃত অত্তরকে জীবিত করে দেন, যেমন বৃষ্টি দ্বারা মৃত তম্ব জমিনকে জীবিত করেন, আর যে মিথ্যা কথা বলে তার চেহারার রৌশনী বিদায় হয়ে যায়। চরিত্রহীন লোককে অনেক সময়ই বিপদয়্য়ত হতে হয়। পাহাড় থেকে পাথর ফুলে আনা সহজ, কিন্তু নির্বোধ লোককে বোঝানো সহজ নয়।
- ১২. হে বংস: কোনো নির্বোধ লোককে দূতরূপে প্রেরণ করো না, যদি কোনো বৃদ্ধিমান লোক না পাও তবে নি**জেই চলে** যাও।
- ১৩. বে বংস! কখনো কোনো বাঁদীকে বিয়ে করে না, [যদি তা কর] তবে তোমার সন্তাদেরকে ভূমি চির গোলামীর ন্ধিপ্তিরে আবদ্ধ করবে।
- ১৪. হে বৎস! এমন সময় আসবে, যখন জ্ঞানী ব্যক্তিদের নয়ন মন শান্তি পাবে না।
- ১৫. হে বৎসং এমন মন্ধলিসে অংশগ্রহণ করবে যেখানে আল্লাহ তা'আলার ন্ধিকির হয়। কেননা ঐ মন্ধলিসের লোকদের প্রতি
  যখন আল্লাহ তা'আলার রহমত হবে তখন তুমিও তার কিছু অংশ পাবে। আর এমন মন্ধলিসে বসবেনা যেখানে আল্লাহর
  ক্ষিকির না হয়। কেননা যনি তাদের উপর আল্লাহর কোনো গজব আসে, তবে তাতে তুমিও ধ্বংস হয়ে যাবে।
- ১৬. হে বংসঃ তোমার খাবার যেন তথু মোন্তাকী পরহেগারী লোক খায়, মন্দ লোকেরা যেন তোমার খাবার গ্রহণ না করে।
- द वरप्र: छानी এवः वृक्षिमान लाकप्तत्र मदत्र भतामून कत ।

- ১৮. হে বৎস! দুনিয়া একটি গভীর সমুদ্র, যাতে বহুলোক নিমজ্জিত হয়ে গেছে, যদি তুমি এর থেকে নাজাত পেতে চাও, তং আল্লাহর ভয়কে ভোমার নৌকারূপে তৈরি কর, আর ঈমানের আসবাবপত্র দ্বারা ঐ নৌকাকে পরিপূর্ণ কর। আর অলুহ তা'আলার প্রতি ভরসাকে তার লঙ্গর বালাও। এতাবে হয়তো এই সমুদ্রে নিমজ্জিত হওয়া থেকে তুমি বাঁচতে পার।
- ১৯, হে বংস! আমি বড় বড় পাথর এবং বড় বড় লোহা বহন করেছি, কিন্তু মন্দ প্রতিবেশির চেয়ে কঠিন এবং ভারি কোনো বোডা দেখিনি।
- ২০. হে বংস! আমি অনেক কষ্ট ভোগ করেছি কিন্তু দরিদ্র এবং পরমুখাপেক্ষীতা থেকে কষ্টকর কোনো কিছু দেখিনি।
- ২১, হে বৎসঃ জ্ঞান গুণ এবং বৃদ্ধি অনেক ফকির মিসকিনকেও রাজা বাদশাহের আসনে বসিয়ে দিয়েছে।
- ২২, হে বংস। তুমি সেসব লোকদের অন্তর্ভুক্ত হয়ো না, যারা তাদের প্রশংসার প্রার্থী হয়।
- ২৩. হে বংস! যখন তুমি ইলম হাসিল কর, তখন তার উপর আমল করার সর্বাত্মক চেষ্টা কর।
- ২৪. হে বংস। ওলামায়ে কেরাম এবং নেককার লোকদের সংসর্গে থাকা অবশ্য কর্তব্য মনে কর এবং ভাদের নিকট শিবতে চেষ্টা কর।
- ২৫. হে বৎস! যখন কারো সঙ্গে বন্ধুত্ব করার ইচ্ছা হয় তখন তাকে পরীক্ষা করে নাও এবং তাকে রাগান্বিত কর এবং দেখ রাগান্বিত অবস্থায় সে তোমার সাথে কি ব্যবহার করে, যদি তখন সুবিচার করে, তবে সে বন্ধুত্বের যোগ্য, আর যদি সে সবিচার না করে তবে তার নিকট থেকে আত্মরক্ষা করা তোমার কর্তবা।
- ২৬. ঋণগ্রস্ত হওয়া থেকে আত্মরক্ষা করবে, কেননা ঋণ দিনের বেলা অবমননা আর রাতের বেলা দুন্দিন্তা।
- ২৭. হে বৎস! মনে রেখ, যখন তুমি পৃথিবীতে ভূমিষ্ট হয়েছ তখন থেকে তোমাকে পৃষ্ঠদেশ দূনিয়ার দিকে রয়েছে, আর তোমার মুখমওল আখেরাতের দিকে অতএব, যে ঘরের দিকে তুমি যাচ্ছ, তা এই ঘর থেকে অনেক নিকটবর্তী যে ঘর থেকে তুমি বিদায় হবে।

#### অনুবাদ :

- ২০ হে সম্বোধিত ব্যক্তিগণ। তোমনা কি দেখ না জান না আলুন্ত তা আলা নতোমগুলে যেমন, সূর্য চন্দ্র ও তারকাসমূহ ও তুমগুলে যেমন ফলমূল, নদীনালা ও পতপাধি ইত্যাদি যা কিছু আছে সবই তোমাদের কাজে নিয়োজিত করে দিয়েছন। যাতে তোমারা তা থেকে উপকৃত ২ও এবং তোমাদের প্রতি তার প্রকাশ্য নিয়ামত যেমন সুন্দর চেহারা, অবয়র অসপ্রতাস ইত্যাদি প্রক্রিপূর্ণ করে দিয়েছন। অনেক দোক মঞ্জার কাফেরগণ যারা জ্ঞান, প্রনির্দেশ ও উজ্জ্বা কিতার যা আল্লাহ তা আলা নাজিল করেছেন ছাড়াই নবী ও কুরআন ছাড়া আল্লাহ তা আলা সম্পর্কে বাক বিত্তা করে। বরং তাকলীদের কারগেই মুণ্ডা করে।
- ২১. তাদেরকে বলা হয়, আল্লাহ তা'আলা য়া নাজিল করেছেন, তোমরা তার অনুসরণ কর তাবন তারা বলে বরং আমরা আমাদের পূর্বপুরুষদেরকে যে বিষয়ের উপর পেয়েছি তারই অনুসরণ করব। আল্লাহ তা'আলা বলেন, তারা কি তার অনুসরণ করবে। প্রতান যদি তাদেরকে জাহানামের পাত্তির পাত্তি ওয়াজিবকারী কর্ম দিকে দাওয়াত দেয়, তবও কি?
- ২২, <u>যে ব্যক্তি সংকর্মপরায়ণ</u> একত্বনদের বিশ্বাসী হয়ে স্বীয়

  মুখমণ্ডলকে আরাহ তা আলার অভিমুখী করে আরাহ

  ডা আলার আনুগড়ো জীবন পরিচালনা করে <u>সে এক</u>

  মজবুত হাতল মজবুত হাতল যা ভেঙ্গে যাওয়ার ভয় নেই

  ধারণ করে। সকল কর্মের পরিণাম আরাহ তা আলার

  দিকে।

- الله تروا تعلكون يا مخاطيين أو الله سحو للم تروا تعلكون يا مخاطيين أو الله سحو للكم ما في السحوات مِن السّني والنّبُحُوم لِتنتغيعُوا بِها وَمَا فِي الْعَرْضِ مِن السَّنِي اللهُ عَلَي عَلَي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالدّواكِ وَالسَّرِعُ أَوْسَعُ وَاتَمْ عَلَيكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَسَنوينَهُ الْأَعْضَاءِ وَهِي حُسْنُ الصَّورةِ وَتَسُوينَهُ الْأَعْضَاءِ وَعَبْرُهُا وَمِنَ السَّوينَةُ الْعَضَاءِ وَعَبْرُهُا وَمِنَ السَّورةِ وَتَسُوينَهُ الْعَضَاءِ وَعَبْرُهُا وَمِنَ السَّوينَةُ الْمَعْنَاءِ وَعَبْرُهُا وَمِنَ السَّوريَةِ وَتَسُوينَهُ المَّعْدِينَةُ يَعْمِدُ اللهُ اللهُ
- رادًا قِيلَ لَهُمُ الْبِعُوا مَّا اَنْزَلُ اللَّهُ قَالُوا بَلَ نَصْبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيهِ البَّانَ وقالُوا تعالى تعالى آيتَ بِعُونَهُ وَلُو كَانَ الشَّبِطُانَ يَدْعُوهُمُ إلى عَذَابِ السَّعِيرِ أَى مُوعِئَاتٍهُ لا.
   رَمَنْ يُسَلِمُ وَجَهِهُ إلى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ عَلَى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ عَلَى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ عَلَى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ عَلَى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ مَوْحِدُ فَقَدِ عَلَى اللَّهِ أَلَى اللَّهِ أَى يُغْيِلُ السَّعَسَى مُوحِدُ فَقَدِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّوْفَقَى دَيِالطُّرُنِ اللَّهِ الْمُؤْنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ عَا اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ اللَّهُ الْمُؤْنِ الْمُؤْنِ الْمُؤْ
- ٢٣. وَمَنْ كَفَرَ فَلَا يَحْزُنْكَ يَا مُحُمَّدُ كُفُرُهُ لاَتَهَتَمُّ بِكُفِرِهِ إلْيَنَا مُرْجِعُهُمْ فَيُنَزِّئُهُمْ يما عَمِلُوا دَانَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ اَنْ بِمَا فِينَهَا كَفَيْرِهِ فَمَجَازُ عَلَيْهِ.

- ٧. نُسُتِ عُهُمْ فِى الكُنبَا قُلِيلًا أَيَّامَ حَبُورَةِ إِلَى مَنْ مُعَلَّمُ أَيَّامَ وَعَبُورَةً إِلَى عَلَيْكُمْ أَفِي الْأَخِرَةَ إِلَى عَذَابُ النَّارِ لَا يَجِدُونَ عَذَابُ النَّارِ لَا يَجِدُونَ عَذَابُ النَّارِ لَا يَجِدُونَ عَذَابُ النَّارِ لَا يَجِدُونَ عَذَابُ النَّارِ لَا يَجِدُونَ
- وَلَيْنِ لاَمُ قَسَمِ سَالَتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمُ مَّنْ خَلَقَ السَّمُ مَّنْ خَلَقَ السَّمُ مَّنْ خَلَقَ مِنْهُ نُونَ اللَّهُ وَحُونِي الْمَثَالِ وَ وَاوُ مِنْهُ نُونَ الرَّفِعِ لِتَوَالِي الْأَمْثَالِ وَ وَاوُ الصَّعْبَ فَلَ الصَّعْبَ فَلَ الصَّعْبَ الصَّعْبِينِ قَلَ الحَمَّدُ لِلْتَعْبَ السَّاكِنَينِ قَلَ الحَمَّدُ لِللَّهِ وَعَلَيْهِمْ لِللَّهُ وَعَلَيْهُمْ لَلْ يَعْلَمُونَ النَّوْمِ اللَّهُ وَعَلَيْهِمْ لِللَّهُ وَالْمُعْمُ لَلْ يَعْلَمُونَ وَالْمُورِ النَّهُ وَالْمُعْمِينَ وَالْمُعْمُ لَلْ يَعْلَمُونَ وَالْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَالْمُعْلَقُونَ اللَّهُ وَالْمُعْلِقُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ لَا الْمُعْلَمُ وَالْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُ وَالْمُؤْمِلُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ لَا يَعْلَمُ وَالْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُفْعِلِي فَلَالْمُولُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ لِلْمُؤْمِلِ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤُمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُ الْمُعِلِي الْمُؤْمِلُ اللْمُؤ
- لِلْهِ مَا فِي السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ مَ مِلْكَا وَخَلْقًا وَعَبِيبَدًا فَلَا يَسْتَحِقُ الْعِبَادَةَ فِيهِمَا غَيْرُهُ إِنَّ اللَّهَ هُو الْفَنِثُى عَنَ خَلْقِهِ الْحَمِيدُ الْمُحَمُّودُ وَفِي صَنْعِهِ.
- . وَلَوْ أَنْ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَفَلاًمُ وَالْبَحْرُ عَطْفُ عَلٰى إِسْمِ أَنْ يَعُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبِعَةُ أَبِحُو مِدادٍ مَا نَفِدت كَلِيتَ اللّٰهِ عَالَمُ عَبْدُ بِهَا عَنْ مَعْلُومَاتِهِ بِكُتُبِهَا بِتِلْكَ الْاَقْلَامِ بِذَٰلِكَ الْمِدَادِ وَلاَ مِكْتُبِهَا بِتِلْكَ الْاَقْلامِ بِذَٰلِكَ الْمِدَادِ وَلاَ مِنْ ذَٰلِكَ لِاِنْ مَعْلُومَاتِهِ تَعَالَى مَنْ مُتَكَنَاهِمَةِ إِنَّ اللّٰهُ عَزِيْدٌ لاَ يُعْجِرُهُ شَنْ مُحَكِيمً لا يُعْفِرُهُ شَنْ عَنْ عِصْلِهِ مَنْ مُحَكِيمً لا يُعْفِرُهُ شَنْ عَنْ عِصْلِهِ

- ২৪. <u>আমি তাদেরকে</u> দূনিয়াতে <u>স্বন্ধকালের জনো</u> তাদের দুনিয়ার হায়াত পরিমাণ ভোগবিলাস করতে দেব। অ১ঃপঃ তাদেরকে আখেরাতে <u>বাধ্য করব ৩ফতর</u> শান্তি জাহান্লামের আগুন যা থেকে তারা কথনো মুক্তি পারে ন ভোগ করতে।
- ২৫. আপনি যদি তাদেরকে জিজেস করেন, নভোমওল ও

  তুমওল কে সৃষ্টি করেছেন? তারা অবশাই বলবে আল্লাহ,
  তুমওল কৈ সৃষ্টি করেছেন? তারা অবশাই বলবে আল্লাহ,
  তিন্দু তুমওল কৈ সৃষ্টি করেছেন।
  তিন্দু তুমওল কৈ সৃষ্টি করিছেন।
  বিলোপ করা হয়েছে লাগাতার কয়েকটি তুলিও পুটি সাকিন
  একত্রিত হওয়ার কারণে তা আসলে
  ত্রুলন, আল্লাহ তাদের উপর তাওহীদের সকল প্রমাণাদি
  প্রকাশ করার কারণে সকল প্রশংসাই আল্লাহর। বঙ্গং
  তাদের অধিকাংশ তাদের উপর আল্লাহর তাওহীদের বিশ্বাস
  স্থাপন ওয়াজিব হওয়ার জ্ঞান রাখে না।
- ২৬. <u>নভামগদে ও ভূমগদে যা কিছু রয়েছে সবই আল্লাহর</u>

  মাধলুক, সৃষ্ট ও দাস হিসেবে অতএব উভয় জগতে তিনি

  ব্যতীত কেউ ইবাদতের হকদার নয় <u>নিকয় আল্লাহ</u> তার

  মাধলুক থেকে অভাবমুক্ত ও তার কর্মে প্রশংসিত।
  - ২৭. পৃথিবীতে যত বৃক্ষ আছে, সবই যদি কলম হয় এবং

    সমুদ্রের সাথেও সাত সমুদ্রুক্ত কালি হয় স্বিত্ত পিনি বিধি

    এর ইসমের উপর আতফ তবুও তার বাক্যাবলি নিথে
    শেষ করা যাবে না বিধি
    জ্ঞান ও মালুমাত এবং উক্ত কলম হারা লিখতে গেলে
    সাগরের গানি পরিমাণ কালি বা এর চেয়ে অধিক কালি
    শেষ হয়ে যাবে কেননা আল্লাহ তা'আলার মালুমাত ও জ্ঞালি
    অসীম। নিক্রই আল্লাহ তা'আলা পরাক্রমশালী
    তাবে
    কোনো বকু দুর্বল করতে পারে না প্রজ্ঞাম্য় অর্থাৎ তার ক্ঞালি

www.eelm.waalalm.aganक्ष्य भारत ना ।

- ٣٠. وَلِكَ الْمَذَكُورُ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقَّ النَّارِتُ وَالْمَدُ وَالْحَقِّ النَّارِتُ وَالْمَاءِ وَالنَّاءِ وَالنَّاءِ يَعُبُدُونَ مِنْ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُ وَوَبِو النَّااِئِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُ عَلَى خَلْقِهِ بِالْقَهْرِ الْكَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمِ الْعَلِيمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعُلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْ

مُسَمِّعًى هُو يَوْمُ الْقِيامَةِ وَّأَنَّ اللَّهُ بِمَا

تعملون خيير .

- ২৮. তোমাদের সৃষ্টি ও শূনপ্রথান একটি মাত্র প্রাণীর সৃষ্টি ও
  পুনরুগানের সুমান বৈ নয়। কেননা সকল বহু তার ঠি
  অর্থাৎ ২ও বাক্যের সাথে সাথে হয়ে যায়। <u>নিকয়ই</u>
  আন্তাহ তা'আলা স্বকিছু তনেন ও দেখেন। কোনো কিছু
  তাকে কোনো কিছু থেকে ফিরাতে পারে না।
- ২৯. হে প্রোভা! <u>তুমি কি দেখ</u> জান <u>না যে, আক্রাহ তা আলা</u>
  রাত্রিকে দিবসে প্রবিষ্ট করেন এবং দিবসকে রাত্রিতে
  প্রবিষ্ট করেন। অতএব দিন ও বাতে প্রত্যেকটি এতটুকু
  বৃদ্ধি হয় যতটুকু অনাটি থেকে হ্রাস পায়। <u>তিনি চন্দ্র ও</u>
  সূর্যকে কাজে নিয়োজিত করেছেন। প্রত্যেকে নির্দিষ্ট কাল
  পর্যন্ত কিয়ামত পর্যন্ত <u>নিজ নিজ পথে পরিক্রমণ করে।</u>
  এবং নিক্যাই তোমরা যা কর আত্নাহ তা আলা তার ধবর
  রাবেন।
- ৩০. <u>এটাই</u> উদ্লিখিত দলিলসমূহ <u>প্রমাণ যে, আল্লাহই হক</u>
  সত্য ও চিরস্থায়ী <u>এবং আল্লাহ ব্যতীত তারা যাদের পূজা</u>
  করে সবই বাতিল মিখ্যা ও কণস্থায়ী كَنْكُونْ সীগাহটি
  خَنْكُونْ ও পড়া যাবে <u>নিশ্চাই আল্লাহ</u> তার সৃষ্টির উপর
  বিজয়ী হিসেবে সর্বোচ্চ মহান।

#### তাহকীক ও তারকীব

बता रहाहर । وَمُونِع कता रहाहर ) - مَضَمُون अतु पूर्वत - رَدُّ عَلَى الْمُشْرِكِينَ विष्ठ : قَوْلُهُ ٱلَمْ تَكُووْ اللَّهُ مَنَاطَ وَهِي مَنَاطَ وَهِي مَنَاطَ وَهِي مَنَاطَ وَهِي مَنَاطَ وَهِي مَنَاطَ وَهِي مَنَاطُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَّمُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى

إَحْسَانَ كَامِلْ هَا الْحَسَانَ عَامِلُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُوَجَدُ قَالُهُ مُوَجِدً قَالُهُ مُوَجَدًّ اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا وَهَا اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا وَهَا اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا اللَّهِ كَانُكُ مُرَادًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُوالِدًا اللَّهُ كَانُكُ مُرَادًا اللَّهُ كَانُكُودًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُوالِدًا اللَّهُ كَانُكُودًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُوالِدًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُوالِدًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُوالِدًا اللَّهُ عَلَيْكُ مُواللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُواللَّهُ اللَّ

अनि اللّٰهُ । अर ताकांठि चेदा سُرُط आत كَرُاب حُرُط आत : فَنُولُهُ لَيُعُولُنُ اللّٰهُ كَرِيْنَهُ अता खनुपाती चेदा के خُلَقُهُمُّ اللّٰمُ अतात कातरल وَتَرَيِّنَهُ وَاللّٰمِ अतात कातरल وَاللّٰمِ اللّ كَرِيْنَهُ अता खरे खेश ख्लात कातरल وَاللّٰمِينُ اللّهُ अता खिश मुंबठामात बवत : खेश देतावठ दरला النَّمْرِيُّ النّ

جُمَلَة خَالِبَة रिला মूবতामा আর أَنْبُعُرُ रिला जात अवत आत वाकाि रिला بَمُنَة خَالِبَة

र स्टाह । केंगों केंगों केंगों केंगों केंगों केंगों केंगों केंगों केंगों के केंगों केंगों के केंगों के केंगों

बात कातरा وَنَيْفَا ، شَرُط अपेर कर्ष कर्ष कर्ष कर्ष कर्ष । তবে وَنَيْفَا ، شَوْلُهُ مَانَفِيَتُ الخُ ويَعْفَا ، مَا مُؤَمِّل अपेरन कात श्रमिक कर्ष कर्षा و المُفَاد و عام المُفَاء بَرَاء المُفَاء بُرَاء .

এই ইবারত ছারা ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, বাক্যের মধ্য خَذْن রয়েছে। هَذُن ছারা আল্লাই কিন্দু করেছে। আর كَنْ تَعْرَبُ عَارِمٌ فَارِمٌ وَالرَّمْ بِالذَّاتِ हाता आलाई তা আলার كَلِمَاتُ اللّٰهِ हात

रला जात रवत ؛ بِأَنَّ اللَّهَ هُرَ الْحَقُّ राला भूरजाम ذَٰلِكَ عَلَوْلُهُ ذَٰلِكَ الْمُذَكُّونُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: قَوْلُهُ ٱللَّمْ تَكُووْا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرَ لَكُمْ مَنَّا فِي السَّمَٰوٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : এ সূরার গুরুতে তাওহীদের প্রমাণ এবং শিরকের বাতুলতা ঘোষণা করা হয়েছে এবং মুশরিকদের উদ্দেশ্য সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। এবপর লোকমান হাকীমের উপদেশের উল্লেখ রয়েছে আর তাতেও সর্বপ্রথম তাওহীদের উপর গুরুত্বারাপ করা হয়েছে। এবপ এ আয়াত থেকে পুনরায় মূল বঞ্চব্য তাওহীদে সম্পর্কেই আলোচনা তব্ধ হয়েছে। এ পর্যায়ে সর্বপ্রথম মানুষের প্রতি আল্লাহ তা আলার অনন্ত অসীম দানের উল্লেখ করে ইরশাদ হয়েছে—। এ পর্যায়ে সর্বপ্রথম মানুষের প্রতি আল্লাহ তা আলার অনন্ত অসীম দানের উল্লেখ করে ইরশাদ হয়েছে—। এ পর্যায় সর্বপ্রথম মানুষের প্রতি আল্লাহ তা আলার আছে, যথা চন্দ্র-সূর্ব, নক্ষত্র-পৃঞ্জ সবই তোমাদের উপকারার্থে নিয়োজিত করে রেখেছি। আর যা কিছু জমিনে আছে তাও তোমাদের কল্যাণার্থেই ব্যবহৃত হচ্ছে। আর আল্লাহ তা আলা তার প্রকাশ্য অপ্রকাশ্য নিয়ামতসমূহ তোমাদেরকে পরিপূর্ণ করে দিয়েছেন, তোমাদেরকে দান করেছেন স্বাস্থ্য, সৌন্র্য্য প্রভৃতি। এমনিভাবে তোমাদের হেদায়েতের জন্য রাসুল প্রেরণ করেছেন, পরিত্র কুরআন নাজিল করেছেন, ইসলামকে জীবন-বিধান রূপে তোমাদের জন্যে পছল করেছেন, তোমাদেরকে বিচার-বৃদ্ধি দান করেছেন, এককথায় হে মানব জাতি। আল্লাহ তা আলা তোমাদের জৈবিক, বস্তুতান্ত্রিক ও আধ্যাত্মিক সকল প্রয়োজনের আয়োজন করেছেন। অতএব, তোমাদের কর্তব্য হলো আল্লাহ তা আলার প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা এবং তার নিয়ামতসমূহের জন্যে গুকুর গুজার হওয়া।

একখানি হাদীদে কুদসীতে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, হে বনী আদম! তোমাদের এ জীবনের অবসান ঘটৈর মৃত্যুর মাধ্যমে, অতএব তোমাদের নিকট মৃত্যু আসার পূর্বেই আবেরাতের জন্যে আমল কর। হে বনী আদম! আমি তোমার এমন জোনো অঙ্গ সৃষ্টি করিনি যার জন্যে আমি রিজিক সৃষ্টি করিনি। হে বনী আদম! যদি আমি তোমাকে মুক করে সৃষ্টি করতাম তবে তুমি বাকশন্তির জন্যে আছেপ করতে, আর যদি আমি তোমাকে অঙ্গ করে সৃষ্টি করতাম তবে তুমি লাক করে। অতএব তুমি আমানের নিয়ামতের কদর কর এবং আমার তকরতজার হও, অবাধ্য নাফরমান হয়োনা, নিমক হারামী করো না, অবশেষে তোমাদের সকলকে আমারই নিকট ফিরে আসতে হবে।

–(আল আহাদীসুল কুদসিয়্যাহ, কৃত ইউনুস আস শেখ ইবরাহীম আস সামরাই, পৃ. ৮১!

মহান আল্লাহ তা আলার সর্বব্যাপী অসীম জ্ঞান ও অসাধারণ ক্ষমতার দৃশ্যাবলি অবলোকন করা সন্তেও কাফের ও মুশরিকগণ স্বীয শিকর ও কুফরিতে অনড় রয়েছে বলে সুরার প্রারঞ্জ তাদের সম্পর্কে সতর্কবাণী ছিল। আর অপরপক্ষে স্বভারসুলভ অনুগত WWW.EEIM.WEEDIY.COM

মুমিনগণের প্রশংসা স্তুতি ও গুভ পরিণতির বর্ণনা ছিল। মধ্যস্থলে মহামতি লোকমানের উপদেশাবলিও এক প্রকার সেসব বিষয়ের র্ণাৱপুরকই ছিল। উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ তা'আলার সর্বব্যাপী ও সর্বতোমুখী জ্ঞান ও ক্ষমতা এবং সৃষ্টিকূলের প্রতি তার অজস্র سَخَّرُ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ : कुना उ कक्ष्माताज्ञि वर्गना करत भूनताग्र ठाउदीरमत প্ৰতি আহ্বाम कता হয়েছে অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা নভোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলের যাবতীয় বস্তু তোমাদের অনুগত করে দিয়েছেন, অনুগত করে দেওয়ার অর্থ কোনো বস্তুকে কারো আজ্ঞাবহ করে দেওয়া। প্রশ্ন হতে পারে যে, ভূ-মণ্ডলের সকল বস্তু তো আজ্ঞাবহ নয়। বরং অনেক বস্তুই তো মানুষের মার্জির বিপরীত কাব্ধ করে। বিশেষ করে যেসব বস্তু নভোমওলে বিদ্যুমান সেগুলো মানুষের আজ্ঞাবহ হওয়ার তো কোনো সম্ভাবনাই নেই। উত্তর এই যে, ﷺ অর্থ কোনো বস্তুকে কোনো বিশেষ কান্তে বাধ্যতামূলকভাবে নিয়োজিত করে রাখা। আকাশ ও পৃথিবীর যাবতীয় বস্তু মানুষের অনুগত করে দেওয়ার **অর্থ এই যে, সেসব বস্তু মানুষের সেবা ও ক**ঙ্গ্যাণ সাধনে নিয়োজিত করে দেওয়া হয়েছে। তন্মধ্যে অনেক বস্তু তো এমন যে, সেগুলোকে মানুষের সেবায় নিয়োজিত করার সাথে সাথে তাদের আজ্ঞাবহও করে দেওয়া হয়েছে তারা যখন যেতাবে ইঙ্ছা সেগুলোকে ব্যবহার করে। আবার কতক বস্তু এমনও আছে গেগুলো মানুষের কাজে তো লাগিয়ে দেওয়া হয়েছে ফলে তা মানব সেবায় যথারীতি অবশ্যই নিয়োজিত; কিন্তু প্রতিপালকোচিত হিকমতের পরিপ্রেক্ষিতে সেগুলোকে মানুষের অনুগত করে দেওয়া হয়নি। যেমন নভোমগুলে অবস্থিত সৃষ্টিজ্বগত, গ্রহ-নক্ষত্র, বন্তু-বিদ্যুৎ, বৃষ্টিবাদন প্রভৃতি, থেগুলো মানুষের আজ্ঞাবহ করে দেওয়া হলে পর সেগুলোর উপর মানুষের স্বতাব, রুচি, প্রকৃতি ও অবস্থাবনির বিভিন্নতার প্রভাব ও প্রতিক্রিয়া প্রতিফলিত হতো। একজন কামনা করতো যে, সূর্য অনতিবিলমে উদিত হোক। আবার অপরজন তার নিজস্ব প্রয়োজনে এর বিলম্বে উদয়নই কামনা করতো। একজন বৃষ্টি কামনা করতো। অপরজন উন্মুক্ত প্রান্তরে সফরে আছে বলে বৃষ্টি না হওয়াই কামনা করতো। এমতাবস্থায় এরূপ পরম্পর বিপরীতধর্মী চাহিদা আকাশমণ্ডলের <mark>বন্তুসমূহের</mark> কার্যক্রমে বৈপরীত্য ও বৈসাদৃশ্যের উদ্ধব ঘটাতো। এজন্যই আল্লাহ ডা'আলা এসব বস্তু মানব সেবায় নিয়োজিত অবশ্যি রেখেছেন। কিন্তু তার আজ্ঞাবহ করে রাখেননি। এও এক প্রকারের করায়ত্ব করণই বটে।

তামানের উপর তার প্রকাশ্য-অপ্রকাশ্য সকল প্রকারের নিয়ামত পরিপূর্ণ করে দেওয়া। যার অর্থ আত্তাহ তা আলা তোমানের উপর তার প্রকাশ্য-অপ্রকাশ্য সকল প্রকারের নিয়ামত পরিপূর্ণ করে দিয়েছেন। প্রকাশ্য নিয়ামত বলতে সেসর নিয়ামতরেই বৃঝায় মানুষ যা পক্ষপ্রিয়ের সাহাযেয় অনুধাবন করতে পারে। যেমন মনোরম আকৃতি, মানুষের সুঠাম ও সংবদ্ধ অস-প্রতাপ এবং প্রত্যেক অস এমন সুসামঞ্জসাপৃর্ণভাবে তৈরি করা যেন তা মানুষের কাজে সর্বাধিক সয়য়রুক্ত হয় অর্থক আকৃতি-প্রকৃতিতেও কোনো প্রকারের বিকৃতি না ঘটায়। অনুরক্তাবে জীবিকা, ধন সম্পদ, জীবন মাণনের মাধামসমূহ, সুস্কৃতা ও কুশলাব্র এ করই ইরিয়্য়ায়ায়্য নিয়ামত ও অনুকলাসমূহের অন্তর্ভুক্ত। তদ্রূপ দীন ইসলামকে সহজ ও অনায়াসলক করে দেওয়া, আয়য়-রাস্থানের অনুসরণ ও আনুগাতা প্রদর্শনের তাওমীক প্রদান, অন্যান্য ধর্মের উপর ইসলামের বিকয় ও প্রভাবশীলতা এবং শতনের মোকাবিলায় মুসলমানেরে প্রতি সাহায়্য ও সহায়তা এসবই প্রকাশা নিয়ামতসমূহের পর্যায়ভুক্ত। আর গোপনীয় নিয়ামত কিবলা যা মানব কুদরের নাবে সম্পর্কর্ত্ত যবা— ইমান, আল্রাহ তা'আলার পরিচয় লাত এবং জ্ঞানবৃদ্ধি, সকরিয়, পাপসমূহ গোপন করা ও অপরাধসমূহের ত্রিত শান্তি আরোপিত না হওয়া ইত্যাদি।

ই আয়াতে মহান আল্লাহ তা আলা তার জ্ঞান ও প্রজা, তার ক্ষরের এবং তার নিয়মত ক্রিপা ও দ্যাসমূহ। যে একেবারে অসীম ও অফ্ররড কোনো ভাষার সাহাযো তা প্রকাশ করা চলে না, এ তথাটুকুই সুন্পষ্ট করে দিয়েছেন। অধিকল্প তিনি এরপভাবে উদাহরণ পেশ করেছেন যে, ভূ-পূটে যত বৃক্ষ আছে যদি সেওলাের সব শাখা-প্রশাখা দিয়ে কলম তিরি করা হয় এবং বিশ্বের সাগরসমূহের গানি কালিতে রুপান্তরিত করে দেঝাে হয় এবং এবং অবং অসম আল্লাহ তা আলাের প্রজা ও জ্ঞান-গবিমা এবং তার ক্ষরতা বাববার বিবরণ লিখতে রুপান্তর তবে সমূদ্রের পানি নিরশেষ হয়ে যাবে; তবুও তার অফ্ররড প্রজা ও মহিমার বর্ণনা শেষ হবে না। ক্রেক্স একটি মাত্র সমুদ্র কেন যদি অনুরূপ আরাে সাত সমুদ্র ও অন্তর্ভুক্ত করে দেওয়া হয় তবুও সব সাগর শেষ হয়ে যাবে তথািদি মন্ত্রুহ তা আলাের মহিমা প্রকাশক বাণীসমূহের পরিসমান্তি ঘটবে না। ১৯১১ এর তাবার্থ আল্লাহ তা আলাের জানপূর্ণ ও প্রজাময় বাকা্বলি। –(রহ ও মাহােরী)

আরাহ তা আলার মহিমা, কৃপা ও করুণাবলিও এর অন্তর্ভুক্ত। সাত সমুদ্র অর্থ এ নয় যে, সাত সমুদ্রের সংখ্যা সাতটিই; বরং এর অর্থ এই যে, এক সমুদ্রের সাথে আরো সাতটি সমুদ্র সংখ্যুক্ত হয়েছে বলে যদি ধরেও নেওয়া হয় তা সত্ত্বেও এগুলোর পানি দিয়ে আরাহ তা আলার প্রজ্ঞাময় বাকাসমূহ লিখে শেষ করা যাবে না। এখানে সাতের সংখ্যা উদাহরণ স্বরূপ উল্লেখ করা হয়েছে, সীমিত করে দেওয়া উদ্দেশ্য নয়। যার প্রমাণ কুরআনের অন্য এক আয়াত যেখানে বলা হয়েছেন বি ক্রিট্রেই কর্মিটি করি দেওয়া উদ্দেশ্য নয়। যার প্রমাণ কুরআনের অন্য এক আয়াত যেখানে বলা হয়েছেন বি ক্রিট্রেই কর্মিটিট করে দেওয়া উদ্দেশ্য নয় ত্বিক্ত করিলিত রূপালরিত করে দেওয়া হয়, তবে সমুদ্র পূন্য হয়ে যাবে কিন্তু সে বাণীসমূহ শেষ হবে ন। আর ওধু এ সমুদ্র নয় অনুরূপ আরো সমুদ্র অন্তর্ভুক্ত করলেও অবস্থা একই থাকরে। এ আয়াতে ক্রুল এরল ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, যদি এ ধারা বহুদূর পর্যন্ত চলতে থাকে যে, এক সমুদ্রের সাথে অনুরূপ অপর সমুদ্র সংযুক্ত হয়ে তার সাথে অনুরূপ তৃতীয়টা, অনুরূপ চতুর্ভটি মোটকথা সমুদ্রসমূহের যতগুণ বা সংখ্যাই মেনে নেওয়া হোক না কেন একলোর পানি কালি হলেও আরাহ তা আলার মহিমা প্রকাশক বাণীসমূহ লিখে শেষ করতে পারবে না। যুক্তি-বৃদ্ধির দিক দিয়ে একথা সুন্পাই যে, সমুদ্র সাতটি কেন, সাত হাজারও যদি হয় তবুও তা সীমাবদ্ধ শেষ অবশাই হবে কিন্তু ক্রিটিটা মেটিক প্রসীমতে করলে প্রমিত করতে পারে।

#### অনুবাদ :

- ৩১. তুমি কি দেখনা যে, আল্লাহ তা আলার অনুহাহে জাহাজ

  সমুদ্রে চলাচল করে হে প্রোতাগণ বাতে তিনি তা বারা

  তোমাদেরকে তার নিদর্শন্বলি প্রদর্শন করেন। নিক্

  <u>এতে নিদর্শন রয়েছে প্রত্যেক</u> পাপ থেকে বিরত থাকার
  উপর সু<u>র্বনীল,</u> আল্লাহ তা আলার নিয়ামতের প্রতি কুডজ্জ

  ব্যক্তির জন্য।
- ৩২. <u>যথন তাদেরকে</u> কাফেরদেরকে <u>মেঘমালা সদৃশ</u> এমন
  পাহারের নাায় যা তার নিচে ছারা দান করে <u>তরঙ্গ আচ্চানিত</u>
  করে নেয়, তথন তারা খাটি মনে আল্লাহ তা'আলাকে
  ভাকতে থাকে। যাতে তিনি তাদেরকে মুক্তি দেয় অর্থাৎ
  তখন তারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্যকে ডাকে না।
  অতঃপর তিনি যথন তাদেরকে স্থলভাগের দিকে উদ্ধান করে আনেন, তখন <u>তাদের কেউ কেউ মধ্যম পথে</u> অর্থাৎ
  কুফর ও ঈমানের মধ্যপদ্থি রান্তায় <u>চলে,</u> আবার কেউ কেউ
  কুফরের উপর অবিচল থাকে কেবল মিথ্যাচারি, অক্তপ্ত আল্লাহ তা'আলার নিরামতের প্রতি <u>ব্যক্তিই আমার</u> নিদর্শনাবলি ্যেমন তাদেরকে তরঙ্গ থেকে মুক্তি দেওয়া
  ইত্যাদি অরীকার করে।
- ৩৩. হে মানুব জাতি! মন্ধাবাসী তোমরা তোমাদের

  পালনকর্তাকে ভ্র কর এবং ভ্র কর এমন এক দিবসকে,

  যখন পিতা পুত্রের কোনো কাজে আসবে না পিতাপুত্রের

  থেকে কোনো আজাব সরাতে পারবে না এবং পুত্র ও তার

  পিতার কোনো উপকার করতে পারবে না । নিক্মই আলাহ

  তা আলার ওয়াদা
  পুনকখান সত্য, অতএব, পার্থিব জীবন

  যেন তোমাদেরকে ইসলাম থেকে গ্রোকা না দেয় এবং

  আলাহ সম্পর্কে আলাহ ভাআলার কমা ও স্কেড় দেওয়া সম্পর্কে

  রাতারক শ্যুতানও যেন তোমাদেরকে প্রতারিত না করে।

- ١. اللّم تراد العُلك السُعُن تجري ني الله السُعُن تجري ني الله السُعُن تجري ني الله السُعُن تجري ني السُعُن السُعُن بين الله من المنه والدُون في ذلك لا المنه عن معاصى الله شكور ليعمه .
- ٣٢. وَإِذَا غَيْشِيهُمْ أَيْ عَلَا الْكُفّارَ مَّنَ عَلَا الْكُفّارَ مَّنَ عَلَا الْكُفّارَ مَّنَ عَلَا الْكُفّارَ مَّنَ عَلِللَّهِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا
- . لَيَكُهُ النَّاسُ أَى اَهَلُ مَكَّةَ اتَقُوا رَبَّكُمُ وَالْحَصُولَ مَكَّةَ اتَقُوا رَبَّكُمُ وَالْحَصُولَ وَالْحَصُولَ الْحَصُولَ الْحَدَيْقِ الْحَلَيْقِ وَالْحَصُولَ الْحَدَيْقِ اللَّهِ عِلَيْهُ عَنْ وَالْدِهِ فِينِهِ شَيْئًا وَلَنَّ وَعَدَ اللَّهِ عِالْبَعْنِ مَنْ وَلَا مَوْلُودُهُ هُو جَازِعَنَ وَالِدُهُ فِي وَلَيْهُ عَنِ وَلَيْهُ مِنْ وَلَيْهُ وَلَى اللَّهِ عِلَيْهُ مَنْ الْحَيْدِةُ اللَّهُ فِي وَلَيْهُ وَلَى اللَّهِ عِلَيْهُ وَلَى عِلْمِهُ وَلَى عَلَيْهِ الْعُرُودُ الشَّيْطَانُ. وَاللَّهُ فِي حِلْمِهُ وَالْمَهُ فِي حِلْمِهُ وَالْمَهُ فِي حِلْمِهِ وَالْمُهُ لِللَّهِ الْعُرُودُ الشَّيْطَانُ.

٣٤. إِنَّ اللَّهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ، مَنِى تَقُومُ وَكُنْزِلٌ بِالشَّخْفِينُ وَالشَّشْدِيْدِ الْغَبْثَ ، بِوَفْتِ بَعَلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ء اَذَكُرُ بَعَلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ء اَذَكُرُ اَمُ النَّهُ وَلَا يَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ ء اَذَكُرُ اَمُ النَّهُ وَيَعْلَمُ مَا تَنْوِى نَفْسُ مَا اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا اللَّهُ وَمَا تَنْوِى نَفْسُ مَا ذَا لَكُمْ وَمَا تَنْوِى نَفْسُ مَا ذَا لَكُمْ وَمَا تَنْوِى نَفْسُ مَا وَشَرِ وَيَعْلَمُهُ اللَّهُ وَمَا تَنْوِى نَفْسُ بَأَى اَرْضُ تَسُوتُ وَيَعْلَمُهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَمَا تَنْوِى نَفْسُ بَأَى اَرْضُ تَسُوتُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَلِيْكُمْ بِكُلِ شَيْءٍ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَلِيدٍ فَيْسَادُ إِلَى الْمُؤْوِدِهِ وَيَى النَّهُ وَالْمُ وَيَى النَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلِيمٌ عَمْلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَمُنَا اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَمُنَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَيُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَيَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَى الْمُعْرَادِي السَّوْدِةُ وَلَى اللَّهُ وَيَعْلَمُ السَّاعَةِ إلَى الْحُولُولِ السَّوْدَةُ وَاللَّهُ وَعَلَمُ السَّاعَةِ إلَى الْحِيْلِ السَّوْدَةُ وَلَالِكُمُ السَّاعَةِ إلَى الْحُولُولُ السَّاعِةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْرَادُ وَيَعْلَمُ الْمُنَا عَلَى الْمُعْرِقُ السَّاعَةُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ وَالْمُنْ الْمُنْ ا

ত৪. নিতাই আল্লাহ তা আলার কাছেই কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের কিয়ামতের করেন বৃষ্টি বর্ধনের সময় জানেন । বিনি বৃষ্টিবর্ধণ করেন বৃষ্টি বর্ধনের সময় জানেন । বিন এবং পর্কাশয়ে যা পাকে তিনি তা জানেন । ছেলে না মেয়ে তিনি জানেন । আলাহ তা আলা ব্যতীত এই তিনটি কেউ জানেন না । কেউ জানেন আপামীকলা সে কি উপার্জন করবে তালো না মন্দ এবং তা একমাত্র আল্লাহ তা আলাই জানেন এবং জানেনা কোন দেশে সে মৃত্যুবরণ করবে। আলাইই জানেন নিতয়ই আল্লাহ সর্ববিষয়ে স্বক্ত, সর্ববিষয়ের জাহির ও বাতিন সমাক জ্ঞাত। ইমাম বুখারী হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর স্ত্রে ক্রিমিন নিতাই তা আলাহ সর্বান করেন, তিনি বলেন নিতাই বর্ণনা করেন, তিনি বলেন করিন তিনি বলেন স্বার শেষ পর্যন্ত।

### তাহকীক ও তারকীব

उद्यादः। आत عَانِدُ उद्यादः। आत صِفَتُ 28- بَرَمًا विका उठा वाका : قَوْلُهُ لاَ يَجَبَرَى وَالدُّ عَنْ وَلَكِم وَلا مُولُودُ السخ इद्यादः। त्यानि वांशाकात ضِفَتُ अट र्यात डेकिंण करत निरादकन।

हर्ला विठीय पूराणात थरत । فَــُولُــهُ हर्रे : अठा श्रेता श्रथम पूराणात थरत : فَــُولُــهُ وَلَا مُـولُــوُدُ এরপর বাক্য হয়ে প্রথম মুবতাদার থবর হয়েছে।

প্রশ্ন. عَرُنُود হলো کَرَهُ এটা মূবতাদা হওয়া বৈধ হলো কিডাবে؛

উত্তর: تَكُمُّتُ النَّفُي यशन تَكُرُة हम्र ज्यन त्त्रणा भूवजाना २७म्रा दिध रहम्र याम्र । जात्र এখানেও مَرُلُود و عند النَّفُي تَعَامُ النَّفِي عَلَيْهِ العَمْلِيةِ एस्तरह । विधाय مُرلُود क्षा भूवजाना रह्म क्षायह के के स्व

ত্তা بغنگن اقه : فَوَلُهُ شَيْعًا । অব অন্তৰ্গত के بَعْرَى को سَبْعًا । উভয় ফে'ল بغنگن اقه : فَوَلُهُ شَيْعًا অতঃপর দ্বিটায় ফে'ল তথা بغري উহ্য মেনে নিয়েছেন। এবং بغري "এর জন্য بغيري উহ্য মেনে নিয়েছেন। অমনতি শারেহ (র.) ثُنْعُول উহ্য মেনে ইন্ডিভ করে নিয়েছেন।

व्यातक, मिथा आगानानकाती मग्रजान। ﴿ وَمُنِعَةُ صِفَتُ اللَّهُ عَالَهُ غُرُور

عَلَيْهُ : قَوْلُهُ بِاللَّهِ अंद مُضَانَ अंद مُضَانَ । قَوْلُهُ بِاللَّهِ एयमाणि नातव (त्र.) उद्य मूगारण्य अि हैंकि करत मिराहन ।

عَلْمُ السَّاعَةِ अरे आग्नाठ शत्तर देवत अपन जन्मदर्क जनकीर्ग स्वादः । قُولُهُ إِنَّ اللَّهُ عِنْدُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ السَّاعَةِ عِنْدُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ عِنْدُهُ وَلِمُنْزُلُ الْفَيْثُ وَلِمُنْزُلُ الْفَيْثُ

نِيْ رَفَّتِ (هَا ﴿ عَنَوَلُمَ بِوَقَمَّتِ فَاعِلَ قَامَ عَيْرُ اللَّهِ अवात عَمَيْرُ النَّهِ इखाव कावल मानतृद रहम्हः। याव عَيْرُ النَّقَمُ قَامَ - لَا يَسْلُمُ اللَّهِ : قَوْلُهُ وَاجِدًا تَكْسِبُ غَدًّا قَالَهِ النِّمْ مَوْضُولُهُ (शाव ) मुक्लामा । याव । عَوْلُهُ مَاذَا تَكُسِبُ غَمَّا इला मिनार । अपन मनार ७ मधनुन मिल मुक्लामार चंदर स्टाहः ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইর্জিয়া সম্পর্কে। সে মন্ধা থেকে পলায়ন করে সমূল পথে রওয়ানা হয়েছিল। তখন তাদের তথী ঝড়ের সমূখীন হয়। ইকরিমা সম্পর্কে। সে মন্ধা থেকে পলায়ন করে সমূদ্র পথে রওয়ানা হয়েছিল। তখন তাদের তথী ঝড়ের সমূখীন হয়। ইকরিমা সতার বিনীত হয়ে আল্লাহ তা'আলার দরবারে এ ফরিয়াদ করেছিল, হে আল্লাহ। যদি আমাকে এ বিপদ থেকে রক্ষা কর, তাহলে আমি হবরত মুহামদ —এর খেদমতে হাজির হয়ে তার হাতে হাত রেখে ইসলাম করুল করেছিলে আলাহ তা'আলা তার দোয়া করুল করেছিলেন এবং তাকে রক্ষা করেছিলেন। এরপর তিনি মন্ধায় প্রত্যাবর্তন করে ইসলাম করুল করেছিলেন তখন এ আয়াত নাজিল হয়। বাত্যমন্ত্রী খ, ৯, পু, ২৬৩

ভিশ্বেরি বিত আয়াতদ্বরের প্রথম আয়াতে মুমিন-কান্ধের নির্বৈদেবে সমশ্র মানবকুলকে সন্ত্বোধন করে আল্লাহ তা আলা ও কিয়ামত দিবস সম্পর্কে তয় প্রদর্শন করে সেজনা প্রকৃতি নিজে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে । বলা হয়েছে তা আলার মূল বা অনা কোনো গুণবাচক নামের স্থলে বব ' (পালনকর্তা) বিশেষণটি চয়ন করার মধ্যে এ ইদিত রয়েছে যে, আরাহ তা আলারে মুল বা অনা কোনো গুণবাচক নামের স্থলে বব ' (পালনকর্তা) বিশেষণটি চয়ন করার মধ্যে এ ইদিত রয়েছে যে, আরাহ তা আলা তো তোমাদের পালনকর্তা, পূতরাং তার সম্পর্কে ও মরনের কোনো আশক্ষা থাকা বাঞ্জনীয় নয়। বরং এ স্থলে দে ধরনের তয় বোঝানো হয়েছে, যা বয়েজ্যেষ্ঠ ও গুলজনের প্রতি তাদের মানমর্যাদা ও প্রতাপ-প্রতিপত্তির পরিপ্রেক্ষিতে হয়ে থাকে। যেমন পূত্র পিতাকে এবং ছাত্র তার বিক্ষকতে তয় করে। ত্বিত তামের মানমর্যাদা ও প্রতাপ করি সাধনকারী কেউ নয়। কিলু তাদের সম্ভুম ও প্রতাহ ক্রময়ে বিদামান থাকে। তাই তাদেরকে পিতা ও উত্তাদের অনুসরণে ও নির্দেশ পালনে বাধ্য করে। এখানেও একথাই বোঝানো হয়েছে যেন আরাহ তা আলার মহান মর্যাদা ও প্রতাপ তোমাদের হন্যরে পুরোপুরি স্থান করে নেয়, যেন তোমরা অনায়াসে তার অনুসরণ ও নির্দেশ পালন করতে পার।

এরপ নির্দিষ্ট করণের কারণ, কুরআনে কারীমের অন্য আয়াতসমূহে এবং হাদীসের বিভিন্ন রেওয়ায়েতে যেখানে একথা স্পাইরপে বর্ণনা করা হয়েছে যে, কিয়ামতের দিন পিতামাতা সন্তানের জন্য এবং সন্তান পিতামাতার জন্য সুপারিশ করবেন। আর এ সুপারিশ বারা তারা পাতবান ও সফলকাম হবে। কুরআনে কারীমে রয়েছে—

ত্রিভিত্ত বারা ভালবান ও সফলকাম হবে। কুরআনে কারীমে রয়েছে—

ত্রিভিত্ত বর্ণা আর্থিং যারা ইমান এনেছে এবং তাদের সন্তান সন্তাতিও ইমানের ক্ষেত্রে তাদের অনুসরণ করেছে আর 
তারাও যুমিনে পরিণত হয়েছে। আমি এ সন্তান সন্তাতিকরকে তাদের পিতামাতার মর্বাদায় উন্নীত করে দেব। যদিও তাদের 
কার্যারনি এ তারে পৌহার উপযোগী নয়। কিয়ু সং পিতামাতার কল্যাগে কিয়ামতের দিন তারা এ ফল লাভ করতে সক্ষম হবে 

ক্রেন্স ক্রটি ও শিপিলা থেকে থাকে 

WWW.eelm.weebly.com

অনুহণভাবে অণথ এক আয়াতে রয়েছে- হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুঁট্রেকুর হুট্রেক্র হুর্ট্রেক্র করে এবং এক্ষেত্র ভাদের বোগ্য হিসেবে প্রতিপন্ন পিতামাতা, স্থীগণ ও পুত্র-পরিজন্ধ ভাদের সাথে প্রবেশ করবে। যোগ্য বলতে মুমিন হওয়া বুঝানো হয়েছে।

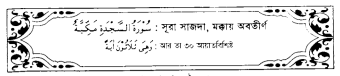
এ আয়াতচয় দারা প্রমাণিত হয় যে, শিতামাতা ও সন্তান-সম্ভূতি অনুরূপভাবে স্বামী এবং শ্রী মুমিন হওয়ার ক্ষেত্রে যনি সমশ্রেণিভূক্ত হয় তবে হাশর ময়দানে একের দারা অপরের উপকার সাধিত হবে। অনুরূপভাবে বিভিন্ন হাদীসের রেওয়ায়েহে সন্তান কর্তৃক পিতামাতার জন্য সুপারিশ করার কথা বর্ণিত আছে। সুতরাং উল্লিখিত আয়াতে বর্ণিত বিধি যে, হাশর মহনত্বকোনো পিতা সন্তানের বা কোনো সন্তান পিতার কোনো উপকার সাধন করতে পারবে না, তা শুধু সে ক্ষেত্রেই যখন এদের মধ্যে একজন মুমিন এবং অপরজন কাম্পের হবে। —[মাযহারী]

কায়েদা : এখানে একথা প্রণিধানযোগ্য যে, এ আয়াতে পিতা পুত্রের কোনো উপকার সাধন রতে পারবে না এ স্থলে ক্রিয়াবাচত বাক্যরূপে এই শব্দসমূহের ব্যবহার করা হয়েছে। পক্ষান্তরে দূটো পরিবর্জন সাধিত হয়েছে। এক, একে বিশেষ্যবাচক বাক্যরূপে বর্ণনা করা হয়েছে। বিজীয়ত, এখানে ঠুঁ শব্দের পরিবর্তে নুটো পরিবর্জন সাধিত হয়েছে। এক, এক বিশেষ্যবাচক বাক্যরূপে কর্ণনা করা হয়েছে। বিজীয়ত, এখানে ঠুঁ শব্দের পরিবর্তে শুলনামূলকভাবে ক্রিয়াবাচক বাক্যর চেয়ে বিশেষ্যবাচক বাক্য অধিক জোরদার হয়ে থাকে। বাক্যের একপ পরিবর্জনে মাধ্যমে এ পার্থক্যের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে যা পিতাপুত্রের মাঝে বিদ্যমান। তা এই যে, সন্তানের প্রতি পিতার ভালোবাস অধিকতর গভীর। পক্ষান্তরে পিতার জন্য সন্তানের ভালোবাসা দুনিয়াতেও সে তার পর্যন্ত পারে না। আর এখানে হাদর ময়দানে উপকার সাধনে উভয়ের অক্ষমতার কথাই বলা হয়েছে। কিন্তু সন্তানের কোনো উপকার সাধনে না করার কথা বিশেষ জোর দিয়ে বলা হয়েছে। আর ক্রান্তির স্বাপক। সন্তানগণের সন্তানগণও এর অন্তর্ভুক্ত। এতে অপরাদিক দিয়ে এ বিষয়েরও সমর্থন পাওয়া পোল যে, বয়ং ঔরশজাত পুত্রও পিতার কোনো কাজে আসবে না। তাহলে পৌত্রও প্রপীত্রের কথা বলা নিশ্রয়োজন।

অপর আয়াতে পাঁচটি বন্ধুর জ্ঞান সম্পূর্ণভাবে আল্লাহ তা'আলারই জন্য নির্দিষ্ট থাকা এবং অপর কোনো সৃষ্টির সে জ্ঞান না থাকার কথা বলা হয়েছে। সুতরাং এর মাধ্যমেই সুরায়ে লোকমান শেষ করা হয়েছে।

إِنَّ اللَّهَ عِنْدُهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزَلُ الغَبْثُ وَيُعْلَمُ مَا فِي الْأَرْعَامِ وَمَا تَدْرِي نَغْشُ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَغْشُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزَلُ الغَبْثُ ويُعْلَمُ مَا فِي الْرَحَامِ وَمَا تَدْرِي نَغْشُ عَلَم المَّاسِةِ وَاللَّهِ عِلَى الْمُونَّ تَعْرُفُونَ عَنْدُونَ عَنْدُونَ عَنْدُ وَلَا مِعْدُ وَهُمُ مَقِيمًا وَعَدُ وَهُمُ مَقِيمًا وَعَدُ وَهُمَ عَذِم فَا اللَّهِ عَنْدُ وَهُمُ اللَّهِ عَنْدُ وَهُمُ اللَّهِ عَنْدُ وَهُمُ اللَّهُ عَنْدُ وَهُمَ عَذِم وَاللَّهُ عَنْدُ وَهُمُ اللَّهُ عَنْدُونَ وَاللَّهُ عَنْدُ وَمِنْ عَلَيْدُونَ وَاللَّهُ عَنْدُونَ الْعَنْدُ وَمُعْلَمُ عَلَيْدُ وَمَا لَعْلَمُ عَلَيْدُ وَمُعْلِمُ اللَّهُ عَنْدُ وَاللَّهُ عَلَيْدُ وَمُعْلِ عَنْدُ وَاللَّهُ عَنْدُونَ عَنْدُ وَمُعْلِمُ الْعَنْدُونَ وَمُعْلِمُ اللَّهُ عَنْدُونَ وَمُعْلِمُ عَلَى الْمُؤ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُونَ عَنْدُونَ عَنْدُ مِنْ عَلَيْهُ عَنْدُ وَمُعْلِمُ الْعَنْدُ وَمُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْ

প্রথম তিন বত্তু সম্পর্কিত জ্ঞান যদিও একথা স্পষ্টভাবে বলা হয়নি যে, আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো একলোর জ্ঞান নেই । কিন্তু বাকাবিন্যাস ও প্রকাশতদি থেকে একথাই বৃঝা যায় যে, এসব বতুর জ্ঞান কেবল আল্লাহ তা'আলার অসীম জ্ঞান তাবাবেই সীমিত রয়েছে। অবশ্য অবশিষ্ট বতুছয় সম্পর্কে একথা স্পষ্টভাবেই বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো একলোর তথা ও তবু জ্ঞানা নেই। এ পাচ বকুকে সুরায়ে আনাআমের আল্লাহে যে, আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো একলোর তথা ও তবু জ্ঞানা নেই। এ পাচ বকুকে সুরায়ে আনাআমের আল্লাহে যে, আল্লাহ কাল্লাহে তা আলার নিকটই অব্শা ক্রানভাবারের চাবিকার, তিনি ভিন্ন অন্য কেউ এ সম্পর্কে আতা নয়। হাদীনে একে مَمَانِحُ الْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبِاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبِعُ وَالْمُنْبَاحُونُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبِعُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبَاحُ وَالْمُنْبِعُ وَالْمُنْبِعُ وَالْمُنْبَاحُونُ وَلْمُنْبُعُونُ وَالْمُنْبِعُ وَالْمُنْبُعُ وَالْمُنْبَاحُلُونُ وَل



### بسم اللُّو الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে ওরু করছি

- ١. أَلُمُ ٱللَّهُ أَعْلُمُ بِمُرَادِهِ بِهِ.
- ٢. تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ الْقُرَانِ مُبتَداً لَا رَبْبُ شَكَ فِيهِ خَبَرُ اوَّلُ مِنْ رَّبُ الْعَلَمِينَ خَبَرُ كَانٍ.
- ٣. أَمْ بَلْ يَقُولُونَ افْتَرْبَهُ مِ مُحَمَّدُ لا بَلْ هُوَ الْحَقُ مِنْ رَّبُكَ لِتُنْذِرَبِهِ قَوْمًا مَّا نَافِيهُ ٱتُّهُمْ مُرِنْ نَذِيرِ مِنْ قَبْلِكَ لَعَلُّهُمْ بَهْتَدُونَ باندارك .
- ٤. ألَّكُ الَّذِي خَلْقَ السَّهُ وَالْأَرْضُ وَمَا بَينَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّام أَوَّلُهَا الْأَحَدُ وَأَخِرُهَا الْجُمْعَةُ ثُمُّ استَولَى عَلَى الْعَرْشِ وَهُوَ فِي اللُّعُدَةِ سَرِيْرُ الْمَلِكِ إِسْتِنُواءً يَلِينُو بِهِ مَالُكُمْ يَا كُفَّارُ مَكَّةَ مِنْ دُونِهِ غَيْرٍهِ مِنْ وَّلِييُ اِسْمُ مَا بِبِزِياَدةِ مِسنَ ايَ نَـاصِرِ وُلاَ شَغِينَعَ يَدْفَعُ عُنْكُمْ عَذَابَهُ افَلَا تَتَذَكُّرُونَ هُذَا فَتُوْمِنُونَ ـ

#### অনুবাদ :

- ১. আলিফ লাম মীম এর প্রকৃত অর্থ সম্পর্কে আল্লাহ ভা'আলাই অধিক অবহিত রয়েছেন।
  - ২. এ কিতাবের কুরআন অবতরণ বি<del>শ্ব পাল</del>নকর্তার <u>নিকট</u> تُنزِيلُ अशाम مُنزِيلُ अरक बुरू कारना अरमुइ सिहै। वशास مِنُ अश्रम वरत उ إُرْبَبُ فِينِهِ पूर्वणामा आत الْكِتَاب ि विकीय वर्तत । رُبُ الْعُلُمِيْنَ
  - ৩. বরং <u>তারা</u> ব<u>লে, এ</u>টা সে মুহামদ 🎫 মিধ্যা রচনা করেছে : না বরং এটা আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে সত্য, যাতে আপনি এমন এক সম্প্রদায়কে সতর্ক করেন যাদের কাছে আ<u>পনা</u>র পূ<u>র্বে কোনো</u> সতর্ককারী আসেনি। এখানে 🖒 টি 🛈 তথা নাবোধক <u>সম্ভবতঃ এরা</u> আপনার সতর্কতায় সুপথ প্রা<u>ন্ত হবে ।</u>
- ৪, আল্লাহ যিনি নভোমগুল, ভূমগুল ও এতদুভয়ের মধ্যবতী স্বকিছু ছয় দিনে সৃষ্টি করেন এর প্রথম দিন শনি আর শেষ দিন শুক্রবার অতঃপর তিনি আরশে বিরাজমান হয়েছেন। আভিধানিক অর্থে আরশ বলা হয় বাদশাহর সিংহাসনকে। তিনি এতে তার শান মৃতাবেক বিরাজমান ছিলেন : তিনি ব্যতীত হে মক্কার কাফেরগণ তোমাদের مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ कात्ना অভিভাবক সাহায্যকারী, এখানে مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله হরফে জারসহ 🖒 -এর ইসিম : ও সুপারিশকারী যিনি ভোমাদেরকে আজ্ঞাব থেকে রন্ধা করবেন নেই। এরপরও কি ভোমরা বুঝবে নাঃ অর্থাৎ ভোমরা ঈমান গ্রহণ কর।

٥. يُكَيِّرُ الآمُر مِنَ السَّمَا والنَ الْأَرْضِ مُدَّةَ اللَّهُ نَبِا ثُمْ يَعْمَرُجُ بَرْجِعُ الْأَمْرُ والسَّدْبِيلُ الشَّيْدِ فَي الشَّدْبِيلُ الْمَدُ وَالسَّدْبِيلُ الْمَدُ وَالسَّدْ فَي الشَّدْنِيلَ وَفِي سُنورَةً سَأَلَ خَصَيْدُ الْقِيلُمَةِ وَمُلَو يُومُ الْقِيلُمَةِ لِشِدَّةِ خَصَيْدُنَ الْفَافِينَ الْمَدُ فِي الْمَدْفِينَ الْمَدْفِينَ الْمَدُونَ الْمُدُونَ الْمُدَانِ الْمِثْمِينَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدَانِ الْمُدُونَ الْمُدَانِ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُسْتِهُ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدُونَ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُونَ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُدَانِ الْمُعُلِيْنَ الْمُدَانِ الْمُعُلِيلُ الْمُدَانِ الْمُ

. أَلِكُ الْخَالِقُ الْمُدَيِّرُ عَلْمُ الْغَنْسِيرِ
 وَالشَّهَاوَةِ إِنَّ مَا عَابَ عَنِ الْخَلْقِ وَمَا حَضَرَ الْخَلْقِ وَمَا حَضَرَ الْعَزِيْزُ الْمُنِينُعُ فِيْ مِلْكِمِهِ الرَّحِينُمُ بِاهْلِ طَاعَتِهِ.

٩. ثُمَّ سُونَهُ أَى خَلَقَ أَدُمَ وَنَفَخَ فِنْهِ مِنْ زُوْجِهِ أَى جَعَلُهُ حَبُّا حَسَّاسًا بَعَدُ أَنْ كَانَ جَعَادًا وَجَعَلُ لَكُمُ آئِ الذُّرُيَّةِ السَّسَعَ بِمَعْنَى الْاسْسَاع وَالْإَبْضَارُ وَالْاَفْنِيدَةَ مَا الْقُلُوبَ فَلِيلًا مَا تَشَكَّرُونَ مَا زَلْدَهُ مُؤْكَدَةً لِلْقِلَةِ. ৫. তিনি আকাশ থেকে পৃথিবী পর্যন্ত দুনিয়ার সময় পর্যন্ত সময় কর্ম পরিচালনা করেন। অতঃপর তা সময় বয়ৢ ও তদবি তার কাছে পৌছবে এমন এক দিনে, য়ার পরিমণ তোমাদের গণনায় হাজার বছরের সময়ন। এবং স্বায়ে সাআলায় (اَسْرَا اَسْلَا) পঞ্চাশ বছরের উল্লেখ বয়েছে এবং কিয়ামতের দিবস, সেদিনটি কাফেরদের নিক্ট অত্যন্ত তয়াবছের কারণে অতিশয় দীর্ঘ মনে হবে পক্ষান্তরে মুমিনদের নিকট সেদিনটি দুনিয়ার য়য়য় আদায়কৃত এক ওয়াজের নামাজের চেয়েও কম মনে হবে। যেমন হাদীস য়ারা প্রমাণিত।

৬. <u>তিনিই</u> সেই স্রষ্টা ও পরিচালনাকারী দুশ্য ও অদুদের অর্থাৎ যা সৃষ্টির মধ্যে অনুপস্থিত ও উপস্থিত <u>জ্ঞানী, পরাক্রমশালী,</u> আপনার রাজত্বে পরম দয়ালু তার আনুগত্যকারীদের উপর।

۹. যিনি তার প্রত্যেকটি সৃষ্টিকে সুন্দর করেছেন غَنْنَهُ এব মধ্যে লামে ঘবর পড়লে তখন مُرَّدُ شَنْ হিসেবে বাকা হয়ে مُرَّدُ مَا কিছত আর লামের মধ্যে সাকিন পড়লে তখন তা مُرَّدُ مُرَّدُ وَرَحَمَّ لَا الْمَسْتِعَالُ وَرَحَمَّ كُلُّ مُنْنِ হবে । এবং কানামাটি থেকে মানব সৃষ্টির হবরত আদম (আ.)-এর স্চনা করেছেন ।

৮. <u>অতঃপর তিনি তার বংশধর সৃষ্টি করেন তুদ্ধ পানির</u> বীর্য নির্বাস থেকে:

رَبُكُمْ تُرْجَعُونُ احْبَاءٌ فَيُهُ الْمُوْتِ الْمَالِكُمْ الْمُوْتِ الْمَالُكُمْ الْمُوْتِ الْمَالُكُمُ الْمُوْتِ الْمَالُكُمْ مُخْتَلِطًا بِتُعَرَابِهَا وَإِنَّا لَفِي خُلْقٍ جَدِيْهٍ لِمَسْتِفَهَامُ إِنْكَارِ بِيَحْفِينِ الْهَوْتِ الْهَوْرَ الْمَالُونِ بَيَنَهُمُنَا وَتَسْهِينُ إِلَيْقَالُهُ النَّانِينَةِ وَاذِخَالِ الْلِقِ بَيَنَهُمُنَا وَتَسْهِينُ إِلَى النَّانِينَةِ وَاذِخَالِ الْلِقِ بَيَنَهُمُنَا وَيَسْهِينُ إِلَى النَّانِينَةِ وَاذِخَالِ اللَّهِ بَيَنَهُمُنَا وَتَسَهِينُ فِي النَّوْضِعَينِ قَالَ تَعَالَمُ عَلَى الْوَجْهَيْنِ فِي النَّوْضِعَينِ قَالَ تَعَالَمُ اللَّهُمُ بِلِقَاءً وَيَهِمُ بِالنَّعْفِ كَفُودُونَ . 

اللَّهُمُ يَلِقَاءً وَيُوكُمُ مُمَلِكُ الْمَوْتِ النَّذِي الْمُؤْتِ النَّذِي الْمُؤْتِ النَّذِي الْمُؤْتِ النَّذِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِ النَّذِي الْمُؤْتِ الْمُؤْتِقِي الْمُل

১০. তারা কিয়ামতের অধীকারকারীগণ বলে, আন্ ্রিকায়

মিশ্রিত হয়ে শেলেও অর্থাৎ আমরা মাটি হয়ে মাটির সাথে

মিশে অদৃশা হয়ে গেলেও পুনরায় নতুন করে সৃত্তিত হবে

কিঃ এখানে المناسبة টি অধীকারমূলক প্রশু আর উভয়

স্থানে الهَلْ -এর উভয় হামযাকে হামযার সাথে বা দিতীয়

হামযাকে ভাসহীল করে বা উভয়ের মধ্যে আলিফ এনে
উচ্চারণ করা যাবে। বরং তারা তাদের পালনকর্তার
সাক্ষাতকে পুনরুত্বানকে অধীকার করে।

ববুন তাদেরকে <u>তোমাদের</u> প্রাণ হরণের <u>দায়িতে</u>

 নিয়োজিত ফেরেশতা তোমাদের প্রাণ হরণ করবে।

 অতঃপর তোমরা তোমাদের পালনকর্তার কাছে

 প্রত্যাবর্তিত হবে। জীবিত অবস্থায় অতঃপর তোমাদেরকে

 তোমাদের কৃতকর্মের প্রতিদান দেওয়া হবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

बारोकात वर्षना कठीप्र थवत । भ्रुटांन्य भें । बेट्रिये केट्रिये क

হলো مُعْرَفُونَ أَمْ يَفُولُونَ الْفَتَرَاهُ وَالْفَارُونَ الْفَتَرَاهُ وَالْفَارُونَ الْفَتَرَاهُ وَالْفَارُو بِهُ إِلَيْ يَعْمِيلُونَ الْفَقَرَاهُ وَالْمُوالِّمِينُ وَالْمُوالِّمِينُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ

प्रसार। وَسَرَابِ إِنْشَكَالِنَ ये के بِلَنْ هُوَ الْسَحَقُ عَلَيْهِ مَا وَسَرَابِ إِنْشَكَالِي व्यक्ति हिंदी हिंदी हैं के بِلَنْ هُوَ الْسَحَقُ عَلَى الْمَالِينَ विक कात बना रहाइह। वह लाति। अर्थार भूनितकामत डिक انشرَاب إلشَّالِي विक स्वतं वा रहाइह। वह मृतदु छेडा हैनातठ हैं वाकन त्य ने केंद्रे केंद्र मृतदु छेडा हैनातठ हैं वाकन त्य केंद्रे केंद्र मुन्दु केंद्रे केंद्र वाकन त्य कि केंद्रे केंद्र वाकन विक केंद्रे केंद्र वाकन विक केंद्रे केंद्र वाकन विक केंद्रे केंद्र वाकन ने केंद्रे केंद्र वाकन भूमावक कि कात्र केंद्र वाकन भूमावक कि कि केंद्रे केंद्र वाकन भूमावक कि कि कात्र केंद्र केंद्र वाकन भूमावक कि कि केंद्र केंद्र वाकन कि केंद्र केंद्र वाकन कि कि केंद्र केंद

ारें प्रस्य । अथम माफडेल राला تَرَّمُ आत विठीशि उदा तराहः, गारें प्रकानित (त.) बीस डेकित बाता अकाम करत निरासहन । आवात तक्डे तक्डे विठीश माफडेल الْعِفَابُ क्र डेश स्पताहन । उद्य इवातक स्टार بِنَّفِذَرُ مُرَّمًا اللهِ अवित क्रिके वाता अकाम करत निरासहन । उद्य

: वाकाि भूवठामा अवर चवत दास्रह : قُولُهُ اللُّهُ الَّذِي خَلَقَ العَ

হলা অতিরিক। এই ইবারত দারা بِسْم عند وَبْ مِنْ وُلِيَي হলা اِسْم এব سَا اَسْم مِنْ دُوْنِهِ مِنْ وُلِيَي হলা অতিরিক। এই ইবারত দারা মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করেছেন যে, র্টে ইন্টাইন ক্রিটাইন ক্রেটাইন ক্রিটাইন ক্রিট

এর উত্তর এভাবে দেওয়া যায় যে, নাহ্বিদদের দুর্বল মভানুযায়ী আমল করেছে। কেননা দুর্বল মভানুযায়ী نه -এর আমল করার জন্য ভারতীব শর্ত নয়। উত্তম হলো نه السلس خير الله تعربه الله تعربه الله تعربه الله تعربه الله الله تعربه تعربه الله تعربه

أَغَنَنَكُمْ نَكُ डरला مُنوَا عَاطِنَة राला نَاء हरला فَمَنوَة : قوله أَفَكُ تَتَذَكُرُونَ عَلَمُ عَنْدُكُمُ نَكُ राला مُنَا عَالِمَهُ عَالِمَة عَالَمُ عَلَيْكُمُ وَمَا عَلَمُكُونَةُ مُثَالًا عَلَمُ عَلَيْكُونَةً مُثَاّ عَلَمُ عَلَيْكُونَةً مُثَاّ عَلَمُ عَلَيْكُونَةً مُثَاّ

ত্র্বামী এই ক্রা অর্থাং আরাহ তা'আলা যিনি সষ্টিকর্তা ও সকল কর্মবিধায়ক তিনি শ্বীয় ইচ্ছা এবং يَفُولُهُ يُكَبِّرُ الْأَصْلَ মাবলুকের মধ্যে عُمْرُ نِنَ شَانً রয়েছে তথা شَانً ররেল অর্থাং প্রতিটি সময়েই তার একটি شَانً রয়েছে তথা عُمْرُ نِنَ شَانً প্রবাহন তারই ক্রমণানার মাধায়ে সংঘটিত হয়ে থাকে।

্রিটিন্ন রেওয়ায়েত দ্বারা জ্বানা যায় যে, পৃথিবীর বয়স সাত হাজার বছর। আর রাসূল — এর প্রেরণ হয়েছে ষষ্ঠ হাজারের তরুতে । আবার কতিপয় ুটি। এটার উপর বুঝাছে যে, রাসূল — এর উন্ধতের বয়স হাজার বছর হতে বেশি হবে তবে এই বৃদ্ধি পাঁচশত বছরের বেশি হবে না

يَوْمَانِ يَوْمُ مَعَامَاتُ وَانْتِيَةً \* وَيُومُ سَنِيرُ إِلَى الْأَعْدَادِ تَادِيْبُ (لِعْرَابُ الْفُولُوا ۖ

खोग युवजान । बात غَالِمُ इर्ला खथम ववत । बात العَزِيزُ श्रा किठीम ववत । बात عَالِمُ काम وقال : هَوَ لُهُ وَلِك وكان توقع عليه والمراجع العالم العالم العالم العالم والمحالم العالم على العالم العالم العالم العالم العالم الع

صِفَتْ وَهِ - كُلُّ ने रह एक आरोप जुराल क्रमा दार وَصَفَّ عَلَيْهُ خَلَقُهُ स्य जरव سَمُكُونَ की देश خُلَقَهُ क्रमा दार بَمُحَلَّ مَنْصُوب क्रमा दार بَمُكَّرَ क्रमा दार بَمُكَّرَ क्रमात दार प्रथमि क्रासा क्रासा क्रासा हाराह जर كُلُ दार हो كُلُ عَدَة بَا كَا مُعَالِمُ क्रमात दार प्रथमि क्रास्ता क्रास्त हार क्रों

- فَكُلُّ اَلَّ مِنْ طِلِيْنَ عَالِينَ عَالِمَ عَالَمُ وَالْمُ الْمِنْكَالُ वाता وَالْمُكُونُّ وَالْمُ مُلَكُّ و نَسُلُ ا (الله) वाता উप्सना इरलम इरवज जानम (जा.) वर , यमीत्तव مُتَمُلُقُ المَالُةُ (مَا الله) वाता अर्थात ومُرَجِعُ हराम वेंग्युं वाता अर्थात हराम (जा.) المُنسِلُ ومُنسِلُونُ عَلَيْكَ

वत जन। रहाहह : تَشْرِيْف वत मधा देशकाठी : فَعُولُـهُ مِنْ رُوْجِـه

. बड मंदर दुर्ज क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र हुर्जि हुर्जि हुर्जि के नेबोर्ज के अंग के कार्य कार्यां के के के के के के कि के के के कि कि

. فَوَلَـهُ إِنْضَالُ ٱلِفِ بَيْنَهُمَا عَلَى الْوَجْهَيْنِ : طَعَالَ الْوَجْهَيْنِ عَلَى الْوَجْهَيْنِ عَلَى الْوَجْهَيْنِ

ازَّنَّ (ववर اَزَنَّ) (ववर اَزَنَّ) ضَلَلْنَا काता चेरन्या चरना اَلْسَرَضِعَيْنِ: قَوْلُهُ فِي الْمُوْضِعَيْنِ إ स्रायह إضْرَابُ का किरक -إنكار لِقَاء (कार) إنكار بَعْث (का : قَوْلُهُ بَلَ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ كَافِرُونَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূত্র সাজনা প্রসঙ্গে : ইমাম বুখারী (র.) 'কিতাবুল জুমা'য় হাদীস সংকলন করেছেন। প্রিয়নবী 🚃 জুমার দিন ফজরের নমাজে এ সূত্রা এবং সূত্রা দাহর পাঠ করতেন।

জন্য একখানা হাদীদে রয়েছে, প্রিয়নবী 🊃 নিট্রিত হওয়ার পূর্বে সূরা সাজদা এবং সূরা মূলক পাঠ করতেন। 🗕 আহমদ, তির্মাখী নাসায়ী।

এ সূরার ফজিলত: তাবারানী এবং বায়হাকী হযরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, যে ব্যক্তি ইশার নামাজের পর চার রাকাত নফল নামাজ আদায় করে এবং তার প্রথম দু রাকাতে সূরা কাফেব্রুন এবং সূর্যা ইখলাস পাঠ করে আর শেষ দু রাকাতে সূরা ফুলক এবং সূরা সাজদা পাঠ করে, এতে এমন ছওয়াব হয় যেন সে লাইলাতুল কনরে চার রাকাত নামাজ আদায় করলো।

ইবনে মারদবিয়া হয়রত আত্মন্ত্রাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। প্রিয়নবী 🌐 ইরশাদ করেছেন, যে বাক্তি সূরায়ে মূলক এবং সূরা সাজদা মাগরিব এবং ইশার মধ্যে পাঠ করে, সে যেন লাইলাডুল কদরে নামাজ আদায়ে করন। ইবনে মাব্যবিষয়ে হয়রত আয়েশা (য়া.) প্রাক্ত কর্মনা করেন। প্রাকৃত্তি

ইবনে মারদবিয়া হযরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 📻 ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি রাত্রিকালে সূরা সাজদা, সূত্রা ইয়াসিন এবং সূত্রা কমর পাঠ করে, তার জন্যে তা মূর হবে এবং শয়তান থেকে নিরাপন্তা লাভ করবে এবং কিয়ামতের দিন তার মরতবা বুলন্দ হবে।

<sup>হৰৱত</sup> ইবনে রাফে (রা.) বর্ণিত অন্য একথানা হাদীদে প্রিয়নবী <u>আই</u>ইরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন সূরায়ে সাজদা এডাবে অসবে যে, তার দৃটি ডানা থাকবে এবং এ সুরা ঐ ডানা দ্বারা তার পাঠকদেরকে ছায়া দেবে।

-(তাফসীরে আদ্দুররুল মানসূর, খ. ৫, পৃ. ১৮৫, তাফসীরে রুহুল মা'আনী, খ. ২১, পৃ. ১১৬)

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার প্রারম্ভে পবিত্র কুরআনের সত্যতা বর্ণিত হয়েছে। এরপর তাওহীদের দলিল প্রমাণ ও যশর নাশরের উল্লেখ রয়েছে। আর এ সূরার ওব্লুতেও পবিত্র কুরআনের সত্যতার বিবরণ স্থান পেয়েছে। এরপর ভাওহীদ এবং যশর নাশরের দলিল বর্ণনা করা হয়েছে। এরপর নেককার ও বদকারদের জীবন-ধারা ও তাদের পরিণতি বর্ণিত হয়েছে।

অবন, বিষয়টিকে এভাবেও উপস্থাপন করা যায়, সুরা লোকমানে আসমান জমিন সৃষ্টির কথা উল্লেখ করা হয়েছে, আর এ সূরায় বিষসৃষ্টির ব্যবস্তাপনা সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে।

ভরপ্রদর্শক বলে রাসুল কে কুখানো হয়েছে। যার মর্ম এই যে, মহানবী বিষত মুহানে কর্মানো হয়েছে। যার মর্ম এই যে, মহানবী বিষত মুহানকালা এক পূর্বে মঞ্জার কুরাইশগণের নিকট কোনো নবী আগমন করেন নি। কিন্তু এর ছারা একথা বোঝার না যে, এ পর্বত নবীগণের দাওয়াতও তাদের নিকট পৌছেনি। কেননা কুলমান কারীমের অপর এক আয়াতে শ্লন্টভাবে ইরশাদ হয়েছে পর্বত নবীগণের দাওয়াতও তাদের নিকট পৌছেনি। কেননা কুলমান কারীমের অপর এক আয়াতে শান্তভাবে ইরশাদ হয়েছে বিশ্বত এমন কোনো সম্প্রদায় নেই, যার মাথে আল্লাহ তা'আলা সম্পর্ক কোনো। তাম্বদানক এবং তার পদ্ধ থেকে কোনো দাওয়াত প্রদানকারীর আগমন হয়নি।

্ৰ আয়াতে 💯 প্ৰশাটি সাধারণ আভিধানিক অৰ্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অৰ্থাৎ আন্তাহ তা আলার প্ৰতি আহ্বানকাৰী চাই তিনি ৱাসৃল ও পদ্মগাদর হোন বা তানের কোনো প্রতিনিধি বা ধর্মীয় আলেম । হোন। এ আন্তাত দ্বারা সকল সম্প্রদায় ও দলসমূহের নিকটে ভাওহাদের দাওয়াত পৌছে গেছে বলে বোঝা যায়। একথা সন্থানে সম্পূর্ণ ঠিক এবং আল্লাহ ভা আলার সর্বব্যাপী করুণার সন্থা সামঞ্জস্যপূর্ণ। যেমন ইমাম আবৃ হাইয়্যান (র.) বলেন যে, ভাওহাদ ও ঈমানের দাওয়াত কোনো কালে, কোনো স্থানে এবং কোনো সম্প্রদায়ে কখনো ছিন্ন ও ক্ষুণ্র হয়নি। যখনি এক নবুয়তের উপর দীর্ঘকাল অতিবাহিত হওয়ার পর সেই নবুয়ত ডিভিং জ্ঞানের অধিকারী আলেমগণ নিভান্ত নগণ্য সংখ্যক হয়ে পড়তেন, তথনি অপর নবী বা বাসূল প্রেরিত হতেন। এ দ্বারা এবং বোঝা যায় যে, আরব সম্প্রদায়সমূহের মধ্যেও সম্বত্তত ভাওহীদের দাওয়াত পূর্ব থেকেই অবশ্য পৌছেছিল। কিন্তু এজনা এই আবশ্যক নয় যে, এ দাওয়াত প্রবং কোনো নবী বা রাসূল বহন করে এনেছিলেন, হতে তাদের প্রতিনিধি আলেমগণের মাধ্যমে পৌছেছিল। সূত্রা এবং সুরায়েই ইয়াসীন ও অন্যানা সুরার যেসব আয়াত দ্বারা এ কথা প্রমাণিত হয় যে, আরবের কুরাইশ গোত্রে তার পূর্বে কোনো এইট ভিয়প্রদর্শক। আগমন করেননি, তখন এইট বলতে এর পারিভাষিক তথ্যানুযায়ী নবী-বাস্থলহে বোঝাবে এবং অর্থ এই হবে যে, এ সম্প্রদায়ে আপনার পূর্বে কোনো রাসূল বা নবী আগমন করেননি। যদিও অন্যান্য উপাত্র ভাওহীদ ও ঈমানের দাওয়াত এখানেও পৌছেছিল।

রাসূলুন্তার 🚟 -এর প্রেরণের পূর্বে বহু ব্যক্তি সম্পর্কে একথা প্রমাণিত হয়েছে যে, তাঁরা ইবরাহীম ও ইসমাঈল (আ.)-এর দীনের [জীবন বিধান] উপর অবস্থিত ছিলেন। তাওহীদের [একত্বাদ] প্রতি তাদের ঈমান ছিল। প্রতিমা পূজা করতে ও প্রতিময় নামে কুরবানি করতে তারা ঘৃণা প্রকাশ করতেন।

রহুল মা'আনীতে মুসা বিন ওকবা হতে এ রেওয়ায়েত বর্ণিত হয়েছে যে, ওমর বিন নফায়েল যিনি মহানবী হয়রত মুহাম্মদ এর নবুয়ত প্রাপ্তর পূর্বে তার সাথে সাক্ষাৎও করেছিলেন। কিন্তু নবুয়ত লাভের পূর্বে তাঁর ইন্তেকাল ঐ সালে হয়, যে সাদে কুরাইশগণ বায়তৃল্লাহ পুনঃনির্মাণ করেন এবং এটা তার নবুয়ত লাভের পাঁচ বছর পূর্বের ঘটনা। মুসা বিন ওকবাহ তার সম্পর্বে এরূপ বর্ণনা করেছেন যে, তিনি কুরাইশদেরকে প্রতিমা পূজা থেকে বিরত রাখতেন এবং প্রতিমার নামে কুরবানি করাকে গাঁহিত ও অশোভন বলে মন্তব্য করতেন। তিনি পৌত্তলিকদের জবাইকৃত জন্তুর গোশত খেতেন না।

আবু দাউদ তায়ালীসী ওমর বিন নুষ্ণায়েল তনয় হয়রত সাঈদ ইবনে ওমর (রা.) হতে [যিনি আশারায়ে মুবাদশারা সাহাবী ছিলে।' এ রেওয়ায়েত করেছেন যে, তিনি নবীজির খেদমতে আরজ করেছিলেন, আমার পিতার অবস্থা আপনি জানেন যে তিনি তাওহীদে উপর প্রতিষ্ঠিত ছিলেন, প্রতিমা পূজার প্রতি অধীকৃতি জ্ঞাপন করতেন। এমতাবস্থায় আমি তার মাগফিরাতের জন্য দোয়া করতে পারি কিঃ রাস্প্রায় হাত্রী ফরমান যে হাঁা, তার মাগফিরাত কামনা করে দোয়া করা জায়েজ। তিনি কিয়ামতের দিন এক স্বতহ উম্বতরূপে উঠবেন। –িরুহুল মা'আনী!

অনুরূপভাবে ওরাকা বিন নাওফল যিনি হন্ত্র — এর নব্যত প্রাপ্তির প্রারম্ভিক স্তরে এবং কুরআন অবতীর্ণ হওয়ার সূচনা পরে বর্তমান ছিলেন, তিনি তাওহীদের উপরই বিশ্বাস রাখতেন এবং রাস্লুল্লাহ — ক দীন প্রচারে সাহায্য করতে সংকল্প প্রকাশ করেছিলেন। কিন্তু অনতিবিলম্থেই তিনি পরলোকগমন করেন। এসব ঘটনা প্রমাণ করে যে, আরব জাতিসমূহ আল্লাহ তা আলাহ তাওহীদ ও ঈমানের দাওয়াত থেকে তা বঞ্জিত ছিলেন না। কিন্তু তাদের মাঝে কোনো নবীর আবির্তাব ঘটেনি। আল্লাহ তা আলাই তালো জানেন। এ তিন আয়াত কুরআন যে সত্য এবং রাস্লুল্লাহ — যে প্রকৃত নবী তা প্রমাণ করে।

কিয়ামত দিবসের দৈর্ঘা: مَعْدُرُنَ اَلَفَ سَنَةٍ رَسُّ تَعُدُّرُنَ وَعَدَارُهُ وَفِي مِعْدَارُهُ الْفَ سَنَةٍ رَسُّ تَعُدُّرُنَ وَعَدَارُهُ وَفِي مِعْدَارُهُ وَمُسِبَّنَ اللَّهُ سَنَةٍ अर्थार সেদিনের পরিমাণ ভূতার বছর এবং সুরায়ে মা'আরিজের জায়াতে রয়েছে ومُنْ سَنِيْ كِنْ مِغْدَارُهُ وَمُسْبِّنِينَ اللَّهُ سَنَةٍ अर्थार সেদিনের পরিমাণ পঞ্জান হাজার বছর ।

এর এক সহক্ত উত্তর তো এই – যা 'বয়ানুল কুরআনে' উল্লেখ করা হয়েছে যে, সেদিনটি অত্যন্ত ভয়ন্ধর হবে বলে মানুষের নিকট অতিশয় নীর্য মনে হবে। এরপ দীর্ঘানুভৃতি নিজ নিজ ঈমান ও আমল অনুপাতে হবে। যারা বড় অপরাধী তাদের নিকট দীর্য এবং যারা কম অপরাধী তাদের নিকট কর্ম দীর্ঘ বলে বোধ হবে। এমনকি সেদিন কতক লোকের নিকট এক হাজার বছর বলে মনে হবে। আবার সেদিনটি অন্যদের নিকট পঞ্চাশ হাজার বছর বলে মনে হবে।

তাফসীরে রন্থন মা'আনীতে ওলামা ও সৃষ্টাগণ কর্তৃক উক্ত আয়াতের আরো কয়েকটি ব্যাখ্যা প্রদান করা হয়েছে। কিন্তু তা সবই কাপ্পনিক ও অনুমান প্রসূত। কোনোটাই কুরআনের মর্মাভিত্তিক বা বিশ্বাসযোগ্য নয়। সুতরাং সলফে সালেহীন সাহাবায়ে কেরাম ও তাবেয়ীন কর্তৃক অনুসূত পদ্ধতিই সর্বাধিক বিতন্ধ ও নিরাপদ– তা হলো, তাঁরা পঞ্চাশ ও একের এ পার্থক্য আল্লাহ তা আলাও জ্ঞান ও অবগতির উপরই ছেড়ে দিয়েছেন এবং এ তন্ত তাদের জ্ঞানা নেই, একথা বলেই ক্ষান্ত হয়েছেন।

দুনিয়ার সকল বস্তুই মূলত উত্তম ও কল্যাণকর, অকল্যাণ ও অপকৃষ্টতা তথু তার ভ্রান্ত ব্যবহারের কারণে দুনিয়ার সিক বস্তুই মূলত উত্তম ও কল্যাণকর, অকল্যাণ ও অপকৃষ্টতা তথু তার ভ্রান্ত ব্যবহারের কারণে দুনি করেছেন, তা এ জগতের কল্যাণ ও মঙ্গলোপযোগী করেই সৃষ্টি করেছেন। সূতরাং ও প্রতিটি বস্তুই মূলত এক বিশেষ সৌন্দর্যের অধিকারী। এদের মধ্যে সর্বাধিক উত্তম ও সুন্দর করে মানবকে সৃষ্টি করেছেন। যেমন ইরশাদ করেছেন করিছেন টুনিন্দ্র করে মানবকে সৃষ্টি করেছেন। যেমন ইরশাদ করেছেন আক্রান্ত করেছি। অন্যান্য সৃষ্ট বন্ধু বাহাত যত অর্জান ও অকল্যাণকরই আমি মানবকে অতি সুন্দর গঠন ও উত্তম আকৃতি-প্রকৃতি দিয়ে সৃষ্টি করেছি। অন্যান্য সৃষ্ট বন্ধু বাহাত যত অকল্যাণকরই মনে হোক না কেন কুকুর, শ্কর, সাপ, বিচ্ছু, সিংহ, ভাগ প্রভৃতি বিষধর ও হিংগ্র জন্ম সাধারণত দৃষ্টিতে স্কর্লাণকর বলে মনে হয়। কিন্তু গোটা বিশ্বের মঙ্গলামন্তন বিবেচনায় ওণ্ডলো কোনোটাই অপকৃষ্ট অমঙ্গলকর নয়। জনৈক করি

रातन- سب چیز نکمی کوئی زمانے میں \* کوئی برا نہین قدرت کے کارخانے میں অর্থাং বিশ্বমাজারে পাবে না কিছু অকেজো অসার, অকর্মা হেথা নাহি কিছু লীলাক্ষেত্রে আল্লাহর ।

श्रुक्षेत्र উপত হযরত থানতী (ব.) বলেছেন যে, যাবতীয় মৌলিক এবং আনুষাঙ্গিক বন্ধ নিঠে এর অন্তর্গত। অর্থাৎ যে সব বৃদ্ধ মৌলিক সন্তার অধিকারী ও দৃশ্যমান যথা— প্রাণীজগত, উদ্ভিদ জগত, জড় জগত প্রভৃতি এবং আনুষাঙ্গিক অদৃশ্য বন্ধ যথা—
বলব-চরিত্র ও আমরসমূহ সবই এর অন্তর্ভুক্ত। এমন কি যেগুলো কুচরিত্র ও কুষভাব বলে কথিত যথা, ক্রোধ, লোভ, যৌন
কামনা প্রভৃতি ও প্রকৃতিগতভাবে খারাপ নয়। যথাস্থানে ও যথাসময়ে বাবহুত না হওয়ার দঙ্গশ এগুলো অপকৃষ্ট ও অকল্যাশকর
বিষয়ের য়য়। যথাস্থানে বাবহুত হলে ওপুলোর কোনোটই ধরাপ ও অমঙ্গলজনক নয়। কিছু এ দ্বারা এসব বন্ধুর সৃষ্টিগত দিকই
উদ্দেশ্য যা নিঃসন্দেহে শুভ ও সুন্দর কিছু আমবের অপর দিক মানব কর্তৃক তা সাধন ও অর্জন অর্থাৎ কোনো কাজ সম্পর্কে
নিজেই ইছা নিয়োজিত করা। এ দিক দিয়ে সবকিছু ৩৬ ও সুন্দর নয়। আত্নাহ তা আলা যেগুলো করতে অনুমতি দেননি সেগুলো
সুন্দর ও কল্যাণকর নয়। অস্থীল ও অপকৃষ্ট।

ইভিপূর্বে এ কথাই ব্যক্ত করা হয়েছে যে, আরাহ তা'আলা বিশ্ব প্রগতের যাতিই বুডি কুরি এই বিশ্ব করা হয়েছে যে, আরাহ তা'আলা বিশ্ব প্রগতের যাতিই বুডি সুনর ও নিযুঁতভাবে সৃষ্টি করেছেন। অতঃপর এর মাঝে সর্বাধিক সুদর্শন ও মনোরম মানুষের আলোচনা করেছেন। এর সাথে তাঁর পূর্ব ও অনন্য ক্ষমতা প্রকাশার্থে এ কথাও ব্যক্ত করেছিলেন যে, মানবকে আমি সর্বেরম সেরা সৃষ্টি করে তৈরি করেছি। তার সৃষ্টি উপকরণ সর্বোন্নত ও সর্বোৎকৃষ্ট বলে সে শ্রেষ্ঠ নয়; বরং তার সৃষ্টি উপকরণ তো নিকৃষ্টতম বন্ধুবীর্ষ। অতঃপর তার অন্য ক্ষমতাও অসাধারণ সৃষ্টি কৌশল প্রয়োগ করে এই নিকৃষ্টতম বন্ধুকে সর্বাধিক মর্যাদাসম্পন্ন সেরা সৃষ্টিতে হপান্তরিত করেছেন।

ভাৰত বিশেষ কৰিছে। দেৱৰ বিশেষ বাত সভৰবাৰী আয়াতে কিয়ামত অধীকারকারীদের প্রতি সতৰ্ববাৰী এবং মৃত্যুজিত্তে মাটিতে পরিণত হয়ে যাওয়ার পর পূনজীবন লাভ সম্পর্কে তাদের যে বিশ্বয় তার উত্তর ছিল। এ আয়াতে এ কথা বর্গিত হয়েছে যে, নিজের মৃত্যু সম্পর্কে যদি চিন্তাভাবনা কর তবে এতে আল্লাহ ডাআলার কুদরতে কামেলা ও অন্যান্য ক্ষমতার বর্গিয়েরকাশ দেবতে পারে। তামরা নিজ জ্ঞানতা ও নির্বৃদ্ধিভাবশত একথা মনে কর যে, মৃত্যু আপনা-আপনিই পাতিত হয়; কিছু বাপার এমনটি নয়; ববং আল্লাহ ডাআলার নিকটে তোমাদের মৃত্যুর এক নির্দিষ্ট ক্ষপ রয়েছে। এ সম্পর্কে কেরেলতালের মাধ্যমে এক বিশেষ বাবহুপালাও নির্ধারিত রয়েছে। সেম্পেরে হ্বরেত আন্তরাইন (আ). এর ভূমিকাই সর্বাধিক উল্লেখযোগ্য। মের প্রাপীঞ্জপতের মৃত্যু তার উপর নান্ত, যে ব্যক্তির মৃত্যু থবন এবং যে হান নির্ধারিত রয়েছে ঠিক সে সময়েই তিনি তার প্রাণ ক্ষিয়েন ঘটাবেন। আলোচা আয়াতে এর বর্ণনাই রয়েছে। এখানে এইটা নির্দ্ধিত ক্রমেছে ক্রমেত এবং অপর এক অযাতে রয়েছে ক্রমেত আল্লাইন ক্রমেত ক্রমেত বিশ্বরিত রয়েছে এবং তারে ব্যক্তির রয়েছে এবং তারে হয়েছে এবং তারে ক্রমেত রয়েছে তার ক্রমেত বিশ্বরিত রয়েছে তার ক্রমেত বাহে তার ক্রমেত বিশ্বরিত রয়েছে তার তার ক্রমেত বাহের তার ক্রমেত বিশ্বর তার ক্রমেত বাহের তার ক্রমেত বাহের তার ক্রমেত বাহের তার ক্রমেত বাহের বিশ্বর বাহের তার ক্রমেত বাহের বিশ্বর বাহের তার ক্রমেত বাহের ক্রমেত তার ক্রমেত বাহের তার ক্রমেত বাহের বাহের বাহের বাহের ক্রমেত তার ক্রমেত বাহের ক্রমেত

আছিবিয়াগ ও মালাকুল মাউত সম্পর্কে কিছু বিশ্লেষণ : প্রখ্যাত মুফাসসির মুজাহিদ (র.) বলেন, মালাকুল মাউতের সমুথে গোটা বিশ্ব কোনো ব্যক্তির সমুথে রন্ধিত বিভিন্ন খাবার সামগ্রীপূর্ণ একটা থালার ন্যায় তিনি যাকে চান তুলে নেন। বিষয়টি এক মারফু 'হাদীসেও আছে (ইমাম কুরতুবী 'তায়কিরা'তে এটা বর্ণনা করেছেন।। অপর এক হাদীসে রয়েছে যে, নবীজী ৣ একদা জনৈক সাহাবীর শিয়রে মালাকুল মাউভতক দেখে বললেন যে, আমার সাহাবীর সাথে সহজ ও কোমল বাবহার করে। মালাকুল মাউভ উত্তরে বললেন, আপনি নিচিত্র থাকুন— আমি প্রত্যেক মুখিনের সাথে নরম বাবহার করে থাকি এবং বলেন যে, যত মানুষ গ্রাম-গঞ্জে বনে-জঙ্গলে, পাহাড়-পর্বতে বা সমুদ্রে বসবাস করছে— আমি এদের প্রত্যোককে প্রতিদিন গাঁচবার দেখে থাকি এজন্য এদের ছেট বড় প্রত্যেক সম্পর্কে আমি প্রত্যক্ষতারে পুরোপুরি জ্ঞাত। অভঃপর বলেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ ৄ একলো যা কিছু হয় সব আল্লাহ তা আলার হকুমে। অন্যথায় আল্লাহ তা আলার হকুম বাতীত আমি কোনো মশারও প্রাণ বিয়োগ ঘটাতে সক্ষম নই।

মালাকুল মাউতই কি অন্যান্য **জীবজন্ত্ররও প্রাণবিয়োগ ঘটান?**: উল্লিখিত হাদীদের রেওয়ায়েত দ্বারা বোঝা যায় যে, আল্লাহ তা আলার অনুমতি সাপেকে মশার মৃত্যুও মালাকুল-মাউতই ঘটায়। ইমাম মালেক (র.)ও এক প্রশ্নের উত্তরে এরকমই বলেন। কিছু অন্যান্য কতিপয় রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, ফেরেশতাগণের দ্বারা আত্মার বিয়োগ ঘটানো কেবল মানুষের জন্য নির্দিষ্ট, কেবল তা মান-মর্যাদা রক্ষার্থে অন্যান্য জীবন-জন্ধ আল্লাহ তা আলার অনুমতিক্রমে ফেরেশতাগণের মাধ্যম ব্যতীতই আপনা-আপনিই মৃত্যুবরণ করবে। বিকৃষ্ট্রীর বরাত দিয়ে ইবনে আতিয়া বর্ণনা করেন।

এ বিষয়ই আবুশশায়েখ, উকাইলী, দায়লামী প্রমুখ হযরত আনাস (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেন যে, নবী করীম 🌉 ইরশাদ করেছেন যে, জীবজন্তু ও কীট-পতঙ্গ সবই আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা কুতিতে মগু [এ-ই এগুলোর জীবন]। যখন এদের গুণ কীর্তন বন্ধ হয়ে যায় তথনই আল্লাহ তা'আলা এদের প্রাণ বিয়োগ ঘটান। জীব-জন্তুর মৃত্যু মালাকুল-মাউতের উপর নান্ত নয়। ঠিক একই মর্মে এক হাদীস হযরত ইবনে ওমর (রা.) থেকেও বর্ণিত আছে। –[তাফসীরে মাঘহারী]

অপর এক আয়াতে রয়েছে যে, যখন আল্লাহ তা আলা হয়রত আজরাঈল (আ.)-এর উপর গোটা বিশ্বের মৃত্যু সংঘটনের দায়িত্ব অর্পণ করেন তখন তিনি [হয়রত আজরাঈল (আ.)] আরজ করেন, হে প্রতু, আপনি আমার উপর এমন দায়িত্ব অর্পণ করেলেন যার ফলে বিশ্বজ্ঞগত ও গোটা মানবজাতি আমাকে ভর্ৎসনা করবে এবং আমার প্রসঙ্গ উঠলে অত্যন্ত বিশ্বপ মন্তব্য করবে। প্রত্যুব্তরে হক তা আলা বললেন, আমি এর সুরাহা এরূপভাবে করেছি যে, জগতে রোগ-ব্যাধি ও অন্যান্য রূপে মৃত্যুর কিছু বাহ্যিক কারণ রেখে দিলাম যার ফলে প্রত্যেক মানুষ সেসব উপলক্ষ ও রোগ-ব্যাধিকে মৃত্যুর কারণরূপে আখ্যায়িত করবে এবং তুমি তাদের অপবাদ থেকে রক্ষা পাবে। —[করতুরী]

ইমাম বগভী (র.) ইযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেছেন যে, রাস্নুরাই 🍑 ইরশাদ করেছেন, যত প্রকারের রোগ-ব্যাধি ক্ষত ও আঘাত রয়েছে এসবই মৃত্যুর দৃত মানুষকে তার মৃত্যুর কথা ব্দরণ করিয়ে দেয়। অতঃপর যথন মৃত্যুর ক্ষণ ঘনিয়ে আসে তখন মালাকুল মউত মৃত্যুপথযাত্রীকে সম্বোধন করে বলেন, ওগো আল্লাহর বান্দা, আমার আগমনের পূর্বে তোমাদেরকে সাবধান করে মৃত্যুর প্রস্তুতি গ্রহণের জন্য আমি রোগ ব্যাধি ও দূর্যোগ দূর্বিপাক রূপে কত সংবাদ কত দৃত পাঠিয়েছি। এখন আমি পৌছে গেছি। এরপর আর কোনো সংবাদ প্রদানকারী বা কোনো দৃত আসবে না। এখন তৃমি স্বীয় প্রত্বুর নির্দেশে বাধ্যতামূলকতাবে পালন করবে চাই স্বেচ্ছায় হোক বা অনিজ্ঞাকৃততাবে হোক। -[মাযহারী]

মাসআলা : কারো আত্মা বের করে নিয়ে আসার নির্দেশ প্রদানের পূর্ব পর্যন্ত মালাকূল মাউত কারো মৃত্যক্ষণ সম্পর্কে কিছুই জানেন না। –আহমদ কর্তৃক মা'মার থেকে বর্ণিত। মাযহারী। ্ অনুবাদ :

১২. যদি আপনি দেখতেন য়খন সপ্ত ধারা কাফেবরা তাদের
পালনকর্তার সামনে পজ্জায় নত্রির হয়ে বলবে হে
আমাদের পালনকর্তা, আমরা দেবলাম পুনকখানকে যা
আমরা অধীকার করেছি <u>ও শ্রণ করলাম</u> আপনার পক্ষ
থেকে রাস্লদের ঐ সমন্ত কথার সত্যতা যা আমরা
অধীকার করেছি । <u>এখন আমাদেরকে</u> দুনিয়ায় পাঠিয়ে দিন,
<u>আমরা সেখানে সংকর্ম করব। এখন আমবা দৃঢ় বিশ্বাসী</u>
হয়ে গেছি। কিন্তু তাদের এই ধীকারোক্তি কোনোই
উপকারে আসবে না; বরং তাদেরকে দুনিয়ায় ছিতীয়বার
প্রেরণ করা হবে না। এবং ট্র-এর জবাব ট্রিটারার

১৩. আমি ইক্ষা করনে প্রত্যেককে তাদের সঠিক দিক নির্দেশ

<u>দিতাম</u> অতএব তারা ইমান ও আনুগত্য গ্রহণ করে

হেদায়েত প্রাপ্ত হয়ে যেত। <u>কিন্তু আমার এই উকি</u>

<u>অবধারিত সত্য যে, আমি জিন ও মানব সকলকে দিয়ে</u>

অবশাই জাহানুাম পূর্ণ করব।

১৪. থবন তারা জাহান্নামে প্রবেশ করবে জাহান্নামের প্রহরী
তাদেরকে বলবে অতএব এই দিবসকে ভূলে যাওয়ার এর
প্রতি ঈমান না আনার কারণে তোমরা মজা আবাদন কর:
আমিও তোমাদেরকে ভূলে গেলাম
আজাবে হেড়ে দিলাম তোমাদের কৃতকর্ম কৃষ্ণর ও
মিথ্যাবাদীতা এর কারণে হায়ী আজাবে তোগা কর:

১৫. কেবল তারাই আমার আয়াতসমূহের কুরআনের শ্রন্থ ইয়ে
ক্রমান আনে যারা আয়াতসমূহ ধারা উপদেশ প্রাপ্ত হয়ে
সেক্রদায় লুঠিয়ে পড়ে এবং অহংকার মুক্ত হয়ে তানের
পালনকর্তার প্রশংসা পবিত্রতা বর্ণনা করে। অর্থাৎ তারা
বলে, কুর্কুক্র নিটা তির্কুক্র এবং তারা ঈমান ও
আনুগতোর প্রতি অহংকার করে না।

١. وكنو تسرى إذ النسخومسين النكافسرون النكافسرون النكافسرون النكافسية مع عسنة ديسية ما منطاط أو وهما ويناء يقولون رئيناً المصرفا منا أنكرتا من البعث و سميعنا منك تصديق الرئيل فينا كليناهم فينه فارجعنا رائي الكذاب تعمل صالحا فينها إلى الكذاب تعمل صالحا فينها إلى من قان أن الأن قسا ينغ فعهد ذلك ولا من قسنة الكان ولا منطقة الكناؤ ولا منطقة المناز الكان ولا منطقة المناؤ الكان ولا منطقة المناز الكان الكان الكان ولا منطقة المناز الكان الك

١٣. قَالَ تَعَالَى وَلَوْ شِفْنَا لَأَتَيْنَا كُلُّ نَفْسٍ أَمِدُ فَالَ تَعْالَى وَلَوْ شِفْنَا لَأَتُيْنَا كُلُّ نَفْسٍ أَمُلُمَا فَ وَالطَّاعُةِ بِالْإِنْسَانِ وَالطَّاعُةِ بِالْخِيْنِ وَلِيَّا وَلَكِنَ حُقَّ الْفُولُ مِنْنَ الْجِنْفَةِ الْجَن وَلُمُو لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لِمَنْ الْجِنْفَةِ الْجَن وَالنَّاسِ الْجَمْعِيْنَ .

رَجِعُونَ وَجُوابُ لُو لُوايَتُ أَمْرًا فَظِيعًا.

١. وَتَقُولُ لَهُمُ الْخُوزَةُ إِذَا دَخُلُوهَا فَذُوفُوا الْمُعَلَّمَ لِنَاءً بِيَوْرِكُمْ فَلِنَا الْمُعَذَابِ بِمَا نَسِينَتُمْ لِقَاءً يَوْرِكُمْ فَلِنَا الْمُعَذَرِكِكُمْ الْإِيْمَانَ بِهِ إِنَّ نَسِينِنْكُمْ تَرَكِنْنَا كُمْ فِي الْعَذَابِ وَذُوفُوا عِنَابَ النَّخُلُدِ الدَّائِم تَعْمَلُونُ مِنَ الْعَنْدُم تَعْمَلُونُ مِنَ الْكَفْرُ وَالتَّكُونُ مِنَ الْكَفْرُ وَالتَّكُونُ مِنَ الْكَفْرُ وَالتَّكُذِيثِ.

الكَسَا يُوْمِنُ إِلَيْتِنَا الْقُرْنِ الَّذِينَ الْأَوْمِنُ الْأَوْمِنُ الْأَالِمُ الْمُؤْمِنُ الْفَاحُوا وَكُولُوا الْمُجْدَلُهُ وَسَيَخُوا مُنْجُمُنَا وَسَيْحُوا مُنْكَيِّرِينَ يَحِصُونِ وَيُحِمَّ أَيْ قَالُوا سُيْحَانَ اللّهِ وَيَعِمَّ أَيْ قَالُوا سُيْحَانَ اللّهِ وَيَعِمَّ إِنَّ يَسْتَخَيِّرُونَ عَنِ اللّهِ وَيَعِمَ لا يَسْتَخَيِّرُونَ عَنِ اللّهِ مِنْ وَلَهُمْ لا يَسْتَخَيِّرُونَ عَنِ اللّهِ مِنْ وَالطّاعَةِ.

- تَسَجَافِي جُنُونِهُ مِ تَرْتَفِعُ عَنِ الْمَضَاجِعِ مَوَاضِعِ الْإِضْطِجَاعِ بِفُرْشِهَا لِصَلَاتِهِمْ بِاللَّيْلِ تَهَجُّدًّا يُدْغُونُ رُبُّهُمَ خُوفًا مِنْ عِقَابِهِ وَطَعَا فِي رَحْمَتِهِ وَمِمَّا رَزْفَنَهُمْ يَنْفِئُونَ يَصُدُّونَ.
- ١٧. فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا اَخْفِى خُبِئَ لَهُمْ مِنْ
   قُرُّةِ اَعْلَيْنٍ مَ مَاقَرَبِهِ اَعْبُنُهُمْ وَفِى وَلَى وَلَا وَقَرَبُهُمْ وَفِى وَلَى وَلَا وَقَرَبُهُمْ وَفِى وَلَى وَلَا وَقَرْبُهُمْ مَنْ وَلَى وَلَا أَيْنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ .
- ١٨. أَفَعَنْ كَانَ مُؤْمِثًا كَعَنْ كَانَ فَاسِقًا و لَا يَسْتُونَ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا
- أمَّا الَّذِيْنَ أَمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ فَلَهُمْ
   جَنْتُ الْعَادِى: نُزُلًا وَهُوَ مَا يُعَدُّ لِلضَّيْفِ
   بعا كانُوا يعَعَلُونَ.
- ٢. وَآَمَا الَّذِينَ فَسَفُوا بِالْكُفُو وَالتَّكْذِيبِ
   فَسَأُوهُمُ النَّارُ و كُلُّمًا ارَّادُوا أَنْ يَتُخْرُجُوا مِنْهَا أَعِيدُوا فِيهِ هَا وَقِيدُلُ لَهُمْ ذُوفُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ.
- ٢١. وَلَنَهُ فِينَّهُ مَّ مُ مَنَ الْعَدَابِ الْادْنَى عَذَابِ الدَّنَى عَذَابِ الدَّنَى عَذَابِ الدُّنَا بِالْقَتْلِ وَالْإِسْ وَالْجَدْبِ سِنِينَ وَالاَمْرَاضِ الدُّنَا بِالْقَتْلِ وَالْإِسْرِ عَلَيْ اللَّحِرَةِ دُونَ قَبْلُ اللَّحْدَبِ وَعَدَابِ الْأَخِرَةِ لَحَدَّالِ اللَّحْدَةِ عَدَابِ الْأَخِرَةِ لَعَلَى مِنْهُمُ يَرْجِعُونَ إِلَى الْإِيسَانِ .
- ٧٢. وَمَنْ اَظُلُمُ مِعْنَ ذُكِرَ بِالْبِتِ زَبِّهِ الْفُواٰنِ ثُمَّ اَعْدُ الْفُواٰنِ ثُمَّ اَعْدُ اَظُلُمُ مِنْهُ إِنَّا الْفُواْنِ ثُمَّ الْفُلُمُ مِنْهُ إِنَّا الْفُوْدِيَ وَمُنْفِئَ الْفُلُمُ مِنْهُ إِنَّا الْمُعْنَى وَمُ مُنْفَعَ لَا مُنْ وَمُ مُنْفَعَ لَا مُنْفَعَ لَا مُنْ وَمُ مُنْفِقَ لَا مُنْ وَمُ مُنْفِقًا لِمُنْ وَمُنْفِقَ لَمُ مِنْفُواْنِ مُنْ وَمُنْفِقَ لَا مُنْ وَمُنْفِقَ لَالْمُواْنِ وَمُنْفَالِكُ مِنْ مُنْفَعِلًا لِمُنْ وَمُنْفِقَ لَا مُنْفُولًا لِمُنْفَالِكُ مُنْفِقًا لِمُنْ وَمُنْفِقًا لِمُنْ وَمُنْفِقًا لِمُنْفُولًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُولًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفَالِكُ مُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ مِنْفُلًا لِمُنْفُولًا لِمُنْفُلِكُمُ مِنْفُلًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ مِنْفُلًا لَمُ مِنْفُلًا لَمُ مُنْفِقًا مُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفَالِمُ لَمُنْفِقًا لِمُنْفِي لِلْمُولِينِ لِنَافُولُولُ مُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُولًا لِمُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ مِنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنِمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفُلِكُمُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِلُولُ لِمُنْفِقًا لِمُنْفِقًا لِمُنْفِلِكُمُ لِمُنِي لِمُنْفُلُولِ لِمُنْفُلِكُمِ

- ১৬, <u>তাদের পার্ধ শযা। থেকে আলাদা থাকে । মর্থাৎ তার</u>

  তাহাজ্জুদের নামাজ পড়ার জন্য শয়নকক্ষে বিচানে শয়ন
  রাতের বেলায় ত্যাগ করে। <u>তারা তাদের পালনকর্তারে</u>

  <u>ডাকে</u> আজাবের <u>তয়ে ও</u> রহমতের <u>আশায় এবং তার</u>

  <u>বায় করে সদকা করে আমি তাদরেকে যা রিজিক দিয়েছি</u>

  তা থেকে।
- ك٩. কেউ জানেনা তার জন্যে তার কৃতকর্মের প্রতিদানে বি

  কি নয় প্রীতিকর যা তার চক্ষুকে শীতল ও শাত করে
  প্রতিদান লুকায়িত আছে। তিনু কেরাতে بُنْ فَنَارِعُ
  -এর মধ্যে সাকিনের সাথে مُضَارِعُ
  -এর সীগাহ
  পভবে।
- ১৮. <u>ইমানদার ব্যক্তি কি অবাধ্যের অনুরূপ</u> তারা অর্থাৎ মুমিন ও কাফের সমান নয় ৷
- ১৯. যারা ইমান আনে ও স্ৎকর্ম করে, তাদের জন্য রয়েছে

  তাদের কৃতকর্মের আপ্যায়ন স্বরূপ বসবাসের জানাত ।

  ১৯. অর্থাৎ যা মেহমানের জন্য তৈরি করা হয়।
  - ২০. পক্ষান্তরে যারা অবাধা হয় কৃষ্ণরি ও মিথ্যার মাধ্যমে

    <u>তাদের ঠিকানা জাহান্নাম। যখনই তারা জাহান্নাম থেকে</u>

    বের হতে চাইবে, তখনই তাদেরকে তথায় ফিরিয়ে

    দেওয়া হবে এবং তাদেরকে বলা হবে, তোমরা

    <u>জাহান্নামের যে আজাবকে মিথ্যা বলতে, তার স্বাদ</u>

    <u>আহাদন কর।</u>
  - ২১. বড় শান্তির পরকালের আজাবের পূর্বে আমি অবশাই তাদেরকে লয়ু শান্তি দুনিয়ার শান্তি হত্যা, বন্দি, দূর্ভিক ও রোগ-ব্যাধির ছারা <u>আম্বাদন করাব, যাতে তারা</u> তাদের মধ্যে যারা বাকি রয়েছে প্রভ্যাবর্তন করে। ঈমানের দিকে।
- ২২. <u>যে ব্যক্তিকে তার পালনকর্তার আয়াতসমূহ</u> কুবআন দ্বারা

  YY

  <u>উপদেশ দান করা হয়, অতঃপর সে তা থেকে মুখ</u>

  <u>ফিরিয়ে নেয়, তার চেয়ে জালেম আর কেঃ</u> অধীং কেই

  তার চেয়ে বড় জালেম নেই। আমি অপরাধীদেরকে

  WEO

#### তাহকীক ও তারকীব

কিয়ামতের দিন অপরাধীদেরকে সাধারণ অবস্থা বর্ণনা করার জন্য এই বাকাটি تَفُولُهُ وَلُو تَسُوَى إِذِ الْسُعُمُورُورُ রাস্ব : فَوَلُهُ وَلَوْ تَسُونَ : কিয়ামতের দিন অপরাধীদেরকে ই সম্বোধন করা হয়েছে যার সম্বোধিত হওয়ার য়াগাতা রয়েছে : এই আয়াতে অপরাধীদেরকে এ কিয়ামতের দিনের অব্যক্ত অবস্থার চিন্তান্তন করা হয়েছে । এবং তাদের অবস্থাকে অবস্থাকে مُشَارِعُ করে উপস্থাপন করা হয়েছে । ঠু এবং গ্রু যাদিও এক কনা হয়ে থাকে কিছু 
এবালে এবা উপর এসেছে । কেননা অপরাধীদের উল্লিখিত অবস্থাতে নিপতিত হওয়া সুনিভিত এ কার্যে এটার 
এর উপর আসা বৈধ হয়েছে । আর আবুল বাকা বলেছেন যে, গ্রু টি । গ্রি এবা স্থানে পতিত হয়েছে ।

এই নুক্তাদা আর جُمُلُة وَعُولُـهُ الْمُجْرِمُونَ তার ববর। عُمُلُهُ الْمُحْرِمُونَ উচনা হলো তাদের অবতন মন্তক ও লক্ষিত অবস্থার الله دوام এর উপর দালালত করা।

لَرَ تَرَى -वत माकछेन छेरा तास्राह । तनना رُوِيَت بَصَرُ हाता رُويَت चें प्रता । छेरा हेवादछ हाना - تَرَٰى : فَعُولُهُ تَرَٰى هـ- لَرُ (त), जें प्रत जाता केरा तस्राह जर्शन (مُرَّايَّتُ اَمْرًا فَطْبِعًا لاَيْسُكِنُ رَصْفًا काता केरा हिन ما لاَيْسُرِينَ कात जातामा रमवनती (त), كَنْسُورُ مَصْفًا اللهِ عَمْدِ مَرَّاتُ فَعَالِمَ مَا اللّهُ عَمْدِ مُنْسُلُو

حَالُ হয় থাকার সাথে نَوْلَ ਹ رَبُنَا ,হুফাসসির (র.) بَغُولُونَ (বৃদ্ধি করে এদিকে ইঙ্গিত করেছেন যে, وَهُولُهُ يَخُولُونَ خَالْدِينَ بَا رُبُنَا عِلْهُ وَالْعَالِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

أَبُصِرْنَا صِدْنَ رَعَدِكَ رَزَعِبِدِكَ ﴿ عَالِمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ ؛ فَوَلُـهُ أَبْضِرُنَا سَيِعْنَا مِنْكَ अर्थे । अर्थे و مَغَغُرُل व्यत डिश्व स्तारह । سَيِعْنَا مِنْكَ अर्थे व्यत्न ताताव । वर्थे ؛ فَوْلُـهُ سَعِمْنَا مِنْزَنَا مِثَنَ يَبُضِرُ رَسَنَعُ وَكُنَّا مِنْ قَبْلُ صُمَّا وَعُمَبَانًا अर्थे اللهِ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَذَا اللهِ عَلَيْكَ الْمُعَلَّلُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكِ عَلَيْكَ عَلِيكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُولُكُونَا عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُونَا عَلَيْكَ عَلَيْكُونَاكُ عَلَيْكُولُكُونَا عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُولُكُونَاكُونَا عَلَيْكُولُكُونُ عَلَيْكُولُكُونُ عَلَيْكُوكُ عَلَيْكُولُكُولُكُولُكُولُكُونُ عَلَيْكُولُكُولُ

े এই : এটা 🛴 -এর জবাব যাকে ব্যাখ্যাকার প্রকাশ করে দিয়েছেন।

ন্ত্ৰি আৰু نَسْبَانٌ श्रुवानित (त्र.) تَـُولُـهُ بِـ بَرُكِ श्रुवानित (त्र.) وَسُبَانٌ ( श्रुवानित (त्र.) تَـُولُـهُ بِـ بَرُوكِكُمْ عَمْرُكُ अर्थ উদ্দেশ্য । কেননা بِنْسُبَانٌ কেননা تَرُكُ وَ هِ هَا اللهِ عَمْلُ اللهِ مَا كُورٌ عَمْلُ اللهِ ال المُعْمَالُمُ اللهِ ال

. এत जाकतात व्ययम دُرْتُرا - এत मांकडेन डेश द्वात वृकातात बना दरस्र : قَوْلُهُ دُوَقُوا عَدَابَ الْخُلْدِ

بنيكان على عنه المَكِنْمِ وَالنَّدَكَوْيَبِ प्रात سَبَيِبُه वर्ता باء अत मरधा : قَنُولُـهُ بِيمَا كُنفَتْمْ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

াঠা غُولُهُ اِنْمَا يُوْمِنُ بِاَيْتِمَا الَّذِيْنَ اِذَا মুমিনদের তণাবলি ও বৈশিষ্ট্য : পূর্ববর্তী আয়াতে কাফেরদের সবঃ বর্ণিত হয়েছে। আর এ আয়াতে মুমিনদের অবস্থা এবং বৈশিষ্ট্য ও তণাবলি বর্ণিত হয়েছে।

- ১. মুমিনগণ আল্লাহ তা'আলার কথাকে অত্যন্ত মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করে।
- ২, যখন তাদেরকে আল্লাহ তা'আলার কথা স্বরণ করিয়ে দেওয়া হয় তখন তারা দরবারে ইলাহীতে সেজদায় লৃটিয়ে পড়ে। অর্থাৎ মুমিনের দেহের প্রতিটি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ দ্বারা আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য প্রকাশ করা হয়।
- ৩. আর সেজদারত অবস্থায় আল্লাহ তা আলার হামদ, তাসবীহ তাহলীলে মুমিনের রসনা ব্যস্ত হয়ে পড়ে, এভাবে শিরক থেতে পবিত্রতা অর্জন করা হয়।
- 8. আর তারা অহংকার করে না; বরং বিনয়ী হয় :
- ৫. মুমিনদের আরো একটি বৈশিষ্ট্য হলো এই بِنَاسُمُ مَن الْمَصَّابِح అগেছের পাজর বিছানা থেকে পৃথচ থাকে। অর্থাৎ তারো বিছানায় তারে বিশ্রাম করে রার্ত অভিবাহিত করে না; বরং রাত্রিকালে তারা আল্লাহর ইবাদতে মশহল থাকে। প্রক্রিকালে করিছিল। আরু কুনিন্দির প্রক্রিকালে করিছিল। অরু কুনিন্দির প্রক্রিকালে করিছিল। অরু কুনিন্দির প্রক্রিকালি ছিল। অরু কুনিন্দির প্রক্রিকালি করিছিল। আরু কুনিন্দির প্রক্রিকালি করিছিল। আরু কুনিন্দির প্রক্রিকালি করিছিল। আরু কুনিন্দির করিছিল। আরু কুনিন্দির করিছিল। আরু কুনিন্দির করিছিল করালি কর্মালে মুমিনগণের বিশেষ ওণাবলি ও তাদের সুমহান মর্যাদাসমূহের বর্ণনা রয়েছে। উল্লিখিত আয়াতে মুমিনগণের এক ওপ এই বলে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তাদের শরীরের পার্খদেশ শয়া থেকে আলাদা থাকে এবং শয়া পরিত্যাণ করে আল্লাহ তা আলার জিকিং ও দােয়ায় আর্থানিয়াগ করে। কেননা এরা আল্লাহ তা আলার অসন্তুষ্টি ও শান্তিকে ভয় করে এবং তার করুনা ও পূণ্যের আশকরে থাকে। আশা-নিরাশাপূর্ণ এ অবস্থা তাদেরকে জিকির ও দােয়ার জন্য ব্যাকুল করে তোলে।

তাহাজ্জুদের নামাজ : অধিকাংশ মুফাসসিরের মতে শয্যা পরিত্যাগ করে জিকির ও দোয়ায় আত্মনিয়োগ করার অর্থ তাহাজ্জুন ও নফল নামাজ যা যুম থেকে উঠার পর গভীর রাতে পড়া হয়। [এ প্রসঙ্গে হযরত হাসান, মুজাহিদ, মালেক ও আওযায়ী (র.)-এর বক্তরাও ঠিক একই রূপ্। এবং হাদীসের অপরাপর রেওয়ায়েত থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়।

মুসনাদে আহমদ, তিরমিখী, নাসায়ী প্রভৃতি হাদীস গ্রন্থে হ্যরত মা'আজ ইবনে জাবাল (রা.) থেকে বর্গিত আছে । তিনি বলেন যে, আমি একদা নবীজীর সঙ্গের সক্ষরে ছিলাম, সঞ্চরকালে একদিন আমি তাঁর নিবীজীর সিন্নিকটে গেলাম এবং আরজ করালাম'
ইয়া বাসুলাল্লাহ আমাকে এমন কোনো আনল বলে দিন, যার মাধ্যমে আমি বেহেশত লাভ করতে পারি এবং দোরুধ
থেকে অব্যাহতি পেতে পারি । তিনি বললেন, তুমি তো অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ বস্তু প্রার্থনা করেছ । কিছু আল্লাহ তা আলা যার তরে তা
সহজ্ব লভ্য করে দেন তার জন্য তা লাভ করা অতি সহজ্ব । অতঃগর বললেন, সে আমল এই যে, আল্লাহ তা আলার ইবাদত
করবে এবং তার সাথে কোনো অংশীদার স্থাপন করবে না । নামাজ প্রতিষ্ঠা করবে, জাকাত প্রদান করবে, রোজা রাখবে এবং
বায়েন্তব্যাহ শরীকে হন্ত সম্পন্ন করবে । অতঃগর তিনি বললেন, এসো, তোমাকে পুণ্য দ্বারের সন্ধান দিয়ে দেই, তা এই যে,
রোজা ঢাল বরুল । যা শান্তি থেকে মুক্তি দেয়া এবং সদকা মানুষের পাপানল নির্বাপিত করে দেয় । অনুরুপভাবে মানুষের গতীর
রাতের নামান্ত । এই বলে কুরআন মাজীদের উদ্বিধিত আয়াত আমিত করে লেয় । অনুরুপভাবে মানুষের গতীর
রাতের নামান্ত । এই বলে কুরআন মাজীদের উদ্বিধিত আয়াত আমিত করে লেয়ে । তেনে শরীরের পার্থদেশ পুথক হন্তে
থাকা তলের অধিকারী, যারা ইলা ও ফরর উভয় নামান্ত জামাতের সাথে আলায় করেন । তিরমিধী শরীকে হয়রত আনাস (রা.)

# থেকে বিতন্ধ সনদসহ বৰ্ণিত আছে যে, উল্লিখিত আয়াত تَتَجَائِمُ جُنُّيُكُمُ الخ ইশার জামাতের জন্য প্রতীক্ষারত থাকেন, তাদের সম্পর্কেই নাজিল যয়েছে। WWW.eelm.weebly.com

জাবার কোনো কোনো বেওয়ায়েতে আছে, এ আয়াত সেসব লোক সম্পর্কে নাজিল হয়েছে যারা মাগরিস ও ইশার মধ্যবর্তী সময়টুকু নফল নামাজ আদায় করে করে কটোন [মুহাখদ বিন নসর এই হাদীসটি রেওয়ায়েত করেন। এ আয়াত সম্পর্কে ইযরত ইয়নে আব্বাস (রা.) বলেন যে, যে ব্যক্তি তয়ে, বসে বা পার্শ্বদেশে শায়িত অবস্থায় চোখ উদ্মিলনের সাথে সাথে আল্লাহ তা আলার জিকিরে লিও হন, তাঁরাও এ আয়াতের অন্তর্ভক।

ইবনে কাছীর ও অন্যান্য তাফসীরকার বলেছেন যে, এসব বক্তব্যের মধ্যে পরস্পর কোনো বিরোধ নেই। প্রকৃতপক্ষে এরা সকলেই এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত। এর মধ্যে শেষরাতের নামাজই সর্বোন্তম ও সর্বশ্রেষ্ঠ মর্যাদার অধিকারী। 'বয়ানুল কুরআনও' এটাই এহণ করা হয়েছে।

হয়বত আসমা বিনতে ইয়াযীদ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, রাস্কুল্লাহ ক্রিবশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন যবন আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এক আহ্বানকারী, যার আওয়াজ সমগ্র সৃষ্টিকুল ওনতে পাবে, দাড়িয়ে আহ্বান করবেন, হে হাশর ময়দানে সমবেত জনমঙ্কী। আজ তোমরা অবহিত হতে পারবে যে, আল্লাহ তা আলার নিকটে সর্বাধিক সন্মান ও মর্যাদার অধিকারী কেঃ অনজর সে ফেরেশতা من المُحَامِّي المُحَامِّي যাদের পার্শ্বদেশ শ্যা থেকে পৃথক থাকে। এরূপ তণের অধিকারী লোকগণকে দাড়াতে আহ্বান জানাবেন। এ আওয়াজ তনে এবল লোক দাড়িয়ে পড়বেন, যাদের সংখ্যা হবে কুবই নগণা। । বিবনে কাসীর।

এই রেওয়াতেরই কোনো কোনো শব্দে রয়েছে যে, এদেরকে হিসাব গ্রহণ ব্যতীতই বেহেশতে প্রেরণ করা হবে। অতঃপর অন্যান্য সমগ্র লোক দাঁড়াবে এবং তাদের থেকে হিসাব গ্রহণ করা হবে। -(মাযহারী)

আহ্বাহ তা'আলার দিকে যারা ফিরে আসে তাদের পক্ষে ইহলৌকিক বিপদাপদ রহমত স্বরূপ: এর মর্ম এই যে, আহ্বাহ তা'আলা অনেক মানুষকে তাদের কৃত পাপের জন্য সাবধান করে দেওয়ার উদ্দেশ্যে ইহকালে তাদের উপর নানাবিধ দুঃখ-যম্বণা ও রোগ-ব্যাধি চাপিয়ে দেন। যেন তারা সতর্ক হয়ে পাপ থেকে ফিরে আসে এবং পরকালের কঠিনতম শান্তি থেকে অব্যাহতি পেয়ে যায়।

এ আয়াত দ্বারা বুঝা যায়ে যে, পাপীদের প্রতি দুনিয়াতে আপতিত বিপদ-আপদ ও জরা-ব্যাধি এক প্রকারের রহমত স্বরূপ- যার ফলে স্বীয় নির্নিপ্ততা ও অসবাধনতা থেকে ফিরে এসে পরকালের গুরুত্বতর শান্তি থেকে মুক্তি পেয়ে যায়। অবশ্য বেসব লোক একদ দুর্যোগ দুর্বিপাক সন্ত্বেও আল্লাহ তা'আলার প্রতি ধানিত না হয়- তাদের পক্ষে এটা দ্বিগণ শান্তি, একটা দুনিয়াতেই নগদ, দ্বিতীয়টা পরকালের কঠিনতম শান্তি। কিন্তু নবী ও ওলীদের উপর যে বিপদাপদ আসে, তাদের ব্যাপার এদের থেকে সম্পূর্ণ ভিনুধবনের। এগুলা তাদের পক্ষে পরীক্ষা স্বরূপ- যার মাধ্যমে তাদের মর্যাদ্য উন্নত হতে থাকে। তার লক্ষণ ও পরিচয় এই বে, একদ বিপদ-আপদ ও রোগ-ব্যাধির সময়ও তারা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে পক্ষ থেকে এক প্রকারের আন্ধিক শান্তি ও স্বন্ধি শান্ত করে থাকে।

কতক অপরাধের শান্তি পরকালের পূর্বে ইহকালেই হয়ে যার । ক্রিনিন্দর্ভারি ক্রিন্দর্ভার বিশ্বজ্ঞ বিষয়ে প্রত্যেত প্রত্যেত প্রত্যে করে চাই ইহকালের হোক চাই পরকালের - উভয় এর অর্ডাত। কিন্তু হাদীদের কোনো কোনো রেওয়ায়েতে রয়েছে তিন ধরনের শান্তি পরকালের পূর্বে ইহকালেই পেরে যার। : নাায় ও সত্যের বিপক্ষে পতাকা তুলে প্রকাশ্যভাবে তার বিক্ষাচরণ, ২, পিতামাতার প্রতি অপ্রদ্ধা জ্ঞাপন ও অবাধ্যতা প্রদর্শন, ৬. সত্যার বিপক্ষে পতাকা তুলে প্রকাশ্যভাবে তার বিক্ষাচরণ, ২, পিতামাতার প্রতি অপ্রদ্ধা জ্ঞাপন ও অবাধ্যতা প্রদর্শন, ৬. সত্যাচারীর সহযোগিতা করা (হয়বত মামাজ ইবনে জাবাল (রা.) থেকে হয়বত ইবনে জাবীর (রা.) কর্ণনা করেছেন)।

by करकीय जानमंत्र (क्षा क) 4 (क) www.eelm.weebly.com ٢٣. وَلَقَدُ اتَبْنَا مُوسَى الْكِتَابَ التَّوْرُدَ فَلَا تَكُنْ فِي مِرْبَةٍ شَكِ مِنْ لِفَانِهِ وَقَدِ الْتَعْلَى الْمَنْ فِي مِرْبَةٍ شَكِ مِنْ لِفَانِهِ وَقَدِ الْتَعْلَى الْمَنْ فِي مِرْبَةٍ شَكِ مِنْ لِفَانِهِ وَقَدِ الْتَعْلَى الْمَنْ لَيْنَى الْمَرَانِيلَ عَلَى الْمُؤْتِلَ الْمَنْ فِي الْمُؤْتِلُ عَلَى الْمَنْ لِيَنْ لَيْنِي الْمُؤْتِلُ عَلَى الْمُؤْتِلُ عَلَى الْمُؤْتِلُ اللّهَ الْمِنْ فَي اللّهُ اللّه

رَانَ رَبُكَ هُوَ يَغْصِلُ بَينَهُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ فَيْمَ الْقِيلَمَةِ فِينَمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ مِنْ الْمِيْنِ.
رَادَ الْآلُو يَهْلِ لَهُمْ كُمْ اَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ أَلَى لَمْ يَعْبَيْنَ لِكُفّارِ مَكْمةً إِهْلَاكُنَا مِن قَبْلِهِمْ أَيْ لَكُفّارِ مَكْمةً إِهْلَاكُنَا كَالُمْ مِيكُفْرِهِمْ أَيْ لَكُفّارِهِمْ الْمُعَلَّمِينِ لَلْهُمْ فِي كَنْفِيمِهُمْ عَلَى الشَّارِهِمْ اللَّي الشَّامِ مَسْكِنِهِمْ عَلَى الشَّامِ مَسْكِنْهِمْ فَي مَسْكِنِهِمْ عَلَى الشَّامِ مَسْكِنِهِمْ عَلَى الشَّارِهِمْ اللَّي الشَّامِ وَعَنْمِهُمَا فَي مَنْ اسْفَارِهِمْ اللَّي الشَّامِ وَعَنْمِهُمَا فَي مَنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا لَيْتِ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ فِي فَلْكَ لَالْتِ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ فِي فَلْكَ لَالْتِ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ فَلَاكُونَا الْفَالِمِ مَا فَي الْفَالِمِ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ الْمَلْمَ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ الْمُعْلَى الشَّامِ وَكُلْمَ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الشَّامِ وَعَلَى الْمُلْكِلِيمُ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمِ عَلَى الشَّامِ وَكُلْمَ عَلَى المَّلَامِ عَلَى السَّمَامِ لَهُ الْمَامِ مَلَى الْمُعْلَى الْهُمْ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَ

#### অনুবাদ:

- ২০. <u>আমি মুসাকে কিতাব</u> তাওরাত <u>দিয়েছি, অতএব অর্ণার্গ তার সাথে সাক্ষাতের কোনো সন্দেহ করকেন না। এবং তারা উভয়ের মাঝে (হয়রত মুহাত্মদ হ্রে ও হয়রত মূস (আ.)-এর মাঝে মেরাজের রাত্মে সাক্ষাৎ হয়েছিল। এবং <u>আমি একে</u> হয়রত মূসা (আ.) বা তাওরাত বর্ত্ত ইস্রাইনের জন্ম পথ প্রদর্শক ক্রেছিলাম।</u>
- ২৪. <u>তারা</u> তাদের ধর্মের আনুগত্যে ও তাদের শতদের অত্যাচারে সবর করতো বিধায় আমি তাদের মধ্য থেকে ইমাম মনোনীত করেছিলাম, যারা আমার আদেশে মানুষকে পথ প্রদর্শন করতো। কর্মাণ পরিবর্তন করে গড় যাবে অর্থন নেতা এবং তারা আমার আয়াতসমূহে যা আমার কুদরত ও একত্বাদের উপর প্রমাণস্বরূপ দুট্ বিশ্বাসী ছিল। প্রতিল্প কেরাতে এ অর্থং লামের মধ্যে বের ও মীমের মধ্যে তাপদীদবিহীন।
- ২৫. <u>তারা যে বিষয়ে</u> ধর্মের ব্যাপারে <u>মতবিরোধ করছে,</u> <u>আপনার পালনকর্তা সে বিষয়ে কিয়ামতের দিন তাদের</u> <u>মধ্যে কয়সাদা দিবেন।</u>
- ২৬. এতেও কি তাদের হেদায়েত হয়নি যে, আমি তাদের পূর্বে

  <u>জনেক সম্প্রদায়কে ধ্বংস করেছি</u> অর্থাৎ মক্কার কাফেরদের

  নিকটে কি প্রকাশ হয়নি যে, পূর্বেকার জনেক সম্প্রদায়কে

  তাদের কুফরির কারণে আমি ধ্বংস করেছি <u>যাদের বাড়ি</u>

  <u>যরে এরা বিচরণ করে</u> যেমন, তারা সিরিয়া ও অন্যানা

  প্রশাকায় ভ্রমণ করে, অতএব ডোমরা তা থেকে শিক্ষা নাও

  <u>জবশাই এতে</u> আমার কুদরতের নির্দেশনাবনি রয়েছে।

  <u>তারা কি পোনে না।</u> উপদেশ গ্রহণ ও চিন্তার জন্য পোনা।

<u>سِمَاءُ تَدُبُرُ وَاتِعَا اللهِ اللهِيَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله</u>

- أولَمْ يَرُوا أَنَّ نَسُونُ الْمَاء إِلَى الْأَرْضِ الْجَرُو الْمَاء إِلَى الْأَرْضِ الْجَرُو الْمَاء إِلَى الْأَرْضِ الْجَرُو الْمَاسِسَةِ الْتِيْ لَا تَبَاتُ فِينَها فَيْنَامَهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ وَافْتَلا يَسْبُسِرُونَ . هٰ لَا وَأَنْفُسُهُمْ وَافْتَلا يَسْبُسِرُونَ . هٰ لَا فَيْنَامُ فَيْنَا الْفُتَعَ فَيْنَا الْفُتَعَ لَا يَعْفِرُ عَلَى إِعَادَتِهِمْ .
   ٢٨. وَيُتَعُولُونَ لِلْمُؤْمِنِينَ مَتَى هٰ لَمُنَا الْفُتَعَ الْمُنْتَعَلَيْ الْمُنْتَعَلَيْ الْمُنْتَعَلِيمِ الْمَنْتَعَلَيْ الْمُنْتَعَلِيمَ الْمُنْتَعَلِيمَ الْمُنْتَعَلِيمِ الْمُنْتَعِلَيمِ الْمُنْتَعَلِيمِ الْمُنْتَعَلِيمِ الْمُنْتَعَلِيمِ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتِعِيمُ الْمُنْتَعَلِيمُ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ وَمِنْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتَعِلَيْ الْمُنْتِيمِ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتَعِلَيْمِ الْمُنْتِعِيمُ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِلَيْمِيمُ الْمُنْتِعِيمُ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعَلِيمُ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعَلِيمُ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْمِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتِيمُ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتِيمِ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتُعِلَيْهِ الْمُنْتَعِلَى الْمُنْتَعِلِمُ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِلَيْهِ الْمُنْتِعِلِيمِ الْمُنْتَعْلِيمُ الْمُنْتِعِيمُ الْمُنْتَعِلَيْمِنْتِيمُ الْمُنْتَعِلِيمُ الْمُنْتَعِيمُ الْمُع
- بَيْنَنَا وَيَنْيَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَٰدِقِيْنَ.
  ٢٩. قُلْ يَوْمُ الْفَتْحِ بِإِنْزَالِ الْعَنَابِ بِهِمْ لَا
  يَنْفُحُ الَّذِيْنَ كُفُّرُواْ إِيَمَانُهُمْ وَلَا هُمْ
  يَنْظُرُونَ يُمْهَلُونَ لِتَوْيَوْ أَوْ مُعْذِرْةٍ.
  يَنْظُرُونَ يُمْهَلُونَ لِتَوْيَوْ أَوْ مُعْذِرْةٍ.
- ٣. فَاعْرِضْ عَنْهُمْ وَانْعَظِّرُ إِنْزَالُ الْعَذَابِ
   يهمْ إِنَّهُمْ مُنْتَظُرُونَ بِكَ حَادِثَ مَرْتِ أَوْ
   قَتْل فَيَسْتَرِيحُونَ مِنْكَ وَهُذَا فَبلَ

- ২৭, <u>তারা কি লক্ষা করে না যে, আমি উন্নর চুমিতে ৩৯ ভূমি</u>

  যেখানে কোনো শব্য নেই পানি প্র<u>থাহিত করে শব্য</u>

  উদ্যত করি । যা থেকে ভক্ষণ করে তাদের জন্মরা ও

  <u>এবং তারা । তারা কি এটা দেবে না</u> অতএব তারা তাদের
  পনকথানের বাাপারে জানে ।
- ২৮. <u>তারা বলে</u> মুমিনদেরকে <u>কবে হবে</u> তোমাদের ও সামাদের মাঝে এই ফয়সালাঃ যদি তোমরা সত্যবাদী হও।
- ২৯ আপনি বলুন। ফয়সালার দিনে তাদের নিকট আজাব অবতরণের মাধ্যমে কাফেরদের ঈমান তাদের কোনো কাজে আসবে না এবং তাদেরকে তওবা ও আপত্তি পেশ করার জন্য কোনো অবকাশও দেওয়া হবে না।
- ৩০. <u>অতএব আপনি তাদের থেকে মুখ ফিরিয়ে নিন এবং</u>

  তাদের উপর আজাব অবতরণ পর্যন্ত <u>অপেক্ষা করুন,</u>

  <u>তারাও</u> তাদের মৃত্যু ও হত্যার <u>অপেক্ষা করছে।</u> যাতে

  তারা আপনার থেকে শান্তিতে মৃক্তি পায়। এই নির্দেশটি

  জিহাদের নির্দেশের পূর্বের হকুম।

#### তারকীব ও তাহকীক

अर्थ- मत्मर, मश्मर। إنه مُصَدَّرٌ अर्थ- मत्मर, मश्मर।

-এর ব্যাপারে কয়েকটি উক্তি রয়েছে : فَوْلُهُ لِقَالِهِ

الأمر بقِتَالِهِمُ.

- ك. হযরত মূসা (আ.)-এর দিকে ফিরেছে এবং بنفاء মাসদার স্বীয় منفكرو এর দিকে মুযাফ হয়েছে। উহ্য ইবারত হসো ن يقانيك سُوسَى لَبَلْمَة الْإَسْرَاءِ
- কিতাবের দিকে ফিরেছে। এ সময় মাসদারের ইঘাফত الما المورد এবং الما المورد المورد

ত্র ইন্ট্রিটির এতে একটি কেরাত রয়েছে। ﴿ مَنَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

-এর বহুবচন। অর্থ- পথ প্রদর্শক, রাহবর। سَبِّكُ أَنَّ سَادَةُ नेवह वহুবচন যেমন عَانِدُ اللَّهِ عَادَةُ

हं इंग्राटा এর ছারা নবীগণ এবং তাদের উর্মত উর্দ্দেশ্য অথবা মুমিনগণ ও মুশিরকরা উদ্দেশ্য। اَلَمْ يَتَعْطُواْ अथवा عَنْفُلُواْ وَلَمْ يَتَبَيْنَ لَهُمْ अत जाउक दादारह উद्यात উপর जवीर مُؤلَّفَة أَوْلَتُمْ يَسْهَدِلُهُمْ (यभनि) सुकामनित (त्र.) عَلَاثُكُمْ वता डेकिंड केंद्रत फिराहरून। यिन

ا केश शकात छेनत قَرِيْنَدُ केमाभान थाटक उप كَاعِلٌ केश शकात छेनत जाराजा الله فَاعِلُ اللهُ عَلَيْكِ وَالْمَالِ فِينَ كَثَرَةِ إِمَلَاكِ الْأُمَمِ النَّـاضِيَةِ अर्था : هَـُولُــَهُ فِـِـى ذَلِـكَ

। अर्थ كَزِيرٌ श्रा वयन क्रिर्क वर्ल यात घात रहाफि (करि मन्न करत रहना शराह) الجرز : قول الجرز

### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

হয়েছে সে সম্বন্ধ মুফাসনিরণবের মধ্যে মততেদ রয়েছে। يَفَاوَلَهُ فَالاَ رَعَبُوْ مُونَ مُونَةً مُنْ وَلَا يَعْوَلُهُ وَالْمَا وَالْمَالِمُ كَالْمُ وَالْمُ وَالْمُونِةُ وَالْمُ وَالْمُونِةُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُونِةُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُونِةُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِةً وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُؤْلِقُونِهُ وَالْمُونِةُ وَالْمُونِةُ وَالْمُونِقِيقُونِهُ وَالْمُونِةُ وَالْمُو

হষরত হাসান বসরী (র.)-এর ব্যাখ্যা এরূপভাবে করেছেন যে, হ্যরত মুসা (আ.)-কে ঐশী গ্রন্থ প্রদানের দরুন যেরূপভাবে মানুষ ভাকে মিথ্যুক প্রতিপন্ন করতে প্রয়াস পেয়েছে এবং নানাভাবে দুঃখ যন্ত্রণা দিয়েছে, আপনিও এসব কিছুর সমুখীন হবেন বলে নিশ্চিন্ত থাকুন। তাই কান্ধেরদের প্রদন্ত দুঃখ যন্ত্রণার ফলে আপনি মনকুণু হবেন না। বরং নবীগণের ক্ষেত্রে এমনটি হওয়া স্বাভাবিক রীতি মনে করে আপনি তা বরদাশত করুন।

কোনো জাতি বা সম্প্রদায়ের পরিচালক ও লেতা হওরার দৃটি শর্ড: المَامْرُنَا الْمَالُونَّ الْمَالُونُ وَالْمِنْ الْمَ يالْمُونُ نَا اللّهِ اللّهِ করেছিলাম। যারা তাদের পয়গায়েরের প্রতিনিধি হিসেবে মহান প্রস্কুর নির্দেশানুসারে লোকদেরকে হেদায়েত করতেন, যখন তারা দৈর্য ধারণ করতেন এবং আমার বাণীসমূহের উপর দ্বির বিশ্বাস হ্বাপন করতেন।

ইসরাসন বংশের ওলামাগণের মধ্য হতে কডককে যে জাতির নেতা ও প্রোধার মর্গাদায় উন্নীত করা হয়েছে, তার দৃটি কারণ রয়েছে। এ আয়াতে সে দৃটি কারণ বর্ধনা করা হয়েছে। ১. ধর্ম ধারণ করা, ২. আল্লাহ আয়াতসমূহের উপর অট্ট বিশ্বাস স্থাপন করা। আরার আয়াত সমূহের উপর অট্ট বিশ্বাস স্থাপন করা। আরার ভাষায় সবর করার অর্থ অতান্ত বিশ্বাত ও বাপক। এর শান্দিক অর্থ অন্য ও দৃত্তবদ্ধ পার্কা। এরালাহ কা আলার আআলার আদেশসমূহ পালনে অট্ট ও দৃত্তবদ থাকা এবং আল্লাহ তা আলার আলা গেসর বন্ধু বা কাজ হারমে ও গার্হতি বরে নির্দেশ করেছেন, সেগুলো থেকে নিজেকে বিরত রাখা। শরিয়তের যাবতীয় নির্দেশই এর অন্তর্গত। যা এক বিরাট কর্মণত দক্ষতা ও সাফলা। এর দ্বিতীয় কারণ আল্লাহ তা আয়াতসমূহের উপর সুন্ত বিশ্বাস স্থাপন— আয়াতসমূহের মর্ম অনুধাবন করা এবং অনুধাবনান্তে তা উপর পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন— করা উভয়ই এর অন্তর্গত। এটা এক বিরাট জ্ঞানগত দক্ষতা ও সাফলা।

সারকথা, আল্লাহ তা'আলার নিকটে নেতৃত্ব ও পৌরোহিত্যের যোগ্য কেবল সেসব লোকই যারা কর্ম ও জ্ঞান উত্য় দিকে পূর্ণতা লাভ করেছে। এ স্থলে কর্মগত পূর্ণতা ও দক্ষতাকে জ্ঞানগত পূর্ণতা ও দক্ষতার পূর্বে বর্ণনা করা হয়েছে। অথচ জ্ঞানের স্থান হতারত কর্মের পূর্বে। এখানে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার নিকটে কর্মহীন শিক্ষা ও জ্ঞানের কোনো মূল্য নেই।

ইবনে কাছীর এ আয়াতের ডাফসীর প্রসঙ্গে কিছুসংখ্যক ওলামার মন্তব্য উদ্ধৃত করেন। তা এই- پالْمُسَيِّرِ وَالْبَيْنِيْ يالْمُسَيِّرِ وَالْبَيْنِيْنِ تَسَالُ کِيْنِ وَسَالِ مِيْنِ وَسَالِ مِيْنِ

. अर्था९ ठाता कि लक्का करत ना فَوَلُـهُ أَوَلَـمُ يَكُرُوا النَّا نَسُنُوقَ الْمَاءُ الَّى الْأَرْضُ الْجُكُرُو فَنُخُرُّجُ مِهُ زَرُكًا (ع. आर्थि ठेड कुँसिटक लीति প্রবাহিত করি यम्तीता माना প্রকারের শস্য সমুদগত হয় : جُرُزُ عَلَى कुँसिटक वला হয়, यেशान क्लाना इन्हरूग डेक्स कुँसिटक हो ना ।

ভূমিতে পানি প্রবাহের বিশেষ কৌশলপূর্ণ ব্যবস্থা : তহু ভূমিতে পানি প্রবাহের অনন্তর সেখানে নানাবিদ উদ্ভিদ ও তরুলতা উদগত হওয়ার বর্ণনা কুরআনে কারীমের বিভিন্ন জায়গায় এরুপভাবে করা হয়েছে যে, ভূমিতে বৃষ্টি বর্ষিভ হয় ফলে ভূমি রসালো হয়ে শস্যাদি উৎপাদনের যোগ্য হয়ে উঠে। কিন্তু এ আয়াতে বৃষ্টির স্থূলে ভূ-পৃষ্টের উপর দিয়ে তহু ভূমির দিকে পানি প্রবাহিত করে গাছপালা উদগত করার কথা বর্ণনা করা হয়েছে অর্থাৎ অন্য কোনো ভূমির উপর বৃষ্টি বর্ধণ করে সেখান থেকে নদী-নানার মাধ্যমে ভূ-পৃষ্টের উপর দিয়ে যেসব ওহু ভূ-ভাগে সাধারগত বৃষ্টি হয় না সেদিকে প্রবাহিত করা হয়।

এতে এ ইপিত রয়েছে যে, কতক ভূমি এমন নরম ও কোমল হয় যে, তা বৃষ্টি বহন করার যোগ্যও নয়। সেখানে পুরোপুরি বৃষ্টি বর্ষিত হলে দালান কোঠা বিধ্বন্ত হবে, গাছপালা মূলোৎপাটিত হয়ে যাবে। তাই এরপ ভূমি সম্পর্কে আত্মাহ তা আলা এ ব্যবস্থা অবলহন করেছেন যে, আধিক পরিমাণে বৃষ্টি কেবল সেসব ভূমিতেই বর্ষিত হয় যেগুলো তা বহন করার যোগ্যতা রাখে। অতঃপর পানি প্রবাহিত করে এমন ভূমি ভিম্নুখে নিয়ে যাওয়া হয় যেগুলোর বৃষ্টি বহনের ক্ষমতা নেই। যেমন মিসরের ভূমি। কিছু সংগ্রুক তাফ্সীরকার ইয়েমেনের ও পামের কতক ভূমি এরপ বলে বর্ণনা করেছেন। যেমন হয়রত ইবনে আক্রাস ও হাসান (রা.) থেকে বর্গিত আছে।

এর উত্তরে আল্লাহ তা'আলা ফরমান - المَّنْ كَمُرُوْا إِنَسَائُهُم النَّذِينَ كَمُرُوا إِنسَائُهُم الله অপনি তাদের প্রত্যুক্তরে একবা বনে দিন যে, তোমরা যে আমানের বিজয় সম্পর্কে জিজাসাবাদ করছো, সেদিন তোমানের জন্য তা সমূহ বিপদ বহন করে আনরে। কেননা যবন আমরা বিজয় লাভ করবো সেদিন তোমরা কঠিন শান্তিতে জড়িয়ে পড়বে। চাই ইহকালে হোক যেমন বদরের যুদ্ধে বা পরকালে এবং যে মুহুতে কারো উপর আল্লাহ তা'আলার লালি আপতিত হয় তবন তার ইমান আর গৃহীত হয় না। ইবনে কাছীর অনুরূপ বর্ণনা করেছেন। কোনো বিজ্ঞাল বিজ্ঞাল কারি আনুরূপ বর্ণনা করেছেন। কোনো বিজ্ঞাল বিজ্ঞাল করিছেন আরু অর্থ কিছামতের দিন বলে বর্ণনা করেছেন।



### بسم اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْم পরম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনবাদ :

- ١. يُنَايَّهُا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ دُمْ عَلَى تَقَوَاهُ وَلَا تُطع الْكفرين والمنفقين د فِيما يُخَالِفُ شُرِيعَتَكَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا بِمَا يَكُونُ تَبْلُ كُونِهِ حَكِبْمًا فِيْمَا يَخْلُقُهُ.
- ٢ ). وَاتَّبِعْ مَا يُوحِيِّي إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكَ دَ أَي الْقَرْأُنُ ٢ عَلَيْكُ مِنْ رَبُّكُ دَ أَي الْقَرْأُن إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا وَفِي قِراءَةٍ بِالْفُوقَانِيَّةِ.
- ٣. وَتَوكُّلُ عَلَى اللَّهِ ط فِي أَمْرِكَ وكفني باللَّهِ وَكِيلًا حَافِظًا لَكَ وَأُمَّتُهُ تَبِنَّعُ لَهُ فِي ذٰلِكَ
- ٤. مَا جَعَلُ اللَّهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِيْ جَوْفِهِ ع رَدًّا عَلٰى مَنْ قَالَ مِنَ الْكُفَّارِ أَنَّ لَهُ قَلْبَيْنِ يَعْقِلُ بِكُلِّ مِنْهُمَا أَفْضَلُ مِنْ عَقْلِ مُحَمَّدٍ وَمَا جَعَلُ أَزْوَاجَكُمُ الْنَبِي بِهَمَوْقِ بِنَاءٍ وَبِلاً يَاءٍ تُنظِهِرُونَ بِلاَ ٱلِفِي قَبْلُ الْهَاءِ وَبِهَا وَالتَّاءِ الثَّانِيَةِ فِي الْأَصْلِ مُدْغِمَةً فِي الظَّاءِ مِنْهُنَّ.

- ১. হে নবী আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করুন আল্লাহ তা'আলা ভয়-ভীতির উপর অটল থাকুন এবং কাফের ৫ মুনাফিকদের অনুসরণ করবেন না যা আপনার পরিয়তের পরিপন্থি নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টির পূর্বে থেকে সৃষ্টের উপর সর্বজ্ঞ, তার সৃষ্টির ব্যাপারে প্রজ্ঞাময়।
  - করআন আপনি তার অনুসরণ করুন। নিক্যুই তোমঃ যা কর আল্লাহ তা'আলা সে বিষয়ে খবর রাখেন। অন করাতে র্কিনির্ক -এর মধ্যে ত -এর সাথে অর্থাৎ তির্কিনির্ক
- ৩. আপনি আল্লাহ তা'আলার উপর ভরসা করুন তোমার কাজের মধ্যে কার্যনির্বাহীরূপে আল্লাহ তা আলাই যথে তিনি তোমার রক্ষক এবং আপনার উপন্মতগণ এতে আপনার অনুগত :
- ৪. আল্লাহ তা'আলা কোনো মানুষের মধ্যে দুটি হ্রদয় স্থাপন করেননি। এটা অনেক কাঞ্চেরদের জবাবে বলা হয়েছে। যারা বলে, নিশ্চয়ই তার বক্ষে দটি অন্তর রয়েছে যার সাহায্যে তিনি মুহামদের জ্ঞানের চেয়ে বেশি বুঝে। তোমাদের স্ত্রীগণ যাদের সাথে তোমরা 'যিহার কর ্র্র্র্র্র্র্র -এর মধ্যে ، -এর পূর্বে আলিফ ব্যতীত অথবা আর্লিফ সহ এবং এটা হৈনুদ্রিত ছিল দ্বিতীয় 'তা' কে 🗓 -এর সাথে পরিবর্তন করে ইদগাম করা হয়েছে। এবং এর মধ্যে দুই কেরাত হাম্যা ও ইয়া অথব: ত্র্মাত্র হাম্যার সাথে পড়বে। আক্সাহ তা'আল তাদেরকে তোমাদের জননী করেননি।

শেমন, তোমাদের মধ্যে কেউ তার স্ত্রীকে বলল, 👊 অগাৎ তুমি আমার জন্য অমার মায়ের) عَلَى كَظُهُر أَمَيْ পিঠের মতো] অর্থাৎ যিহারের কারণে ব্রী প্রকৃত মায়ের ন্যায় চিরদিনের তরে হারাম হয় না, জাহেলী যুগে এটাকে তালাক গণ্য করা হতো ৷ এবং যিহারের কারণে কাফফারা তার শর্ত মতে ওয়াজিব হবে যেমন সুরায়ে মুক্তাদানাতে উরেব হয়েছে ৷ এবং তোমাদের পোষ্যপুত্রদেরকে তোমাদের প্রকৃত পুত্র করেননি : (دُعْبُ भक्षि ﴿ وَعِيْدُ -এর বহুবচন । এবং এটা ঐ ব্যক্তি যাকে তার পিতা ছাড়া অন্যের দিকে পুত্রের নিসবত করা হয় তথা পালক সন্তান। এগুলো তাদের অর্থাৎ ইহুদি ও মুনাফিকদের মুখের কথা মাত্র। যখন মহানবী 🚃 যায়নব বিনতে জাহাশকে যিনি হজুর 🚎 -এর পালকপুত্র যায়েদ ইবনে হারেসার ন্ত্রী ছিলেন বিবাহ করলেন তখন ইহুদি ও মুনাফিকরা বলতে লাগল মুহাম্মদ ্রামা তার সন্তানের স্ত্রীকে বিবাহ করেছেন। তখন আল্লাহ জা'আলা তাদের এই অপবাদকে মিথ্যা প্রমাণিত করলেন আলোচ্য আয়াত দারা আল্লাহ্ তা'আলা এ বিষয়ে ন্যায় কথা বলেন এবং তিনি সত্যের পথ প্রদর্শন করেন ৷

৫. তোমরা তাদেরকে তাদের পিতৃপরিচয়ে ভাক: এটাই আলাহ তাআলার কাছে ন্যায়দসত: যদি তোমরা তাদের পিতৃপরিচয় না জান, তবে তারা তোমাদের ধর্মীয় তাই ও বক্করপে চাচাতো তাই গণ্য হবে। এ ব্যাপারে তোমাদের কোনো কাট হলে তাতে তোমাদের কোনো কাই নেই। তবে নিবেধের পরে তোমাদের অন্তরসমূহ যা ইঞ্ছাকৃত করেছে। তাতে তনাহ হবে আলাহ তাআলা নিবেধের পূর্বে তোমাদের মিধ্যা অপবাদসমূহের তনাহ ক্ষমাশীল, এ ব্যাপারে তোমাদের মিধ্যা অপবাদসমূহের তনাহ ক্ষমাশীল, এ ব্যাপারে তোমাদের অভি প্রম দ্যাল।

بعَنُولِ الْوَاحِدِ مَثَلًا لِزُوجَتِهِ أَنْتِ عَـكُرٌ كُظُهُر أُمِنْ أُمُّهِ تِنكُمْ ع أَيْ كَالْأُمُّهَاتِ فِن تُحْرِيْمِهَا بِذَٰلِكَ الْمُعَدَّ فِي الْجَاهِلِيَّةِ طُلَاقًا وَإِنَّامَا تَجِبُ بِهِ الْكُفَّارَةُ بِشَرْطِهِ كَمَا ذُكِرَ فِي سُورةِ الْمُجَادَلَةِ وَمَا جُعَلَ أَدْعِيبَاً كُمْ جَعْعُ دُعِي وَهُوَ مَنْ يُدْعَى لِغَبْر اَسِهِ إِبْنَالَهُ آبِنَا أَكُمْ مَا حَهْيِفَةً ذَٰلِكُمْ قُولُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ مِ أَي الْسَهُمْ د أَى الْسَهُمْ د وَالْمُنَافِيقِينَ قَالُوا لَمَّا تَزُوَّجَ النَّبِي عَيْ زَيْنَبُ بِنْتَ جَحْشِ الَّتِيُّ كَانَتْ إِمْرَأَهُ زَيْد بن حَارِثَةَ الَّذِي تَبَنَّاهُ النَّبِيُّ عَلَّ قَالُوا تَزُوَّجُ مُحَمَّدُ إِمْرَءَةَ إِبِنِهِ فَأَكْذَبُهُمُ اللَّهُ فِي ذَٰلِكَ وَاللُّهُ يَعَدُولُ النَّحَقُّ فِي ذَٰلِكَ وَهُو يَهُدِى السَّبِيلَ سَبِيلَ الْحَقِّ .

لَكِنَ أَدْعُوهُمْ لِأَبَانِهِمْ هُوَ أَفْسَطُ اعَدَلَا عِنْدَ اللّهِ عَ فَإِنْ لُمْ تَعَلَّمُوا آلِبَاكُمْ فَهُمْ إِخْوَانَكُمْ فِي الدِّيْنِ وَمَوَالِسِكُمْ ثِهُمْ بِنُوعَمِكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيمَا أَخْطَأَتُمْ بِهِ فِي ذَٰلِكَ وَلَكِنَ فِيمَ النَّهِي تَعَمَّدُتُ قُلُونُكُمْ فِي ذَٰلِكَ وَلَكِنَ فِي مَنَّ النَّهٰي وَكَانَ اللّهُ عُنُهُورًا لِمَا كَانَ مِن قُولِكُمْ فَيْلَ النَّهُي رَّعِيمًا بِكُمْ فِي ذَٰلِكَ مَن فَولِكُمْ

৬, নবী মুমিনদের উপর তাদের নিজেদের অপেক্ষা অধিং দয়াল ঘনিষ্ঠ ঐ বিষয়ে যার দিকে তিনি তাদের ডাকে এবং এনের নফস্থন্মহ তার বিপরীত দিকে ডাকে এক তার স্ত্রীগণ তাদের মাতা। তাদের সাথে তাদের বিকঃ করা হারাম হওয়া হিসেবে মমিন ও মহাজিরদের মধে الْقُرَابَاتِ بِعُضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي الإرثِ যারা আত্মীয় আল্লাহ তা'আলার বিধান মতে ওয়ারিস হওয়ার فِيْ كِتُب اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهُجِرِينَ أيّ ক্ষেত্রে তারা পরম্পরে অধিক ঘনিষ্ঠ। অর্থাৎ ইসলামের প্রথম যুগের ঈমান ও হিজরতের কার্রণৈ উত্তরাধিকার مِنَ الْإِرْثِ بِالْإِيْمَانِ وَاللَّهِجْرَةِ ٱلَّذِي كَانَ ٱوَّلَ হওয়া যেতো কিন্তু পরে তা রহিত হয়ে গেছে। কিন্তু الإسلام فَنُسِخَ إِلاَّ لَكُمْ أَنْ تَنَفْعَكُواْ إِلَّى তোমরা যদি বন্ধদের প্রতি অসিয়তের মাধ্যমে দান করতে أُولْيَانِكُمْ مُعْرُوفًا م بوَصيَّةِ فَجَائِزُ كَانَ চাও। তবে তা জায়েজ এটা অর্থাৎ ঈমান ও হিজরতের ذُلِكَ أَيْ نَسَعُ الْإِرْثِ بِالإِلْمَانِ وَالْهَجُرة কারণে উত্তর্গধিকার হওয়ার বিধান রক্ত সম্পর্কীয় আত্মীয رَثِ ذُوى الْأَرْحَامِ فِي الْكِتَبِ مُسْطُورًا মিরাস পাওয়ার বিধান দারা রহিত হওয়া। কিতাবের মধ্যে وَأَرِيْدَ بِبِالْسِكِسَابِ فِي الْسَوْضِعَيْنِ اللَّوْحَ নিখিত আছে। এখানে উভয়স্থানে কিতাব দারা উদ্দেশ্য লাওহে মাহফজ।

ज्यि উল্লেখ কর <u>যখন</u> যখন তাদেরকে আদমের পিঠ থেকে ছোট পিপীলিকার মতো বের করা হয়েছে। <u>আমি পরগামরগণের কাছ থেকে, আপনার কাছ থেকে এবং নৃহ, ইবরাহীম, মুদা ও মরিয়ম তনম ঈসা (আ.)-এর কাছ থেকে অস্বীকার নিলাম তারা যেন আল্লাহ তা আলার ইবাদত করে ও মানুষকে তার ইবাদতের দিকে আহ্বান করে। এখানে বিশেষ করে পাঁচজন নবীর নাম উল্লেখ করা الناز তথা বাপকতার পর বিশেষ ব্যক্তির আতফ এর নিয়ম অবলয়নে এবং অস্বীকার নিলাম তাদের কাছ থেকে দৃতু অস্বীকার। তারা যেন তাদের ওয়ানা ও অপিঁত দায়িত্ব পুরা করে এবং এটা</u>

www.eelm.weelsly?com\*\*

بِسْنُلُ اللَّهُ الصُّدِقِينَ عَنْ صَدْقِهِمْ فُ تَبْلِيْغ الرَسَالَةِ تَبْكِيْتًا لِلْكَافِرِينَ بِهِمْ وَأَعَدُ تَعَالَى لِلْكَفِرِينَ بِهِمْ عَذَابًا أَلِبُمَّا مُؤلِمًا هُوَ عَطَفَ عَلْمِي أَخَذْنَا .

৮, অতঃপর তিনি অঙ্গীকার নিখেছেন সত্যবাদীদেরকে রেসালতের দায়িত্ব আদায়ে তাদের সত্যবাদীতা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করার জন্যে তাদের ব্যাপারে কার্ফেরদেকে নিরুত্তর করার জন্যে তিনি কাফেরদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক <u>শান্তি প্রস্তুত রেখেছেন : এখানে র্ট্রিটি ফে'লের আতফ</u> -এর উপর হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

: আল্লাহ তা আলা রাসূল 🚐 -কে অন্যান্য নবীগণের ন্যায় সম্বোধন করেননি। অন্যান্য নবীগণকে হে মৃসা, হে ঈসা, হে দাউদ বলে সম্বোধন করেছেন। কেননা রাসূল 🚟 কোনো সন্দেহ সংশয় ব্যতীতই সকল সৃষ্টির সেরা মহামানব। কাজেই আল্লাহ তা'আলা তাকে সম্মানের সাথে সম্মোধন করেছেন যেমন বলেছেন– يَابُلُوا (হে নবী!) النبين हिर तामृतः। यिन काथाও जात नाम तिश्वात श्ररााजन स्राहरू ज्व जात সाथि সचानमुर्के नम र्याग करतरे जा उत्तव الْرَسُولُ अंतरहन । रयभन أَرْسُولُ اللّٰهِ – स्वानि ।

क्रा। किसना و عَلْمَ عَلَى تَقُوالُهُ لَا عَلَى تَقُوالُهُ و उरे वृद्धिकतन द्वाता উष्मण राला عَلَى تَقُوالُهُ जिन তाँ अथम (थरकरें عُصِيل حَاصِلٌ वात के अपत हिलम এत्रपत्र छारक छांक उसात निर्मा प्रथमारे जा تَعْصِيل حَاصِلٌ হওয়া।

জবাবের সার হলো– উদ্দেশ্য হলো তাকওয়ার উপর প্রতিষ্ঠিত থাকা إِنْتَا ، تَعْزُى উদ্দেশ্য নয়। অথবা যদিও রাসূল 🎫 -কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে কিন্তু উদ্দেশ্য হলো উন্মতে মুহামদী।

व २८३८ व अस्तरह । कास्तरलत उभत्र اللَّهِ अचि مُحَلِّ तक - رُفْع कास्त्रल रुखाग्न واللَّهِ عَلَيْ بِاللَّهِ مَالُ राल تَمْيِيْزِ राल رَكِبُلاً पेंजिक مَالُ

: এই আয়াত হ্যর্ড गाराम हेवत्न हारत्हा दिन नृहाद्वीन -এর ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছে وَهُمَا جَمُعُلُ أَدْعِيكَ أَكُمُ वकिवार स्वार وَأَوْ विन وَعِيْدُ वुन् हिन وَعِيْدُ पर्ल इस्तरह ا مُعَمِّرُل أَنْ فَعِيْدُ वर्ष مَدْعُنُ –विन हिन وَعِيْدُ عربي ( प्रांकिन जारे ﴿ إِنْ किन जारे ﴿ وَمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمَالَةِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ लंदे नगर जात्न أفضلاً: वह वहवहन - مُعَثَل لارْ - فَعَيْلُ क्षात्म वहरहान (وَعِيْدُ) यह तहवहन (وَعِيْدُ लंदे नगर مُعْتَل لاَمْ عَالِمَ الْفَيْدِيُّ : إِغْنِيْدَاً: वह वहवहन (وَغَيْنُ - أَنْفِيْدُ) वह वहवहन - تَقِيُّ أَ تأف -এর अজरन تُنْتِيلُ -एप्यम कार्लाहे किंग्रारमत मानि हिल এउँ वहनठन مُنْفُرُل अर्थ इरग्नरह । कार्लाहे किंग्रारमत المنفُرُل कि عَنَاذُ वर: ﴿ يَكُمُ عَلَمُ अात्म ا कार्किरे عَلَيْكُم वर ﴿ يَكُمُ عُلِيمًا عَلَيْهُ वर كُنُفُلُ वर مُعَادًا

. و. مُرْلُي चाता कतात উद्मना रहना अर्थ निर्निष्ठ कता । कनना مَرْبَيْكُمْ : فَوَلَـهُ بِنُـوْعَمِكُمْ فَيَانِيْ خِفْتُ الْسَوَالِيَ مِنْ زُرَائِيْ -व्यत्र काकातिया (आ.) वन्तलन وَإِبْنَ عَمْ الْسَوَالِيَ مِنْ زُرَائِيْ । উদেশ্য بُنُوْعُهُم बाबा مُثَوَالِينْ अथात

هه- إِنْتِيَا ، प्रावा ؛ عَنْ مُجُرُورِ राग्नाह काइल مُحَدُّ مُجُرُورِ वार अथन مُحَدُّ مَا تَنْعَمَّن قَالَكِنَّ مَا تَعَمَّدُتُ تُوَاخِذُونَ بِهِ ﴿शहराव कर्रत वक्रण مَرْفُرُع काहराव مَرْفُرُع काहराव مَر

- এइ वह्रवहन अर्थ- आधीग्रजा, निकटेंगुजा: ﴿ مُولُــُهُ ٱرْحُـامُ

: এর দিকে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন مُضَافٌ অর্থাৎ مُضَافٌ বৃদ্ধি করে উহ্য فِي الْإِرْثِ (.द) বাাখ্যাকার بإرْثِ بَعْضِ

لهُذِهِ الْأُولُولِيَّةُ نَابِئًا فِي كِتَابِ اللّٰهِ ইয়েছে অৰ্থাৎ مُمُتَلِقٌ এর সাথে وهَ. وَلَى اللّٰهِ - এর সাথে হয়েছে। এর সম্পর্ক أُولَى এর সম্পর্ক وَاللّٰهِ এর সাথে হয়েছে।

َ عَنْ مُنْفَطِعُ اللهِ शात करत देशिल करतरहरू وَالَّا (वात १३.) शात : قَنُولُهُ إِلَّا أَنْ تَفْسُعُلُوا اللّ تَعَنْشُنَى مُنْفَطِعُ اللَّهِ अव जाकती لَكِنَّ हाता करत देशिल करतरहरू अंग

উश মেনে ४२० فَجَائِزُ ( ते.) उँ कें कें कें कें कें हिए सात ४२० بَنَارِيْل مُصَدَّرُ विष्ठ : هَوَلُهُ أَنَ شَفَعُلُوا अहा देशबात मित्क देशिक करताहम اللي सारहण أَنُواصِلُراً अवाम करताहम करताहम مَنْ مُعَلُوا सारहण والله करवाह मित् इराहाह ।

चत সारण مُتَمَلِّنَ श्राहः । و श्रोहं : बेंचे : बेंच

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

সূরা আহ্যাব প্রসঙ্গে : বায়হাকী দালায়েলে হযরত আত্মন্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে সূরায়ে আহ্যাব মদীনা মুনাওয়ারায় নাজিল হয়েছে। ইবনে মারদবিয়া ইবনে যোবায়ের থেকে অনুরূপ বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

–[তাফসীরে রহন মা'আনী, খ. ২১, পৃ. ১৪২, তাফসীরে আদদুরুল মানসূর, খ. ৫, পৃ. ১৯৫

-ব্রুক্তন কুরআন খ. ২১, পু. ৩১৬

মনীনায়ে মুনাওয়ারায় অবতীর্ণ ৭৩ আয়াতের এ সূরাতে আল্লাহ তা'আলা সত্যসাধক ও নেককারদের ভূয়সী প্রশংসা করেছেন, আর মুনাফিকদেরকে বিভিন্নধর্মী ষড়যন্ত্রের উল্লেখ করে তাদের ভয়াবহ পরিণতির কথা ঘোষণা করেছেন এবং প্রিয়নবী হার্ক্ত -৫ সান্ত্বনা নিয়েছে যে, হানাদার দুশমনদের আক্রমণের প্রতি আপনি ভ্রাক্ষেপ করবেন না এবং এক আল্লাহ তা'আলার প্রতি ভরস রাস্থন।

- এ সূরা পূর্ববর্তী সূরার পরিসমাপ্তি স্বরূপ, পূর্ববর্তী সূরার শেষাংশে কাফেরদের জুলুম অত্যাচারের উপর সবর অবলম্বনের নির্দেশ ছিল এবং মুসলমানদের বিজয়ের প্রতিশ্রুতির দেওয়া হয়েছিল। তখন কাফের মুনাফেকরা বলেছিল, এ বিজয় কবে আসবে। আল্লাহ তা'আল সংক্ষিপ্তভাবে তার জবাব দিয়েছিলেন। আর এ সূরায় আল্লাহ তা'আলা আহ্যাবের যুক্ষের উল্লেখ করেছেন যাবে মুসলমানদের বিজয় সূচিত হয়েছিল, আর তা হয়েছিল প্রকাশ্য উপকরণ ব্যতীত এক আল্লাহ তা'আলার বিশেষ সাহায্যে। আর এ সাহায়্য ছিল প্রিয়নবী 🚎 এর মোজেজা যা তাঁর নরুমত ও রেসালাতের দলিল ছিল।
- এ পূরার প্রারম্ভে আল্লাহ তা'আলা তার প্রিয়নবী 🚃 -কে কয়েকটি উপদেশ দিয়েছেন যা আল্লাহ তা'আলা তরফ থেকে বিজঃ এবং সাহায্য লাভের পূর্বপর্ত ছিল। যেমন–
- তাকওয়া পরহেজগারীর গুণ অর্জন করা :
- ২, সবর অবলম্বন করা।
- ৩, জাল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ ভরসা রাখা।
- ৪. আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্য কোনো কিছুকে ভয় না করা।

- ৫, আর অন্য কোনো কিছুর দিকে দৃষ্টিপাত না করে কেবলমাত্র এক আল্লাহ তা আলার দিকে মনোনিবেশ করা .
- ৬, আর তথু আল্লাহ তা আলার প্রত্যাদেশের অনুসরণ করা। কাফের মুনাফেকদের কলা না মানা। কেননা কাফের মুনাফেকদের পরামর্শ মেনে চলা ভয়য়র বিপদের কারণ হতে পারে।

#### পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক :

পূর্ববর্তী সূরার ওক্ত এবং শেষে প্রিয়নবী 🊃 -এর রেসালত ও নবুয়তের বর্ণনা রয়েছে। ঠিক এভাবে এ সূরার প্রারম্ভ এবং পরিসমান্তিতেও প্রিয়নবী 🏥 -এর রেসালত ও নবুয়তের প্রমাণ এবং আল্লাহ তা আলার তরক্ত থেকে তাঁকে সাহায্য করার প্রতিশ্রুতি রয়েছে। আর এ কথা সুস্পষ্টতাবে ঘোষণা করা হয়েছে যে, প্রিয়নবী 🚎 -কে যে কষ্ট দেবে সে দূর্নিয়া আবেরাত উভঃ স্বাহানে অভিশপ্ত এবং কোপগ্রস্ত হবে।

অথবা বিষয়টিকে এতাবেও বর্ণনা করা যায়, পূর্ববর্তী সূরার পরিসমান্তিতে কাফেরদেরকে দুনিয়ার আজাব দেওয়ার কথা বলা হয়েছে। আর এ সূরায় আহযাবের যুদ্ধে তাদের যে শান্তি হয়েছিল তার বিবরণ রয়েছে। –[ভাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, কৃত অন্তামা ইন্দ্রিস কাছলবী(র.) খ. ৫, পু. ৭৫৮]

#### এ সুরার ফজিলত :

যে ব্যক্তি সর্বদা এই সূরা পাঠ করবে ফেরেশতাদের মাঝে তাঁর উপাধী হবে শাকুর অর্থাৎ অনেক বেশি কৃতজ্ঞতা প্রকাশকারী।

শানে নুষ্ক : এ সূরা নাজিল ইওয়ার কারণ সম্পর্কে কয়েকটি রেওয়ায়েত রয়েছে। একটি এই যে, রাস্পুরুয়হ = হৈজরতের পর যখন মদীনার প্রাপ্তির নিয়ে যান, তথন মদীনার আপেপালে কুরায়জা, নধীর, বনু কায়নুকা প্রভৃতি কভিপয় ইর্ছান গোয় কদবাস করতো। রাহমাতৃল্লিল আলামীনের এটাই একাজ কামনা ছিল যেন এসব পেন মুসলমান হয়ে যায় । ঘটনার একর কর্মক বর এবং কপট ও বর্গচোরা মধ্য পরি করি কর্মক বাজি নালামীনের এটাই একাজ করারে তারাজত করতে আরক্ষ করে এবং কপট ও বর্গচোরা মধ্য পরের নিজেদেরকে মৌধিকভাবে মুসলমান বলে প্রকাশ করে থাকে, কিন্তু তাদের অন্তরে ইমান ছিল না । কিছু লোক মুসলমান যনে অপরাপরদের নিকট ইসলামের দাওয়াত পৌছানো সহজতর হবে মনে করে নবীজী = এটাকে সূবর্গ সুযোগ মনে করে তাদের্গক করাত লাগকেন এবং ছোট-বড় সবার প্রতি সম্মান বলে করেতে লাগকেন এমনকৈ ওলের দ্বারা কোনো অপালীন ও অসমতি পূর্ব কাজ সংঘটিত হলে পরও ধর্মীয় কল্যাণের কথা চিতা করে পেণ্ডানোর প্রতি তেমন ওকত্ব আরোপ করতেন না। এই অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতেই সূরায়ে আহ্বাবের প্রারজিক আয়তসমূহ নাজিল হয়ছে । ব্রুক্তুবী

ইবনে জারীর (র.) হ্যরত ইবনে আব্রাস (রা.) থেকে অপর এক ঘটনা বর্ণনা করেছেন। তা এই যে, হিজরতের পর ওয়ালীদ বিন মুগীরা, মুগীরা ও পায়বা বিন রাবীয়াহ মদীনায় পৌছে মঞ্চার কাফেরদের পক্ষ থেকে হন্তুরে আকরাম ﷺ এব ধেদমতে এ প্রস্তাব পেশ করেন যে, যদি আপনি ইপলামের প্রতি দাওরাতের কান্ধ পরিত্যাগ করেন তবে আমরা আপনাকে মঞ্চার অর্ধেক সম্পদ প্রদান করবো। আবার মদীনার মুনাফিক ও ইহুদিগণ এই মর্মে ভীতি প্রদর্শন করে যে, যদি তিনি নিজ দাবি ও দাওয়াত থেকে বিরত না থাকেন তবে আমরা তাকে হত্যা করে ফেলবো। এমতাবস্থায় এ আয়াত সমূহ নাজিল হয়। —(রুহুল মা আনী)

গা'লাবী ও ওয়াহেদী এক তৃতীয় ঘটনা প্রনদহীনভাবে এরপ বর্ণনা করেন যে, হুদায়বিয়ার ঘটনার সময় মঞ্জার কাফেরগণ ও নবীজী
এন এন মাঝে 'যুদ্ধ নয় চুক্তি' বাক্ষরিত ইওয়ার পর যথন আবু সুফিয়ান, ইকরিমা বিন আবু জেরেন্স ও আবু আওয়ার সালামী
শদীনায় পৌছে নবীজীর বেদমতে নিবেদন করতো যে, আপনি আমাদের উপাপা, দেব-দেবীদের প্রতি কুটুক্তি প্রয়োগ পরিহার
কল্প- এবং কেবল একথা বন্দুন যে, 'পিরকাদো এরাও সুপারিশ করবে এবং উপভার ও কল্যাণ সাধন করবে। যদি আপনি
এমনটি করেন ভবে আমন্তাও আপনার পালনকর্তার নিন্ধারাণ পরিভাগে করবো। এভাবে আমাদের পারম্পরিক বিবাদ মিটে যাবে।

তাদের একথা রাস্লুরাহ 🚃 ও সমন্ত মুসলমানদের নিকট অত্যন্ত অপছন্দনীয় বোধ হলো। মুসলমানগণ এদেরকে হত্যা করার ইন্ধা বাক্ত করলেন। নবীজী 🚃 ইরশাদ করলেন যে, আমি এদের সাথে সন্ধিচুক্তিতে আবদ্ধ বলে এমনটি হতে পারে না। ঠিক এই সময় এ আয়াতসমূহ নাজিশ হয়। -[রুহুল মা'আনী]

এসৰ রেওয়ায়েত যদিও বিভিন্ন প্রকারের, কিছু এদের মধ্যে পরস্পর কোনো বিরোধ বা অসামক্কস্য নেই। এসৰ ঘটনাও উল্লিবিত সায়তেসমূহ অবতীর্ণ হওয়ার কারণ হতে পারে।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেন যে, এ আয়াতে যদিও নবী কারীম —— -কে সম্বোধন করা হয়েছে কিছু উদ্দেশা গোট উত্মত। তিনি তো ছিলেন সম্পূর্ণ নিম্পাপ, তাঁর দ্বারা আল্লাহ তা আলার নির্দেশাবলির বিরুদ্ধাচারণের কোনো আশক্ষাই ছিল না কিছু বিধান গোটা উত্মতের জন্য এবং সেটা বর্ণনার জন্যই এই পদ্ধতি গ্রহণ করা হয়েছে যে, সম্বোধন করা হয়েছে রাসূল্লাহ — -কে যার ফলে হকুমের গুরুত্ব বহুগুণে বেড়ে গিয়েছে। কেননা যে বিষয়ে আল্লাহ তা আলার রাসূলকেও সম্বোধন কর হয়েছে সে ক্ষেত্রে কোনো যানুষই এর আওতা বহির্ভূত থাকতে পারে না।

ইবনে কাছীর (র.) বলেন যে, এ আয়াতে কাফের ও মুশরিকদের অনুসরণ থেকে বারণ করার মূল উদ্দেশ্য এই যে, তিনি ফে তাদের সাথে কোনো ব্যাপারে পরামর্শ না করেন, তাদেরকে অত্যধিক উঠা বসা, মেলা-মেশার সুযোগ না দেন। কেননা এদের সাথে অত্যধিক মেলামেশা ও পরামর্শ করা অনেক সময় এদের কথা গ্রহণ করার কারণরূপে পরিণত হতে পারে। সুতরাং যদির নবীজীর পক্ষে তাদের কথা গ্রহণের কোনো সম্ভাবনাই ছিল না, কিন্তু তাদের সাথে কোনো সম্পর্ক রাখা এবং নিজের পরামর্শে তাদের অংশ গ্রহণের সুযোগ প্রদান থেকেও নবীজী ক্রি না করা হয়েছে। পরতু এ ক্ষেত্রে ঠুটি অনুসরণ করা শব্দ এ জন্য বাবহার করা হয়েছে যে, এরপ পরামর্শ ও পারম্পরিক সম্পর্কে স্কাত্যত তাদের মতামতের কিছুটা অনুপ্রবেশের কারণ হয়ে দাঁড়াতে পারে। সুতরাং এ স্থলে পরোক্ষভাবে হলেও তাদের মতামত কিছুটা প্রত্বাবিত করতে পারে; এরপ কোনো সুযোগও যাতে না হয় তারই পথ বন্ধ করা হয়েছে। তার পক্ষে ওদের অনুসরণের তো কোনো প্রশ্নই উঠে না।

এখন প্রশ্ন উঠে যে, উল্লিখিত আয়াতে কাফেরদের পক্ষ থেকে শরিয়ত বিরোধী ও হকের পরিপস্থি উক্তি অতি স্বাভাবিক এবং সেগুলোর অনুসরণ না করার নির্দেশও একান্ত যুক্তিযুক্ত। কিন্তু মুনাফিকগণ যদি আপনার নিকটে প্রকাশ্যভাবে কোনো ইসদাম বিরোধী উক্তি করে, তবে তো তারা আর মুনাফিক থাকে না। পরিষার কাফের হয়ে যায়। এমতাবস্থায় তাদের কথা সভদ্রভাবে বলার প্রয়োজনীয়তা কিং এর উত্তর এই হতে পারে যে, মুনাফিকগণ একেবারে স্পষ্টভাবে তো ইসলাম বিরোধী কোনো উক্তি করতো না, কিন্তু অন্যান্য কাফেরের সমর্থনৈ কথা বলতো।

শানে নুযুদ প্রসঙ্গে মুনাফিকদের যে ঘটনা উপরে বর্ণনা করা হয়েছে, যদি এটাকেই আয়াত অবতীণ হওয়ের কারণ বলে ধরে নেওয়া হয়, তবে তো কোনো কথাই থাকে না। কেননা এ ঘটনানুযায়ী যেসর ইর্চাদ কণটভাবে নিজেদেরকে মুসলমান বলে প্রকাশ করে তাদের সাথে বিশেষ সৌজনাপূর্ণ ব্যবহার করতে মহানবী 🚌 বারণ করা হয়েছে।

এটা প্রবিক্তী : فَوْلُمُ وَاتَّبِعْ مَا يُسُوحُمِي النَّيْكُ مِنْ رَّبِكَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا۔ বৃহুদেরই অবশিষ্টাংশে, যেন আপনি কান্দের ও মুনাফিকদের কথায় পড়ে ভানের অনুনরণ না করেন; বরং ওহীর মাধ্যমে আল্লাহ ভা'আলার পক্ষ থেকে যা কিছু পৌছেছে, আপনি সাহাবায়ে কেরামসহ কেবল তাই অনুসরণ করুন। থেহেডু সাহাবায়ে কেরাম ও সঞ্জ মুসলমানই এ সম্বোধনের অন্তর্কুক। তাই বহুবচন ক্রিয়া نَعْلَكُونَ اللّهِ ব্যবহার করে সভর্ক করে দেওয়া হয়েছে।

ত্রনীত কুনি হুইন । এই কুনি কুনি হুইন । এই কুনি কুনি হুইন নান্দ্র হাজে প্রক্রি কুন্নের সমাপনী অংশ বিশেষ। ইরশাদ হয়েছে বে, আপনি এসর্ব লোকের কথায় পড়ে কোনো কাজে উদ্যোগী হবেন না, স্বীয় উদ্দেশ্য সাধন ও লক্ষ্য অর্জন কেবল আক্লাহ ডাআলার উপরে ভরসা করুন। কেননা অভিভাবকরপে তিনিই যথেষ্ট। তাঁর বর্তমানে আপনার অন্য কারো সাহায্য-সহযোগিতার প্রয়োজন নেই।

وه المن يَعْ وَالْمَ اللّهُ مِن مُولِهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا لَهُ مِنْ وَاللّهُ اللّهُ مِن مُولِهِ اللّهُ مَا لا أَلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا لا يُعْ مُولِهُ اللّهُ اللّهُ مَالِكُ مِن يَعْلَى اللّهُ اللّهُ مَالِهُ مَا يَعْلَى اللّهُ مَالِهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللًا مَاللًا مَاللّهُ مَاللًا مَاللًا مَاللّهُ مَا مُعْلِمُ مَاللّهُ مَالّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَا لِمَاللّهُ مَا لِمَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ مَا لِمَاللّهُ مَا مُعْلِمُ مَا مُعْلِمُ مَا مُعْلِمُ مَا مُعْلِمُ مُلّمُ مَا مُعْلِمُ مُلْمُلّمُ مَا مُعْلِمُ مُل

তৃতীয়ত তাদের মধ্যে এরপ প্রথা ছিল যে, যদি কোনো বাজি অপর কারো পুত্রকে পোষ্য পুত্ররূপে এবণ করতো, তবে এ পোষা পুত্র তার প্রকৃত পুত্র বলেই পরিচিত হতো; এবং তারই পুত্র বলে সন্বোধন করা হতো। এ পোষ্যপুত্র সকল ক্ষেত্রে প্রকৃত পুত্ররেই মর্যাদাতৃক হতো। যথা– তারা প্রকৃত সন্তানের ন্যায়ই মিরাপের অংশীদার হতো এবং বংশ ও রক্তগত সম্পর্কের জিন্তিতে যেসব নারীর সাথে বিয়ে-গাদী হারাম এ পোষা পুত্রের সম্পর্কের ক্ষেত্রেও এরপই মনে করা হতো। যেমন- বিক্ষেদ সংঘটিত হওয়ার পরও ঔরসজাত পুত্রের স্ত্রীকে বিয়ে করা যেরূপ হারাম, অনুরূপভাবে পালক পুত্রের তালাক প্রাপ্ত ব্রীত সে ব্যক্তির পক্ষে হারাম বলে মনে করা হতো।

বৰ্ণর যুগের এই তিনটি ভ্রান্ত ধারণা ও কুপ্রধার মধ্যে প্রথমটি ইসলামি আঞ্চীদা-বিশ্বাস ও ক্রিয়াকর্মের সাথে সম্পর্কযুক্ত নত্ত্ব বলে ইসলামি পরিয়তে একে রদ করা বিশেষ প্রয়োজন ছিল না। এটা তো একান্তই শরীরতন্ত্ব বিজ্ঞান ও চিকিৎসা বিজ্ঞানের ব্যাগার বে, 
শানুষের বন্ধাভান্তরে একটি অন্তকরণ থাকে, না দুটি অন্তকরণ থাকে। এর শান্ত অসারতার সর্বক্রভান্ত। এজনা সম্বনত এর 
অসারতার বর্ণনা অপর দুটো বিষয়ের সমর্থনে ভূমিকা শ্বক্রপ বর্ণনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, বর্ণর যুগের অধিবাসীদের 
মানহের বক্ষ মাঝে দুটি অন্তরকরণ আছে বলে যে বিশ্বাসের অসারতান্ত অযৌক্তিকতা বেমন সাধারণ-অসাধারণ সর্বজনবিদিত, 
মনুকণভভাবে তাদের জিহার' ও পালক পুত্র সংগ্রিষ্ট ধারণাও সম্পূর্ণ ভ্রান্ত অমুলক।

অবশিষ্ট দুটি বিষয়, যিহার ও পালকপুত্রের শুকুম, এগুলো এমন সব সামাজিক ও পারিবারিক বিষয়সমূহের অন্তর্ভুক্ত ইসলানে যেগুলোর বিশেষ গুরুত্ব রয়েছে। আল্লাহ তা আলা যার বিস্তারিত বিবরণ ও বুটি-নাটি পর্যন্ত কুরআনে প্রদান করেছেন। অনান্তর্গরিষয়ের মতো নিছক মূলনীতিগুলো উল্লেখ করে সবিস্তার বিশ্লোহণের ভার নবীজী ক্রিয়া নএর উপর নাস্ত করেনিন। এ দু বংপার বর্বর আবরগণ নিজেদের খেয়াল বুলি মতো হালাল হারাম ও জায়েজ না জায়েজ সংগ্লিষ্ট স্বকীয় কল্পনাপ্রসূত্ত বিধি-বিধান প্রণয়ন করে রেখেছিল। এসব অমূলক ধারণা ও প্রথাসমূহের অন্তঃসারশূন্যতা প্রতিপন্ন করে রেখেছিল। এসব অমূলক ধারণা ও প্রথাসমূহের অন্তঃসারশূন্যতা প্রতিপন্ন করে রেখেছিল। এসব অমূলক ধারণা ও প্রথাসমূহের অন্তঃসারশূন্যতা প্রতিপন্ন করে দেওয়া সতা ধর্ম ইসলানের অবশা কর্তব্য ছিল তাই বন হয়েছে— ক্রিটিন্ট্রান্ট্রীন করে বিশ্লাই করিটিনির করে দিওয়া সতা ধর্ম ইসলানের অবশা কর্তব্য ছিল তাই বন হয়েছে— ক্রিটিন্ট্রীন করে বিশ্লাই করিটিনির তরে হারাম হয়ে যায়। তোমাদের এরুক বলার ফলে সে ব্রী প্রকৃত মা তের সায়ের সদৃশ্য বলে ঘোষণা করে তবে তার পক্ষে সে ব্রী প্রকৃত মা তের সাত্ত সে-ই যার উনর থেকে তোমরা জন্মাইশ করেছ।

এ আয়াতে 'জিহারের দরুন স্ত্রী চিরতরে হারাম হয়ে যাওয়ার অন্ধকার মুগের ভ্রান্ত ধারণা সম্পূর্ণ বাতিল বলে ঘোষণা করা হয়েছে আর এরূপ বলার ফলে শরিয়তের কোনো প্রতিক্রিয়া হয় কিনা, এ সম্পর্কে 'সূরায়ে মুজাদালায়' এরূপ বলাকে পাপ বল আখ্যায়িত করে এ থেকে বিরত থাকা ওয়াজিব বলে বর্ণনা করা হয়েছে। এরূপ বলার পর যদি জিহারের কাফফারা আদায় করে, তবে স্ত্রী তার তরে হালাল হয়ে যাবে। 'সূরায়ে মুজাদালায়' জিহারের কাফফারার বিস্তারিত বিবরণ প্রদান করা হয়েছে-

যেহেতু এই শেষোক্ত বিষয়ের প্রতিক্রিয়া বহু ক্ষেত্রে পড়ে থাকে, সূতরাং এ নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে যে, যখন পালক ছেলেকে ডাকবে বা তার উল্লেখ করবে তখন ডা তার প্রকৃত পিতার নামেই করবে। পালক পিতার পুত্র বলে সম্বোধন করবে না। কেননা এর ফলে বিভিন্ন ব্যাপারে নানাবিধ সন্দেহ ও জটিলতা উল্লবের আশব্ধা রয়েছে।

বুধারী, মুসলিম প্রভৃতি হাদীদ এছে হথরত ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বে আমরা যায়েদ বিন হারিসা (রা.)-কে যায়েদ ইবনে মুহামদ 🏥 বলে সম্বোধন করতাম। [কেননা রাসূলুক্সাহ 🚉 তাকে পালক ছেলেরপে এহণ করেছিলেন।] এ আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর আমরা এ অত্যাস পরিত্যাগ করি।

: পূর্বেই বর্ণিত হয়েছে যে, 'স্রায়ে আহযাবের'
অধিকাংশ আলোচ্য বিষয় রাস্ল 

-এর প্রতি সম্মান প্রদর্শন ও তাকে দুরুব কট দেওয়া হারাম হওয়া সংগ্রিট । স্বার প্রারঞ্জ মুশরিক ও মুনাফিকদের প্রদন্ত জ্বালা যন্ত্রণার বর্ণনা দেওয়ার পর রাস্লুলাহ 

-কে প্রাস্কিক নানাবিধ উপদেশ প্রদান কয়
হয়েছিল । অতঃপর অন্ধকার মুগের তিনটি অযৌজিক প্রথার অসারতা প্রমাণ কয় হয়েছে । ঘটনাক্রমে শেষ ক্রথণাটি সম্পর্ক আলোচনার একটি সম্পর্ক নবীজীকে মন্ত্রণাদান সংগ্রিট ছিল । কেননা কাফেরগণ হয়রত যায়েদের তালাকপ্রাঞ্জ ব্রী পুণাবতী য়য়নাব
(য়া.)-এর সাথে নবীজীর বিবাহ অনুষ্ঠিত হওয়ার কালে বর্বরয়ুগের এই পোয়া পুর জনিত ক্রথার তিরিতে এরূপ অপবাদ দেওয়া
য়ে, তিনি নিজ ছেলের তালাকপ্রাঞ্জ ব্রীলে বিবাহ করেছেন । স্রার তরু থেকে এ পর্যন্ত নবীজী

-কে মন্ত্রণা প্রদান সংগ্রিট বিষয়বন্ধ ছিল । আলোচ্য আয়াতে সমন্ত সৃষ্টিকুলের চাইতে তার প্রতি শ্রদ্ধা প্রদর্শন ও তারে অনুসরণ অধিক প্রয়োজনীয় বনে বর্ণনা
করা হয়েছে-

এইনারমর্ম এই যে, প্রত্যেক মুসলমানের পক্ষে আপনার 🎞 নির্দেশ পালন করা দীয় পিতামাতার নির্দেশের চেয়েও অধিক আবশ্যকীয়। যদি পিতামাতার চকুম তার 🊃 নুকুমের পরিপদ্ধি হয় তবে তা পালন করা জায়েজ নয়। এমনকি তার নির্দেশকে নিজের সকল আশা-আকাক্ষার চেয়েও অগ্রাধিকার দিতে হবে।

সহীহ বুখারী প্রমুখ হাদীস এন্থে হযরত আৰু হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, হুজুরে পাক 🔠 ইরণাদ করেছেন-

مَا مِنْ مُوْمِنِ إِلَّا وَأَنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِمِ فِي النَّنْبَ وَالْإِخْرَةِ إِفْرَأَوْ إِنْ مِنْتُمُّ النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِيْنَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ. अर्थार अमत रकारता प्रिमेन्ट राहे, यात शरक आमि हिंद हिंदी है इस्ताल ७ शतकारत प्रस्त प्रात्म तरहारा अधिक हिंदाकाकी ७ आमतकत राहे। यपि रकामाराव भरत ठाप्त कर अभर्यत ७ शकाल क्ष्मारावत करा कृतवारत्व व्याप्तार्थ أَنْشَبِشُ أَنْ أَنْفُسِهِمْ النَّبِيشُ أَوْلُى بِالْمُوْمِنِيْنَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ

যার সারমর্ম এই যে, আমি প্রত্যেক মু মিন মুসলমানদের জন্য গোটা সৃষ্টিকুলের চেয়ে অধিক স্নেহপরায়ণ ও মমতাবান। একধা সুপটি যে, এর অবশ্যজারী ফল এরপ হওয়া উচিত যে, নবীজী عن والمرابق والمرا

তার পুণ্যবতী ব্রীগণকে উমতে মুসলিমার মা বলে আখ্যায়িত করার অর্থ – ডাক্ত শ্রন্ধার কেন্দ্রে মারের পর্যায়তুক হওয়া। মা ছেলের সম্পর্ক সংশ্লিষ্ট বিভিন্ন আহকাম, যথা – পরম্পর বিয়েশাদী হারাম হওয়া। মুহরিম হওয়ার পরিপ্রেক্তিত পরম্পর পর্দা না করা এবং মিরাশে অংশীদারিজ্ প্রতৃতি এক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়। যেমন আয়াতের পেছে একথা শাইভাবে বলে পেওয়া হয়েছে। আর নবীজী ক্রা এএই ওজাচারিশী পত্নীগণের সাথে উমতের বিয়ে অনুষ্ঠানে হারাম হওয়ার করি অনুষ্ঠান হারাম হওয়ার করি অনুষ্ঠান হারাম হওয়ার করি বিয় অনুষ্ঠান হারাম হরমার করি বিয় অনুষ্ঠান হারাম হয়ে বার্য হরমার করি বিয় অনুষ্ঠান হারাম হয়ে হারাম হয়ে হয়ার মার্য হয়ে বিয় স্থায় করি বিয় অনুষ্ঠান হয়ে বিয় স্থায় করি বিয় স্থায় করি বিয় স্থায় স্থায় স্থায় করি বিয় স্থায় স্থ

মাসআলা : উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হলো যে, নবীজী 🏯 -এর পুণ্যবতী বিবিগণের (রা.) মধ্যে কারো প্রতি সামান্যতম বেজাদবী ও অশিষ্টাচারও এজন্য হারাম যে, তারা উষতের মা। উপরক্ত তাদেরকে দুঃধ দিলে নবীজী 🏯 কেও দুঃধ দেওয়া হয়, যা চরমভাবে হারাম।

بَعْضَهُمْ أَوْلَى بِبَعْضَهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ وَلَوْلِ الْآرَضَاعِ : قَوْلُهُ وَالُولُوا الْآرَحَامِ بَعْضَهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ مِعْضَ وَمَعْنَ وَمَعْضَهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ مِعْضَا وَمَعْنَى مَعْضَاءِ اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ

সারকথা এই যে, রাস্পুল্লাহ 🚎 ও জদীয় পত্নীগণের সাথে মুসলিম উন্মতের সম্পর্ক যদিও পিডা-মাতার চেয়েও উন্নতর ও অগ্রহানীয় কিন্তু মিরাশের ক্ষেত্রে ডাদের কোনো স্থান নেই; বরং মিরাশ বংশ ও আত্মীয়ডার সম্পর্কের ভিত্তিতে বন্টিভ হবে।

ইসলামের সূচনাকালে মিরালের অংশীদারিত্ব ইমান ও আত্মিক সম্পর্কের ভিত্তিতে নির্ধারিত হতো। পরবর্তী সময়ে তা রহিত করে আত্মীয়তার সম্পর্ককেই অংশীদারিত্ব নির্ধারণের ভিত্তি ধার্য করে দেওয়া হয়েছে। ষয়ং কুরআনে কারীমই তার বিবারিত বর্ণনা প্রদান করেছে। এতদসংশ্লিষ্ট রহিতকারী ও রহিত আয়াতসমূহের বিস্তারিত বিবরণ ইতিপূর্বে সূরায়ে আনকালে প্রদন্ত হয়েছে। আয়াতে ক্রিট্রা এর পরে আবার السَّمَامِينَ এর উল্লেখ এ ক্ষেত্রে তাদের বিশিষ্টতা ও স্বাতম্ভ প্রকাশের উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

কোনো কোনো মনীষীর মতে এ স্থলে মুমিনীন (১৯৯৯) বলে আনসারণণকে বুঝানো হয়েছে। এখানে 'মুমিনীন' অর্থ যে আনসার, তা মুহাজিরীনের মোকাবিলায় মুমিনীন শর্ম বাবহার থেকে বুঝা যার। এমতাবস্থায় এ আয়াত হিজরতের মাধ্যমে মিরাপের অধিকার প্রদান সংক্রান্ত পূর্ববর্তী হকুমের রহিতকারী [নাসেখ] বলে বিবেচিত হবে। কেননা নবীজী ক্রিজরতের আরম্ভিককালে মুহাজিরীন ও আনসারের মাথে সমানী ভাতৃত্বের সম্পর্ক স্থাপন করে পরম্পর পরস্পরের উত্তরাধিকার লাভ সংক্রান্ত কির্দেশত প্রয়োগ করে দিয়েছিলেন। এ আয়াতের মাথ্যে হিজরতের ফলে উত্তরাধিকার লাভ সংক্রান্ত

ত্র করিছে । আৰু ত্রিকার তো কেবল আত্মীয়তার সম্পর্কের ভিত্তিত । অর্থাৎ উত্তর্যাধিকার তো কেবল আত্মীয়তার সম্পর্কের ভিত্তিতে । করিছে লাভ করা যাবে। কেরে নানা করিছে করিছে লাভ করা যাবে। করিছে করিছে নানা করিছে করিছে করিছে করিছে করিছে করিছে করিছে করিছে নানা করিছে লাভ করিছে ক

ুলি বিষয় বিবৃত হয়েছে। অধাৎ সাহেবে ওহীর অনুসরণ করা ওমাতে ওমাত লগত তার উপর অবতারিত ওমাত তার উপর অবতারিত হয়েছে। তার উপর আবার করা আবার বিশ্ব বি

নবীগণের অস্পীকার গ্রহণ : উল্লিখিত আয়াতে নবীগণ থেকে যে অস্পীকার ও প্রতিশ্রুতি গ্রহণের কথা আলোচিত হয়েছে ত সমস্ত মানবকূল থেকে গৃহীত সাধারণ অস্পীকার হতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। যেমন মিশকাত শরীক্ষে ইমাম আহমদ (র.) থেকে বর্ণিত আছে-

अर्थार तें नेंदींची कूट के किया है। विश्व के किया है। विश्व के किया है। विश्व के किया है। विश्व के अर्थार तिमाला ও নব্যত সংক্রিষ্ট অঙ্গীকার নবী ও রাস্কাগণ থেকে স্বতন্তরপো বিশেষভাবে এহণ করা হয়েছে। যথা- আল্লাহ ভা'আলার বাণী-

زَاذْ اَخَذْنَا مِنَ النَّبِينِينَ مِبْعَاقَهُمْ (ٱلْآيَةُ).

নবীগণ আ থেকে গৃহীত এ অঙ্গীকার ছিল নবুয়ত ও রিসালাত সংশ্লিষ্ট দায়িত্বসমূহ পালন এবং পরন্পর একে অপরের সতাতা প্রকাশ ও সাহায্য সহযোগিতা প্রদান সম্পর্কিত। ইবনে জারীর ও ইবনে জারী হাতেম প্রমুখ হয়রত কাতাদাহ (রা.) থেকে অনুরগ রেওয়ায়েত করেছেন। অপর এক রেওয়ায়েত অনুসারে একথাও নবীগণের ব্রুত্তি এ অঙ্গীকারভুক্ত ছিল যেন তারা সকলে এ ঘোষণাও করেন যে, তিন্দু বিশ্বিক বিশ্বিক অর্থাৎ মুহাম্মদ আল্লাহ তা আলার রাসূল তার পরে কোনো নবী আসবেন না।

নবীগণের এ অঙ্গীকারও 'আমল' জগতে সেদিনই গ্রহণ করা হয়েছিল যেদিন সমগ্র মানবকুল থেকে اَلَــَـَـُ بِرَيِّكُمْ এর অঙ্গীকার গহীত হয়েছিল । - নিরুল বায়ান ও মাযহারী।

সকলের পরে: -[মাযহারী]

অনুবাদ :

يَّايَّهُا الَّذِينَ أَمَنُوا اذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْجَا مَتَكُمْ جُنُودٌ مِنَ الْكُفَّارِ مُتَحَرَّدُوْنَ أَيَّامَ حَفْوالْخَنْدَقِ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِبْحًا وَجُنُنُودًا لَّمْ تَرُوهَا دِ مَلَايِكَةً وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بِالنَّاءِ مِنْ حَفْرِ الْخَنْدَقِ وَبِالْبَاءِ مِنْ تَخْرِبْ الْمُشْرِكِبُنَ بَصْبَرًا.

١٠. إذْ جَا يُوكُمْ مِينْ فَوْقِيكُمْ وَمِنْ اَسْفَلِ مِسْتَكُمْ مِنْ اَعْلَى الْرَادِيْ وَاسْفَلِمِ مِنَ اَعْلَى الْرَادِيْ وَاسْفَلِمِ مِنَ اَعْلَى الْرَادِيْ وَاسْفَلِمِ مِنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَإِذْ زَاغَتِ الْاَبْصَارُ مَا لَتَ عَنْ كُلِّ شَعْ إلى عَدُوهَا مِنْ كُلِّ جَائِبٍ وَيَلَغْتِ الْفَكُوبُ الْحَنَاجِرَ جَمْعُ حَنْفِي وَنِي فَيْدَةٍ وَهِي مُنْتَعْلَى الْحَلْقُومِ مِنْ شِعَدَة الْمَخْتَلِقَةَ وَهِي مُنْتَعْلَى الْحَلْقُومِ مِنْ شِعَدَة الْمُخْتَلِقَةَ وَهِي مُنْتَعْلَى الْحَلْقَةِ مِنْ شِعَدَة الْمُخْتَلِقَةَ فِي النَّعْمِ وَالْمَالِية النَّطْنُونَ إلى اللَّهِ النَّطْنُونَ عَلَيْ وَالْمَالِية النَّطْنُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَلَالُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَلُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَا وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمِلْمَالِهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُولُونَا وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالَّالَ وَالْمَالَّذِي وَالْمَالَّالَ وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَالَعُونَا وَالْمَلْمِيْعُولُون

المُسَالِكَ النَّهُ لِلَّى النَّهُ وَيَسُونَ أَخْشُهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ النَّهُ خَلِصٌ مِنْ غَشْرِهُ وَوَلْوَلُوا حُرِّكُوا وَلْوَاللَّا مَدِيدًا مِنْ شِدَّةِ الْفَوْعِ -

١٢. وَ اَذْكُرْ إِذْ يَعَوْلُ الْمُنْفِعُونَ وَالَّذِيْنَ فِينَ عُلُونِهِمْ مَّرَضُ صُعْفَ إِعْتِقَادٍ مَا وَعَلَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ بِالنَّصْرِ إِلَّا غُرُورًا بَاطِلاً.

- ৯. হে মুদ্দিনগণ ভোষরা ভোষাদের প্রতি আলার নিয়ামতের কথা শ্বরণ কর যখন শক্ত বাহিনী কাফেরগণ খন্দকের মুদ্ধের সময় ঐকারদ্ধ হয়ে ভোষাদের নিকটবর্তী হয়েছিল, অতঃপর আমি তাদের বিরুদ্ধে ঝাঞুবায়ু এবং এমন সৈন্যবাহিনী ফেরেশতাদের প্রেরণ করেছিলাম যাদেরকে ভোমরা দেখতে লা। ভোষরা যা কর যেমন পরিখা খনন, এটা কিন্তি পজ্যর ক্ষেত্রে; আর কিন্তু পজ্যর ক্ষেত্রে; আর কিন্তু পজ্যর ক্ষেত্রে; আর কিন্তু তথন অর্থ হবে ভারা যা করে যেমন মুশরিকদের আক্রমণ আলাহ ভাষ্যালা ভা দেখেন।
- ১০. যথন তারা তোমাদের নিকটবর্তী হয়েছিল উক্ত কৃত্রি ও নিম্ন

  কৃমি থেকে পূর্ব ও পদ্চিমে উক্ত ও নিম্নাক্ষল এলাকা থোকে

  এবং যথন তোমাদের দৃষ্টি ভ্রম হান্দিল প্রত্যেকদিক থোকে

  আগত শক্রেদের প্রতি দৃষ্টি পড়েছে এবং প্রাণ কণ্ঠাগত

  হয়েছিল অধিক তয়ের কারণে, দুট্টিশ শদ্যি

  -এর বহুবচন, যার অর্থ কণ্ঠের শেষভাগ এবং তোমরা

  আলাহ তা'আলা সম্পর্কে নানা বিরূপ ধারণা যেমন সাহায্য

  করা ও নৈরাশা হওয়া পোষণ করতে তক্ষ করেছিলে।
- ১১. সে সময়ে মুমিনগ্ণ পরীক্ষিত হয়েছিল যাতে তাদের মধ্য হতে মুখলিস বান্ধাণণ অন্যান্যদের থেকে স্পষ্ট হয়ে উঠে এবং তীম্বণতারে প্রকশিত হয়িল অধিক ভয়য়র অবস্থার দক্রন :
- γ ১২. এবং তৃমি স্বরণ কর খধন মুনাফিক ও যাদের অন্তরে রোণ দুর্বন বিশ্বাস ছিল তারা বলছিল, আমাদেরকে প্রদন্ত আন্তাহ ও রাস্লের সাহায্যের প্রতিশ্রুতি প্রতারণা ছাড়া কিছুই নহ।

श्र. ठाकमेख सत्तरस्थित (ध्या श्रु) ৮ (४)

- ১৩. এবং যথন তাদের মুনাফিকদের একদল বর্লোছল, ও 🚉 अभीना भंतीकरक वला হয় এবং এ५ يُّأُهُلُ يَتْسُرِبُ هِيَ أَرْضُ الْمُدِيْنَةِ وَلَـ -এর কারণে গায়রে মুনসারিফ এট - رَزْنَ نِعْلُ لا عِلْم তোমাদের জায়গা অবস্থানের জায়গা নয়। 🛍 শহের প্রথম মীমে যবর ও পেশ উভয় কেরাতে পড়া যাবে অর্থং অবস্থান ও স্থান অতএব তোমরা ফিরে চলো। তোমাদেং বাডি মদীনার দিকে। এবং তারা নবী 🕮 -এর সাংং জিহাদের উদ্দেশ্যে মদীনা থেকে বের হয়ে সালা পাহায পর্যন্ত গিয়েছিল ৷ তা<u>দেরই এক্দল নবীর</u> কাছে ফিরে যাওয়ার অনুমতি প্রার্থনা করে বলেছিল নিশ্চয়ই আমাদের বাড়ি ঘর থালি পাহারাদারবিহীন, আমরা আমাদের ঘর বাড়িতে শত্রুদের আক্রমণের আশক্কা করছি, আল্লাং তা আলা বলেন, অথচ সেগুলো খালি ছিল না যুদ্ধ থেকে পলায়ন করাই ছিল তাদের ইচ্ছা।
  - ১৪. যদি শত্রু পক্ষ চতুর্দিক থেকে নগরে প্রবেশ করতে অতঃপর তারা ফিতনায় জিজ্ঞাসিত হতো প্রবেশকারীগণ তাদেরকে শিরকের প্রতি আহ্বান করতো তবে তার অবশ্যই তা মেনে নিত হিন্দু এর মধ্যে মাদ ও মান্দবিহীন উভয়টি পড়া যাবে অর্থাৎ তারা তা মেনে নিতে ও করতো এবং তারা ঘরে খুব কম সময় অবস্থান করেছিল।
  - ১৫. অথচ তারা পূর্বে আল্লাহ তা'আলার সাথে অঙ্গীকাং করেছিল যে, তারা পৃষ্ঠ প্রদর্শন করবে না । আরুং তা'আলার অঙ্গীকার পূর্ণ করা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হবে
  - ১৬. বলুন তোমরা যদি মৃত্যু অথবা হত্যা থেকে প<u>লায়ন ক</u>র <u>তবে এ পলায়ন</u> তোমাদের কাব্ধে আসবে না। তখন যদি তোমরা পলায়ন কর তোমাদের সামান্যই তোমাদে? অবশিষ্ট জিন্দেগী ব্যতীত ডোগ করতে দেওয়া হবে ন

- ١٣. وَإِذْ قَالَتْ طَآئِفَةٌ مِنْهُمْ أَيْ الْمُنَافِقِيْنَ تَنْصَرِفُ لِلْعَلَمَّيةِ وَ وَزُنِ الْفَعْلِ لَا مُقَاءَ لَكُمْ بِضَمِّ الْمِيْمِ وَفَتْحِهَا أَيْ لَا إِقَامَةً وَلاَ مَكَانَةَ فَارْجِعُوا عِ إِلَىٰ مَنَازِلكُمْ مِنَ الْمَدِيْنَةَ وَكَأْنُوا خَرَجُوا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ إلى سليع جَبَلِ خَارِج الْمَدِيْنَةِ لِلْقَتَالِ وَيَسْتَادُنُ فَرِيْقُ مِنْهُمُ النَّبِيُّ فِي الرُّجُوعِ يَفُولُونَ أَنَّ بِينُوتَنَا عَوْرَةٌ لَا غَيْرَ حَصِينَة يَخْشَى عَلَيْهَا قَالَ تَعَالَيٰ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةِ مِ إِنْ مَّا يُرِيْدُونَ إِلَّا فِرَارًا مِنَ الْقِنَالِ.
- ١٤. وَلُوْ دُخِلَتُ أَيْ اَلْمَدِيْنَةُ عَلَيْهِمْ مِنْ ٱقْطَارِهَا نَوَاحِيْهَا ثُنَّهُ سُنكُوا أَيْ سَالَهُ الدَّاخِلُونَ الْفِتْنَةَ الشَّرْكَ لَاتَوْهَا بِالْمَدِّ وَالْقَصْرِ أَيْ أَعْظُوهَا وَفَعَلُوهَا وَصَا تَلَبُّثُواْ بِهَا إِلَّا يَسِيْرًا .
- ١٥. وَلَقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللُّهُ مِنْ قَبْلُ لاَ بُولُونَ الأَدْبَارَ د وَكَانَ عَهَدُ اللَّهِ مَسْئُولًا عَن الْوَفَاءِ بع.
- ١٦. قُلِلْ لُنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ أو الْقَعْلِ وَإِذًا إِنْ فَرَرْتُمْ لَا تُمَتَّعُونَ فِي الدُّنْيَا بَعْدَ فَرَاركُمْ الَّا قَلِيْلًا بَعْيَةَ

اللُّه أَنْ أَرَادُ بِكُمْ سُوَّا هَلَاكًا أَوْ هَزِيْمَةُ أَوَّ يُصِيْبُكُمْ بِسُوْء أَنْ أَرْأَدُ اللَّهُ بِكُمْ رَحْمَةً مَ فَيْسِرًا وَ لاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُون اللَّهِ أَيْ غَيْرِه وَليًّا يَنْفَعُهُمْ وَلاَ نَصَيْرًا يَدْفَعُ الضَّرُّ

مِنْكُمْ وَالْقَآثِلِيْنَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ تَعَالَمُا إِلَيْنَا جَ وَلَا يَاٰتُونَ الْبَاسُ الْفَتَالَ إِلَّا قَلْيِلاُّ

. أَشُحَّةً عَلَبْكُمْ عِ بِالْمُعَاوَنَةِ جَمْعَ ث وَهُوَ حَالًا مُنْ ضَمِيْدِ يَأْتُنُونَ فَاإِذَا جَاَّءً أَعْبُنُهُمْ كَالَّذَى كَنَظْرِ أَوْ كَدُورَانِ الَّذِي تُغْشُر عَلَيْهُ مِنَ الْمَوْتِ ۽ أَيْ سَكُواتِهِ فَأَذَا ذَهَبَ الْخَوِفُ وَحُبِيزَتِ الْغَنَالِمُ سَلَقُوكُمْ أُذُوكُمْ أُوضَ رَبُوكُمْ بِٱلْسَنَةِ حِدَادِ أَشِحُّةً عَلَى الْخَيْرِ دْ أَيْ الْغَيْبِمَةِ يَطْلُبُونِهَا أُولَنْكَ لَمْ يُوْمُنُوا حَقَيْقَةً فَأَحْيَظَ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ ﴿ وَكَانَ ذٰلِكَ الْاَحْبَاطُ عَلَى اللَّه يَسْبُرُا

করবে যদি তিনি তোমাদের অমঙ্গল ধংগে বা হত্যা ইচ্ছা করেন অথবা কে তোমাদের ক্ষতি করবে যদি তিনি তোমদের প্রতি রহমতের ইচ্ছা করেন? তারা আল্লাহ তা'আলা বাতীত নিজেদের কোনো অভিভাবক যিনি তাদের সাহায্য করবেন ও সাহায্যদাতা যিনি তাদেরকে ক্ষতি থেকে রক্ষা করবেন পাবে না :

ن عَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَرِّقِيْنَ ١٨ كه. من اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَرِّقِيْنَ তোমাদেরকে বাধা দেয় এবং কারা তাদের ভাইদেরকে বলে, আমাদের কাছে এসো। এবং তারা যুদ্ধে আসে না কিন্তু খুবই কম সংখ্যক মানুষদেরকে দেখানো ও ত্তনানোর জন্য :

> ১৯. সাহায্য করার ব্যাপারে তারা তোমাদের প্রতি পরিপর্ণ -এর বহুবচন এবং এটা أَسْخُمُّ वस्पि أَسْخُمُّ الْعَجْمَةِ - عَالُمُ - وَعَالُ - এর यभीत থেকে عَالُ عَرْبَهُ - وَعَالُمُ عَالُهُ - وَعَالُمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلِي عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِيهِ عَلَيْهِ عَ আসে, তখন আপনি দেখবেন, তারা আপনার প্রতি তাদের চোখ উন্টিয়ে তাকায় মৃত্যুর ভয়ে অচেতন ব্যক্তির চোখ উন্টিয়ে তাকানোর ন্যায় : অতঃপর তারা যখন বিপদ চলে যায় ও গনিমতের মাল একব্রিত হয় তখন তারা ধন-সম্পদ লাভের আশায় তোমাদের সাথে বাকচাত্রীতে অবতীর্ণ হয়। তোমাদেরকে কট্ট দেয় তারা বান্তবিকই মুমিন নয়। তাই আল্লাহ তা'আলা তাদের কর্মসমূহ নিষ্ণল করে দিয়েছেন : এটা নিষ্ণল করে দেওয়া <u>আক্রাহ তা'আলার জন্যে সহজ্</u> তার इंच्छाधीन।

# www.eelm.weebly.com

باراديه

٢٠. يَحْسَبُون الْأَحْرَابِ مِنَ الْكُفَارِ لَمْ يَدْهُم وَإِنْ مِنَ الْكُفَارِ لَمْ يَدْهُم وَإِنْ يَدَوْوَهِم مِنْهُم وَإِنْ يَادَوُوهُم مِنْهُم وَإِنْ يَادَوُوا يَخْمَنُوا لَوْ يَاتِ الْآحْرَابِ كَنْ كَايْنُونَ فِي الْأَعْرَابِ أَنْ كَايْنُونَ فِي الْسَبَائِيكُم عَلَى الْخَلَارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ الْخَلْوِ الْكُفَارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ هُلُوهِ الْكُفَّارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ هُلُوهِ الْكُفَّارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ هُلُوهِ الْكُفَّارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ وَمَع الْكُفَارِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ وَعَلَى الْعَلَيْدِ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمُ وَخَوْفًا مِنَ التَّعْيِيرِ .

২০. <u>তারা মনে করে শক্রবাহিনী</u> কাফেরণণ চলে যায়নি

মন্ধার দিকে, তাদের ভয়ের কারণে <u>যদি শক্রবাহিনী জাক।</u>

<u>এসে পড়ে তবে তারা কামনা করবে যে, যদি তবং আমবাসীদের মধ্যে অবস্থান গ্রহণ করতো</u> এবং কাফেরদের

সাথে তোমাদের যুদ্ধের <u>সংবাদ জেনে নিত,</u> তবেই তালে

হতো <u>যদি তখনই তারা তোমাদের মধ্যে অবস্থান করবেও</u>

<u>যুদ্ধ সামানাই করতো।</u> লোক দেখানোর জন্য ও লজ্জার

# তাহকীক ও তারকীব

এর বহুবচন। অর্থ- সৈন্য সামস্ত। কুরাইশ, গাতফান, ইহুদি বনু নধীর ইত্যাদি সৈন্য উদ্দেশ্য।

হয়েছে। وَخَاءَتُكُمْ وَاللَّهِ नेএব মধ্যে নাফে ইবনে আমের এবং আবু বকর (রা.) মাসহাফে উসমানীর রেওয়ায়েতে ওয়াকফ এবং ওয়াসাল উভয় অবস্থায়ই أَلِيْكُ -এব সাথে পড়েছেন। আর আবৃ আমর এবং হাময উভয় অবস্থায় الله বিহীন পড়েছেন।

হলো মুনাফিক আউস ইবনে কায়যী এবং তার সাঙ্গপাঙ্গর। قَوْلُكُ اذْ قَالَتِ الْمُنَافِقُونَ

বর্ণে পেশসহ হবে। আর অন্যদের নিকট যবরের সাথে হবে। বারাথাকারের উজি র্থ مُقَامُ বর্গে পেশযোগে] এর ডাফসীর। এবং مُحَكَانَدُ অর্থ অবস্থানের স্থান এটা مُقَامُ বর্গে পেশযোগে] এর ডাফসীর। এবং مَحَكَانَدُهُ عَلَيْهُمُ وَالْمُكَانَّةُ وَالْمُكَانَدُهُ وَالْمُكَانَّةُ وَالْمُكَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُكَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِّةُ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِينِ وَالْمُعَانِينَا وَالْمُعَانِينِ وَ

এব وَمُنَالُ خَارِجَ الْمَدِيْنَةِ अमीनात निक्छेवकी একটি পাহাড়ের নাম। আর শারেহ (র.)-এর উক্তি <u>مُولَّهُ سِلْمُ</u> ১۵- بِلْغُ হলো عَبْلُ خَارِجَ الْمَدِيْنَةِ

যান ভূমি আমার উপদেশ শোন وإِنْ سَيِعْتُمْ نَصَعِهُ ﴿ مُمُوا অধাৎ نَصِيْعِيَّةُ पि इरला : قَوْلُهُ فَأَرْجِهُوا ভবে ফিরে আসো।

वत डेनत रताल : مُصَارِع वत डेनिट و حَكَايَثَ مَالًا مُوسِيَّة वत डेनत रताल بَدَّ مَا سَأَوُّلُ وَمَا كَالِمَا مُعَالِمُ عَلَيْنَ مُعَالِمٌ وَمَا تَعَالِمُ مَا الْعَلِمُ وَمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمٌ وَمُعَالِمُ مُعَالِمُ

لُو دَخَلَتِ الْآخِزَابُ الْمَدِيْنَةَ ثُمَّ سُيِلُوا أَيْ الْمُنَافِقُونَ ١٩٥٣ : قَنُّولُهُ تَتَغَالِي وَلَوْ دَخَلَبَ الْمَدِيْنَةَ وَ

े এর মধ্যে أَمَّا لاَمْ के ना तिन्य ना करत शक्षत ( अशोश कुकरत এवर : قول القولم) करत करत ना तिन्य ना करत शक्षत करत नित्त । आरात किंडे किंडे এ अर्थ वर्षना करताहन ( کُنْ کَالُّ ) এते क्षतिमा প्रतायत পत समीनाराठ (दिन प्रसार अवज्ञान करत ना जाश्किनिकडार्टर विहेबात कर्ता करत करता राजा करता राजा — [वास्रायाक], कुसान

। अत्र करार्थ रासार : فَيْسَمُوا اللَّ عَامَدُوا कनाना جَوَابُ قَسْم اللَّه : قَـَوْلُـهُ لاَ يُولُّونُ

राहाइ। अथवा পूर्तत मानानाउन काताल छेदाउ राउ مُعَثَّدُ اللَّ يَنْفَعَكُمُ अठो गर्ड, ठात कवाव : قَـوْلُـهُ إِنْ ا काता ।

श्रामकाती ؛ عَوْلُكُ ٱلْمُعَوِّقَيُّنُ अगत्म कास्त्रस्तत वह्वहन । यत वर्थ हला- वाधा अनानकाती ؛

ত্রতা করি তারী করিছেন করিছেন বিদ্বাহী করিছেন করিছেন বিদ্বাহী করিছেন ক

स्प्राह अथवा مَنْصُونَ بِالذَّمِ ۚ الْ أَنْسِكُمْ - حَرِيْصُ مَعَ الْبُخْلِ वा अव रहना. वे अव क्विका. وَ عَوْلَهُ السِّكُمُ السِّكَةُ وَاللهُ السِّكَةُ وَاللهُ السِّكَةُ وَاللهُ وَاللهُ عَالَمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَالَىٰ اللهُ وَاللهُ عَالَىٰ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

এটা মুনাফিকদের জীক্ষতাও তাদের জীতির অবস্থার বিবরণ। জীক্ষতা ও জয়ের দৃটি কারণ ছিল। একাদের নাত করার ভয়। একাদের জ্বাভিক্ষের ভয়, ছিতীয় হলো– রাসুল 🚟 -এর বিজয় লাভ করার ভয়।

-এই کَانَدْنَ یَغَنْسُ عَلَیْهِ . वाशाकात (त.) -এत এই ইবারত ছারাঁ এটা বুথানো উদ্দেশ্য যে, پُنْفُرُونَ آئِنَ يَغْشُو اَوَ دُورَانِ بُنْظُرُونَ آئِنِكَ نَظْرًا كَنَظْرِ اللّذِي يَغْشُلُ عَلَيْهِ হবে। অৰ্থাৎ بَنْظُرُونَ آئِنَ عَضِّوا اللّذِي يَغْشُلُ عَلَيْهِ تَشُرُرُ تَرَانًا كَنَرَانِ عَضِّ اللّذِي يَغْشُلُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهُ عِلْكَنَامُ عِلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْ

্ৰুৱ বহুৰচন, অৰ্থ– গ্ৰাম্য, গ্ৰামেৰ অধিবাসী। অৰ্থাৎ হায় যদি সে গ্ৰামেৰ অধিবাসী হতো। ﴿ فَا مُنْ مُنْ وَالْ مَسْتُمُونَ হয়ে ১১১ – এৰ খৰৰ হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

পূৰ্ববৰ্ত্তী আয়াতসমূহে রাসুলুল্লাহ — এর অন্যান্য ও মহান মর্যাদার বর্ণনা এবং মুসলমানদের প্রতি তাঁর পরিপূর্ণ অনুকরণে ও পদাছা অনুসরণের নির্দেশ ছিল। এ পরিপ্রেক্ষিতে আহ্যাবের [সম্মিলত বাহিনী] যুদ্ধের ঘটনা সম্পর্কিত কুরআন পাকের এ দু ককু অবতীর্ণ হয়েছে। যাতে মুসলমানদের উপর কাফের ও মুশবিকদের সম্মিলত আক্রমণ ও কঠিন পরিবেইনের পর মুসলমানদের উপর হান আল্লাহ তা আলার নানাবিধ অনুগ্রহরাজি এবং রাসুলুল্লাহ — এর বিভিন্ন মোজেন্ধার বর্ণনা রয়েছে। আর আনুষ্যিকভাবে জীবনের বিভিন্ন দিক সংশ্লিষ্ট বহুবিধ হেদায়েত ও নির্দেশারবিদ রয়েছে। এসব অমুলা নির্দেশারবিদ্ধ দক্ষন বিশিষ্ট শুস্পীরকারগণ আহ্যাবের ঘটনা সবিপ্রতির ববিশ করেছে। বিশেষ করে কুরবুবী ও মাযহারী প্রমুখ তাফসীরকার। তাই এবানে স্ক্রম নির্দাধিক সমেত আহ্যাবের বিজাতি ঘটনা বর্ণনা করা হলো যার অধিকাংশটুকু কুরতুবী ও মাযহারী থেকে সংগৃহীত হয়েছে। যেটুকু অন্যান্য গ্রন্থ থেকে সংগৃহীত হয়েছে। যেটুকু অন্যান্য গ্রন্থ থেকে সংগৃহীত হয়েছে। স্টেকু অন্যান্য গ্রন্থ থেকে সংগৃহীত হয়েছে তারও থথাথথ উদ্ধৃতি গ্রন্থ হয়েছে।

আহ্যাবের যুদ্ধের বিবরণ : ﴿ اَلَهُ مِنْ اَلْمُوْلَ اللّهِ مِنْ الْمُوْلِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ঘটনার সূচনা এরূপভাবে হয় যে, নবীজী ক্রি ও মুসলমানগণের প্রতি চরম শক্রতা পোষণকারী বনু নাষীর ও আবৃ ওয়ায়েদ গোত্রভুজ বিশক্তন ইত্নি মঞ্চায় গিয়ে কুরাইশ নেতৃবৃন্ধকে মুসলমানদের বিরুদ্ধে যুক্তে অবতীর্ণ হতে অনুপ্রাণিত করলো। কুরাইশ নেতৃবৃন্ধ মনে করতো যে, যেরূপভাবে মুসলমানগণ আমাদের প্রতিমা পূজাকে কুফরি বলে আখ্যায়িত করে, আমাদের ধর্মকে অপকৃষ্ট বলে ধারণা করে, আমাদের ধর্ম সম্পর্কে ইল্নিদের ধারণাও ঠিক একই রকম। সুতরাং তাদের সহযোগিতা ও একাছাজ্য আশা কিভাবে করা যেতে পারে। তাই তারা ইত্নিদেরকে প্রশ্ন করলো যে, মুহাম্মন ক্রি ও আত্মাদের মাঝে ধর্মের ব্যাপারে যে বিরোধ ও মতপার্পকা রয়েছে তা আপনারা জানেন— আপনারা ঐশী গ্রন্থানুসারী প্রজ্ঞাবান লোক। সুতরাং একথা বলুন যে, আপনানের দৃষ্টিতে আমাদের ধর্ম উত্তম না তাদের [মুসলমানদের] ধর্ম।

রাজনীতি ক্ষেত্রে মিখ্যার আশ্রয় নতুন ব্যাপার নক্ষ: সেসব ইহুদিরা নিজেদের অন্তর হু জ্ঞান ও বিশ্বাসের সম্পূর্ণ বিরুদ্ধে তাদেরকে নিঃসংকোচ ও উত্তর দিয়ে দিল যে, তোমাদের ধর্ম মুহাত্মন — এর ধর্মের চেয়ে উত্তয়। এ উত্তরে তারা খানিকটা সান্ত্রনা লাভ করলো। এতদসন্ত্রেও ব্যাপার এ পর্যন্ত গড়াল যে, আগত এই বিশক্তন ইহুদি পঞ্চাশক্ষন কুরাইশ নেতাসহ মসন্ধিদে হারামে প্রবেশ করে বায়ত্নপ্রাহর দেয়ালে নিজেদের বুক লাগিয়ে আল্লাহ তা আলার সামনে এ অঙ্গীকার করলো যে, এক ব্যক্তিও জীবিত থাকা পর্যন্ত তারা হয়রত মুহাত্মন — এর বিরুদ্ধে যুদ্ধ চালিয়ে যাবে।

আল্লাহ তা'আলার ধৈর্য : আল্লাহ তা'আলার ঘরে- সে ঘরেরই দেয়ালে বুক লাগিয়ে আল্লাহ তা'আলার শত্রুরা তদীয় রাসৃদ
-এর বিক্লমে যুক্তের অঙ্গীকার ও সংকল্প গ্রহণ করছে এবং যুদ্ধের নতুন প্রেরণা নিয়ে পূর্ণ তৃত্তিসহ নিচিন্তে ফিরে আসছে।
এটা ছিল আল্লাহ তা'আলার ধৈর্য ও অনুগ্রহের বিষয়কর প্রকাশ। কাহিনীর শেষভাগে তাদের এ অঙ্গীকারের করুণ পরিণতি
সম্পর্কে অবহিত হওয়া যাবে যে, এ যুদ্ধে তারা সবাই পৃষ্ঠপ্রদর্শন করে পালিয়ে যায়।

এই ইছদিনা মঞ্জায় কুরাইশদের সাথে চুক্তিবদ্ধ হয়ে আরবের এক খ্যাতনামা সমবর্শলী গোত্র বনু গাতফানের নিকটে পৌচে তাদেরকে বলল যে, আমরা মঞ্জার কুরাইশদের সাথে এ ব্যাপারে ঐক্যবদ্ধ হয়েছি যে, নতুন পর্ম ইসলমের বাহক ও সম্প্রসারকদেরকে এক যৌথ আক্রমণের মাধ্যমে সমূলে উৎপাটিত করে দেব। আপনারাও এ বিষয়ে আমানের সংগ চুক্তিবদ্ধ হেনে। সাথে সাথে ঘূছ হিসেবে এ প্রস্তাবও পেশ করলো যে, এক বছরে খায়বারে যে পরিমাণে থেজুর উৎপন্ন হবে তার সম্পৃতিকু কোনো কোনো বর্ণনামতে তার অর্থেক, বনু গাতফানকে প্রদান করা হবে। গাতফান গোত্র প্রধান উয়াইনা বিন হাসান উপরিউক্ত শর্তে তাদের সাথে সহযোগিতার আশ্বাস দিয়ে যথারীতি যুদ্ধে অংশগ্রহণ করে।

পারস্পরিক চ্জিপত্র মুত্যাবিক আবৃ সৃষ্টিয়ানের নেতৃত্বে যুদ্ধের সাজ সরস্কাম সহ তিনশ ঘোড়া ও এক হাজার উট সমেত চার হাজার কুরাইশ সৈন্য মন্ধা থেকে রওয়ানা হয়ে মাররে যাহরান নামক স্থানে অবস্থান গ্রহণ করে। এখানে বনু আসলাম, বনু আশজা, বনু মুররাহ, বনু কোনানাহ, বনু ফায়ারাহ, বনু গাতফান প্রমুখ গোত্রের লোক এদের সাথে মিলিত হয়। যাদের মোট সংখা কোনো সূত্রানুযায়ী দশ হাজার, কোনো সূত্রানুযায়ী বার হাজার, আবার কোনো সূত্রানুযায়ী পনের হাজার বর্ণনা করা হয়েছে। মদীনার উপর বৃহত্তর আক্রমণ: বদরের যুক্ষে মুসলমানগণের বিপক্ষীয় কাফের সৈন্যের সংখ্যা ছিল এক হাজার। আবার ওলুনের যুক্ষে আক্রমণকারী সৈন্য ছিল এক হাজার। এবার সৈনা সংখ্যাও পূর্ববর্তী প্রত্যেক বারের চেয়ে অনেক বেশি। সাঞ্চ সরস্কায়ও প্রস্থার আরু বি আরার ওতি ইন্টা গোত্রের স্থানিত স্থানিত শক্তি।

মুসনমানগণের যুদ্ধ প্রস্তুতি ১. আল্লাহ তা'আলার উপর নির্ভরশীলতা। ২. পারস্পরিক পরামর্শ। ৩. সাধ্যানুসারে বাহ্যিক বন্ধুগত বাহন ও উপকরণ সংগ্রহ: রাসূনুরাহ ক্রিয় এ সম্বিলিত বাহিনীর সংবাদ প্রান্তির পরিপ্রেক্ষিতে তার মুখনিংস্ত সর্বপ্রথম বাকাটি ছিল- এই এবং তিনিই আমানের সর্বোত্তম নিয়ামক। অভ্যপর মুখাজির ও আনসারনের নেতৃত্বানীয় বিশিষ্ট ব্যক্তিবর্গত করে করে তাকে পরামর্পর থহণ করলেন। বাদিও প্রত্যাদেশপ্রাপ্ত ব্যক্তির জ্ঞান অপরের সাথে পরামর্পের প্রয়োজন নেই, তিনি সরামরি বিধাতার ইন্মিত ও অনুমতি সাপেক্ষে কাজ করেন। কিন্তু পরামর্পে দু-ধরনের লাভ রয়েছে- ১. উম্বতের মাঝে পরামর্পের রীতি চালু করা, ২. মুমিনগণের অভ্যক্তমে পারস্পরিক ঐক্য ও সংহতির উন্মের সাধন এবং পরস্পরের মধ্যে সাহায্য সহযোগিতার প্রেরণা পুনর্জাগরণ। উপরত্ত্ব যুদ্ধ ও নেশ্বক্ষা সংক্রান্ত বাহিক উপকরণ সম্পর্কেও চিন্তা ভাবনা করা হয়েছে। পরামর্শ সভায় হয়রত সালমান ফারসী (রা.)-ও উপব্রিত ছিলেন। যিনি সদ্য জনৈক ইহদির দাসম্ব পৃক্ষণ থেকে মুক্তি লাভ করে ইসলামের বেদমতের জন্ম প্রকৃত্তি নিয়েছিলেন। তিনি পরামর্শ দিলেন যে, এরপ পরিস্থিতিতে পারসিককেরে বগকৌল হচ্ছে শক্রর আক্রমণ প্রতিহত করার উদ্দেশ্য পরিষ খনন করে তানের প্রবেশ পথ কন্ধ করে দেওয়া। রাস্বুলুরাহ ক্রান্ত ভার পরিয়েজ্ব স্থিক তান করেন। তিনি দিক্ষেও সক্রিয়ভ্যের বাহল অহন এই লা

পরিখা খনন : শত্রুদের মনীনার সম্ভাব্য প্রবেশছার 'সালা' পর্বতের পশ্চাৎবাতী পথের সমান্তরালে এ পরিখা খননের সিদ্ধান্ত নেওয়া হয়। পরিখার দৈর্ঘ্য-প্রস্থের নকশা নবীজী 🊃 স্বয়ং অন্ধন করেন। এই পরিখা 'শায়খাইন' নামক স্থান হতে আরম্ভ করে সালা পর্বতের পশ্চিম প্রান্ত পর্যাব্য সালা পর্বতের পশ্চিম প্রান্ত পর্যাব্য সালা পরিভাব করেন। এই পরিখা দির্ঘার করিছার প্রান্ত করেন হয়। এই পরিখার দৈর্ঘ্য ছিল। গারে সাল্ড তিন মাইল। এর প্রশক্ত তা ও গাতীরকার সঠিক পরিমাণ কোনো কোনো কোরোয়েত থেকে পাওয়া যায় না। তবে একথা পরিছার যে, একটুকু গাতীর ও প্রশক্ত অবশাই ছিল, যাতে কাক সৈন্য তা সহক্ষে অভিক্রম করতে সক্ষম না হয়। ইয়েবন্ত সালমান ফারসী (রা.)-এর পরিখা খনন প্রসাদ কলা হয় যে, তিনি প্রত্যের পাঁচ গন্ধ দির্ঘার প্রতির ও পরিমাণ পরিখা খনন করতেন। — (মাঘহারী) এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, পরিখার গতীরতা গাঁচান্ত পরিমাণ ছিল। মুসন্মানদের সৈন্য সংখ্যাছিল সর্বমোট তিন হাজার এবং ঘোড়া ছিল সর্বমোট তওটি :

পূর্ণ বয়ন্ধতা সাতের জন্য পানের বছর নির্দিষ্ট হয় : মুসলিম সৈন্যবাহিনীর মধ্যে কিছুসংখ্যক অপ্রাপ্ত বয়ন্ধ বাদকও ঈমানী জোলে উন্তুদ্ধ হয়ে দাঁড়িয়ে পড়ে। রাসুলুদ্ধাহ 
ক্রিন পনের বছরের চেয়ে কম বয়ন্ধ বাদকপণকে ক্ষেরত পাঠিয়ে দেন। হয়রত আদুললাহ ইবনে ওয়ের, যায়েদ ইবনে সাবেত, আবু সাঈদ খুদরী, বারা ইবনে আযেব (রা.) প্রমুখ ওদের অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। মুসলিম বাহিনী থখন যোহানিকার উদ্দেশ্যে প্রথমানা হয়, তখন যে সব মুনাফিক মুসলমানদের সাথে যিলেমিশে থাকতো তারা গড়িয়ান করেতে লাগাশো। কিছুসংখ্যক তা অজ্ঞাতমারে চুপে চুপে বের হয়ে গেল। আবার কিছু সংখ্যক মিথা। ওজর পেশ করে রাসুলুদ্ধাহ 
ক্রেন্ত্রী এম নিকটে বাটি ফিরে যাওয়ার অনুমতি চাইতে লাগালো। উপরোচিধিত আয়াতসমূহে এসব মুনাফিকের প্রসঙ্গ ক্রেজটি আয়াত নাজিশ হয়েছে। 

—্বিকুত্বী বা

সূষ্ট্র ব্যবস্থাপনা ও শৃষ্ণালা বিধানের উদ্দেশ্যে বংশ ও গোত্রণত শ্রেণিবিভাগ ইসলামি ঐক্য ও জ্বাভিত্বের পরিপদ্ধি নয় । রাসূল্যায় ः এই যুদ্ধে মুহাজিরদের পতাকা হয়রও যায়েদ ইবনে হারেস। (রা.)-কে এবং আনসারদের পতাকা হয়রও সা আদ ইবনে ওবাদার। রা.)-কে প্রদান করেন । এ সময় মুহাজির ও আনসারের মধ্যকার ভাতৃত্ব বন্ধন অতান্ত নিবিত্ব ও কাল্যা বিধা করেন করেন। এ সময় মুহাজির ও আনসারের মধ্যকার ভাতৃত্ব বন্ধন অতান্ত নিবিত্ব ও কাল্যা বিধা করেন। করে বিভাগ করে দেওয়া হয়। এ ঘারা বুঝা যায়ে যে, বাবস্থাপনাগত সামাজিক শ্রেণিবিদ্যাস ইসলামি ঐক্য ও জাতিত্বের পরিপত্তি বা বিধা বিদ্যালয় বিধা বিদ্যাপনাগত বামাজিক বিধাস, সহানুষ্ঠিত ও সহযোগিতারোধ সুদৃত্ব হয়। এ যুক্তর্ণ সর্বপ্রথম কাজ পরিখা খননের ক্ষেত্রে এই পারশ্বিরক সাহায়্য সহযোগিতারোধ বিশেষভাবে পরিলক্ষিত হয়।

পরিখা খননের দায়িত্বভার বন্টন: রাসূলুরাহ 🚃 মুহাজির ও আনসার সমন্তরে গঠিত সমগ্র সৈন্যকে দশ দশ ব্যক্তি সর্কাহ দলে বিভক্ত করে প্রত্যেক দলের উপর চল্লিশ গজ পরিমাণ খননের দায়িত্ব অর্পণ করেন। হযরত সালমান ফারসী (রা.) যেহেড় পরিখা খনন পরিকল্পনার উদ্ভাবক ও এ কাজে বিশেষ অভিজ্ঞ ও দক্ষ ছিলেন এবং তিনি মুহাজির ও আনসার কারো অন্তর্গত ছিলেন না, তাই তাঁকে নিজ নিজ দলভুক্ত করার জন্য মুহাজির ও আনসারদের মাথে কিছুটা প্রতিযোগিতার ভাব পরিলক্ষিত হওয়ায় নরীজী

যোগ্যতা ও কর্মদক্ষতার ক্ষেত্রে স্বদেশী ও বিদেশী, স্থানীয় ও বহিরাগত বৈষম্য : অধুনা বিশ্বে মানুষ পরদেশী বহিরাগত অধিবাদীগণকে সমমর্যাদা দিতে অনিজুক। কিন্তু এক্ষেত্রে প্রভ্যেক দল যোগ্য ব্যক্তিকে নিজ নিজ দলভুক্ত করা গৌরজনক বনে মনে করতো। তাই রাস্প্রাহ : হ্বরত সালমান ফারসী (রা.)-কে নিজ পরিবারভুক্ত করে বিবাদের পরিসমান্তি ঘটান এবং কিছু সংখ্যক মুহাজির ও আনসার অন্তর্ভুক্ত করে দশজনের পৃথক দল গঠন করেন। হ্যরত আমর ইবনে আউফ (রা.) হ্যরত হ্যায়ফা (রা.) প্রমুখ মুহাজির ও সমিলিত দলের অন্তর্গত ছিলেন।

একটি বিশেষ মোজেজা: পরিখার যে অংশ হযরত সালমান (রা.) প্রমুখের উপর নাস্ত ছিল, ঘটনাক্রমে দেখানে এক সুকরিন মনৃগ ও সুবিস্তৃত প্রস্থরখণ পরিলক্ষিত হয়। হযরত সালমান (রা.)-এর সহকারী হযরত আমর ইবনে আউফ (রা.) বলেন যে, এ প্রস্তরখণ আমাদের যাবতীয় যন্ত্রপাতি বিকল করে দেয় এবং আমরা এটা কাটতে অক্ষম হয়ে পড়ি। অতঃপর আমি হযরত সালমান (রা.)-কে বলি যে, এখানে খানিকটা বাঁকা করে খনন করে মূল পরিখার সাথে মিলিয়ে দেওয়া অবল্য সম্ভব। কিছু আমাদের নিজস্ব মতে রাস্প্রাহ ক্রাত্র অজিত রেখা পরিত্যাপ করে অন্যত্র পরিখা খনন করা বাঞ্ধনীয় নয়। সূতরাং আপনি রাস্পুলাহ ক্রাত্র এব সাথে পরামর্শ করুল যে, এখন আমাদের কর্তব্য কি হবে।

বিধাতার সতর্ক সংকেত : এই সুদীর্ঘ তিন মাইল পরিবা খনন করতে গিয়ে কোনো খননকারীই কোনো দুর্জয় প্রতিবন্ধকতার সন্মুখীন হন নি, কিছু সন্মুখীন হলেন পরিখার পরামর্শদাতা হযরত সালমান (রা.) স্বয়ং। আল্লাহ তা'আলা এ কথা প্রমাণ করে দিলেন যে, পরিখা খননের ক্ষেত্রেও তার সাহায্য ব্যতীত অন্য কোনো উপায় নেই, যাবতীয় যন্ত্রপাতি বার্থ প্রতিপন্ন হয়েছে। এতে এ শিক্ষাই নিহিত রয়েছে যে, সাধ্যানুসারে বাহ্যিক ও বন্তুগত মাধ্যম ও উপকরণ সংগ্রহ করা অবশ্য ফরজ। কিছু এগুলোর উপর নির্জর করা বৈধ নয়। যাবতীয় বন্তুগত উপকরণ ও বাহন সংগৃহীত হওয়ার পরও মুমিনের কেবল আল্লাহ তা'আলার উপরই নির্জর করা উচিত।

হযরত সালমান (রা.) রাস্লুরাহ — এর খেদমতে উপস্থিত হয়ে ঘটনা বিবৃত করলেন। রাস্লুরাহ — স্বাং নিজ অংশের ধননকার্যে লিপ্ত থেকে সেখান থেকে পরিখার মাটি স্থানান্তরিত করছিলেন। হযরত বারা ইবনে আযেব (রা.) বলেন, আমি দেখলাম যে, নবীজী — এর পরীর ধূলো বালিতে এমনভাবে আচ্ছন্ন হয়ে পড়েছিল যে, তা পেট ও পিঠের চামড়া পরিদৃষ্ট হচ্ছিল না, এমতাবস্থায় হযরত সালমান (রা.)-কে কোনো পরামর্শ বা নির্দেশনা না দিয়ে নবীজী — স্বয়ং ঘটনাস্থলে উপস্থিত হন এবং পরিখায় অবতরণ করে হযরত সালমান (রা.)-এর নেতৃত্বে খননকার্যে লিগু দশজন সাহাবীর অব্যর্জ্বক হয়ে যান এবং নিজ হাতে কোনাল ধাবণ করে সেই প্রস্তর খণ্ডের উপর প্রচও আঘাত হানেন আর এ আয়াত পাঠ করেন — 

ত্বিশিত কর্মান করে সেই প্রস্তর খণ্ডের উপর প্রচও আঘাত হানেন আর এ আয়াত পাঠ করেন — 

অর্থাং আপনার পালনকর্তার অনুগ্রহ সত্য সত্যই পূর্ণ হয়েছে। প্রথম আঘাতেই পাথরের এক তৃতীয়াংশ কেটে যায়। সাথে সাথে প্রত্বিখত আয়াতের শেষ পর্যন্ত পাঠ

করেন অর্থাৎ খুঁএট্ট এট্ট এট্টি এট্টি বিভিন্নবারের অন্যাতে আবো এক এটাখালে কেটি যায় ও পর্বের নাম আবার আবোককটা উন্নানিত হয়। তুর্তীয়বার সেই পুরো আয়াও পরি বারে তুর্তীয় আয়াত গ্রন্থন এ আমাত একলাই লোক বারে বিভাগ কেটি যায় অভ্যাপর রাস্কুল্লার ( া পরিবা থেকে উঠে আবোন এবং পরিখার পার্যে বিক্রিত চানর পুরো নিয়ে এক পালে বারে পানে। স্বাম্ব করেন ইয়া বাস্কুল্লার ( া প্রাম্ব করেন স্বাম্ব করেন করেন। ইয়া বাস্কুল্লার ( া প্রাম্ব করেন বারে করেন। ইয়া বাস্কুল্লার ( া মার্যার স্বাম্বার বারে চানের বিশ্ব করেনে, সাহার করেনে, সাহার বার্যার করেনে, ইয়া বাস্কুল্লার ( া মার্যার স্বাম্বার বারে চান্বার বারে করেনে, ইয়া বাস্কুল্লার ( া মার্যার স্বাম্বার বারে চান্বার বারে চান্বার বারে চান্বার বারে স্বাম্বার বারে স্বাম্বার বারে চান্বার বার্যার বাস্কুল্লার বার্যার বা

রাসূল্জাই : ইরশাদ করলেন, প্রথম আঘাতে নিঃসূত আলোকক্ষটায় ইয়েমেন ও কিসরার (পারসা) বিভিন্ন নগরের প্রাসাদসমূহ
ক্ষেতে পাই এবং হয়রত জিবরাঈল আমীন (আ.) আমাকে বললেন যে, আপনার উদ্মত অনুর ভবিষ্যাত এনর শহর জয় করবে,
আর ছিতীয় আঘাতে নিঃসূত আলোকবশ্মির সাহায়ে আমাকে রোমের লোহিত বর্ণের প্রাসাদসমূহ প্রদর্শন করানো হয় এবং হয়রত
জিবরাঈল (আ.) এ সুসংবাদ প্রদান করেন যে, আপনার উদ্মতগণ এসব শহরও অধিকার করবে। নবীজী : এর এই ইরশাদ
অন মুসলমানগণ স্বস্তি লাত করলেন এবং তবিষ্যাতের সুমহান বিজয় ধারা সম্পর্কে তাদের পূর্ণ বিদ্বাস ও আছ্বা স্থাপিত হলো।

দুবাদিকদের কটাকপাত: সে সময়ে যেসব মুনাফিক পরিথা খনন কাজে অংশ নিয়েছিল, তারা বলতে লাগলো, তোমদের কি মুখ্যদ ্রিঃ এর কথার বিশ্বরের উদ্রেক করে নাঃ তিনি তোমানেরকে কিরুপ অবান্তব ও অমূলক (ভবিষাদ্ধানী তনাক্ষন) যে, যানীনার পরিখা গহরের তিনি হীরা, মাদায়েন ও পারসের প্রাসাদসমূহ দেখতে পাছেন। আবার তোমরা নাকি দেওলো অধিকার করবে। নিজেদের অবস্থার প্রতি একটু তাকাও। তোমাদের নিজ পরীরের ধবর লওয়ার মতো ইশজ্ঞান নেই। পায়ধানা প্রস্রাব করবে। এসব কটাকপাতের পরিপ্রেক্তিতেই করবে। অসময়টুকু পর্যন্ত নেই। অথক রোম-পারসা প্রভৃতি দেশ নাকি অধিকার করবে। এসব কটাকপাতের পরিপ্রেক্তিতেই উপরোল্লিখিত আয়াতসমূহ নাজিল হয়ন তিনুক্তি নিজিবলৈ করিবলৈ করিবলৈ করিবলৈ করিবলৈ করিবলৈ করিবলি করিবলৈ করিবলি যে, আরোহ ও তদীয় রামূল ক্রিও প্রতিকৃতি ও অজীকার প্রতারণা বৈ কিছুই নয়। এ আয়াতের তান্তবান নির্ম্বিক করেবলার বিক্ত বর্ষালার পর করিবলি বর্ষালার বর্তত লাগলো যে, আরোহ ও তদীয় রামূল ক্রিও বর্ষালার বর্তত করেবলার বিক্ত হয়েছে যাদের অন্তর কপটিতা ব্যাধিতে আজানা।

তেবে দেখুন যে, মুসলমানগণের ঈমান এবং রাস্পুরাহ — এর ভবিষাছাণীর উপর পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন সম্পর্কে কিব্রুপ কঠিন পরীক্ষা ছিন। সর্বদিক থেকে কাম্পেরদের দ্বারা পরিবেষ্টিত এবং চরম বিপদ ও দুর্যোগের মুখোমুখি পরিবা বননের জন্য রাজারনীয় শ্রমিক নেই, হাড়-কাপানো প্রচত শীতের মাথে আরাস সাপেকে পরিবা বননের এরপ কঠিন দায়িত্ব নিজেদের যাবায়ই তুলে নিয়েদের টিকে থাকা ও নিছক অন্তিত্তুইক ক্ষায় বার সম্পর্ক আয়ার বাবাই কঠিন। এমতাবস্থায় তদানীন্তন বিশ্বের শ্রেষ্ঠ শক্তি বৃহত্তম সম্রোজ্য রোম ও পারস্য বিজয়ের স্পর্কার বার্তার উপর বিশ্বাস স্থাপন কি প্রকারে সন্তব্য ক্ষায় সম্প্রেত আমূল — এর ইবশানের প্রতি বিশ্বায়র সম্বেত বাসুল ক্ষার বার ও উপকরণসমূহ সম্পূর্ণ পরিপদ্ধি হওয়া সন্তব্য বাসুল ক্ষার বার ও উপকরণসমূহ সম্পূর্ণ পরিস্থিতি বাহিনত করেন না।

উদ্ধিতি ঘটনাতে উন্নতের জন্য বিশেষ নির্মেশ : একথা কারো অজানা নয় যে, সাহাবায়ে কেরাম (রা.) নবীজী — এর কেন উৎসণিত প্রাণ সেবক ছিলেন। তারা কবনো এটা কামনা করতেন না যে, মন্ত্রের এই কঠিন ও প্রাণান্তরক পরিপ্রমে নাস্বলার — গাহাবায়ে কেরামের মান্তনার পরিকৃতি এবং উন্নতের নির্মান করতেন না যে, মন্ত্রের এই কঠিন ও প্রাণান্তরক পরিপ্রমে নাস্বলার – ও অংশগ্রহণ করন। কিন্তু বাস্পৃদ্ধার — সাহাবায়ে কেরামের সমন্তনার ওংশ করে। নবীজী — এর জন্য তা সাহাবায়ে কেরামের উদ্দেশ্য এই পরিপ্রমে করতামের উদ্দেশ্য এই পরিপ্রমে করতামের উদ্দেশ্য এই পরিপ্রমে করতাম করেন নাম করেনসমূহের মান্তে বৃহত্তম করণ ও অনুপম ওগাবলি এবং নরুমত ও রিসালাতের ভিত্তিতে তো অবশাই ছিল। কিন্তু দৃশ্যমান করেনসমূহের মান্তে বৃহত্তম করণ এটাই ছিল যে, তিনি একজন সাধারণ মানুবের নায়ে প্রতিটি কায়-ক্রেল, অভাব-অনটন ও দুঃব করে পুরোপুরি পরিক গকতেন, শাসক শাসিত, রাজা-প্রজা, নেডা-অনুসারী জনিত বৈষম্য ও পার্থক্রের কোনো ধারণাও সেবানে ছিল না। আর ব্যবহু পরেক মুর্বিক স্বিক্র করান করিস বিশ্ব করি করেছ তথন থেকে এ বিক্রেন ও বিজ্ঞানের উন্নেছ ঘটছে। নানারিধ অশান্তি উন্নত্বকালা সাধাচাড়া দিয়ে উঠেছে।

যাবতীয় বিপদাপদ উত্তীর্ণ হওয়ার আমোঘ বিধান : উল্লিখিত ঘটনায় নবীজী এই দুর্জেয় প্রস্তরখণ্ডের উপর আঘার হানার সাথে সাথে কুরআনের আয়াত مَعْدُلُ وَعُدُّلًا وَكُمْ لِلْ كَيْكُلُ لِكُلْفِيهِ এ এ আয়াত যে কোনো কঠিন সমস্যা ও বিপদ থেকে উদ্ধারের এক আমোঘ ব্যবস্থাপত্র ও অবার্থ বিধান।

সাহাবায়ে কেরামের অনন্য ত্যাগ: উপরে জানা গেছে যে, প্রত্যেক দশ গজ পরিমাণ খননের জন্য দশত্রন করে লোক নিবৃত্ত হয়েছিলেন। কিছু একথা সুস্পাই যে, কতক লোক অধিক দক্ষ ও সবল এবং দ্রুন্ত কাজ সম্পন্ন করতে সক্ষম। সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে যাদের খনন কার্মের নির্ধারিত অংশ সম্পন্ন হয়ে যেতো তারা তাদের কর্তব্য শেষ হয়ে গেছে ভেবে নিজিমভগ্য বসে থাকতেন না; বরং যাদের কাজ অসমাও রয়েছে তাদের সাহায্যের জন্য এপিয়ে আসতেন। —[কুবর্তুবী, মাযহারী]

দীর্ম পরিখা ছ'দিনে সমাও হয় : সাহাবায়ে কেরামের শ্রম সাধনার ফলাফল ছ'দিনেই প্রকাশিত হলো। এই সুদীর্ঘ প্রশন্ত গভীং পরিখা ছ'দিনেই সম্পন্ন হয়ে গেল। –[মাযহারী]

হযরত জাবের (রা.)-এর দাওয়াতের পরিপ্রেক্ষিতে সংঘটিত এক চাকুষ মোজেজা : এই পরিখা খননকালে সেই প্রসিষ্ট ঘটনা সংঘটিত হয়। একদিন হযরত জাবের (রা.) নবীজী — কে কুধায় কাতর বলে উপলব্ধি করে বাড়ি পিয়ে প্রীকে বলকে যে, রান্না করার মতো কিছু থাকলে তা রান্না কর। গ্রী বললেন যে, বাড়িতে এক সা' |সাড়ে তিন সের| পরিমাণ যব আছে তা পিষে নেই। গ্রী আটা তৈরি করে পাকাতে গেলেন। বাড়িতে একটি ছাগল ছানা ছিল, হযরত জাবের (রা.) তা জবাই করে তৈরি করে ফোলেন। অতঃপর মহানবী হযরত মুহাম্মল — কে ডেকে আনতে রওয়ানা হলেন। গ্রী ডেকে বললেন যে, নবীজী — কে মাথে তো সাহাবায়ে কেরামের এক বিশাল জামাত রয়েছে। তাই কেবল নবীজী — কে চুপে চুপে একা ডেকে অানবেন। সাহাবায়ে কেরামের এই বিশাল জামাত রেকে কিছু লজ্জিত হতে হবে। হযরত জাবের (রা.) নবীজী — এর নিক্ট অানবেন। সাহাবায়ে কেরামের এই বিশাল জামত এপ কিয়াণ খাবার রয়েছে। কিছু নবীজী — সাহাবায়ে কেরামের বিশাল জামাত করে কেবলেন যে, কেবল এ পরিমাণ খাবার রয়েছে। কিছু বিজী — সাহাবায়ে কেরামের বিশাল জামাতকে সম্বোধন করে বললেন, হযরত জাবের (রা.)-এর বাড়িতে গওয়াত, সবাই চলো। হয়রত জাবের (রা.) বিবৃত হয়ে পড়লেন। বাড়ি পেছৈ প্রীকে অবহিত করায় তিনি চরম উর্যোগ উত্তরপ্র প্রকাশ করে স্বামিকে জিজেন করলেন যে, নবীজী — কে খাবারের পরিমাণ জ্ঞাত করেছেন কিনা। হয়রত জাবের (রা.) বললেন যে, হা, তা করেছি। মহীয়সী জ্রী তবন নিচিত হয়ে বললেন যে, তবে আর উর্যোগ করিবেন। নই। নবীজী — স্বয়ংই এখন মালিক; যেমনি খুশি তিনিই ব্যবহা করবেন।

ঘটনার সবিস্তারে বর্ণনা এ ক্ষেত্রে নিম্পুয়োজন। এতটুকু জেনে রাখা যথেষ্ট যে, রাস্নুরাহ বহন্তে রুটি ও তরকারি পরিবেশন করেন এবং জমাতভূজ প্রত্যেকে পূর্ণ তৃত্তি সহকারে পেট পুরে খান। হযরত জাবের (রা.) বলেন যে, এই বিশান জামাত খাওয়ার পরও হাঁড়ির গোশত বিন্দুমাত্র হাস পেল না এবং মথিত আটা অপরিবর্তিতই রয়ে গোল। আমরা পরিবারের সকন সদস্য পেট পুরে খেরে অবশিষ্টাংশ প্রতিবেশিগণের মাঝে বন্টন করে দিলাম।

এরপভাবে ছ'দিনে পরিখার খননকার্য সম্পন্ন ইওয়ার পর শক্র সৈন্যের সম্মিলিত বাহিনী এসে পড়লো, রাস্কুল্লাহ 🚎 ও সাহাবায়ে কেরাম (রা.) সালা' (اَلْمُلُمُ) পর্বত পর্যন্ত নিজেদের পতাতে ফেলে সৈন্যগণকে সারিবন্ধ করেন।

কুরায়জা গোত্রের ইছ্দিদের চুক্তি লজন ও সম্বিলিত বাহিনীর পক্ষাবলম্বন : এসময়ে দশ-বার হাজারের সম্পূর্ণ সুসজ্জিত সমস্ত্র বাহিনীর সাথে সাজ-সরঞ্জামহীন নিরন্ত্র তিন হাজার লোকের মোকাবিলা যুক্তি বৃদ্ধির সম্পূর্ণ বাইরে । তদুপরি আবার নতুন কিছুর সংযোজন হলো । স্থিলিত বাহিনীতুক্ত বনৃ ন্যীর গোত্রপতি হুইয়াই ইবনে আখতাব যে রাস্লুরাহ ক্রান্ত ও মুসলমানদের বিরুদ্ধে সকলকে ঐক্যাবদ্ধ করে । বনু কুরায়জার নাসুলুরাহ ক্রান্ত পরিকল্পর সকলকে ঐক্যাবদ্ধ করে । বনু কুরায়জার নাসুলুরাহ ক্রান্ত পরিকল্পর পরিকল্পর পরিকল্পর এব করে বনু কুরায়জার নাসুলুরাহ ক্রান্ত এব সম্পর্কে নির্কল্পর ছিল । বনু কুরায়জার নেতা ছিল কাবে ইবনে আসাদ । ইইয়াই ইবনে আখতাব তার উদ্দেশ্যে রওয়ানা করলো । এ সংবাদ পেয়ে কাব তার দুর্গের দ্বার কর্ম করে দিল যাতে হুইয়াই বনে আখতাব তার উদ্দেশ্যে রওয়ানা করলো । এ সংবাদ পেয়ে কাব তার দুর্গের দ্বার কর্ম করে দিল যাতে হুইয়াই সে পর্যন্ত লাগালে । কিছু হুইয়াই দরজা খোলার জন্য পীড়াপীড়ি করতে লাগালো । কাব দুর্গের ভিতর থেকেই উত্তর দিল যে, আমরা মুহাম্মদ ক্রান্ত এব সাথে মৈন্সী চুক্তিতে আবদ্ধ এবং এ নাবত তারা চুক্তির শর্তারিল পুরোপুরি পালন করে আসছে । চুক্তির পরিপন্থি কোনো আচরগই পরিলক্ষিত হয়নি, সূতরাং আমর এরণ চুক্তিতে আবদ্ধ বলে আপনাদের পক্ষ অবলম্বন করতে পারাহি না । দীর্ঘক্ষণ পর্যন্ত হুইয়াই ইবনে আখতাব নম্বজা বোগার এবং কাবের সাথে কথাবার্তা বার করা পীড়াপীড়ি করতে লাগালো এবং সে তেন্তর থেকে অস্বীকৃতি জানাল লোকা, বিশ্ব কাবের সাথে কথাবার্তা বার করা পীড়াপীড়ি করতে লাগালো এবং কে কেনে কিছু কাবে ঘন তার স্কান্ত করা করালে । কিছু কাব বাহনীর সাথে অংশগ্রহণ করবে বলে অস্বীকার করলো । কিছু কাব ঘন গোত্রের অন্য নেতৃব্বনের নিকট একথা প্রকাশ করলো তারা সমস্বরের বলে উঠালো যে, অকারণে মুন্সমানদের সাথে হুক্তিত

করে মারাআক ভুল করেছ। কা'বও তানের কথান িজের ভুল অনুধারন করে কৃতকরের জন্ম অনুধাতনা প্রকাশ করলো। কিছু পরিস্থিতি তার নাগালের রাইরে চলে গিয়েজিল। অবশেষে এ চুক্তি লঙ্গনেই বনু কোর্যাহার সংগত ও পতনের কাবণ হয়ে নিজ্য যন্ত বিরবণ পরে আসছে।

বাসুবুলাহ া ও সাহাবামে কেরাম এই সংকটময় মুহুতে বনু নানিবের চুক্তি ভঙ্কের সংগাদে অত্যন্ত মর্মাহত হন। সম্মিলিত বাহিনীর আগমন পথে পরিখা খননের মাধামে প্রতিরোধ সৃষ্টি করা হয়েছিল। কিন্তু এ গোত্র মনীনার অভ্যন্তরেই অবস্থান করেছে বনে এদের থেকে রক্ষা পাওয়ার উপায় কি তা নিয়ে বিশেষভাবে চিন্তাপ্রন্তর বিচলিত হয়ে উঠলেন। কুরআন কারীমে কাফেরদের সম্মিলিত সৈন্য তোমাদের উপর চভাও করে কেলে, এ বাক্য সম্পর্কের যে বলা হয়েছে। ক্রিট্র কুট্র ক্রিট্র তুট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র তা উপর চিন্তু বেকে আগমনকারী হারা বনু কুরয়জাকে এবং ক্রিট্র তা নিপ্রদিক থেকে আগমনকারী হারা সম্মিলিত বাহিনীর অবশিষ্টাংশকে বুখানো হয়েছে।

গানুপুরাব 
হৈছে মাআছ (রা.)-এবং ধাজরাজ পোরের নেতা হয়রত সাদ ইবনে এবায়দা (রা.)-কে কাবের সাথে আলোচনার জন্য ধাজরিবে থেরের নির্দেশ দিয়ে দেন যে, চুক্তিভঙ্গের ব্যাপারটা যদি অসতা বলে প্রমাণিত হয় তবে আসক সাহাবায়ে কেরামের সামনে খেলাপুলিভাবে প্রকাশ করে নে আর যদি সতঃ হয় তবে আকার ইছিতে বলবে যাতে আসক সাহাবায়ে কেরামের সামনে খেলাপুলিভাবে প্রকাশ করে বেং আর যদি সতঃ হয় তবে আকার ইছিতে বলবে যাতে আয়রা বুপে নিতে পারি, যাতে সাধারণ সাহাবীগণের মাঝে উর্লেগ ও উৎকণ্ঠার উদ্রেক না করে। এই মহান ব্যক্তিছয় প্রধানে প্রিছে চুক্তিভঙ্গের সুন্দাই লক্ষ্ণ দেবতে পান। তাদের ও কাবির মাঝে বাদান্বাদ ও কড়া কথাবার্তাও হয়। ফিরে এসে পুর্বিদেশ মতে। আকার ইন্দিতে চুক্তিভঙ্গের সুন্দাই লক্ষ্ণ দেবতে পান। তাদের ও কাবির মাঝে বাদান্বাদ ও কড়া কথাবার্তাও হয়। ফিরে এসে পুর্বিদেশ মতে। আকার ইন্দিতে চুক্তিভঙ্গের বাপারটা সঠিক বলে কছুর 
ব্যক্তির করেন।

এ সময় মুসনমানদের সাথে মৈত্রীচুক্তিতে আবদ্ধ ইহুনি গোত্র বনু কুরায়জা প্রকাশ্যনতে যুদ্ধক্ষেত্রে অবতীর্গ হলে তখন যারা কণ্টতাসহ মুসনমানদের সাথে অবস্থান করেছিন, তাদের কণ্টতা প্রকাশ পেতে লাগলো। কেউ কেউ তো খোলাখুলিভাবে নাগূনুৱাহ — এর বিরুদ্ধে কথাবার্তা বনতে আরম্ভ করনো, যেমন উপরে বলা হয়েছে والمَنْ النَّانَانَا وَالْمُوَالَّمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ ا

একন যুদ্ধক্ষেত্রের অবস্থা ছিল এই যে, পরিখার দক্ষন আক্রমণকারী সম্মিলিত বাহিনী অভান্তরে প্রবেশ করতে সক্ষম হচ্ছিল না। এর অগর প্রান্ত মুসলিম সৈনা অবস্থান করছিল। সর্বন্ধণ উভরের মাথে তীর নিক্ষেপ অব্যাহত ছিল। এ অবস্থায়ই প্রায় একমাস কেটে যায়, খোলাখুলি ভাগ্য নির্ধারিত কোনো যুদ্ধও ইচ্ছিল না আবার কখনো নিভিন্তে শঙ্কামুক্ত থাকাও যাচ্ছিল না। দিবা-রাত্রি সর্বন্ধন রাস্থলার ভাগ্য ও সাহাবায়ে কেরাম পরিখা প্রান্তে অবস্থান করে এর রক্ষণাবেন্ধণ কার্যে নিয়োজিত থাকছেন যদিও বাস্পৃত্তাহ ভাগ্যত এই প্রাণান্তকর পরিশ্রম ও দুহল-কটে শরিক ছিলেন, কিন্তু সমগ্র সাহাবায়ে কেরামের চরম উদ্বেগ ও উত্তর্গার যাতে কালাভিশাত নবীজী ভালাভকর পরিশ্রম ও দুহল-কটে শক্তিদায়ক ছিল।

যাস্পুলাহ 

-এর একটি যুদ্ধ কৌশল: হন্ত্র 
এ কথা জানতে পেরেছিলেন যে, গাতফান গোত্রপতি বায়বারের ফলমুন ও শেরুরের পোতে এসব ইহুদির সাথে যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেছে। তিনি বনু গাতফানের অপর দৃটি গোত্রপতি উয়াইনা বিন যাসান ও আবুল বারিস বিন আমরের নিকটে দৃত মারফত প্রভাব পাঠালেন যে, তোমরা যদি স্থীয় সহচরবৃদ্ধসহ যুদ্ধক্ষের হেড়ে চলে যাও তবে তোমানেররের মনীনায় উৎপন্ন ফলের এক ভৃতীয়াংশ প্রদান করা হবে। এ প্রসঙ্গে কথাবার্তা চলছিল। এ প্রভাবে উচ্চ নেতা সম্বতিও প্রদান করেছিল, চৃতিপত্র স্থান্তরিত হবে হয় তাব। কিন্তু রানুপূরাহ 
ভাব তার অভ্যাস মুতাবেক এ ব্যাপারে নায়বাহে কেরামের নায়বাহে করামের সাম্বার্ত্তর প্রবার্ত্তর সাম্বার্ত্তর প্রবার্ত্তর প্রবার্ত্তর প্রবার্ত্তর প্রবার্ত্তর সাম্বার্ত্তর প্রবার্ত্তর বিলা (রা.)-কে তেকে ভালের সাথে পরামর্শ করলেন।

ংবরত সা'দ (রা.)-এর ঈমান জোল : উডয় নেডাই আরন্ধ করলেন যে, হছুর আপনি যদি এ কান্ধ করতে আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক আদিষ্ট হয়ে থাকেন, তবে আমানের কিছু বলার নেই, তা মেনে নেব। অন্যথায় বলুন এটা আপনার স্বাভাবিক মত না সামানের পরিশ্রম ও কায়ক্রেল থেকে অব্যাহতি ধেওয়ার জন্য এত্রপ চিন্তা করেছেন?

রাসূলুরাং াঃ ইরশাদ করলেন যে, এটা বিধাতার নির্দেশও নয় বা আমার ব্যক্তিগত স্বাতারিক ইচ্ছাও এরপ নয়; ববং তেমানের দুঃখ কষ্টের কথা বিবেচনা করে এপথে অর্থসর হচ্ছি। কেননা তোমরা সকল দিক থেকে পরিবেষ্টিত। আমি এই পনাক্ষেপ্র মাধ্যমে অনতিবিলম্বে বিপক্ষদলের শক্তি তেঙ্গে দেওয়ার পরিকল্পনা করেছি। হযরত সা'দ (রা.) আরজ করলেন, যে আলুরে রাসূল াাঃ আমারা যে সময়ে প্রতিমা পূর্নারী ছিলাম মহান আল্লাহ তা আলাকে চিনতাম না, তার উপাসনা আরাধনাও করতমে নিসে সময়েও এ নগরের এসব লোক এ শহরের কোনো ফলের একটি দানা পর্যন্ত লাভের আশা প্রকাশ করতে সাহস পেতে না অবশা যদি না তারা আমাদের মেহমান হয়ে আসতো এবং মেহমান হিসেবে তাদেরকে খাইয়ে দিতাম অথবা ধরিদ করে নিতে আজ যথন আলুরে তা আলা মেহেরবানিপূর্বক তার পরিচয় প্রদান করে ধন্য করেছেন, তবে এখন কি আমারা তাদেরকে আমাদের ফল-মূল ও ধনসম্পদ চুক্তির মাধ্যমে দিয়ে দেব। তাদের সাথে আমানের চ্বিকল্ব হওয়ার কোনো প্রয়েজন নেই। আমারা তাদেরকে তরবারির আঘাত ব্যতীত অন্য কিছুই দেব না। যতদিন পর্যন্ত আল্লা আয়াদের ও তাদের মাথে চুড়ান্ত ফর্মদালা না করে দেন।

রাস্নুল্লাহ ্রান্ট্র হয়রত সা'দ (রা.)-এর সুদৃঢ় মনোবল ও ঈমানী মর্যাদাবোধ দেখে নিজের মত পরিত্যাগ করে ইরশাদ করলে যে, তোমাদের ইচ্ছা যা চাও তাই করতে পার। হয়রত সা'দ (রা.) তাদের নিকট থেকে সুলেহনামার কাগজপত্র নিয়ে তার লেখ মুছে বিলীন করে দেন। কেননা এ পর্যন্ত তা স্বাক্ষরিত হয়নি। গাতফান গোত্রপতি হারিস ও উয়াইনা যারা সন্ধির জন্য প্রকৃত হয়ে মজলিসে এসেছিল, সাহাবায়ে কেরামের শৌর্যবীর্য ও সুদৃঢ় মনোবল দেখে স্তম্ভিত হয়ে গেল এবং মনে মনে দাদুল্যমান হয়ে পডলো।

আহত হওয়ার পর হ্যরত সা'দ ইবনে মা'আজের দোয়া: এদিকে পরিখার উভয় দিক থেকে পাথর ও তীর নিক্ষেপের ধার অবিরাম চলছিল। হযরত সা'দ ইবনে মা'আজ (রা.) মহিলাগণের জন্য সংরক্ষিত বনী হারেসার ছাউনিতে তার মায়ের নিকটে যান। হযরত আয়েশা (রা.) ফরমান যে, আমিও সে সময় এ ছাউনিতে ছিলাম। তখন পর্যন্ত নারীদের জন্য পর্দা করার আয়াত নাজিল হয়নি। আমি হযরত সা'দ (রা.)-কে একটি ছোট বর্ম পরিহিত অবস্থায় দেখতে পেলাম, যার মধ্য থেকে তার হাত বের হয়ে পড়েছিল এবং তার মা তাকে বলেছিলেন যে, অতিসন্তার রাস্প্রাহ — এর পাশে চলে যাও। আমি তার মাকে বললাম যে, বর্মটা আরো কিছুটা বড় হলে তালো হতো। তার বর্ম বহির্ভূত হাত পা আহত ও ক্ষত হওয়ার আশঙ্কা আছে। মা বললেন, কোনো ক্ষতি নেই। আল্লাহ তা'আলা যা করতে চান তা অবশ্যই বাস্তবায়িত হবে।

হয়রত সা'দ ইবনে মাআজ (রা.) সৈন্যদের মাঝে প্রবেশ করার পর তীরবিদ্ধ হন। তার একটি গুরুত্বপূর্ণ রগ কেটে যায়। অতঃপর হয়রত সা'দ (রা.) এই দোয়া করেন, হে আল্লাহ! ভবিষাতে রাসূলুরাহ === -এর বিরুদ্ধে যদি কুরাইশদের আরো কোনো আক্রমণ নির্ধারিত থেকে থাকে, তবে তার জন্য আমাকে জীবন্ত রাখুন। কেননা এটাই আমার একান্ত কামনা যে, আমি সে সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করব, যারা নবীজী === -এর প্রতি নানাভাবে নির্যাতন করেছে, মাতৃভূমি থেকে বহিন্ধার করে দিয়েছে এবং তার আদর্শকে মিথ্যা বলে আখ্যায়িত করেছে। আর যদি আপনার জানা মতে এ যুদ্ধের ধারা সমাপ্ত হয়ে গিয়ে থাকে, তবে আমাকে আপনি শহীদী মৃত্যু প্রদান করুন। কিন্তু যে পর্যন্ত বনু কুরায়জার বিশ্বাস্থাতকতার প্রতিশোধ গ্রহণ করে আমার চোখ শীতল না হয় সে পর্যন্ত যেন আমার মৃত্যু না হয়।

আল্লাহ তা'আলা তাঁর দোয়াই গ্রহণ করেছেন। আহ্যাবের এ যুদ্ধকেই কাম্পেরদের সর্বশেষ আক্রমণে পরিণত করেন। এরপর থেকেই মুসলমানদের বিজয়াতিয়ানের সূচনা হয়, প্রথমে খায়বার, অতঃপর মন্ধা মুকাররামাহ এবং এরপর অন্যান্য দেশ ও নগর অধিকারভুক্ত হয়। এবং বনু কুরায়জার ঘটনা যা পরবর্তী মীমাংসার তার হয়রত মা'আজ (রা.)-এর উপর নান্ত হয়। তাঁর মীমাংসানুযায়ী এদের যুবক শ্রেণিকে হত্যা করা হয় এবং নারী ও বাদকদেরকে বন্দী করে রাখা হয়। >>

1

 $\searrow$ 

... \*\*\*

3.

·>.

আহ্যাবের এই ঘটনাকালে সাহাবায়ে কেরাম ও রাস্লুক্সাই 
ন্ত্রা সারারাত পরিখা দেখাশোনা করতেন। কোনো সময় বিশ্রামের 
ন্তর্না ক্ষণিকের তরে শয়ন করলেও কোনো দিক থেকে ক্ষীণতম হট্টাগোলের আতাস পেলেই অন্ত্রসক্ষিত হয়ে ময়দানে চলে 
আসতেন। উদ্মূল মুমিনীন হয়রত উমে সালমা (রা.) ইরণাদ করেছেন যে, একই রাতে কয়েকবার এমন হতো যে, তিনি ক্ষণিক 
বিশ্রামের জন্য তশরিফ আনতেন এবং কোনো শব্দ তনে তৎক্ষণাৎ বাইরে চলে যেতেন। আবার ফিরে এসে আরামের জন্য 
শ্র্যায় বানিকটা গা লাগাতেন, পুনরায় কোনো শব্দ পেয়েই বাইরে তশরিফ নিতেন।

উপ্পূৰ্ণ মুখ্যিনীন ২মৱত সাল্যা (বা.) বলেন যে, আমি অনেক মুক্তেন খণ্ডা খানবানের মুখ্য কোন্তাবিয়ার সন্ধি মঞ্চা বিচছ, ভুনায়নের মুক্তের সময়ে আবুলুল্লাহ ্রাম্বা এবং সক্ষে ছিলায় বিচ্ব তিনি এনা কোনো সুক্ত খননের বিশ্ববার মুক্তর নাজ এত দুখ্য কটির সমুখীন হলনি । এ মুক্তে মুসলমানরা নানাভাবে অনুতাবিজ্ঞ হয় প্রচত্ত নীতের করেবে ভাষণ মন্ত্রণ পোছতে হয় তদুপরি বাংলা নাওয়ার দুবাসামান্ত্রী ছিল একেবারেই অপর্যাত্ত নামসংবার্

এই জিহাদে বাস্পৃন্ধাহ : ে -এর চার ওয়াক্ত নামাজ কাজা হয়ে যায় : একনিন বিপক্ষ কণ্ণেরর তির করলে যে, তার একবার সকলে সমবেকভাবে আক্রমণ করে কোনো প্রকারে পরিবা অভিক্রম করে সপুরে অপ্রসর হবে ৷ একপ তির করে মুগলমানদের উপর প্রচিও ও নির্মম আক্রমণ চালায় এবং সর্বত্ত বাপকভাবে তীর নিক্ষেপ করতে থাকে : এ দিয়ে বাস্পৃন্ধাহ : ে সাহাবায়ে কেরামকে সারাদিন এত বেশি বাস্ত থাকতে হয় যে, নামাজ পড়ার পর্যক্ত সুযোগ পাননি ৷ সুতরাং ইশার সময় চার বাস্তুক্ত নামাজ একই সাথে পড়বেন ৷

ৰাস্কুল্লাহ — এব দোয়া : যখন দুঃখ যন্ত্ৰণা চূড়ান্ত পৰ্যায়ে পৌছে, তখন নবীজী — সমিলিত কাফের বাহিনীর পরাজয় ও পচ্চাদশ্যবণ এবং মুসনমানদের বিজয়ের জন্য মসজিদে ফাতবের মিত্যাম মসল ও বুধ একাধারে এই তির্নাদন বিরাম্যবীনতাবে দোয়া করতে থাকেন। তৃতীয় দিন জোহর ও আসরের মাখ্যমাধি সময়ে দোয়া কবুল হয়। রাসুলুলাহ — সহাস্য কন্য এফুলুটিত্তে সাহাবায়ে কেরামের নিকটে তশবিক্ত এনে বিজয়ের সুসংবাদ প্রদান করেন। সাহাবায়ে কেরাম বলেন যে, একপর থেকে কোনো মুসনমানের কোনো প্রকারের কট হয়নি। — মাঘহারী।

সাক্ষণ ও বিজয়ের মাধ্যম এবং সূত্রসমূহের বহিঃহারণাশের সূচনা : পাতফান গোত্র ছিল শক্ষণক্ষের শক্তির অন্যতম প্রধান উৎস। আরাহ তা'আলা তার অসীম কুদরতে এ গোত্রভূক দুয়াইম ইবনে মাসুদ' নামক জনৈক ব্যক্তির অব্যরে ইমানের আলোক জিলিত হও কেনে বাক্তির অব্যরে ইমানের আলোক কর্ত্ত্বালিক করে দেন। তিনি হুজুর ক্রান্ত্র করে বেদনতে উপস্থিত হয়ে ইসলামে নিক্ষিত হওয়ার কথা প্রকাল করে ববল নিন যে, এখনো আমার গোত্রের কেউ আমার ইসলাম গ্রহণের কথা জানতে পারেনি। এখন আমাকে মাহেরবানি করে বলে নিন যে, আমি এ পর্যায়ে ইসলামের কি বেদমত করতে পারি। রাস্কুল্লাহ ক্রান্তর বলানে যে, তুমি একা মানুষ এখানে বিশেষ কিছু করতে সক্ষম হবে না। নিজ সম্প্রদায়ে করে বিশেষ বিশ্ব করে বলা। নুয়াইম (রা.) সজ্য বিক্ষণ ও প্রজ্ঞাবান ব্যক্তি ছিলেন। মনে মনে এক পরিকল্পনা গ্রহণ করে হ-গোত্রীয়দের মাথে গিয়ে যা ভালো বিবেচিত হয় তাই বলা ও করার অনুসতি চাইলেন। হুজুর ক্রান্ত্র তাই বলা ও করার অনুসতি চাইলেন। হুজুর ক্রান্ত্র তাই বলা ও করার অনুসতি চাইলেন। হুজুর ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র

কৃ কুরায়জার সাথে নুয়াইয়ের অন্ধকার যুগ থেকেই নিবিড় সম্পর্ক ছিল। তাদের নিকট গিয়ে তিনি বললেন, হে বনু কুরায়জা!
তোষরা তালোতাবেই জান যে, আমি তোমাদের বহু পুরাতন বন্ধু,। তারা বীকৃতি জ্ঞাপন করে বলল, আপনার বন্ধু ও
কল্যাপরোধ সম্পর্কে আমাদের বিশ্বমাত্র সন্দেহ নেই। অতঃপর হ্বরত নুয়াইম (রা.) বনু কুরায়জার বাজুবুক নিতায়
উপদেশপূর্ণ ও কল্যাপ কামনার সূরে জিজ্ঞেস করলেন যে, তোমরা সবাই জান যে, মন্তার কুরায়পা হাকে বা আমাদের গাড়ফাত
গোত্র হোক বা অন্যান্যা ইহুলি গোত্র হোক এদের কারো মাতৃভূমি বা দেশ এটা নয়। যদি তারা পরাজিত হয়ে পালিয়ে যায় তবে
তাদের কোনো ক্ষতি নেই, কিন্তু তোমাদের বাগাগারটা তাদের থকে সম্পূর্ণ বন্তর, মদীনা তোমাদের মাতৃভূমি, তোমাদের
কাবের-পরিজন, ধনসম্পদ সবই এবানে। যদি তোমা তাদের পন্ধ নিয়ে যুদ্ধ অংশগ্রহণ কর পরিগামে যদি এরা পরাজিত হয়ে
পালিয়ে যায় তবে তোমাদের কি গতি হবেগ তোমবা মুসনমানদের সাথে যোকাবিলা করে টিকে থাকতে পাররে কিঃ তাই আমি
তোমাদের হিতাকাক্ষী হয়ে এ পরামর্শ দিছি যে, যে পর্যন্ত এবা তাদের কিছুসংখ্যক বিশিষ্ট নেতাকে তোমাদের নিকটে জিমি
হিসেবে না রাখে ততক্ষণ পর্যন্ত যুদ্ধে অংশগ্রহণ করে। না, যাতে তারা তোমাদেরক মুসনমানদের মুবোমুন্ধি ঠেলে দিয়ে পালিয়ে
যাতে সক্ষ না হয়। তার এ পরামর্শ বনু কুরায়াজার বেশ মনঃপূত হলো এবং যথাযোগ্য মর্যানা দিয়ে তারা বনল যে, আপনি
উত্ত পরামর্শ নিয়েছেন।

অভাগত হয়রত নুয়াইম (রা.) কুরাইশ দলপভিদের নিকটে যান এবং ভাদের বলেন যে, আপনারা জানেন যে, আমি আপনাদের এজাত বৃহদ্ধ বন্ধ এবং মুহাফদ 

এর সদে আমার কোনো সম্পর্ক নেই ৷ আমি একটা সংবাদ পেলাম, আপনাদের এজাত বৃহদ্ধ 
কোন একদাকের কে অবহিত করা আমার বিশেষ কর্তবা ৷ অবদারি আপনারা আমার নাম প্রকাশ করতে পারবেন না ৷ 
সংবাদটি এই যে, বনু কুরাহজা আপনাদের সাথে চুক্তিবন্ধ হওয়ার পর একপ দিছান্তের জনা ভারা অনুতর্ভ এবং ভারা মুহাবদ 

েক্ত এ সম্পর্কে এই বলে অবহিত করে দিয়েছে যে, আপনারা কি আমাদের এ পর্তে সন্ধতি প্রদান করতে পারেন যে, 
আমরা কুরাইশ ও গাভফান গোরের কর্তিপয় নেতাকে এনে আপনাদের হাতে তুলে দেব আপনারা ভাকে হত্যা করবেন, 
অভ্যন্তর আমার আপনাদের সাথে একটিতে হয়ে এদের বিক্তমে যুদ্ধে অবন্তীর্ণ হবো। মুহাবদ 

ভাবের এ প্রবাহ ভাদের 
নিকট সমর্পণ করার জন্য দাবি পেশ করতে যাছেন। একন আপনাদের বাগার নিজেরা ভালোবে তেবে চিত্তে পেলুব ৷

অতঃপর হয়রত নুয়াইম (রা.) নিজের গোত্র বন্ গাতফানের নিকট গোলেন এবং তাদেরকেও এ সংবাদই শোনালেন : এর সংধ্ব সাথেই আবৃ সৃষ্টিয়ান কুরাইশানের পক্ষ থেকে ওয়ারাকা ইবনে গাতফানকে এ কাজের জন্য নিযুক্ত করলো যে, তারা বন্ কুরায়জার নিকট পিয়ে একথা বলবে যে, আমাদের যুস্কোপকরণ নিঃশেষ হওয়ার পথে এবং আমাদের লোক অবিরাম যুক্তের কারণে ক্লান্ত ও নিক্তংসাহিত হয়ে পড়ছে। আমরা চুক্তি অনুসারে আপনাদের সাহায়্য ও যুক্তে অংশগ্রহণের জন্য প্রতীক্ষরেত উত্তরে বন্ কুরায়জা বলন, যে পর্যন্ত উত্তরে বন্ কুরায়জা বলন, যে পর্যন্ত অংশগ্রহণ করবো না। ইকরিমা ও ওয়ারাকা এ সংবাদ আবৃ সুয়িনের নিকট পৌছালে পর গাতফান ও কুরাইশ নেতৃবৃন্দ পূর্ণতাবে বিশ্বাস করলো যে, নুয়াইব ইবনে মাসুদ (রা.)-এর প্রদত্ত সংবাদ সম্পূর্ণ ঠিক। তারা বন্ কুরায়জার নিকট সংবাদ পাঠিয়ে দিল যে, আমাদের কোনো লোক আপনাদের হাতে সমর্পণ করা হবে না। এখন মনে চাইকে আপনারা আমাদের সাথে যুক্তে অংশগ্রহণ করুল আর না চাইলে না করুন। এ অবস্থা দেখে হয়রত নুয়াইম প্রদত্ত সংবাদের উপর বন্ কুরায়জার বিশ্বাস আরো দৃঢ় ও ঘনীভূত হলো। এরপতাবে আল্লাহ তা আলা শক্র পক্ষের এক ব্যক্তির মাধ্যমে তাদের পরন্ধারের মধ্যে বিতেদ ও ভুল বোঝাবুঝি সৃষ্টি করে তাদেরকে বিচ্ছিন্ন ও দুর্বল করে দেন।

ভদুপরি তাদের উপর আকাশ থেকে এই বিপদ ও বিপর্যয় নেমে এলো যে, এক প্রচও বায়ু তাদের উপর দিয়ে প্রবাহিত হয়ে তাদের তাবুগুলো ভূলৃষ্ঠিত করে দিল, চুলোর হাঁড়ি পাতিল পর্যন্ত উড়িয়ে নিয়ে গেল। তাদেরকে মূলোৎপাটিত ও ছিনুভিনু করার জন্য একলো তো ছিল আল্লাহ তা'আলার বাহ্যিক মাধ্যম ও উপকরণ। তদুপরি অত্যন্তরীগভাবে তাদের অন্তরে জীতি সঞ্চারের জন্য আল্লাহ তা'আলা তদীয় ফেরেশতা মওলীকে প্রেরণ করেন। উল্লিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলার এই উত্যবিধ সাহায্যের বর্ণনা এরপভাবে দেওয়া হয়েছে— কিন্তির্গ্রিটি কিন্তির্গ্রিটি কর্মিটি অব্যাহ তা'আলার এই উত্যবিধ সাহায্যের বর্ণনা এরপভাবে দেওয়া হয়েছে— কিন্তির্গ্রিটি কিন্তির্গ্রিটি কর্মিটি ত্রিটির্গ্রিটির কর্মিটির সাহায্যের বর্ণনা এরপভাবে দেওয়া হয়েছে কর্মিটির সাহায্যের বর্ণনা এরপভাবে করে দেই এবং এমন এক সৈন্যবাহিনী পার্টির্য়ে দেই, যা তোমাদের দৃষ্টিগোচর ছিল না। এর ফলে তাদের পক্ষে পালিয়ে যাওয়া ব্যতীত অন্য কোনো পথ ছিল না।

হথরত হ্যায়ফা (রা.)-এর শত্রু সৈন্যের মাঝে গমন ও খবর নিয়ে আসার ঘটনা : অপর দিকে রাস্লুলাহ 🚃 -এর 🖰 নিকটে হযরত নুয়াইম (রা.) অনুসৃত ভূমিকা ও কার্য বিবরণ এবং শক্র বাহিনীর মাঝে বিভেদ সৃষ্টিজনিত ঘটনাবলির সংবাদ 📑 পৌছলে পর তিনি নিজেদের কোনো লোক পাঠিয়ে শত্রুপক্ষের অবস্থা ও তাদের গতিবিধি সম্পর্কে সঠিক তথ্য সংগ্রহের 🧦 পরিকল্পনা গ্রহণ করেন। কিন্তু শত্রুদের উদ্দেশ্যে প্রেরিত সেই প্রচও হিম বায়ুর প্রভাব সমগ্র মদীনার উপর ছড়িয়ে পড়েছিল। 🤇 মুসলামনগণও এই ঠাগ্রায় কাতর হয়ে পড়েন। রাত্রিকালে সাহাবায়ে কেরাম সারাদিনের কঠোর পরিশ্রম ও শত্রুর মোকাবিলার ফলে ক্লান্ত ও অবসন্ন শরীরে প্রচণ্ড শীতের দরুন জড়সড় হয়ে বসে আছেন। সমবেত জনমঞ্জনীকে সম্বোধন করে রাসূনুল্লাহ 🌐 বললেন যে, শত্রু পক্ষের মধ্য থেকে তথ্য সংগ্রহের উদ্দেশ্যে কেউ যাওয়ার জন্য প্রস্তুত আছে কি, যার বিনিময়ে আল্লাহ তা'আলা তাকে জান্নাত প্রদান করবেন, উৎসর্গিত প্রাণ সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এম প্রমাবেশ- কিন্তু অবস্থা এমন অপারণ করে রেখেছিল 📑 যে, কেউ দাড়াতে সাহস পাচ্ছিলেন না। রাসূল 🚟 নামাজে আত্মনিয়োগ করলেন। কিছুক্ষণ নামাজে নিও থাকার পর আবার 🛬 জনমঞ্জীকে সম্বোধন করে বললেন, শক্র সৈন্যাদের মধ্য থেকে তথ্য সংগ্রহের উদ্দেশ্যে রওয়ানা করার জন্য দাঁড়াতে পারে এমন 📡 কেউ আছে কিঃ প্রতিদানে আল্লাহ তা আলা তাকে বেহেশতে প্রবেশ করাবেন, এবার গোটা সমাবেশ সম্পূর্ণ নিস্তর্জ েকেউ দাঁড়ালেননা। হজুর 😅 আবার নামাজে দাঁড়ালেন, খানিকটা পরে তৃতীয়বারও একই রকম সম্বোধন করলেন, যে এ কান্ধ করবে 🦙 সে আমার সাথে বেহেশতে অবস্থান করবে। কিন্তু সমবেত জনমঙ্গী সারাদিনের প্রাণান্তকর পরিশ্রম, উপরের প্রচণ্ড শীত এবং 📏 কয়েক বেলা থেকে অভুক্ত থাকার দরুন এমন কাতর ও অবসনু হয়ে পড়েছিলেন যে, কেউ সাহসে ভর করে দাঁড়াতে পারছিলেন না ! হাদীসের বর্ণনাকারী হযরত স্থায়কা ইবনে ইয়ামান (রা.) বলেন, অতঃপর রাস্দুল্লাহ 🚐 আমার নাম ধরে বললেন যে, তুমি যাও। আমার অবস্থাও অন্য সকলের মতোই ছিল। কিন্তু নাম ধরে আদেশ করার দরুন তা পালন করা ব্যতীত কোনো উপায় ছিল না। আমি দাঁড়িয়ে পড়লাম, কিন্তু প্রচও শীতে আমার শরীর ধরধর করে কাঁপছিল। তিনি তার হাত আমার মাধা ও মুখমওলে বুলিয়ে বললেন, শত্রু সেনাদের মাঝে গিয়ে কেবল সংবাদটা নিয়ে আমাকে দেবে এবং আমার নিকট ফিরে আসার আগে অন্য কোনো কাজ করতে পারবে না। অতঃপর তিনি আমার নিরাপত্তার জন্য দোয়া কললেন। আমি তীর-ধনুক তুলে নিয়ে সমর সঞ্জায় সজ্জিত হয়ে শত্রু শিবির অভিমূখে রওয়ানা করলাম।

এখান প্রথক বঙাইনার পর এক বিষয়েকর ঘটনা নেখতে প্রেলাম । ব্যুব্ত এবস্থানকালে শঠারে যে কম্পন ছিল, তা বন্ধ হারে প্রোব আর আমি এমনজানে চলতে ছিলাম যেন কোনো গরন পোসপগানার ভেওরে আছি। এজারে আমি শুক্র স্পেনাল্য হারু প্রান্ত প্রেলাম। দেখতে পেলাম। দেখতে পেলাম । দেখতে পেলাম। দেখতে পেলাম। দেখতে পেলাম। দেখতে পেলাম। যেন খঙে জানের তার উৎপাটিত হারা আহি এর দনুক প্রস্তুত করতে উদাত হলাম। অমন সময় কাসুব্রাহ ৣি -এর সে আদেশ শ্বরণ পড়ল যে, ওবান থেকে ফিরে আমার আগে অন্য কানো কান্ধ করবরে না। আবু দুজ্জিয়া একেরারে আমার নাগালের মধ্যে ছিল। কিছু ভ্রুর ৣৄি -এর ফরমানের পরিপ্রেলিত তার পনুক পেকে বিচ্ছিন্ন করে কেলাম। আবু সৃষ্টিয়ান অবস্থা বেগতিক দেখে ফিরে আওয়ার মর্যে ঘোষণা দিতে চাছিল। কিছু এ সম্পর্কে কিন্তে কারে মার্যে কার্যিক্রিল ব্যক্তিবর্তার সাথে পরামর্শের প্রয়োজন ছিল। নিথর তিরু গভীর অককারাছন্ত্র রাক্রিতে তানের মাঝে কানো ওভার ব্যবহান করে তানের বিছান্ত জেনে নিতে পারে এমন আশস্থাত ছিল। তাই আবু সৃষ্টিয়ান এরপ হানিয়ারী প্রদান করলেন যে, ক্রথারার্তা আরহ করার পূর্বে উপস্থিত জনমঞ্জীর প্রত্যেকে যেন নিজের সম্বুখ্বতী লোককে চিনে নেয়, যাতে বহিরগাত জনো লোক আমানের পরামূর্ণ করেব না পায়।

হয়রত হ্যায়ফা (রা.) বলেন, এখন আমি প্রমাদ গুণতে লাগলাম যে, যদি আমার সন্থববর্তী লোক আমার পরিচয় জিজেন করে তবে হয়তো আমি ধরা পড়ে যাব। তাই তিনি অতান্ত বিচক্ষণতা ও সাহসিকতার সাথে নিজে অগ্রণী হয়ে নিজের সন্থবন্ত ব্যক্তির হাতের উপর হাত রেখে জিজেস করলেন যে, তুমি কেঃ সে বলন, আন্তর্য। তুমি আমাকে চিনতে পাঞ্চ না, আমি অমুকের ছেলে অমুক সে হাওমাযিন গোরের লোক ছিল। আদ্বাহ তা আলা এভাবে হ্যারত হ্যায়ফা (রা.)-কে শক্রের হাতে বন্দী হওয়া থেকে রক্ষা করলেন।

আবৃ সৃষ্টিয়ান যখন এ সম্পর্কে স্থির নিশ্চিত হলেন যে, সমাবেশ তাদের নিজস্ব লোকদেরই অপর কেউ নেই, তখন তিনি উদ্বোদ্ধনক অবস্থাবলি, বনু কুরায়জার বিশ্বাসঘাতকতা ও যুদ্ধ সামগ্রী নিপ্লশ্য হয়ে যাওয়া সংশ্লিষ্ট ঘটনাবলি বিবৃত করে বললেন যে, আমার মতে এখন আমাদের সকলের ফিরে যাওয়া উচিত। আমিও ফিরে চলছি। একথা বলার সাথে সাথেই সৈন্যদের মাঝে পালাও পালাও রব পড়ে পেল এবং সবাই ফিরে চলল।

হয়বত হ্যায়ফা (রা.) বলেন যে, আমি যখন এখান থেকে ফিরে রওয়ানা করলাম, তখন এমন মনে হছিল যেন আমার আপোণেছে কোনো গরম গোসলখানা আমাকে ঠাপা থেকে বাঁচিয়ে রাখছে। ফিরে গিয়ে হছুর ﷺ কে নামাজরত দেখতে পেলাম। সালাম ফেরানোর পর আমি তার নিকট সমস্ত ঘটনা বর্ণনা করার পর তিনি আনন্দে হেসে ফেললেন। এমনকি রাজের আঁধারেও তাঁর দাঁততলো চমকে উঠছিল। অতঃপর রাস্কুহাহ ﷺ আমাকে তাঁর পায়ের নিকে স্থান করে দিয়ে তাঁর গায়ে জড়ানো চাদরের একাংশ আমার গায়ের উপর জড়িয়ে দিলেন। আমি ঘুমিয়ে পড়লাম। যখন তোর হয়ে পেল তখন তিনি আমাকে এই বলে সজাগ করলেন ﴿﴿ كَا لَمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكًا لَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّه

আগামীতে কান্দেরদের মনোবল তেকে যাওয়ার সুসংবাদ : বুবারী শরীকে হয়রও সুলায়মান বিন সারদ (রা.) থেকে বর্গিও আছে যে, আহ্যাব ফিরে যাওয়ার পর রাস্পুরাহ করমান (১) দুর্নির দুর্নির দিরে যাওয়ার পর রাস্পুরাহ করমান (১) দুর্নির দুর্নির দুর্নির দিরে যাওয়ার পর রাজ্মপর করতে আর সাহসী হবে না। অদুর তবিষাতে আমরা তানের দেশে পৌছে যাব এবং অধিকার প্রতিষ্ঠা করবো। এরুপ ইরশাদ করার পর রাস্পুরাহ স্ক্রিয়ারে কেরাম (রা.) সহ মদীনায় ফিরে আসেন এবং সুশীর্থ একমাস পর তারা নিরব্র হন।

ধনিধানৰোগ্য বিষয় : হবরত হ্যায়ফা (রা.) সংশ্লিষ্ট এ ঘটনা মুসলিম শরীকে বর্ণিত আছে। ঘটনাটি বিশেষভাবে শিক্ষাপ্রদ।
নানাবিধ উপদেশাবলি এবং বাস্পুরাহ 

-এব বেশ কিছুসংখ্যক মোজেলা এর অন্তর্ভুক রয়েছে। চিন্তাশীল সুধীবর্ণ নিজে
নিজেই তা অনুধাবন করে নিতে পারবেন বিদ্ধারিতভাবে দেখার প্রয়োজন নেই।

বনু কুরায়জার যুদ্ধ : রাসূলুরাহ ক্রি এবং সাহাবায়ে কেরাম মদীনায় পৌছার পর পরই হঠাৎ করে হযরত জিবরাইন (মা.) হযরত দাহইয়ায়ে কালবী (রা.)-এর আকৃতি ধারণ করে তশরিষ্ণ আনেন এবং বলেন যে, যদিও আপনারা অন্ত-শস্ত বৃদ্ধে বেং দিয়েছেন, ফেরেশতাগণ কিন্তু তাদের অন্ত সংবরণ করেননি। আরাহ তা আলা আপনাদেরকে বনী কুরায়াজার উপর আক্রমণ করতে ভুকুম করেছেন এবং আমি আপনাদের আগে আগে সেখানে যাছি।

রাসূলুলার ্রা তার এ নির্দেশ মদীনাবাসীদের মাঝে প্রচার করে দেওয়ার জন্য জনৈক সাহাবী (ক্রান করেন বর্ম রুর্ অর্থাৎ কোরায়জা গোত্রে না পৌছে তোমাদের কেউ যেন আসরের নামাজ না পড়ে সমন্ত সাহাবারে কেরাম তৎক্ষণাৎ দ্বিতীয় জিহাদের জন্য প্রকৃত হয়ে বনু কুরায়জা অভিমুখে রওয়ানা করেন। রান্তায় আসরের সময় হলে পর কিছু সংখ্যক সাহাবারে কেরাম নবীজী (ক্রাম করেন না বরুং নির্দিশ মৃতাবিক আছরের নামাজ আদায় করলেন না বরুং নির্দিশ বুল বনু কুরায়জা পর্যন্ত পৌছে আদায় করলেন। আবার কতক সাহাবী এরূপ মনে করলেন যে, ভৃত্তর (ক্রাম এর উদ্দেশ) আসরের সময় থাকতে থাকতে বনু কুরায়জায় পৌছে যাওয়া। সূতরাং আমরা যদি পথে নামাজ আদায় করে আসরের সময় থাকতে থাকতে বনু কুরায়জায় পৌছে যাওয়া। সূতরাং আমরা যদি পথে নামাজ আদায় করে আসরের নামাজ থাকতে থাকতে বনু কুরায়জায় পৌছে যাওয়া। করে ভৃত্বম অমান্য করা হবে না। তাই তারা আসরের নামাজ থথাসময়ে পথিমধ্যেই আদায় করে নিলেন।

পরশার বিরোধী মত পোষণকারীর কোনো পক্ষই দোষী নয় বলে কেউই ওর্ৎসনা পাওয়ার যোগ্য নন : রাসূলুরাহ 🏥 সাহাবায়ে কেরামের এই বিপরীতমুখী কার্যক্রম গ্রহণ সম্পর্কে অবহিত হওয়ার পর কোনো পক্ষকেও তর্ৎসনা করেনি। উভয় পক্ষই সঠিক পছি বলে সাব্যন্ত করেন। তাই বিশিষ্ট উলামায়ে কেরাম এই মূলনীতি বের করেছেন যে, যারা প্রকৃত মূজতাহিদ এবং যাদের ইজতিহাদের সত্যিকার যোগ্যতা রয়েছে তাদের বিপরীতমুখী মতামতের কোনোটাই ভ্রান্ত ও অপকৃষ্ট বলে মন্তব্য করা চলে না। উত্য পক্ষই নিজ নিজ ইজতিহাদের্যায়ী কাজ করলেও ছুওয়াবের অধিকারী হবেন।

বন্ কুরায়জার উদ্দেশ্যে জিহাদের জন্য বের হওয়ার কালে রাসূলুৱাহ 🏥 পতাকা হযরত আলী (রা.)-কে প্রদান করেন। বন্ কুরায়জা রাস্লুলাহ 🚞 ও সাহাবায়ে কেরামের আগমন সংবাদ পেয়ে সুরক্ষিত দুর্গে আশ্রয় নেয়। মুসলিম বাহিনী এ দুর্গ অবরোধ করেন।

কুরায়জা গোত্রপতি কা'বের বক্তৃতা : কুরায়াজা গোত্রপতি কা'ব যে নবীজী 🚐 -এর সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করে আহ্যাবের সাথে চুক্তিবদ্ধ হয়েছিল, সেই পরিপ্রেক্ষিতে গোত্রের সমুখে অবস্থার নাজুকতা বর্ণনার পর তিন প্রকারের কার্যক্রম পেশ করে-

- ১. তোমরা সকলে ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করে রাস্পুরাহ এর অনুসারী হয়ে যাও। কেননা আমি শপথ করে বলতে পারি য়ে, তিনি সতা নবী যা তোমরাও জান এবং তোমাদের ধর্মীয় গ্রন্থ তাওরাতেও সে সম্পর্কে ভবিষ্যদাণী রয়েছে, তোমরা নিজেরাও তা পাঠ করেছ। যদি তোমরা এমন কর তবে ইহজগতে নিজেদের ধন প্রাণ ও সন্তান সন্তুতিদেরকে রক্ষা করতে পারবে এবং তোমাদের পরকালও শুভ ও শান্তিময় হবে।
- অথবা তোমরা নিজেদের পুত্র-পরিজন ও গ্রীগণকে নিজ হাতে হত্যা করে বীর বিক্রমে যুদ্ধ করার পর নিজেদের প্রাণ বিসর্জন
  দাও।
- ৩. তৃতীয় পথ এই যে, শনিবার মুসলমানদের উপর অতর্কিতভাবে আক্রমণ কর। কেননা মুসলমানগণ জানে যে, আমাদের ধর্মে শনিবার যুদ্ধ বিশ্বহু নিষিদ্ধ। তাই তারা সেদিন আমাদের সম্পর্কে সম্পূর্ণ নিশ্চিন্ত থাকবে। আমরা অতর্কিতভাবে আক্রমণ করলে জয় লাতের সমূহ সন্তাবনা রয়েছে।

পোত্রপতি কা'বের এ বকৃতার পর গোত্রের সমস্ত লোক জবাবে বলল যে, প্রথম প্রস্তাব অর্থাৎ মুসলমান হয়ে যাওয়ার কথা কল্পনাও করা যায় না। কেননা আমরা তাওরাত ছেড়ে দিয়ে অন্য কোনো গ্রন্থের উপর বিশ্বাস স্থাপন করতে পারি না। এখন রইল দ্বিতীয় প্রস্তাব, নারী ও শিশুরা কি অপরাধ করেছে যে আমরা তাদেরকে হত্যা করব। অবশিষ্ট্য তৃতীয় প্রস্তাব সম্পর্কে কথা হলো এটা স্বয়ং তাওরাতের সুকুম ও আমাদের ধর্ম বিশ্বাসের পরিপন্থি। তাই এটাও আমরা করতে পারি না। অভ্যাপৰ সকলে এ ব্যাপারে একমত হলো যে, বাস্পুলাই — এর সামলে মন্ত্র দিয়ে তিনি যা লগেন এতেই এমি ধাররে। আনসারদের মধ্যে যারা আউস পোত্রভুক্ত ছিলেন, তারা প্রাচীনকাল পেকেই বনু কুরয়েজার সাথে একটা মৈত্রীযুক্তিতে বাবছ ছিলেন। তাই আউস পোত্রভুক্ত সাহাবায়ে কেরাম হজুর — এর বেদমতে সারক করলেন দে, তালেরল নালির নালির বাবছিল। তাই আউস পোত্রভুক্ত সাহাবায়ে কেরাম হজুর — এর বেদমতে সারক করলেন দে, তালেরল নালির ক্রিছে ছিলে। বাবছিল। ইবাদা করলেনে যে, তামাদের বাগাগার তামানেরই এক নেতার উপর নাও করতে চাছি। তামার এই বিজ্ঞান করা কি নালি তারা এতে বাজি হয়ে পোলে পর নবীজী — বাগলেন যে, তোমাদের যে নেতা সাম্মান ইবনে মুম্বজ এর নিকট আমি এই মীমাসোর ভার নালি করিছ। এ প্রভাবে সবাই সম্বৃত্তি জানালো।

ংমকের যুদ্ধে ইযরত সাম্মাদ ইবনে মুম্মাঞ্জ (রা.) বিশেষভাবে ক্ষত বিক্ষত হন। তার সেবা যন্ত্রের জন্য রানুলুল্লাহ 

ম্যাজিদে নববীর গরীতেই তারু টানিয়ে দেন। রাসুলুল্লাহ 

-এর নির্দেশ মুতাবিক বনু কুরায়জাভুক্ত করেদীদের মীমাংসার ভার 
হরত সাম্মাদ ইবনে মুয়াজ (রা.)-এর উপর ছেড়ে দেওয়া হয়। তিনি এদের মধ্যে যারা যুবক যোদ্ধা রয়েছে, তাদেরকে হত্যা 
হতে দেওয়ার এবং নারী শিশু ও বৃদ্ধদেরকে যুদ্ধবনীর মর্যাদা দেওয়ার রায় প্রদান করেন। ফলে এ সিদ্ধান্তই কার্যকর করা হয়। এ 
রায় দেওয়ার অব্যবহিতর পরেই হযরত সাম্মাদ (রা.)-এর ক্ষত থেকে রক্ত প্রবাহিত হতে লাগলো এবং এর ফলেই তিনি 
ইত্তেলাকরেন। আল্লাহ তাম্মালা তার তিনটি দোয়াই কবুল করেছেন। প্রথমত আগামীতে কুরাইশ আর যেন রাসুলুল্লাহ 

-এর উপর আক্রমণ করতে সাহস না পায়। ছিতীয় বন্ কুরায়জা নিজেদের বিশ্বাদ্যাতকতার শান্তি যেন পেয়ে যায় যা আল্লাহ তাম্মানা তার যাত্রায়তি করেন। তৃতীয়ত তিনি শহীদী মৃত্যুবরণ করেন।

যাদেরকে হত্যা করা সাব্যন্ত হলো তাদের মধ্যে কেউ কেউ মুসলমান হয়ে যাওয়ায় তাদেরকে মুক্তি দেওয়া হলো। প্রসিদ্ধ সাহাবী অতিয়া কুরাজী (রা.)-ও এদের অন্যতম। হযরত সুবায়ের ইবনে বাতাও এদের অন্তর্কুত ছিলেন। হযরত সাবেত ইবনে কায়েস
(রা.) রাসূল —— এর নিকটে দরখান্ত করে এদেরকে মুক্তির বাবস্থা করেন। এর কারণ এই যে, অন্ধকার মুগে যুবায়ের বিন বাতা তার প্রতি এক বিশেষ অনুগ্রহ প্রদর্শন করেছিল। তা এই যে, অন্ধকার যুগে বুয়াসের যুদ্ধে হযরত সাবেত ইবনে কায়েস
(রা.) যুবায়ের বিন বাতার হাতে বন্দী হন। যুবায়ের তাঁকে হত্যা না করে তার মাথার চুল কেটে মুক্ত করে দেয়।

অভ্যন্তর যখন যুবারের ইবনে বাতা শ্বীয় পরিবার পরিজ্ঞন ও ধনসম্পদ ফেরত প্রাপ্তি সম্পর্কে নিন্দিত হলো তখন সে হযরত সাবেত বিন ক্ষয়েস (রা.)-এর নিকট ইছদি সম্প্রদায়ের বিভিন্ন নেতৃত্বদের পরিণতি সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করে বলল যে, চীনা দর্পদের ন্যায় উল্পুল ও সাদা মুখমণ্ডল বিশিষ্ট ইবনে আবিল হুকায়েক, কুরায়জা গোত্রপতি কা'ব ইবনে কুরায়জা ও আমর ইবনে কুরায়জার এবহা কিঃ উত্তরে বদশেন যে, তাদের সবাইকে হত্যা করে দেওয়া হয়েছে। অতঃপর আরো দুটি দল সম্পর্কে জিজ্ঞেস করায় তদ্যেরকেও হত্যা করে ফেলা হয়েছে বলে সংবাদ দেওয়া হলো।

্রকথা তনে যুবায়ের ইবনে বাতা হযরত সাবেত ইবনে কায়েস (রা.)-কে বলদ যে, আপনি আমার অনুমহের প্রতিদান পূর্ণভাবে আদায় করেছেন এবং নিজ দায়িত্ব পুরোপুরিই পালন করেছেন। কিন্তু এসব লোকদের অন্তর্ধানের পর আমি আমার বিষয়াষয় জ্যাজমি আবাদ করব না। আমাকেও হত্যা করে তাদেরই দলভুক্ত করে দেন। হযরত সাবেত (রা.) তাকে হত্যা করতে মুখক্তি জ্ঞাপন করদেন। অবশ্য তার পীড়াপীড়িতে অপর এক মুসকমান তাকে হত্যা করে ফেলে। -[কুরতুবী]

विकास कामन्त्रीत (का यह) क (क)

এটাই ছিল জনৈক কাফেরের জাতীয় অনুভূতি ও আত্মর্যাদাবোধ যে সকল কিছু ফিরে পাওয়ার পরও নিজের সঙ্গীহার৷ মবস্থার বৈচে থাকো পছন্দ করল না। একজন মুমিন ও অপর কাফেরের এরপ কর্মকাও এক ঐতিহাসিক স্থারকরূপে বিদ্যামন থাকবে। বনু কুরায়জার বিরুদ্ধে এ বিজয় পধ্যম হিজরিতে জিলকদ মাসের শেষে ও জিলহজ মাসের প্রথম ভাগে অনুষ্ঠিত হয়। -বিবৃত্বই। প্রণিধানযোগ্য বিষয়: আহ্যাব (সার্খালিত বাহিনী) ও বনু কুরায়জার যুদ্ধছয়কে এখানে খানিকটা বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করার এক কারণ এই যে, সংগং কুরআনেও এর সবিস্তারে বর্ণনা দুরুকু বাণনী স্থান দখল করে আছে। ছিতীয় কারণ এর মধ্যে মানব জীবনের বিভিন্ন দিক সম্পর্কেও নানা বৈধ উপদেশমানা, রাস্পুরাহ ক্রিয়া -এর সুস্পষ্ট মোজেজাসহ আরো বহু শিক্ষাপ্রদ বিষয় রয়েছে। এখানে কয়েকটি কথা প্রণিধানযোগ্য।

- ১. এই যুদ্ধে মুসলমানদের কঠিন বিপদ ও দুঃখ কষ্টে পতিত হওয়ার কথা বর্ণনা করে এ দুর্যোগপূর্ণ বিশ্বে মুসলমানদের এক অবস্থা এরূপভাবে বর্ণনা করা হয়েছে যে, الطَّنَّرُنُ بِاللَّهِ অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা সম্পর্কে তোমরা বিভিন্ন ধারণা পোষণ করছিলে। এসব ধারণা দারা সেসব ইচ্ছা বহির্ভ্ত ধারণাসমূহকেই বোঝানো হয়েছে যেগুলো সঙ্কটকালে মানব মনে উদয় হয় যেমন মৃত্যু আসনু ও অনবিার্য, বাঁচার আর কোনো উপায় নেই ইত্যাদি। এরূপ ইচ্ছাবহির্ভ্ত ধারণাও কল্পনাসমূহ পরিপক্ক ঈমান বা পরিপূর্ণ নির্ভরশীলতার পরিপন্থি নয়। অবশ্য এগুলো চরম দুর্বিপাক ও কঠিন বিপদের পরিচায়ক ও সাক্ষাবাহক। কেননা পর্বতবং অনড় ও দুঢ়পদ সাহাবায়ে কেরামের অন্তরেও এ ধরনের দুর্বলতা সৃষ্টি হয়েছে।

#### অনুবাদ :

- ২১. <u>তোমাদের জন্য রাস্পুর্থের সম্পূর্ণ গুলুর একত গর ও</u> অটল থাকার ম<u>ধ্যে উরম নদুল রা</u>রেছে ক্রিন্দি শদটি হামধার মধ্যে যের ও পেশ উভ্যাভাবে পড়া যায় <u>যারা</u> আন্তাহ ও <u>পেশ দিবদের আশা রাবে আট্রাহ তা আলাকে জয় করে এবং আল্রাহ তা আলাকে মধিক ধরণ করে তাদের জন্য পক্ষান্তরে যারা এর ব্যতিক্রম তাদের জন্য নয়। এখানে ক্রিন্দুলি পূর্বের ক্রিন্দ্রিটি থেকে চ্রিন্দুলি</u>
- ২২. যথন মুমিনরা কাচ্ছের শক্ত বাহিনীকে দেখল, তথন বলল, আল্লাহ ও তার রাসল আমাদেরকে সাহায্য ও পরীক্ষার প্রয়াদা দিয়েছিলেন এবং আল্লাহ তা'আলা ও তার রাসল ওয়াদাতে সূত্য বলেছেন। এতে তাদের কিছুই বৃদ্ধি পেল না কিন্তু ঈমান। আল্লাহ তা'আলার ওয়াদার প্রতি সভ্যতা ও তার হুকুমের প্রতি আ্রাস্মর্পণ।
- ২৩. মুমিনদের মধ্যে কতক ব্যক্তি আল্লাহর সাথে কৃত ওয়াদা

  পূর্ব করেছে। রাস্পের সাথে যুদ্ধের ময়দানে অবিচল

  থাকার মাধ্যমে <u>তানের কেউ কেউ তানের নজর পূর্ব</u>

  করেছে মৃত্যুবরণ করেছে অথবা আল্লাহর রাজায় শহীদ

  হয়েছে এবং কেউ কেউ প্রতীকা করেছে। তারা তানের

  শহকত্ত পূর্ব করার ক্ষেত্রে <u>মোটেই পরিবর্তন করেনি।</u>

  শক্ষান্তরে মুনাফিকগণ ওয়াদা করেনি।
- ২৪. এটা এন্ধন্য খাতে আল্লাহ তা'আলা সত্যবাদীদেরকে তাদের সত্যবাদিতার কারণে প্রতিদান দেন এবং ইন্ধা করলে মুনাফিকদের লান্তি দেন তাদের মুনাফিকীর কারণে মৃত্যুর মাধ্যমে অধবা ইন্ধা করলে ক্ষমা করেন। নিক্রাই আল্লাহ তওবাকারীদের প্রতি ক্ষমাণীল, দহাল।

- ٢١. لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِنْ رَسُولِ اللّٰهِ اسْرَةً يَكُومُ فِنْ رَسُولِ اللّٰهِ اسْرَةً يَكِمَ فِنْ رَسُولِ اللّٰهِ اسْرَةً يَكِمَ الْعَشَالِ الْعَمْرَةِ وَضَيِّهَا حَسَنَةً إِنْفِنَا أَيْهِ فِي الْقِيقَالِ وَالشَّبَاتِ فِي صَوَاطِيتِهِ لِسَنَّ بَنْفَائِدًا بَيْنَ يُرْجُوا اللّٰهُ بَكَفَائِدًا وَالْبَيْوُمُ اللّٰهُ بَكَفَائِدًا وَالْبَيْوُمُ اللّٰهُ كَثِينِيرًا بِخِلانِ وَالْبَيْوُمُ اللّٰهُ كَثِينِيرًا بِخِلانِ مَنْ لَبْسَ كَذَٰلِكَ.
- 77. مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالُ صَدَقُواْ مَا عَامَدُواْ اللّهِ عَلَيْهِ عِنْ الشّبَاتِ مَعَ النّبِي عَلَى الشّبَاتِ مَعَ النّبِي عَلَى فَعِينَهُمْ مَن قَصلى نَحْبَهُ مَانَ أَوْ فَيْلَ فِي سَعْبَهُ مَانَ أَوْ فَيْلَ فِي سَعْبَهُمْ مَن يَسْنَظُورُ وَفِينَهُمْ مَن يَسْنَظُورُ وَفَي فَي سَعْبَهُمْ مَن يَسْنَظُورُ وَفِينَهُمْ مَن يَسْنَظُورُ وَفَي فَي الْعَهْدِ وَمُمْ فَي الْعَهْدِ وَمُمْ بِخِلَانِ حَالِ الْمُنَافِقِينَ.
- لِيَسَجُونِى اللَّهُ الصَّدِقِيثَ بِيصِدْقِيهُ مَن مِيصَدْقِيهِمُ وَمَعَيْنِ الشَّلَةِ الصَّدِقِيثَ إِنْ شَاءً مِينَ مُعِينَتُهُمُ عَلَىٰ فِعَالِمِهُمْ وَإِنْ شَاءً وَلَىٰ شَاءً إِنَّ اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ وَإِنْ شَاءً إِنَّ اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ وَإِنْ شَاءً إِنَّ اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ وَإِنْ شَاءً إِن اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ وَإِنْ شَاءً إِن اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ وَإِنْ شَاءً إِن اللَّهُ كَان عَلَيْهِمْ إِلَى إِن مَنْ تَابَ رَحِيتَنا بِهِ .

- 70. وَرَدَّ السَّلَهُ السَّذِيثَنَ كَفَرُوا اَى الأَحَزَابَ يَغَيْظُهُمْ مِنَ لَيَعْبُوا اَى الأَحَزَابَ يَغَيْظُهُمْ مَنَ السَّفْ مِن السَّفْ مِن السَّفْ مِن السَّفْ مِن السَّفْ مِن السَّفْ مِن السَّفْ السَّفْ السَّفْ مَن السَّفْ السَّفْ السَّفْ السَّفْ مَن السَّفْ السَّفْ السَّفْ السَّفْ السَّفْ السَّفْ السَّفَ السَّفِي السَّفَ السَّفَ السَّفَ السَّفِ السَّفِي الس
- ٢٦. وَآنَزُلُ الذِيْنَ ظَاهَرُوهُمْ مِنْ اهْلِ الْكِتْبِ
  اَى قُرَيْظَةَ مِنْ صِبَاصِبْهِمْ حُصُونِهِمْ
  جَمْعُ صِبْضِبَةٍ وَهُو مَا يَتَحَصَّنُ بِهِ
  وَقَذَتَ فِى قُلُوبِهِمُ الرُّعْبُ الْخُونَ قَرِيْقَا
  تَقْتُلُونَ مِنْهُمْ وَهُمُ الْمُقَاتَلَةُ وَتَآمِرُونَ
  فَرِيقًا مِنْهُمْ أَى الدَّمُورَى.
- رَاوْرُفَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِينَارَهُمْ وَآمُواَلَهُمْ
   رَارُضًا لَمْ تَطَلَّمُوهَا لا بَعْدُ وَهِى خَبْبَرُ
   أُخِذُتْ بَعْدَ قُرَيْظَةً وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ
   مَشَرْدُ قَدَدُمَّا.
- ٢٨. يَأْيَنَهَا النَّبِي قُلْ لِازْوَاجِكَ وَهُنَّ يِسْعُ وَطَلَبْنِ مِنْهُ مِنْ زِيْنَةِ النُّنْبَا مَا لَبْسَ وَطَلَبْنِ مِنْهُ مِنْ زِيْنَةِ النُّنْبَا مَا لَبْسَ عِنْدَهُ إِنْ كُنْنَتُ ثُودُونَ الْحَيْوةَ النُّنْبَا وَزِيْنْتَهَا فَتَعَالَبْنَ الْمَثِيعُكُنَّ أَى مُنْعَةَ وَزِيْنْتَهَا فَتَعَالَبْنَ الْمَثِيعُكُنَّ أَى مُنْعَةَ النَّهُ لَانِ وَأُسَرِحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيبُلًا أَلُولَكُنَّ مِنْ غَيْر ضِرَادٍ.

- ২৫. <u>আল্লাহ তা আলা কাফেরনেরকে</u> শক্রবাহিনীকে কুদ্ধাবহুত্ব <u>ফিরিয়ে দিলেন, তারা কেনো কল্যাণ পায়নি তানের</u> উদ্দেশ্যে তথা মুমিনদের বিক্লমে সফলতা অর্জন হর্দন যুদ্ধ করার জন্য আল্লাহ মুমিনদের জন্য যথেষ্ট হরে <u>গোলেন।</u> বাতাস ও ফেরেশতাদের মাধ্যমে <u>আল্লাহ</u> তার উদ্দেশ্যে অর্জনে <u>শক্তিধর,</u> তার হুকুম প্রতিষ্ঠায় পরক্রমশালী।
- ২৬. যে সমস্ত কিভাবী অর্থাৎ বনী কুরাইয়া ভাদের
  পূর্চপোষকতা ও সাহায্য করেছিল তাদেকে তিনি তাদের
  দুর্গ থেকে নামিয়ে দিলেন। শুনি শুনি শুনি শুনি

  -এর বহুবচন যার অর্থ- দুর্গ তথা ঐ নির্মাণ যার দরুণ
  হেফাজত করা হয়। এবং তাদের অন্তরে ভীতি নিক্ষেপ
  করদেন। ফলে তোমরা একদলকে হত্যাকৃতদেরকে হত্যা
  করেছ এবং একদলকে বন্দী করেছ।
- ২৭. তিনি তোমাদেরকে তাদের ভূমি, ঘর-বাড়ি, ধনসম্পদের

  এবং এমন এক ভূ-বঙের মালিক করে দিয়েছেন যেখানে

  তোমরা অভিযান করনি। তাহলো খায়বরের ভূমি যা বন্

  কুরাইযার পরে মুসলমানগণ দখল করে আল্লাহ তা আলা

  সর্ববিষয়ে সর্বশক্তিমান।
- ২৮. হে নবী। আপনার পত্নীগণকে বলুন, তারা নয়জন এবং

  তারা রাস্পুরাহ কিন্ট পার্থিব সুযোগ সুবিধা বৃদ্ধির

  দারি পেশ করেন। যা তার নিকট ছিল না। <u>তোমরা যদি</u>

  পার্থিব জীবন ও তার বিলাসিতা কামনা কর, তবে এসো,

  <u>আমি তোমাদেরকে ভোগের</u> অর্থাৎ তালাকের মৃতা দিয়ে

  ব্যবস্থা করে দেই। এবং উত্তম পত্মায় তোমাদেরকে বিদায়

  <u>দেই।</u> তোমাদেরকে কট দেওয়া ব্যতীত তালাক দিয়ে

  দেই।

क्रुक्त : ﴿ وَإِنْ كُنْ لِلَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّمُ وَرَسُولُهُ وَاللَّمُورُ الْأُخِرَةَ أَيْ الْجَنَّةَ فَانَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَةِ مِنْكُنَّ بِارَادَة الْأَخْرَة أَجْرًا عَظِيْمًا أَيْ ٱلْجَنَّةَ فَاخْتَرْنَ الْأَخْرَةَ عَلَى الدُّنْيَا .

٣٠. يُنِسَاءَ النَّبِي مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشُةِ مُبَيَّنَةً بِفَتْعِ الْيَاء وَكَسْرِهَا أَيْ بُيِّنَتُ أَوْ هِي بَيِّنَةُ يُضَعِّفُ وَفَيْ قِرَاءَةٍ يُضَعِّفُ بِالنَّلَهُ شِدِيْد وَفِيُّ أُخْرُى نُضَعَّفْ بِالنُّون مَعَهُ وَنَصَبِ الْعَذَابِ لَهَا الْعَذَابُ ضِغَفَيْنَ د ضِغْفَىٰ عَذَابِ غَبْرِهِنَّ أَيْ مِثْلَبُهِ وَكَانَ ذٰلِكَ عَلَى اللَّهِ يُسِيْرًا.

- জাল্লাত কামনা কর, তবে তোমাদের সংকর্মপরওণ্ডের জন্য আল্লাহ মুহা পুরস্কার অর্থাৎ জান্নত প্রস্তুত করে রেখেছেন। অভএব তারা দুনিয়ার উপর আখেরাতকে প্রাধান্য দিয়েছেন।
- ৩০. হে নবী পত্নীগণঃ তোমাদের মধ্যে কেউ প্রকাশ্য অন্নীল কাজ করলে ক্রিক্ট -এর মধ্যে ৬ তে যবরর ও যের · উভয়ভাবে পড়া যাবে তাকে দিগুণ শা<u>ন্তি দেওয়া হবে</u> অন্য नाद्वीरम्ब চেয়ে অর্থাৎ অন্যদের ছিত্তণ। এই শব্দকে অন্য কেরাত মতে يُضَعَنْ পড়া যাবে ও অন্য কেরাতে वत आर्थ - اَلْعَذَابٌ वर वत वत आर्थ - مُعَنَّفُ পড়বে। এটা আল্লাহর জন্য সহজ।

### ভাহকীক ও তারকীব

বৃদ্ধি করার হারা ইদিত করেছে : فَوْلُتُهُ الْسُوَّةُ अनुসরণ कরा। ব্যাখ্যাকার أَيْنَيْسَاءُ السَّوَّةُ व्हा वह उंका वह के विकार वह वह के कि विकार वह के कि विकार वह वह के कि विकार वह व যে, আপনার জীবন চরিত সর্বাবস্থায় সর্বোত্তম আমলের নমুনা। চাই যুদ্ধরত অবস্থায় হোক অথবা নিরাপত্তার অবস্থায় হোক অথবা রণান্তনে সুদৃঢ়পদ থাকার অবস্থায়ই হোক অথবা বীরত্ব প্রদর্শনের ক্ষেত্রেই হোক।

-लाता पात्रक कल्डेना जुन्दर रालाहन ; مَوَاطنُ تِتَالُ अर्थार : قَوْلُـكُ فِي مُوَاطِينه وَخَصَّكَ بِالْهُدَى فِي كُلِّ أَمْرٍ \* فَلَسْتَ تَشَاءُ إِلاَّ مَا يَشَاءُ.

राउ दताए कार्त्तत पूनतावृष्टि अर اَلُكُمْ वें " वर्षार اَلُكُمْ किं कें कें कें कें कें कें कें कें

أُمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْفُلُونَ الْجَنَّةَ -आज़ार जांपालात अग्रामा बाता जाज़ार जांपालात वानी : فَقُولُتُهُ مَا وَعَدَنَّنَا اللَّهُ डेफरना । এवर प्रीहेर्ने कांबा बाजून = -এब वानी- بَشَتَو لَبَالِ أَوْ عَنْسَهِ -शब वानी الْمَوْرُ بَالْمُورُ بَا -अव वानी مَنْسَلُمُ الْأَصْرُابُ مِنْ مَنْسُلُمُ الْأَمْرُ بِالْجِمْاعِ الْأَحْرُابُ مَلَبْكُمْ مَالِمُومُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ الْمُرْسِلِ الْجَمْعُ الْمُؤْمِّلُ مَا مُنْسَلِّمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّ

ظَهَرَ صِدْقُهُ अर्थार : قَوْلُـهُ صَـدَقَ اللَّهُ

: निख़रून اسْمُ ظَاهِرٌ निख़रून स्वीतंत्र होत : فَتُولُنَهُ صَدَقَ اللَّبُهُ وَرَسُولُهُ

বাল্ল. উপরে আল্লাহ তা আলা ও তার রাসূলের স্পষ্ট ভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। কাব্দেই এখানে যমীর নেওয়া অর্থাৎ 🕰 বলাই যথেষ্ট ছিল। তদুপরি الشم ظاهر নেওয়ার কি কারণঃ

উম্ভর: ১, আল্লাহর নামের ইচ্ছত ও সম্মানের কারণে আল্লাহ তা আলার নামকে পৃথকভাবে উল্লেখ করা হয়েছে।

২. যমীরের নেওয়ার নুনতে আল্লাহ তা'আলা ও রানুলের নাম একই শব্দে একত্রিত হয়ে যায়। কেননা উভয়ের জনা বিকানের শব্দ وَسُدُنَّ اللَّهِ رَسُنَوْلَهُ فَقَدْ رَضَدَ وَمَنْ بَعْضِهِمَا فَقَدْ غَرَى বলেছিল তাকে তিবছাও করেত বারণ করেছেন। যে খতীব مَنْ بَعْضِهِمَا فَقَدْ غَرى বলেছিল তাকে তিবছাও করে রাস্ব ক্রেটেলেন হান্ত্র ক্রিটিলেন ক্রি

قَوْلُهُ نَحْبَهُ अर्थ नजत । মানুত, এটা ছারা মৃত্যু থেকে كِنَايَةُ कता হয়ে থাকে। কেননা প্রত্যেক প্রাণীর জন্য মানতের মতো মৃত্যুও আবশ্যক।

ু অর্থাৎ যার যারা হেফাজত করা হয় চাই তা দুর্গ হোক বা অন্য কোনো বহু বেমন শিং, মোরগের কটা ইত্যাদি।

এর পুণ্যবতী দ্রীণণ এবং অন্যান্য মুসলিম নারীদের ইসলাম و و النَّبِيُّ قُلُ لِاَزْوَاجِكَ - وَالْهُ يَالُهُمَا النَّبِيُّ قُلُ لِاَزْوَاجِكَ وَالْهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

এর উপর ولا يَكُونُ एडाমরা এসো, এটা مَارِّر हरा أَمْر তহত أَمْر عالَى (তামরা এসো, এটা عَوْلُهُ فَمَتَعَالَيْنَ عَلَيْكُمُ (वान) مَنْكُونُ प्रक कातरह । এই বাকাটি অধিক ব্যবহারের কারণে [شَبْلُ] أَشِيلُ (सान) الشَبْلُ عَرَبْن

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুবুল : اَلْمُوْمِيْسُوْرَ مِمَالُ صَّدَوْرُ । আমাতটি সাহাবায়ে কেরামের একটি দলের শানে অবতীর্ণ হয় । যাদের মধ্যে অনেকে কোনো অসুবিধার দক্ষন বদর যুদ্ধে অংশগ্রহণ করতে পারেনি কিন্তু তারা আল্লাহর রাসুলের সাথে ওয়াদা করেছিল থে, যদি সামনে আমরা কখনো রাসুলুরাহ — এর সাথে যুদ্ধে অংশগ্রহণ করি তাহলে আমরা যুদ্ধে পরিপূর্ণতাবে অংশ গ্রহণ করে নিজের প্রাণকে উৎসর্গ করে দিব । যেমন তাদের মধ্যে নজর বিন আনাস অন্যতম । পরিশেষে তিনি উছদ যুদ্ধে শাহাদাত বরণ করেন । তার শানে আল্লাহ তা'আলা বলেন করেন । তার শানে আল্লাহ তা'আলা বলেন করেছ । আবার অনেকে প্রতীক্ষা করছে তাদের শানে বলেন, ক্রিক্টের্ম বলিন আল্লাহ তা'আলা বলেন করেছে । আবার অনেকে প্রতীক্ষা করছে তাদের শানে বলেন, ক্রিক্টের্ম বলিন আল্লাহ তা'আলা বলেন তান করেছে । আবার অনেকে প্রতীক্ষা করছে তাদের শানে বলেন,

আলোচ্য আরাতসমূহে বনু কুরাইযার ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। বনু কুরায়যার ঘূজ বনকের যুদ্ধে পরিসমাতি ছিল। এটা ৫ম ছিলরির জিলকদ মাসে সংঘটিত হয়। রাস্লুলাহ 
খনকের যুদ্ধ থেকে ফজরের নামাজের পর ফিরে এসে সকল সাহাবীসহ নিজের হাতিয়ার খুলে রাখ লন। ঐদিন জোহরের সময় হয়রত জিবরাঈল (আ.) বচরের উপর সওয়ার হয়ে পাগড়ি বাধা অবস্থায় রাস্লুলাহ

এর নিকট উপস্থিত হলেন। অতঃপর তিনি হজুর 
ক্রায়যার উদ্দেশ্যে রওয়ানা করার নির্দেশ দিলেন। অতঃপর রাস্লুলাহ

বনু কুরায়যারে তাদের দুর্গতে প্রায় ২৫ দিন বন্দী করে রাখলেন অতঃপর বিজয় বেশে তাদের দুর্গতে প্রায় ২৫ দিন বন্দী করে রাখলেন অতঃপর বিজয় বেশে তাদের দুর্গতি প্রায় ২৫ দিন বন্দী করে রাখলেন অতঃপর বিজয় বেশে তাদের দুর্গা দখল করে নিম্নেন।

-[সীরাতে মুক্তাফা থেকে সংক্ষেপিত]

্ বিশিষ্ট মুফার্মনির আবৃ হাইয়্যান উল্লেখ করেছেন যে, আহফার ফুকের পর বন্দ নামার ও বন্দু বর্গায়ের বিজয় এবং বন্দিরভার মান বন্দিরের ফলে মুসলমানদের মধ্যে থানিকটা স্বাক্ষন্ত ফিরে আরে . এ পরিপ্রেকিংও পুণ্ডবর্গী স্থান্দ বি.) ভারদেন এই মহানবী হার্ হয়তো এসর গনিমতের মান থেকে নিজন্ব অংশ রেখে নিয়েকেন তাই তারা সমরে হজারে নির্বেক্ত করে যে, আপনি আমানের জীবিকা ও অন্যান্য খরচাদির পরিমাণ বৃদ্ধির কথা নির্বেক্তন এ পরিপ্রেক্তিরতই অস্তাতী নাজিল হয়। অতএব উপরোক্তিমিত আয়াতসমূহে নবীজী শ্রেক্ত পুণারবী গ্রীগণের প্রতি বিশেষ নির্দেশ যেন তানের কোনো কথা ও বাজের হারা হজ্বর শ্রান তার প্রতি দুঃখ যন্ত্রণা না পৌছে সে নিকে যখন তারা যথায়েও গুরুত্ব আরোপ করেন। আর তা ভবনই হতে পারে যখন তারা আল্লাহ তা'আলা ও রাস্থলের প্রতি পূর্ণভাবে অনুগত থাকরেন।

জ্বনা করা হয়েছে যে, তারা নবীজী — এর বর্তমান দাহিদ্র পীড়িত চরম আর্থিক সন্ধটপূর্ণ অবস্থাবরণ করে হয় তার করা ব্য়েছে যে, তারা নবীজী করে বর্তমান দাহিদ্র পীড়িত চরম আর্থিক সন্ধটপূর্ণ অবস্থাবরণ করে হয় তার করা দাছে দাম্পত্য সম্পর্ক অক্ষুণ্ন রেখে জীবন মাধ্যন করেবন অথবা তালাকের মাধ্যমে তার থেকে মুক্ত হয়ে যাবেন। প্রথমাবস্থায় অনানা জীবনাকের তুলনার পুরস্কার এবং পরকালে স্বতন্ত্র ও সৃষ্টক মর্যাদাসমূহের অধিকারী হবেন। আর বিতীয় অবস্থা অর্থাছ তালাক গ্রহণের পরিপ্রেক্ষিত্রত তাদেরকে দূনিয়ার অপরাপর লোকের ন্যায় বিশেষ জাটলতা ও অপ্রীতিকর অবস্থার সম্থাবীন হতে হবে না; বরং সূত্রত মোতাবেক যুগদ বন্ধ প্রভৃতি প্রদান করে রসম্বানে বিদায় দেওয়া হবে। তিরমিয়ী পরীকে হযরত আয়েশা (রা.) থকে বর্ণিত আছে যে, যথন অধিকার প্রদানের এ আয়াত নাজিল হয়, তখন রাস্প্রাহ ক্রিমা করিছে হযরত আয়েশা (রা.) বিলেন, রাস্পৃত্রাহ ক্রিমা করে মতামত প্রকাশ করেতে বারণ করলেন। এবং এ আয়াত লোলেন ও এ বাগারে আমার পিতামাতার সাথে পরামর্শ না করে মতামত প্রকাশ করতে বারণ করলেন। এবং এ আয়াত শোনার সাথে সাথে আমি বললাম যে, এ ব্যাপারে আমার আমার পিতামাতার পরামর্শ প্রহণ ব্যতীত আল্লাহ, তার রাস্থাও পরকালকে বরণ করে নিছি। অতঃপর আমার পরে অন্যান্য সকল পুণাবতী পত্নীগণকে (রা.) কুরআনের এ নির্দেশ শোনানাো হলো এবং তারা স্বাহী আমার মতো একই মত ব্যক্ত করলেন। রাস্পৃত্রাহ ক্রেমান। এবং সাথে দাম্পত্য সম্পর্কর মেকাবিলায় ইহনৌকিক প্রাচুর্য ও সন্ধানে কেউ গ্রহণ করলেন না। —[মাআরিফুল কুরআন]

# ألْجُزْءُ الثَّانِدُ, وَالْعِشْهُ وَنَ

وَمُنْ يُقَنِّتُ يُطِعُ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا ثُونِيهَا أَجْرَهَا مَرَّتَبَنْ أَيْ مِفْلُيْ ثَوَابِ غَيْرِهِنَّ مِنَ اليِّنسَاءَ وَفِيْ وقراءة بالتكختان تكفيل وننوتها وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيْمًا فِي الْجَنَّةِ زِيادَةً 🛩 ৩২. <u>হে নবীপত্নীগণ! তোমরা অন্য নারীদের মতো সাধারণ</u>

. بنِسَاءُ النَّبِي لَسْتُنَّ كَاخَدِ كَجَمَاعَةِ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ اللَّهُ فَإِنْ كُنَّ اعْظُمُ فَلاَ تَخْضَعُنَ بِالْقُوْلِ لِلرِّجَالِ فَيَطْمَعُ الَّذِيْ فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ نِفَاقُ وَقُلْنَ قُولًا مُعْرُونًا مِنْ غَيْرِ خُضُوعٍ.

بُيُوبِكُنُّ مِنَ الْقَرَارِ وَاصْلُهُ إِقْرِرْنَ بِكُسْر الرَّاءِ وَفَتُحِهَا مِنْ قَرَرْتُ بِفَتْح الرَّاءِ وكشرها نُقِلَتْ حَرَكَةُ الرَّاءِ إِلَى الْقَافِ وَحُذِفَتْ مَعَ هَمَزَةِ الْوَصِلِ وَلاَ تَبُرُجُنَ بِتَرْكِ راحدَى التَّالَيْن مِن أَصْلِه تُبَرُّجُ الْجُ اهِلِاً ـَ ٱلْأُوْلَى اَى مَاقَبُ لَ الْإِسْكَامِ مِنْ اظِهَادِ النِّسَاءِ مَحَاسِنَهُنَّ لِلرِّجَالِ وَالْإَظْهَارُ بَعْدَ الْإِسْلَامِ مَذْكُورٌ فِي أَيْةٍ وَلَا يُبِدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ

৩১. তোমাদের মধ্যে যে কেউ আল্লাহ ও তার রাস্লের অনুগত হবে এবং সংকর্ম করবে, আমি তাকে দু'বার পুরস্কার দেব অর্থাৎ অন্য মহিলাদের ছওয়াবের দ্বিগুণ দেব এবং অন্য কেুরাত মতে يُغْمَلُ ও يُغْمَلُ পড়বে এবং তার জন্য আমি সম্মানজনক রিজিক জান্নাতে অতিরিভ রিজিক <del>প্রস্তুত</del> রেখেছি।

নও। যদি তোমরা আল্লাহকে ভয় কর তবে তোমরা বড়

সম্মানী হবে অতএব তোমরা প্রপুরুষের সাথে কোমন

ও আকর্ষণীয় ভঙ্গিতে কথা বলো না, ফলে সে ব্যক্তি क्-वाञना करत्, यात्र जखरत वाधि [निकाक] तराहर তোমরা সঙ্গত <u>কথাবা</u>র্তা কোমল ব্যতীত সঙ্গত কথা বলবে। ن अनि كَرْنَ । শেশত তেমিরা গৃহাভ্যন্তে অবস্থান করবে । وَقَـرْنَ بِـكَـسْرِ الْقَـافِ وَفَـتْجِهَا فِـيّ -এর মধ্যে যবর ও যের অর্থাৎ 🗯 ও 🗯 উভয় ধরনের পড়া যাবে। এটা হুঁরি থেকে নির্গত; এটা মূলে ঠুঁরি বা راء] إقررن –এর মধ্যে যবর ও যের দারা] ছিল। المرثن -এর হরকতকে তার পূর্বে ্র-এর মধ্যে দিয়ে হাম্যাকে সহ । বিশুপ্ত করা হয়েছে।] মূর্যতা যুগের অনুরূপ ইসলামের আবির্ভাবের পূর্বে পুরুষদের জন্য নারীদের সৌন্দর্য প্রদর্শন করার ন্যায় নিজেদেরকে প্রদর্শন করবে

না। ইসলামের ধর্মমতে সৌন্ধ প্রদর্শনের বিধান 🛁 🗳 🗹

: आग्नाट उत्तर द्वार ; بُنتَهُنَّ الا مَاظُهُمُ مِنْهَا

www.eely.com

وَاتِعْنَ الصَّلُوةَ وَاتِينَ الرَّكُوةَ وَاطِعْنَ اللَّهُ وَرُسُولَهُ وَإِنَّسَ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُنَافِّ عَنْكُمُ الرِّحْسَ الْإِفْمَ يَا أَهْلُ النَّبِيْتِ الى نِسَاءُ النَّبِيِّ وَيُطَهِرَكُمْ مِنْهُ تَطْهِيْرًا ع

٣٤. وَأَذَكُرُنَ مَا يَعَلَى فِئ بَيُوْتِكُنَّ مِنْ الْبِهِ اللهِ الْقُولِكُنَّ مِنْ الْبِهِ اللهِ الْقُولِينِ وَالْعِكْمَةِ مِا السُّنَّةِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ لَوْلِينِهِ خَلِقِهِ . لَيُسْتَعَ السُّنَةِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ لَوْلِينِهِ خَلِقِهِ .

তোদর নামাঞ্জ প্রায়েম করন্তে ধ্রং মাল্লাই ও তার রাস্প্রের <u>অনুগতা করন্তে হে নবী পরিকারের সদস্যবর্গ</u> অর্থাৎ হে ন<sup>্টা</sup>পত্নীগথ <u>আল্লাই কেবল চান তোমাদের</u> থেকে <u>অপ্রিঞ্জ পাপসমূই দূর করতে এবং</u> তোমাদেরকে তা থেকে পুর্বরূপ পুত্র পরিত্র রাখতে।

৩৪. <u>আরাহর আয়াত</u> কুরআন <u>ও জানগর্ত কথা</u> হাদীস <u>য</u>
<u>ডোমাদের গৃহে পঠিত হয় তোমরা সেগুলো দরণ</u>
করবে। নিশ্চয় <u>আরাহ</u> তার বন্ধুদের প্রতি সুক্ষদনী,
তার সমন্ত সৃষ্টের প্রতি <u>থবর রাখেন।</u>

#### তাহকীক ও তারকীব

स्ता हराय : عَوْلُهُ إِن النَّقَيْتُنُ إِنْ श्रा इराय क्रा कि हैं हैं। इराय क्रा कि क्रि हैं। इराय क्रा कि क्र جَوَابِ شَوَّط कि - فَكَلْ تَمْضُعُنُ بِالنَّقْرِلِ क्रा हिप्प्रक्त । किश्य क्षुकात्रमित فَإِنْكُنُّ أَغَظُمُ (विक् عَمَوَابِ شَوْط कि - فَكَلْ تَمْضُعُنُ بِالنَّقْرِلِ क्रा हिन إِن أَنْفَيْتُنَ كُلُونًا كُلُونًا خَاضِعًا مُعَ الرِّجَالِ كَكُلْمِ الْمَرْبِيَاتِ . क्षाहिन । अर्थीर . إِن النَّقْرِبُاتِ . क्षाहिन । अर्थीर .

#### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

পূৰ্ববৰ্তী আল্লাতের সাথে সম্পৰ্ক : পূৰ্ববৰ্তী আল্লাতে উআহাতুল মুমিনীন বা মোমিন জননীদের উদ্দেশ্যে সতর্জবাণী উচ্চারণের পাশাপাশি তাঁদের উচ্চমর্যাদার ঘোষণাও ছিল। আর এ আল্লাতে তাঁদের উচ্চ মর্যাদার কথা পুনরায় ঘোষণা করা হয়েছে, ইরশাদ হয়েছে- تَعْمُنُ يُقْنَتُ مِنْكُنُّ بِلِّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالِحًا نُوْتِهَا أَجْرِكًا مُرْتَبُنِ ﴿ وَأَعْمَدُنَا لَهَا إِزَفًا كُونِمُنَا তোমাদের মধ্যে যে কেউ আল্লাহ পাক ও তার রাস্কোর অপুগত হবে ও নেক আমল করবে, তাকে আমি বিভগ পুরন্ধার দান করবো আন তার জনা আমি রেখেছি স্থানজনক উপক্রীবিজা।

এতাবে আল্লাহ পাক তাঁর প্রিয়নবী — এর জীবন সঙ্গীনীগণের বিশেষ মর্যাদার কথা যোষণা করেছেন, যেন তাঁরা আল্লাহ পাক ও তাঁর রাস্দ —এর প্রতি অধিকতর আনুগত্য প্রকাশ করেন এবং তাকওয়া পরহেছগারী ও অল্পে তুর্তির ওপ অর্জনের পাশাপাশি নিজেদের অন্তর সমূহকে দূনিয়ার এ কশাস্থায়ী জীবনের ভোগ-বিদাস থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত ও পবিত্র রাখেন এবং আল্লাহ পাকের প্রদাত বৈশিষ্ট্য ও গুণাবদির জন্যে তাঁর মহান দরবারে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেন।

অথবা বিষয়টিকে এতাবেও প্রকাশ করা যায়। পূর্ববতী আয়াতসমূহে প্রিয়নবী 🏥 -কে সম্বোধন করে ইরশান হয়েছে যে মার্পন আপনার প্রীগণকে বলুন, তাঁরা যেন দুনিয়া অথবা আথেরাত-এর যে কোনো একটিকে অবলম্বন করে। তারা দুনিয়ার স্থান আথেরাতকেই বেছে নেয় এবং চরম তাাগ-ভিতিক্ষার পরিচয় দিয়েও প্রিয়নবী 🚞 -এর সান্মিবা লাভের অধ্যহ প্রকাশ করে এজনো আল্লাহ পাক সরাসরি তাঁদেরকে সম্বোধন করে তাঁর মহান বাণী প্রেরণ করেছেন, যেমন পরবর্তী আয়াতেই রয়েছে-

بِسَاَّهُ النَّبِيِّ كَسُتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاَّ وإنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْصَعْنَ بِالْقُولِ الخ

পুণাবতী স্ত্রীগণের প্রতি বিশেষ হেদায়ত : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পূণ্যবর্তী স্ত্রীগণকে (রা.) রাসূল্রাহ 
 সমীপে এমন দার্ব পল করতে বারণ করা হয়েছে তাঁর পক্ষে যা পূরণ করা কঠিন বা যা তাঁর মহান মর্যাদার পক্ষে অশোভনীয়। যখন তাঁরা তা মেন নিয়েছেন, তথন সাধারণ নারীদের থেকে তাঁদের মর্যাদা বাড়িয়ে দেওয়া হয়েছে এবং তাঁদের এক আমলকে দৃ'য়ের সমতুলা করে দেওয়া হয়েছে। পরবর্তী পর্যায়ে তাঁদের কর্মের পরিত্তিম এবং রাসূলুরাহ 
 এর সানিধ্য ও দাম্পতা সম্পর্কের যোগ্য করে গড়ে তালার জন্য করেকটি হেদায়েত প্রদান করা হয়েছে। এসব হেদায়েত যদিও পুণাবতী স্ত্রীগণের (তিনুধি) জন নির্দিষ্ট নয়: বরং সমস্থ মুসলিম নারীকুলের প্রতিই তা নির্দেশিত। কিন্তু এখানে তাঁদেরকে বিশেষভাবে সম্বোধন করে তাঁদের দৃষ্টি এদিকে আকৃষ্ট করা হয়েছে যে, এসব আমল ও আহকাম তো সমস্ত মুসলিম রমণীকুলের প্রতি ওয়াজিব ও অবশ পালনীয়। তাই এগুলোর প্রতি তাঁদের বিশেষ গুরুত্ব আরোপ করা উচিত। আর

নবী করীম —এর পুণাবতী ব্রীগণ বিশ্বের সমস্ত নারীকুলের চাইতে শ্রেষ্ঠ কি? আয়াতের শন্দাবলি দ্বারা বাহ্যিকভাবে বোঝা যায় রাসুলুরাহ —এর পুণাবতী ব্রীগণ বিশ্বের সমস্ত নারীকুলের চাইতে শ্রেষ্ঠ। কিছু হযরত মরিয়ম (আ.) সম্পর্কে কুরুআনের বাণী এই কুরু হযরত মরিয়ম (আ.) সম্পর্কে কুরুআনের বাণী এই কুরু হার্রাই পাক আপনাকে কুরুআনের বাণী এই কুরু কার্রাই পাক আপনাকে মনোনীত করেছেন, পবিত্র ও কার্পিমামুক্ত করেছেন এবং বিশ্বের সমস্ত নারীকুলের উপর শ্রেষ্ঠ ও প্রদান করেছেন। এর দ্বারা হযরত মরিয়ম (আ.) সমস্ত নারীক্তাতির মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলে প্রমাণিত হন। তিরমিয়ী শরীকে হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্থিত আছে যে, রাস্তুরাই —ইবশান করেছেন, সমগ্র রমণীকুলের মধ্যে হযরত মরিয়ম, উন্মুল মুমিনীন হযরত খাদীজাতুল কোবরা, হযরত ফাতেমা এবং ফিরাউন-পত্নী হযরত আসিয়া (আ.)-ই তোমাদের জন্য যথেষ্ট। এ হাদীসে হযরত মরিয়মের সাথে আরে তিনজনকে নারী জাতির মধ্যে শ্রেষ্ঠ বলে আখ্যায়িত করা হয়েছে।

এ আয়াতে আয়ওয়াজে মুভাহহারাতের যে শ্রেষ্ঠতু ও উচ্চ মর্যদার কথা বলা হয়েছে তা এক বিশেষ দিক বিবেচনায় নবী-পত্নী হিসাবে। এদিক দিয়ে তাঁরা নিঃসন্দেহে সমস্ত রমণীকুলের চাইতে শ্রেষ্ঠ ! কিন্তু এর দ্বারা সর্বদিক দিয়ে তাঁদের শ্রেষ্ঠতু প্রমাণিত হয় না– যা অনান্য কুরআনের আয়াত ও হাদীসের পরিপন্থি ! –(তাফসীরে মাযহারী)

আন্ত্রাহ পাক তাঁদের নবী-পত্নী হিসেবে যে শ্রেষ্ঠত্ব প্রদান করেছেন, তারই ভিত্তিতে এ শর্ত, এর উদ্দেশ্য এ বিষয়ে সন্তর্ক করে দেওয়া যেন তাঁরা নবী করীম و পত্নী হওয়ার সম্পর্কের উপর ভরমা করে বসে না থাকেন। বন্ধুত তাঁদের শ্রেষ্ঠত্বের শর্ত হলো তাকওয়া এবং আহকামে ইলাহিয়ার অনুসরণ ও অনুকরণ।

−{তাফসীরে কুরতুবী}ঃ

এরপর আযওয়াক্তে মুতাহহারাতের উদ্দেশ্যে কয়েকটি হেদায়েত রয়েছে।

প্রথম হেদায়তের সারমর্ম এই যে, নারীদেরকে পরপুরুষ থেকে নিবাপদ দেব। তাল করে পদার এমন উন্নত থকা করে হিচ্ছ যাতে জোনো অপারিচিত দুর্বল ইমান বিশিষ্ট গোকের অন্তর্ভাৱ করেন আন ৩০ করে উল্লেক তো করেকে না বর। তার কিটেও যোন ঘেঁষতে না পারে। নারীদের পর্যার গোরের অবরণ এই সুরারই পরবর্গা প্রয়োজসন্তরের আলোচিত হবে। এখানে নরীজীর সহ-ধর্মিশীগণের বিশেষ হেদায়েতসমূহের সাথে প্রাস্থাসক্র হা আক্রেছে হুড় গোরের বিশেষ রামায়েত বর্ণা আরাতে বর্ণিত বাক্যালাপ-সংশ্লিষ্ট হেদায়েতসমূহের সাথে প্রায়াহিক আহাছেল মুামিশীগণের কেই যালী পরন্তর করা হয়েছে। আয়াতে বর্ণিত বাক্যালাপ-সংশ্লিষ্ট হেদায়েত্বসমূহ প্রবণ করাকে পর বর্জিত হবে। যায়। এজনাই হয়রত আমর ইবনুল আসে (রা.) কর্তৃক বর্ণিত এক হাদীসে রয়েছে ব্রুক্তি করেন করি তালা আরা হিন্দুল আসে (রা.) কর্তৃক বর্ণিত এক হাদীসে রয়েছে ব্রুক্তি ব্রুক্তি বাহণ করেছেন লিজ দিজ স্বামীর অনুমতি ব্যক্তিতে বিশেষভাবে বাহণ করেছেন।

–(তাফসীরে তাবারানী-মাযহারী∤

য়াস'জালা : এ আয়াত ও উল্লিখিত হাদীস থেকে এতটুকু প্রমাণিত হয়েছে যে, নারীদের কণ্ঠস্বর সতরের অন্তর্ভুক্ত নয়। কিন্তু এ ক্লেন্তে সতর্কতামূলক নিয়ন্ত্রণ আরোপ করা হয়েছে, যা যাবতীয় ইবাদত ও আহকামে অনুসূত হয়েছে। পরপুরুষ তনতে পায়, নারীদেরকে এমন উচ্চৈঃস্বরে কথাবার্তা বলতে বারণ করা হয়েছে। নামাজের সময় ইমাম কোনো ভুল করলে মুকতাদিদের মৌধিকভাবে লুকমা দেওয়ার হকুম রয়েছে। কিন্তু মেয়েদের মৌধিক লুকমা দেওয়ার পরিবর্তে এ শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, নিজের এক হাতের পিঠের উপর অপর হাত মেরে তালি বাজিয়ে ইমামকে অবহিত করবে মুখে কিন্তু বলবে না।

ছিজীয় হেদায়েত : পূর্ণ পর্দা করা সম্পর্কিত। المجارية الأراس স্থান কেমানের গৃহে অবহান কর এবং জাহিলিয়াত যুগের নারীদের নায় দেহ সৌষ্ঠব ও সৌন্দর্য প্রদর্শন করে যোরাফেরা করো না। এবানে পূর্ববর্তী অন্ধর্গ বলে ইসলাম-পূর্ব অন্ধ যুগকে বোঝানো হয়েছে-যা বিশ্বের সর্বত্ত ছিল। এ শব্দে এ ইন্ধিত রয়েছে যে, এরপর আবার অপর কোনো অক্তাতার প্রাদ্ভাবিও ঘটতে পারে, যে সময় এই প্রকার নির্দ্জন্তা ও পর্দাহীনতাই বিস্তার লাভ করবে। সেটা সম্বত্ত এ যুগের অক্তাতাই যা অধুনা বিশ্বের সর্বত্ত পারে, যে সময় এই প্রকার নির্দ্জন্তা ও পর্দাহীনতাই বিস্তার লাভ করবে। সেটা সম্বত্ত এ যুগের অক্তাতাই যা অধুনা বিশ্বের সর্বত্ত পারিন্ত হছে। এ আয়াতে পর্দা সম্পর্কিত আসদ কৃষ্ণ এই যে, নারীগণ গৃহেই অবহান করবে (অর্থাং শরমী প্রয়োজন ব্যতীত যেন বাইরে বের না হয়। সাথে সাথে এ কথাও বলা হয়েছে যে, যেতাহে ইসলামপূর্ব অক্ত যুগের নারীরা প্রকাশ্যভাবে বেশর্দা চলাফেরা করত তোমরা সেরকম চলাফেরা করো না। ই ক্রিন্ত প্রত্যান করব প্রকাশ ও প্রদর্শন করা। এখানে এর অর্থ পরপুক্ষ সমীপে বীয় সৌন্দর্থ প্রদর্শন করা। যেমন অন্য আয়াতে রয়েছে ক্রেন্তেই অর্থায়ে বর্গিত হবে। এখানে কেবল উল্লিখিত আয়াতের বাদ্য প্রন্ত হছে। এ আয়াতে পর্দা সম্পর্কিত দুটি বিষয় জানা গেছে। প্রথাত প্রকৃত প্রস্তাবে আল্লাহ পাকের নিকট নারীদের বাড়ি থাকে বের না হওয়াই কাম্য-গৃহকর্ম সম্পন্ন করার উদ্দেশ্যেই তানের সৃষ্টি করা হয়েছে; এতেই তারা পূরোপুরি আমুনিয়োগ করবে। বতুত শরিয়তকাম্য আসল পর্দা হলো গৃহের অত্যন্তর অসুত্ত পর্দার।

দ্বিতীয়ত, একথা জানা গেছে যে, শরয়ী প্রয়োজনের তাকীদে যদি নারীকে বাড়ি থেকে বের হতে হয়, তবে যেন সৌন্দর্য ও দেহ সৌষ্ঠব প্রদর্শন না করে বের হয়; ববং বোরকা বা গোটা শরীর আবৃত করে ছেলে– এমন চাদর ব্যবহার করে বের হবে। যেমন সামনে সুরা আহ্বাবেরই رُيْدِينَ عَكْمِينَ مِنْ جَكَرِيْسِ عَلَيْهِيْ مِنْ جَكَرِيْسِ عَلَيْهِيْ مِنْ جَكَرِيْسِ

গৃহে অবস্থান প্রয়োজন সম্পর্কিত কুকুমের অন্তর্গত নয় 'لَيْنَ بَيْنِ بَرْمُكُنْ । বারা নারীদের ঘরে অবস্থান ওয়াজিব করে দেওয়া ইয়েছে। এর মর্ম এই যে, নারীর পক্ষে ঘর থেকে বের হওয়া সাধারণভাবে তো নিষিদ্ধ ও হারাম। কিন্তু প্রথমত এ আয়াতেই দি আরা এদিকেই ইন্দিত করা হয়েছে যে, প্রয়োজনের পরিপ্রেক্ষিতে বের হওয়া নিষিদ্ধ নয়; বরং সৌন্দর্য প্রদর্শনের উম্মাণ্য কের হওয়া নিষিদ্ধ।

षिठीग्राङ, এই সূরায়ে আহ্যাবেরই পরবর্তীতে উল্লিখিত برائيل كالمبيوس من المبيوس والمبادر আয়াতে এ শুকুমই রয়েছে যে, বিশেষ প্রয়োজনের পরিপ্রেক্ষিতে মেয়েদের বোরকা বা অন্য কোনো প্রকারে পর্দা করে ঘর হতে বের হওয়ার অনুমতি আছে। এতজ্বির রাসুপুরাহ ক্রি এক হাদীস ঘারাও প্রয়োজনীয় ক্ষেত্রসমূহ যে এ ছকুমের অন্তর্গত নয়, তা লাই করে দিয়েছেন। যেখন পুণারকী সহধর্মিশীগণকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, বিশ্বিক বিশ্বিক শির্রাই কর্মাই অনুমতি দেওয়া হয়েছে।" এতজ্বির পর্দার আয়াত নাহিন্দ হওয়ার পরও রাসুপুরাহ ক্রিক এয়াল এ সাক্ষ্য প্রদান করে যে, প্রয়োজনীয় স্থলে মেয়েদের ছর থেকে বের হওয়ার অনুমতি রয়েছে। যেমন হজ ও ওমরার সময় হজুর পাক ক্রিক এর সাথে তাঁর সহধর্মিশীগণের গমনের কথা বহু বিশুদ্ধ হাদিস হর প্রমাণিত। অনুরূপভাবে তাঁর সাথে তাঁদের বিভিন্ন যুদ্ধে গমন করাও প্রমাণিত রয়েছে। আবার অনেক রেওয়ায়েতে এ প্রমাণিত। অনুরূপভাবে তাঁর সাথে তাঁদের বিভিন্ন যুদ্ধে গমন করাও প্রমাণিত রয়েছে। আবার অনেক রেওয়ায়েতে এ প্রমাণিত। আনুরূপভাবে তাঁর সাথে তাঁদের বিভিন্ন যুদ্ধে গমন করাও প্রমাণিত রয়েছে। আবার অনেক রেওয়ায়েতে এ প্রমাণিত। আয়ুর যে, নবীজীর পুণারতী প্রীগণ পিতা-মাতা ও অন্যান্য মুহরিম আখীয়নের সাথে সাক্ষাতের উদ্দেশ্যে নিজেদের করি থকে বের হতেন এবং আখীয়-স্কানের রোগ-ব্যাধির তথ্য নিতে যেতেন ও শোকানুষ্ঠান প্রভৃতিতে অংশগ্রহণ করতেন। এছাড় নবী করীম

তথু হছুর পাক — এর সাথেও তাঁর সময়েই এমন ঘটেনি; বরং নবী করীম — এর ইন্তেকালের পরও হযরত সাওদা ও যায়নার বিনতে জাহশ (রা.) বাজীত অন্যান্য সকল পুণাবতী ব্রীগণের হজ ও ওমরার উদ্দেশ্য গমন করার প্রমাণ রয়েছে। আর এ সম্পর্কে সাহারায়ে কেরাম (রা.)-ও কোনো আপত্তি তোলেন নি; বরং ফারুকে আয়ম (রা.)-এর খেলাফতকালে তিনি স্বঃ: উদ্যোগ নিয়ে তাদের হজে পাঠাবার বাবস্থা করেন। হয়রত উসমান গনী (রা.) ও আব্দুর রহমান ইবনে আওফ (রা.) -কে তাদের বাবস্থাপনা ও তত্ত্বধানের জন্য প্রেরণ করেন। হছুর — এর ইন্তেকালের পর উত্মূল মু'মিনীন হয়রত সাওদা ও হয়রত ঘয়নার বিনতে জাহশের হজ ও ওমরায় না যাওয়া এ আয়াতের পরিপ্রেক্তিতে ছিল না; বরং অপর এক হাদীসের ভিত্তিতে ছিল। তা এই যে, বিনায় হজে রাস্বুরহ — নিজের সাথে সহধর্মিনীগণকে হজ সমাপনান্তে ফেরার পথে বলেন — এমানে বিনতে জাহশের হজ ও ওমরায় না যাওয়া এ আয়াতের পরিপ্রেক্তিতে ছিল না; বরং অপর এক হাদীসের ভিত্তিতে ছিল। তা এই যে, বিদায় হজের নিকে ইন্সিত করা হয়েছে এবং কর্মা— এর বহুবচন। যার অর্থ চার্টাই। হাদীসের মর্ম এই যে, তোমাদের বের হওয়া কেবল এজন্য হয়েছে। এরপর নিজেদের বাড়ির চাটাই আকড়ে ধরবে—সেখান থেকে বের হবে না: হয়রত সাওদা (রা.) ও যয়নাব (রা.) হাদীসের অর্থ এরূপ করেছেন যে, তোমাদের বের হওয়া কেবল বিদায় হঙ্কের জন্যই বৈং ছিল, এর পরে আর জায়েজ নেই। বাকি অন্য সহধর্মিনীগণ, মাদের মধ্যে হ্বরত আয়েলা (রা.)—এর ন্যায় শ্রেষ্ঠ ফকীহও শাফিছ ছিলেন, স্বাই হাদীসের মর্ম এরূপ বলে মন্তর্য করেছেন যে, তোমাদের এ সফর যেরূপ এক শরয়ী ইবাদত সম্পন্ন করাও উদ্দেশ্যে ছিল তোমানের অনুরূপ উদ্দেশ্য বাড়ি থেকে বের হওয়া জায়েজ। অন্যথায় গৃহেই অবস্থান করা অবশ্যই কর্তব্য।

সারকথা এই যে, কুরআনে পাকের ইন্নিত, নবীজীর আমল ও সাহাবাগণের ইজমা (সর্বসম্বত মত) অনুসারে প্রয়োজন স্থলসমূহ কর্মান প্রায়োজন করে করে অনুসারে প্রয়োজন স্থলসমূহ করে আত্মানের মর্মের অন্তর্গত নয়, হজ-ওমরাহও যার অন্তর্গত । আর স্বাভাবিক প্রয়োজনাদি, নিজের পিতামাতা, মূহরিম আত্মায়দের সাথে সাক্ষাৎ অসুস্থ থাকা বিধায় এদের সেবা-ওক্রায়, অনুরূপভাবে যদি কারো জীবিকা নির্বাহের জন্ম প্রয়োজনীয় সামান বা অন্য কোনো পদ্মা না থাকে, তবে চাকুরী ও কর্মসংস্থানের উদ্দেশ্যে বের হওয়াও এরই আওতাভূত । প্রয়োজন স্থলসমূহে বের হওয়ার জন্য শর্ত হলো–অঙ্গ সৌর্চ্ব ও সৌন্দর্য প্রদর্শন করে বের না হওয়া; বরং বোরকা বা বড় চাদর পরে বের হওয়া।

উত্থপ মু'মিনীন হযরত আয়েশা সিন্ধীকা (ৱা.) -এর বসরা গমন এবং উট্ট যুক্ষে (জংগে জামাদ) তাঁর ভূমিকা সম্পর্কে রাফেযীদের আসার ও অবৌক্তিক মন্তব্য:

কোনা ব্যবত উসমান (বা.)-এর হত্যাকারীগণ এদেরকেও হত্যা করার পরিকল্পনা নিয়েছিল। এরা বিদ্রোহীদের সাথে পরিক হতে পারেনি: বরং এ কাজ থেকে তাদেরকে বারণ করেছিলেন। হযরত উসমান (রা.)-এর হত্যার পর বিদ্রোহীরা এদেরকেও হত্যার পরিকলনা করে। তাই তারা প্রাণ নিয়ে মন্ধা মোয়াজ্জমা এসে পৌছেন এবং উত্বল মুমিনীন হযরত আয়েশা (রা.)-এর হিদমতে এদে পরামর্শ চিলেন যে, যে পর্যন্ত বিদ্রোহীরা হযরত আয়েশা সিদীকা (রা.) তাদেরকে পরামর্শ দিলেন যে, যে পর্যন্ত বিদ্রোহীরা হযরত আয়েশা সিদীকা (রা.)-কে পরিবেইন করে থাকবে পে পর্যন্ত যোরা মনীনায় ফিরে না যান। আর যেহেতৃ তিনি তাদের প্রতিকার ও বিচার-বিধান থকে বিভ্রত থাকছেন; সুতরাং আপনারা কিছুকাল যেখানে দিজেদেরকে নিরাপদ মনে করেন সেখানে পিয়ে অবস্থান করুন। যে পর্যন্ত আমীকল মুমিনীন পরিস্থিতি আয়েছে এনে শৃঞ্চলা বিধান করতে সক্ষম না হন, সে পর্যন্ত আপনারা বিদ্রোহীদেরকে আমীকল মুমিনীনেত চতুর্দিক থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়ার লক্ষ্যে সাধ্যানুসারে চেষ্টা করতে থাকুন, যাতে আমীকল মুমিনীন তাদের প্রতিলার ও প্রতিশোধ গ্রহণে সক্ষম হন।

এসৰ মহাত্মাবৃন্দ এ কথায় রাজি হয়ে বসরা চলে যেতে মনস্থ করেন। কেননা সে সময় তথায় মুসলিম সৈন্যবাহিনী অবস্থান ধ্বাহিল। এসৰ মহাত্মাবৃন্দ তথায় যেতে মনস্থির করার পর তাঁরা উত্মুল মু'মিনীন হয়রত আয়েশা সিন্দীকা (রা.)-এর খেদমতে ভারজ করলেন যে, যতদিন পর্যন্ত রাষ্ট্রীয় শৃঙ্গলা পুনঃ প্রতিষ্ঠিত না হয়, ততদিন পর্যন্ত তিনিও যেন তাঁদের সাথে বসরাতেই ববস্থান করেন।

নে সময়ে হযরত উসমান (রা.)-এর হত্যাকারীদের দাপট ও দৌরাষ্যা এবং তাদের প্রতি আমীকল মু'মিনীন হযরত আলী

(রা.)-এর শরিয়তী শান্তি প্রয়োগ অক্ষমতার কথা স্বয়ং নাহজুল-বালাগাতের রেওয়ায়েতেও স্পষ্টভাবে বিদ্যমান। উল্লেখযোগ্য যে,

নহজুল-বালাগা শিয়া পণ্ডিতবর্গের নিকট বিশেষ প্রামাণ্য গ্রন্থ বলে সমাদৃত। এই গ্রন্থে রয়েছে যে, হযরত আলী (রা.)-কে তাঁর

বেশ কিছুসংখ্যক সুহদ ও অন্তরঙ্গ বন্ধুবর্গ পর্যন্ত এই মর্মে পরামার্শ দেন যে, যদি আপনি হযরত উসমান (রা.)-এর হত্যাকারীদের

ক্ষমাচিত শান্তি বিধান করেন তবেই তা বিশেষ কল্যাণ ও সুফল বয়ে আনবে। প্রতিউত্তরে হযরত আমীকল মু'মিনীন ফরমান যে,

তাই দকল। তোমরা যা বলছ সে সম্পর্কে আমি অজ্ঞ নই। কিন্তু এসব হাঙ্গামা সৃষ্টিকারীদের দ্বারা মদীনা পরিবেষ্টিত থাকা অবস্থায়

তাকি করে সম্ভবা তোমাদের ক্রীতাদাস ও পার্শ্ববর্তী বেদুইনরা পর্যন্ত তাদের সাথে রয়েছে। এমতাবন্ধায় যদি তাদের শান্তির

ক্রির্দেশ জানি করে সেই তবে তা কার্যকর হবে কিভাবে।

হারত আয়েশা সিদ্ধীকা (রা.) একদিকে আমীকল মু'মিনীন (রা.)-এর ক্ষমতা সম্পর্কে পুরোপুরি ওয়াকিফহাল ছিলেন। ব্যরক্তিক হ্যরত উসমান (রা.)-এর শাহাদাতের কারণে মুসলমানগণ যে চরমতারে মর্মাহত হয়েছেন যে, সম্পর্কেও পূর্বতারে মর্মাহত হয়েছেন যে, সম্পর্কেও পূর্বতারে মর্মাহত হারছেন যে, সম্পর্কেও পূর্বতারে মর্মাহত হারছেন যে, সম্পর্কেও পূর্বতারে মর্মাহত হিলেন। হয়রত উসমান (রা.)-এর হত্যাকারীরা আমীকল মু'মিনীন (রা.)-এর মন্ত্রলিস-সমূহে সম্প্রীরে শরিক থাকা গত্তে তিনি একান্ত অক্ষম ছিলেন বলে তাদের শান্তি বিধান ও তাদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ বিনম্বিত হচ্ছিল, যারা আমীকল মু'মিনীন (রা.)-এর এই অক্ষমতা সম্পর্কে অবিহত ছিল না, এ ব্যাপারেও তারা তাঁকে অভিযুক্ত করছিল। যাতে এ অরিয়েণ-অনুযোগ অন্য কোনো অশান্তি ও উচ্ছ্কেলার সূচনা না করে, সেজন্য জনগণকে ধৈর্য ধারণের অনুরোধ করা, আমীকল মু'মিনীনের শক্তি সঞ্চার করে রাষ্ট্রের শাসনবাবস্থা সুদৃঢ় করা এবং পারম্পারক অভিযোগ অনুযোগ ও ভুল বোঝার্ঝির অবসান ঘটিয়ে উমতের মাঝে শান্তি ও সংহতি স্থাপনের উচ্চেশ্যে তিনি (হ্যরত আয়েশা সিদ্ধীকা) বসরা রওয়ানা করেন। এ সময়ে আয়ু হ্যরত মান্ত্রে শান্তি বাত করেছেন তা পরবর্তী পর্যায়ে বর্ণিত হবে। এই চরম অশান্তি ও অরাজকভার সময় মু'মিনান রো.)-হ্যরত ক'কার (রা.) নিকট বাত করেছেন তা পরবর্তী পর্যায়ে বর্ণিত হবে। এই চরম অশান্তি ও অরাজকভার সময় মু'মিনান রো.)-এর বিশ যুর্বাহম আস্থীয়-স্বজনের সাথে উটোর হাওদায় পূর্ণ পর্দার মধ্যে বসরার গমনকে কেন্দ্র করে শতিনি কুরআনী আহকামের কিন্দাচবণ করেছেন" বলে শিয়া ও রাফেয়ী সম্প্রানা অপপ্রচার করে থাকে তবে তার কোনো যৌজিকতা ও সারবন্ত আছে কিঃ মুননিক ব নুক্তকারীনের যে অপ্রকীর্তি পরবর্তী পর্যায়ে গৃহযুক্তের রূপ পরিশ্রহ করেছিল, সে সম্পর্কে হ্বহত আয়েশা সিন্দীকা

(৫.)-এর কোনো ধারণা বা কল্পনাও ছিল না। এ আয়াতের ডাফসীরের জন্য এতটুকুই যথেষ্ট। উট্ট যুক্ষের [জঙ্গে জামাল] সবিভার অন্দোচনার স্থান এটা নয়। নিছক প্রকৃত সত্য উদঘাটনের উদ্দেশ্যে এই প্রসঙ্গে সংক্ষিপ্তভাবে কয়েকটি কথা লিখা হক্ষে মাত্র।
WWW.EEIM.WEEDIV.COM পারম্পরিক বিভেদ ও ছন্দ্রু -কলহের সময় সাধারণত যে সব অবস্থা সৃষ্টি হয় ও যে সব রূপ ধারণ করে, সে সম্পর্কে চন্দুদান ও অভিজ্ঞতাসম্পন্ন ব্যক্তিবর্গ গাফেল ও নির্দিশ্ত থাকতে পারে না। এ ক্ষেত্রেও এরপ অবস্থার সৃষ্টি হয়েছিল যে, সারাবারে কেরম সমেত হয়বত আয়েশা সিন্ধীকা (রা.)-এর মদীনা হতে বসরা গমনের ঘটনাকে মুনাফিক ও নুইকৃতকারীরা আমীকল দুর্দ্ধিক হয়বত আলী (রা.)-এর সমীপে বিবৃত্ত করে এভাবে পেশ করে যে, এরা সব আপনার পাথে মোকারিলা করার জন্য প্রয়োজনিস্পিন্য ক্ষেপ্রকার উদ্দেশ্যে বসরা যাছে। সুতরাং আপনি যদি মন্তিয় বলিফা হয়ে থাকেন, তবে যাতে এ ফিডনা অগ্রস্কর হতে না পারে সেজন্য সম্পানে গিয়ে অন্ধুরেই এটা প্রভিহত করা আপনার একান্ত কর্তব্য। হয়বত হাসান, হয়বত হসায়ন, হয়বত আভূত্র বিক জাফর, হয়বত অন্দুল্লাত বিন আকান্য (রা.) প্রমুখ বিশিষ্ট সাহারী তাঁদের এ মতের বিকন্ধাচরণ করে বলীফা (রা.)-কে এ পরামর্শ দেন যে সেখানকার প্রকৃত অবা। অনুধাবন না করা পর্যন্ত আপনি তাদের মোকারিলার জন্য সৈন্য প্রেরণ করনেন না কিন্তু অপর মত পেষণকারীদের সংখ্যাই বিশ্ব অনেক বেশি। হয়বত আলী (রা.)ও এনের হারা প্রভাৱিত হয়ে সৈন্যদের সাথে বহে হয়ে পড়েন এবং এই অপকৃষ্ট অপান্তি সৃষ্টিকারী বিদ্রোহীরাও ভার সাথে রওয়ানা করে।

এরা বসরার সন্নিকটে পৌছে অবস্থা সম্পর্কে জিল্কাসাবাদের জন্য হযরত উপুল মু'মিনীনের বেদমতে হযরত কা'কা (রা.)-কে প্রেরণ করেন। তিনি উপুল মু'মিনীনের বেদমতে আরম্ভ করেন যে, আপনার এখানে আগমনের কারণ কিঃ প্রত্যুত্তরে হয়বহ দিন্দীকা (রা.) বলেন بَالْمُ اللَّهُ اللَّ

এসব মহান ব্যক্তিও একথা সমর্থন করনেন। হযরত কা'কা (রা.) ফিরে গিয়ে আমীরুল মু'মিনীনকে এ সম্পর্কে অবহিত করায় তিনিও বিশেষভাবে সম্ভুষ্ট ও আনন্দিত হন এবং সবাই ফিরে চলে যাওয়ার সিদ্ধান্ত নেন ৷ আর এ প্রান্তরে পরবর্তী তিন দিন পর্যন্ত অবস্তানকালে এমন পরিস্থিতি বিরাজমান ছিল যে, এ সম্পর্কে কারো বিন্দুমাত্র সন্দেহ ছিল না যে, উভয় পক্ষের মাঝে শান্তি চুক্তি অনুষ্ঠিত হওয়ার ঘোষণা অনতিবিলমে প্রচারিত হয়ে যাচ্ছে। চতুর্থ দিন ভোরে হযরত উসমান (রা.)-এর হত্যাকারীদের অনুপস্থিতিতে হ্যরত তালহা ও হ্যরত যুবরায়ের সাথে আমীকল মু'মিনীনের সাক্ষাতকারের পর এরপ ঘোষণা প্রচারিত হডে যাচ্ছিল। কিন্তু এরপ শান্তি প্রতিষ্ঠা হযরত উসমান (রা.)-এর হত্যাকারী দুর্বন্তদের মোটেও কাম্য ও মনঃপুত ছিল না। তাই তারা এরূপ পরিকল্পনা গ্রহণ করল যে, তারা প্রথমে ইয়রত আয়েশা সিদ্দীকা (রা.)-এর দলের মধ্যে প্রবেশ করে ব্যাপকভাবে হত্যাকাও ও লুটতরাজ আরম্ভ করবে, যাতে তিনি [হ্যরত আয়েশা সিদ্দীকা] ও তাঁর সঙ্গীগণ হ্যরত আলী (রা.)-এর পক্ষ থেকে বিশ্বাসঘাতকতা ও চুক্তি ভঙ্গ হয়েছে বলে মনে করেন। আর এরা এই ভূল বোঝাবৃঝির শিকার হয়ে হযরত আলী (রা.)-এর সৈন্যবাহিনীর উপর ঝাঁপিয়ে পড়েন। এদের এ চাল ও কূট-কৌশল সফল হলো। হযরত আলী (রা.)-এর বাহিনীভূক দুক্তকারীদের পক্ষ থেকে যখন হযরত সিদীকা (রা.)-এর জামাতের উপর আক্রমণ শুরু হলো, তখন তাঁরা একথা বুঝতে একান্ত বাধ্য ছিলেন যে, এ আক্রমণ আমীকুল মু'মিনীনের সৈন্যবাহিনীর পক্ষ থেকেই হয়েছে। তাই এদের পক্ষ থেকে প্রতি-আক্রমণও আরম্ভ হয়ে গেল। এ পরিস্থিতিতে আমীরুল মু'মিনীন যুদ্ধ ভিন্ন অন্য কোনো গতি দেখতে পেলেন না। আর गृंइ-युक्तु य मर्यञ्जन घणेना इखशात हिन का रेख (اللهُ وَإِنَّ الْمُشِرِّرَاجِعُسُ का प्रें का का के सामाना वेकिशनिकगंग व ঘটনা ঠিক এরপভাবেই হযরত হাসান (রা.) হযরত আব্দুর্গ্নাহ বিন জা্মর (রা.) হযরত আব্দুল্লাহ বিন আব্বাস (রা.) প্রমুখ (روحُ النَّعُانِيُّ)। नाशवातः क्वास्मत त्रवशास्मठ त्थरक छक्क् करतः हन

মোটকথা দুক্তকারী পাপাচারীদের দুরভিসন্ধি ও কৃট-কৌশলের পরিণতিতে সম্পূর্ণ অনিচ্ছাকুজভাবে নিরাপরাধ ও পৃত-পরিত্র ও দু'পক্ষের মাথে যুদ্ধ পর্যন্ত সংঘটিত হয়ে গেল, কিন্তু ফিতনা ও দুর্যোগ কেটে যাওয়ার পর উভয় মহান ব্যক্তিত্বই অত্যন্ত মর্মাহত ও বিচলিত হন। এ মর্মন্তুদ ঘটনা হযরত সিন্দীকা (রা.) -এর স্থরণ হলে তিনি এবন অক্তপ্র ধারায় কাঁদতে থাকতেন যে, তাঁর নেপাটা পর্যন্ত অপ্রদিক্ত হয়ে যেত। অনুদ্ধপভাবে হযরত আদী (রা.) ও এ ঘটনায় বিশেষভাবে মর্মাহত হন। ফিতনা ও দুর্যোগ বিশ্বিত হওয়ার পর হবন তিনি নিহতদের লাশ স্বচক্ষে দেখতে তপরিক্ষ নেন তখন নিজ্ঞ উক্ততে হাত মেরে মেরে বলতে লাগদেন যে, যদি এ ঘটনা সংঘটিত হওয়ার পূর্বেই আমি মৃত্যুবরণ করতাম কতই না ভালো হতো।

.نر

'n,

কোনে: কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, উখুল মু মিনীন (রা.) যখন কুরুআনের আয়াত وَمُرَنَ وَمِنْ بَسُونِكُنَّ পাঠ করতেন তখন কুনে ফেলতেন। ফলে তার দোপাট্টা অকুসিক্ত হয়ে যেত।[জহল সাম্মানী]

ইপ্লিখিত আয়াত পাঠকালে কেঁদে ফেলা এজন্য ছিল না যে, তিনি গৃহে অবস্থানের বিরুদ্ধাচরণ পাপ বলে মনে করতেন অথবা প্রয়োজনের পরিপ্রেক্ষিতে সফর নিষিদ্ধ ছিল। বরং বাড়ি থেকে বের হওয়ার দরনন যে অব্যঞ্জিত ও অনভিপ্রেত ক্রনয়-বিদারক ঘটনা সংঘটিত ইলো তারই পরিপ্রেক্ষিতে স্বভাবত সৃষ্ট সন্তাপ ও মর্মবৈদনাই ছিল এর কারণ (এসব রেওয়ায়েত ও যাবতীয় তথ্য ডাফসীরে রুক্ল মা আমী থেকে সংগৃহত হয়েছে)

#### নৰীজীর সহধর্মিণীগণের প্রতি ক্রআনের তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম হেদায়েত:

অর্থাৎ নামাজ প্রতিষ্ঠা কর, জাকাত প্রদান কর এবং মহান আল্লাহ ও তাঁর রাস্থ — অর্থাৎ নামাজ প্রতিষ্ঠা কর, জাকাত প্রদান কর এবং মহান আল্লাহ ও তাঁর রাস্থ —এর অনুসরপ কর। দুঁ -হেদায়েত সংক্রান্ত বিত্তারিত বিবরণ পূর্বেই বর্গিত হয়েছে। অর্থাৎ পরপুক্ষমের সাথে ককাালাপের সময় আপত্তিকর কোমলতা ও নাজুকতা পরিহার, বিনা প্রয়োজনে গৃহাতান্তর থেকে বের হওয়া এবং এ আয়াতে রয়েছে তি: হেলায়েত। এ হলো সর্বমোট পাঁচ হেলায়েত যা নারীকুল সম্পর্কিত অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ মুমীয় বিষয়সমূহের অন্তর্গত।

এ পাঁচ হেপায়েতের সব কয়টি সমন্ত মুসলমানের প্রতি সমন্তাবে প্রযোজা : উপরিউজ হেণায়েতসমূহের মধ্যে শেষোজ তিনটি নবীজীর পূণ্যবতী সহধর্মিপীগণের জন্য নির্দিষ্ট না হওয়া সম্পর্কে তো কারো সন্দেহের অবকাশ নেই । কোনো মুসলিম নারী-পুরুষই নামাজ, জাকাত এবং আল্লাহ ও রাসুলের প্রতি আনুগত্য প্রদর্শনের আন্তা বহির্ভূত নয় । বাকি রইল নারীকুলের পর্দা সংগ্রেষ্ট অবশিষ্ট দ্-ফোমেত । একট্ চিজা করলে এও পরিদ্ধার হয়ে যায় যে, তাও কেবল নবীজীর পুণ্যবতী ব্রীগণের জন্য নির্দিষ্ট নহ: বরং সমন্ত মুসলিম নারীগণের প্রতিও একই হকুম । এখন কথা হলো এসর হেদায়েত বর্ণনার পূর্বেই কুরুআনে পাকে বলা হয়েছে যে, ক্রিট্ট অবশিষ্ট নারীপের প্রতিও একই হকুম । এখন কথা হলো এসর হেদায়েত বর্ণনার পূর্বেই কুরুআনে পাকে বলা হয়েছে হমে, ক্রিট্ট নারীক্র নারী বাহাত ও এই ক্রেম নারীক্র নারীক্র নারী নারী পরী-পল্পীগণের জন্যই নির্দিষ্ট বলে মনে হয় । এর স্পষ্ট জগুরার এই যে, এ নির্দিষ্ট করণ আহকায়ের বিক্ত করে তবে তার অন্যান্য সাধারণ নারীদের নায়র নন। এঘারা বাহাত ও হেদায়েতসমূহ নবী-পল্পীগণের জন্যই নির্দিষ্ট বলে মনে হয় । এর স্পষ্ট জগুরার এই যে, এ নির্দিষ্ট করণ আহকায়ের কিন্ত নিমের নার; বরং এতলোর উপর আমনের ওক্রত্বেও উপর নির্ভরণীল করি পুণাবতী ব্রীগণ অন্যান্য সাধারণ নারীদের নায়র নন; বরং এটানের মর্যানি-সর্বাধিক উন্নত ও উর্ধ্বতম। সূত্রাং যেসব ক্রুম সমন্ত নারীকুলের প্রতি ফরুর, এওলোর প্রতি এদের সর্বাধিক জ্ঞাত ।

আয়াতে আহলে বায়তের মর্ম কি? উপরিউক্ত আয়াতসমূহে নবী-পত্নীগগকে সম্বোধন করা হয়েছিল বলে ব্রীলিঙ্গ বাচক ক্রিয়া বাবকত হয়েছে। কিন্তু এখানে পূণ্যবজী ব্রীগগের সাথে তানের সন্তান-সন্তাতি এবং পিতামাতাও আহলে বায়তের المُنْ مَصَوْفَ । সেন্ধনাই পুলিঙ্গ শাদ ক্রিয়া বাবহার করা হয়েছে। আবার কোনো কোনো মুক্টাস্পিরের মতে আহলে বায়ত দারা কেবল নবীজীর পুণাবজী ব্রীগগকেই বুঝানো হয়েছে। যুবার ইকরায় এবং হয়বত ফুলজিল এ মতই পোষণ করেছেন। যুবার হয়বত ইবনে আকাস (রা.) থেকে বর্ণিত হয়বত সাইন ইবনে যুবায়েরের বেবলায়েতেও তিন আহলে বায়েতের অব পুণাবজী প্রীগণ বলেই মন্তব্য করেছেন এবং প্রমাণ স্বরূপ এ আয়াত ক্রিয়া এবং ক্রিয়া ক্রিয়া বিশ্ব স্থানার বর্ণনা করেছেন। এবং পূর্ববজী আয়াতসমূহে ক্রিয়া বিশ্ব স্থানার বর্ণনা করেছেন। এবং পূর্ববজী আয়াতসমূহে ক্রিয়া বায়েত অহলে বিয়ত বর্ণা ভারির উক্তিরা (রা.) তো প্রকাশা বাজারে উক্তের্গরে বর্গাতে থাকতেন বে, এ আয়াতে আহলে বায়ত ধারা পূণ্যবজী প্রীণণকেই বুগানে। হয়েছে। কিননা এ আয়াত ওঁদের পানেই নাজিল হয়েছে। তিনি বলতেন যে, এ সম্পর্কে আমি মোবাহালা

প্রেত্র-পরিজনের মাখায় হাত রেখে শপথ] করে বগলে রুগতেও প্রস্তুত আছি।

WWW.EEIM.WEEDIY.COM

কিন্তু হানীসের বিভিন্ন রেওয়ায়েতে, যেগুলো ইবনে কাসীর এখানে নকল করেছেন এ কথারই সাক্ষ্য বহন করে যে, হারহ ফাতিমা, হযরত হাসান-হুসায়নও আহলে বায়তের অন্তর্ভুক্ত। যেমন মুসনিম শরীফে হযরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্গিত আছে যে, একদা হযরত রাস্লুরাহ আরু বাড়ি থেকে বাইরে তশরিক নিতে যাক্ষিলেন। সে সময় তিনি একটি কালো ক্রমী সাল জড়ানো ছিলেন। এমন সময় সেখানে হযরত হাসান, হযরত হুসায়ন, হযরত ফাতিমা ও হযরত আলী (রা.) এরা সবাই একে পর এক তশরিক আনেন। নবীজী আরু এদের সবাইকে চাদরের ভিতরে প্রবেশ করিয়ে নিয়ে আয়াত টেকিট্রা এটি নি ট্রমন ইন্ট্রা নির্মান করেছে হে আয়াত তেলাওয়াত করার পর তিনি করমান ভিট্রা করিছে আরাত এরা বার্যেত।

√তাফসীরে ইবনে জারীর

ইবনে কাসীর এ সম্পর্কে বিভিন্ন হাদীস বর্ণনা করে বলেন যে, প্রকৃত প্রস্তাবে মুফাসসিরগণ প্রদন্ত এসব মতাবলির মধ্যে পরস্কার কোনো বিরোধ নেই। যারা একথা বলেন যে, আয়াত পুণাবতী গ্রীগণের শানে নাজিল হয়েছে এবং আহলে বায়ত বনে তাদেরকেই বুঝানো হয়েছে, তাদের এ মত অন্যান্যগণও আহলে বায়তের অন্তর্ভুক্ত হওয়ার পরিপদ্ধি নয়। সুতরাং এটাই ঠিক যে, পুণাবতী গ্রীগণও আহলে বায়তের অন্তর্গক। কেননা এ আয়াতের শানে নুযুলও এই। শানে নুযুলের মর্ম আয়াতে অন্তর্ভুক্ত হওয়ার সম্পর্কে কোনো সন্দেহের অবকাশ নেই। আবার নবীজীর ইরশাদ মুতাবিক হয়রত ফাতিমা, আলী, হাসান-হুসায়ন (রা.) আহনে বায়তের অন্তর্গক। আর এ আয়াতের পূর্বে ও পরে উভয় ছলে বায়তের অন্তর্গক। আর এ আয়াতের পূর্বে ও পরে উভয় ছলে বায়তের অন্তর্গক। আর এ আয়াতের পূর্বে ও পরে উভয় ছলে বায়তের করে কারত হয়েছে। পুর্ববর্তী আয়াতসমূহে এই ক্রিটিক বিশিষ্ট পদে সন্মোধন করা হয়েছে। এই মধ্যবর্তী আয়াতেও পূর্বাপরের ব্যতিক্রম করে পুর্গলন্ত পর নাইকত হয়েছে। আর পরবর্তী পর্যায় করিছে বায়বিছ করে বাবহারও একথা বিশেষভাবে প্রমাণ করে যে, এ আয়াতে কেবল নারীগণ অন্তর্ভুক্ত নয়, কিছুসংখ্যক পুরুষও এর অন্তর্ভুক্ত বয়েছে।

উল্লিখিত আয়াতে দুর্ন্দান কর্মন্ত প্রেক্তি নির্দ্দান কর্মন কর্মা কর্মনা কর্মন করেন প্রেক্তি দুর্ন্দান কর্মন কর্মন করেন পরিত্র করে দেবেন। মোটকথা এখানে শরিয়তগত পরিত্র করণকে বুঝানো হয়েছে। সৃষ্টি ও জন্মগত পরিত্রকরণ, যা নবীগণের বৈশিষ্ট্য তা বুঝানো হয়নি। কিছু এর হারা একথা বুঝা যায় না যে, এরা সব নির্ম্পাণ এবং নবীগণ এব নবীগণ এব নবীগণ এব নবীগণ এব নবীগণের বিশিষ্ট্য তা বুঝানো হয়নি। কর্মন জন্মগত ভদ্মাচারিতা ও পরিত্রতার যা বৈশিষ্ট্য সে সম্পর্কে পিয়া সম্প্রদার সংখ্যাগরিষ্ট উন্মতের থেকে ভিন্নমত পোষণ করে প্রথমত আহলে বায়ত শব্দ কেবল রাসুদের সন্তান-সন্ততিদের জনাই নির্দিষ্ট বল এবং পুণাবতী গ্রীগণ এদের হেত থেকে বিহুর্ব্ত বলে দাবি করেছে। ছিতীয়ত : উল্লিখিত আয়াতে পরিত্রকরণ অর্থ তাদের জন্মগত নির্দ্দিয়তা বাজত করিক্বতা বল মন্তব্য করে আহলে বায়তকে নবীগণের ন্যায় সম্পূর্ণ নিম্পাণ বলে আখ্যায়িত করেছে। এর উত্তর এবং মাস আলার বিস্তারিত বর্ণনা আহল্যমূল কুবজান নামক এছে সুরামে ক্রাহ্যায় রুমায়ের রুমাছের, যাতে নিরুদ্ধতার সংক্রা এবং তা নবী ও ছেবেশতাকুনের জন্য নির্দিষ্ট থাকা এবং তার বাতীত অন্যকেও নিম্পাণ না ইওয়ার কথা শর্মী প্রমাণাদিসহ সবিত্রার বর্ণনা করা হয়েছে। বিনর সমান্ত তা দেখেলিতে পারের, সাধারণ লোকের জন্য জানিস্টালিক বর্ণন করা হয়েছে। বিনর সমান্ত তা দেখেলিতে পারের, সাধারণ লোকের জন্য তা নির্দ্ধান করা হারেছে। বিনর সমান্ত তা দেখেলিতে পারের, সাধারণ লোকের জন্য তা নির্দ্ধান্ত নির্দ্ধান করা হয়েছে। বিনর সমান্ত তা দেখেলিতে পারের, সাধারণ লোকের জন্য তা নির্দ্ধান করা বিশ্বাক্র বর্ণনা করা বিশ্বাক্র বর্ণনা করি বাল বিশ্বাক্র বর্ণনা করা বিশ্বাক্র বর্ণনা বিশ্বাক্র বর্ণনা করা বিশ্বাক্র বর্ণনা করা বিশ্বাক্র বিশ্বাক্র করা বালিক করা বিশ্বাক্র জন্ম বিশ্বাক্র করা বিশ্বাক্র করা বিশ্বাক্র বিশ্বাক্য

وَادَكُونَ مَا لِحَلَّهُ وَلَهُ وَادَّكُونَ مَا لِحَلَّهُ وَلَهُ وَادَّكُونَ مَا لِحَلَّهُ وَلَا يَاتِ اللَّهُ وَالْحَكَمَةُ مَا يَعْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ أَيَاتِ اللَّهُ وَالْحِكْمَةُ مَا مَا عَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهِ وَالْحِكْمَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِك

অনুবাদ :

৩৫. নিচয় মুসলমান পুরুষ, মুসলমান নারী, জন্মনার পুরুষ, উমাননার নারী, অনুগত পুরুষ, মনুগত নারী, জিমানে সভ্যবাদী পুরুষ, সভ্যবাদী নারী, আনুগতোর উপর ধৈর্ঘশীল পুরুষ, ধৈর্ঘশীল নারী, বিনীত পুরুষ, বিনীত নারী, দানশীল পুরুষ, দানশীল নারী, রোজাপালনকারী পুরুষ, রোজাপালনকারী নারী, হারাম কর্ম থেকে যৌনাঙ্গ হেফাজতকারী পুরুষ, যৌনাঙ্গ হেফাজতকারী নারী, আল্লাহর অধিক জিকিরকারী পুরুষ, ও জিকিরকারী নারী, আল্লাহর অধিক জিকিরকারী পুরুষ, ও জিকিরকারী নারী, আল্লাহ তাদের জন্য প্রস্তুত রেখেছেন পাপসমূহ থেকে ক্ষমা ও আনুগতোর উপর মহা পুরস্কার।

ত৬, <u>আল্লাহ ও তার রাসূল কোনো কাজের আদেশ করনে</u>
কোনো <u>ইমানদার পুরুষ ও ইমানদার নারীর সে বিষয়ে</u>
আল্লাহ ও তার রাসূলের আদেশের পরিপদ্মি <u>তিনু ক্ষমতা</u>
নেই আলোচ্য আয়াতটি আনুল্লাহ বিন জ্ঞাহাশ ও তার
বোন যয়নব -এর শানে অবতীর্ণ হয়। রাসূল্লাহ হ্রারত যয়নব বিনতে জাহশকে যায়েদ বিন হারেসার
নিকট বিয়ে দেওয়ার প্রস্তাব পাঠান তখন তারা উভয়ে
এতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেন। কেননা তারা প্রথমে
মনে করেন রাসূল্লাহ <u>ক্রা</u> নিজের জন্য প্রস্তাব দেন।
অতঃপর উক্ত আয়াত নাজিল হওয়ার পর তারা সম্মতি
দেন। এবং যে আল্লাহ ও তার রাসূলের নির্দেশ অমান্য
করে সে প্রকাশা পথবাইতায় পতিত হয়।

الدُّونِينَ وَالْعُسْلِمِينَ وَالْعُسْلِمٰتِ وَالْعُزْمِينِينَ وَالْعُنْوِينِينَ وَالْعُنْوِينِينَ وَالْعُنِينِينَ وَالْعُنِينِينَ وَالْعُنِينِينَ وَالْعُنِينِينَ وَالْعُنِينِينَ وَالْعُلِينَ وَالْعُلِينَ وَالْعُلِينَ وَالصَّبِرَاتِ عَلَى الْمُتَوَاتِ وَلَى الْعُنْدَاتِ عَلَى الْمُتَوَاتِ عَلَى الْمُتَوَاتِ عَلَى الْمُتَوَاتِ وَالْعُنِينَ وَالْعُنْدِينَ وَلِينَا وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدُونَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدُونَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدُونَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدِينَ وَالْعُنْدُونَ وَالْعُنْدِينَ وَالْمُنْ وَالْعُنْدُونَ وَالْعُنْدِينَ وَالْمُنْ وَالْمُنْ

فَزَوَّجَهَا النَّبِينُ لِزَيْدٍ ثُمَّ وَقَعَ بَصَرَهُ عَلَيْهَا بَعْدَ حِينِنِ فَوَقَعَ فِي نَفْسِهِ خُبُهَا وَفِي نَفْس زَيْدِ كَرَاهَتُهَا ثُمُّ قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ أُرِينُهُ فِرَاقِبَهَا فَقَالَ امْسِكَ عَلَيكَ زُوجِكَ كُما قَالَ تَعَالُهِ..

و الله المعالمة الم اللُّهُ عَلَيْهِ بِالْإِسْلَامِ وَأَنْعَمَتَ عَلَيْهِ بِالْإِعْتَاقِ وَهُوَ زَيْدُ بِنُ حَارِثَةَ كَانَ مِنْ سَبِّي الْجَاهِلِيَّةِ إِشْتَرَاهُ رَسُولُ اللُّونَ اللَّهِ عَلَيْهُ قَبْلَ الْبِعْثَةِ وَاعْتَقَهُ وَتُبَنَّاهُ أَمْسِكُ عَلَيكَ زُوجِكَ وَاتَّقِ اللَّهِ فِي أَمْرِ طُلَاقِهَا وَتُخْفِي فِي نَفْسِكُ مَا اللَّهُ مُبْدِينِهِ مُظْبِهِرَهُ مِنْ مَجَرَّتِهَا وَأَنَّ لَوْ فَارْقَهَا زَيْدُ تَزُوجتُهَا وتَخْشَى النَّاسَ ج أَنْ يَقُولُوا تَزُوع مُحَمَّدٌ زُوجَةَ ابنِهِ وَاللَّهُ أَحَقُ أَنَّ تَخْشُهُ ط فِي كُلِّ شَيْ وَيُزُوِّجُكُهَا وَلَا عَلَيْكَ مِنْ قَوْل النَّاسِ ثُمَّ طَلَّقَهَا زَيْدُ وَانْقَضَتْ عِدَّنُهَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فَلَمَّا قَضَى زَيْدُ مُنْهَا وَطُرًّا حَاجَتُهُ زَوَّجُنَّكُهَا فَدَخَلَ عَلَيْهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللُّهُ بِعَيْدِرِإِذْنِ وَأَشْبَعَ الْمُسْلِمِينَ خُبُزًا وَلَحْمًا لِلكُيُّ لَا يَكُونَ عَلَى النُّمُوْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْواج أَدْعِبَانِهِمْ إِذَا فَصَوْا مِنْهُنَّ وَطُواً و وَكَانُ أَمْرُ اللَّهِ مقضيه مُفْعُولًا .

অতঃপর রাস্পুল্লাহ 🕮 হযরত যায়েদের 🚎 যয়নবকে বিবাহ দেন। কিন্তু কিছুদিন অভিবাহিত হওয়ার পর হয়রত যয়নবের সাথে যাড়েদের মনোমালিন্য দেখা দেয় ও রাস্বল্রাহ 🕮 -এর কছে যয়নবের মহব্বত সৃষ্টি হয় অতঃপর যায়েদ রাস্তুরুং -এর কাছে এসে যয়য়নবকে তালাক দেওয়ার ইছে প্রকাশ করেন। আল্লাহর রাসল 🕮 বলেন, ভ্রি তোমার স্ত্রীকে তোমার পরিণয় সত্রে আবদ্ধ রাখ যেমন আল্লাহ তা'আলা বলেন.

আপনিও যাকে অনুগ্রহ করেছেন, আজাদের মাধ্যমে এবং তিনি হলেন যায়েদ বিন হারেসা, তিনি জাহেনী যুগে বন্দীদের মধ্যে ছিলেন অতঃপর রাসলুল্লাহ 🚐 নবুওতের পূর্বে তাকে ক্রয় করেন এবং মুক্তি দিয়ে নিজের পালকপুত্র হিসেবে সম্বোধন করেন তাকে যখন আপনি বলেছিলেন, এখানে 🗓 শব্দটি উহা 🕉 ফে'লের মাফউল হিসেবে মানসূব তোমার স্ত্রীকে তোমার কাছেই থাকতে দাও এবং তালাকের বিষয়ে —— আল্লাহকে ভয় কর ৷ আপনি আপনার অন্তরে এমন বিষয় গোপন করছিলেন, যা আল্লাহ পাক প্রকাশ করে দেবেন। তোমার অন্তরে যয়নবের মহব্বত ও যায়েদ তাকে তালাক দেওয়ার পর আপনি তাকে বিবাহ করার সিদ্ধান্ত আল্লাহ প্রকাশ করে দেবেন এবং আপনি লোকনিন্দার ভয় করছিলেন, লোকেরা বলবে মুহাম্মদ 🚃 তার পালকপুত্রের স্ত্রীকে বিবাহ করেছে অথচ আল্লাহকেই অধিক ভয় করা উচিত প্রত্যেক বিষয়ে. অতএব তিনি তোমাকে তার সাথে বিবাহ দেবেন এবং এতে লোকনিন্দায় তোমার কোনো ক্ষতি নেই। অতঃপর যায়েদ তাকে তালাক দিলেন এবং যয়নব ইন্দতের সময় পুরা করলেন : আল্লাহ তা'আলা বলেন অতঃপর যায়েদ যখন যয়নবের সাথে সম্পর্ক ছিন্র করন, ত্রখন আমি তাকে আপনার সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ করলাম। অতঃপর রাসুলুল্লাহ 🚐 তার সাথে অনুমতি বিহীন (আকদ ও মহর বাতীত) বাসর রাত সম্পর করলেন ও মুসলমানদেরকে হুটি ও গোন্ত ঘরা প্রদীমার দাওয়াত আপ্যায়ন করালেন যাতে মুমিনদের পোষ্যপুত্ররা তাদের স্ত্রীর সাথে সম্পর্ক ছিন্র করলে সেসব স্ত্রীকে বিবাহ করার ব্যাপারে মুমিনদের কোনো অসুবিধা না থাকে। আল্লাহর নির্দেশ কার্যে পরিণত হয়েই থাকে।

www.eelm.weebly.com (a) wo (v)

তে, আরাহু নরীর জন্যে যা নির্ধারণ (शलान) করেন, তেই فِيلْمَا فَرُضُ اَجَلَّ اللَّهُ لَهُ طَاسُنَّةَ اللَّهِ اَيْ كَسُنَّة اللَّهِ فَنُصِبَ بِنَنْءَ الْخَافِضِ فِي اللَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبِلُ م مِنَ الْاَنْبَاءِ أَنْ لاَ حَرَجَ عَلَيْهِمْ فِي ذٰلِكَ تَوَسُّعَةً لَهُمْ فِي النِّكَاجِ وَكَانَ أَمْرُ الله فعله قَدرًا مُقَدُورًا مُقْضَيًا.

٣٩. ٱلَّذِيْنَ نَعْتُ لِلَّذِيْنَ قَبْلَهُ يُبِلِّغُونَ رِسْلَتِ اللُّه وَيَخْشُونَهُ وَلاَ يَخْشُونَ أَحُدًا الَّا اللَّهُ مَ فَكَا يَخْشُونَ مَقَالَةَ النَّاسِ فِينَمَا أَحُلُّ اللَّهُ لَهُمْ وَكُفِّي بِاللِّهِ خَسِيبًا خَافِظًا لِأَعْمَالِ خُلْقِهِ وَمُحَاسِبِهِمْ.

٤. مَاكَانَ مُحَمَّدُ أَبَا اَحَدِ مَنْ رُجَالِكُمْ فَكُنِيسَ أَبُنا زُيْدٍ أَيْ وَالِدُهُ فَلَا يَحُرُمُ عَلَيْهِ السَّنَزُوجُ بِزُوْجَتِهِ زَيْنَكِ وَلَكِنَ كَانَ رُسُولَ اللُّهِ وَخَاتُمُ النَّبِينَ لَا فَكَا يَكُونُ لُهُ إِمْنُ رَجُلُ بِعَدَهُ يَكُونُ نَبِيًّا وَفِيْ قِرَاءَ إِبِفَتْحِ السَّاءِ كَاٰلَةِ الْخَسِّمِ آيْ بِهِ خَسَمُوا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلُّ شَنَىٰ عَِلِينَدًّا مِنْهُ بِأَنَ لَا نَبِيَّ بَعُدُهُ وَاذَا نَزَلُ السَّيْدُ عِيسْنِي يَحَكُمُ بِشَرِيعَتِهِ .

তার কোনো বাধা নেই ৷ পূর্ববর্তী নবীগণের 😘 🖸 এটাই ছিল আল্লাহর চিরাচরিত বিধান। (এখানে 🕮 مَنْصُونُ بِنَزَّع यत अरथं या - كُسْنَةِ اللَّهِ वि اللَّهِ الْخَانِضِ अर्था९ (यतनानकाती आस्मनक विनुष्ठ करत এটাকে নসবের স্থলে রাখা হয়েছে এবং তাদের বিবাহের বিধান ব্যাপক হওয়ার জন্য এতে তাদের কোনো বাধা নেই এবং আল্লাহর নির্দেশ নির্ধারিত. অবধারিত।

৩৯. সেই নবীগণ <u>আল্লাহর পয়গাম প্রচার করতেন ও</u> <u>তাকে ভয় করতেন।</u> اَلَّذِيْنَ শব্দটি তার صِلَه সহ এর সিফত তারা আল্লাহ ব্যতীত অন্য কাউকে ভয় করতেন না তারা আল্লাহর পক্ষ থেকে বৈধকৃত বিষয়ে মানুষের নিন্দাকে তয় করতেন না হিসাব গ্রহণের জন্য আল্লাহই যথেষ্ট : তিনি তার সৃষ্টের কর্মের হেফাজত কারী ও হিসাবকারী

৪০. মুহাম্মদ তোমাদের কোনো ব্যক্তির পিতা নন তিনি যায়েদের পিতা নন অতএব তার জন্য যায়েদের স্ত্রী যয়নবকে বিবাহ করা হারাম নয়; বুরং তিনি আল্লাহর রাসূল ও শেষ নবী। অতএব তার কোনো প্রাপ্তবয়স্ক ছেলে নেই যাতে সে তার পরে নবী হয়। 🚅 🕹 শব্দটি অন্য কেুরাত মতে ত্র-এর মধ্যে যবর দারা অর্থাৎ মোহর তথা রাস্পুলাহ 🚐 -এর দারা নবুয়তের ধারাবাহিকতা মোহর করা হয়েছে আল্লাহ সকল বিষয়ে জ্ঞাত আল্লাহ জানেন তার পরে কোনো নবী আসবে না ৷ যখন হয়রত ঈসা (আ.) পুনরায় আগমন করবেন তথন তিনি হ্যরত মুহাম্মদ 🚐 -এর শরিয়ত

### তাহকীক ও তারকীব

প্রস্ন. الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ এর আতক হয়েছে الْمُسْلِمَاتِ এর উপর অথচ শরিয়তের নৃষ্টি উভয়িট ংবই আর আর عُلْف ما الْمُعْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ এর জন্স الْمُعْمَالِيَّانَ وَالْمُؤْمِنَاتِ عَلَّف اللهِ عَلَىٰ ا

উত্তর এর হিসেবে উভয়তি ভিন্ন ভিন্ন। কেননা রাস্থ 🊃 या সহ প্রেরিত হয়েছেন সেগুলোকে আন্তরিক বিশ্বনের সাথে يَالِكُمُنُ بِاللِكُمُونِ क সুথে উচ্চারণ করার নাম হলো ইসলাম। আর ঈমান বলা হয় بُلُونُ এর শর্তের সাথে إِنْكَانَ إِنْكَانَ अर्थि । अर्थ عَلَمُهُمُ بِاللِكُمُانِ व्यत्न नाম। আর ফ্রামন বলা হয় عَلَمُهُمُونَ وَالْمُعَالِمُونَ

وَالْمُنْظِّاتِ وَرُوْمُكُمْ : এর মাঞ্চউলকে পূর্বের দানালতের কারণে ফেলে দেওয়া হয়েছে। উয় ইবারত হলো وَالْمُحَافِظُاتِ আরাহর নাম সন্মানার্থে এবং এদিকে ইঙ্গিত করার জন্য উল্লেখ করে দিয়েছেন হে. রাসুল ্ক্রি-এর ফয়সালা আরাহ তা'আলারই ফয়সালা। কেননা রাসুল ক্রিক্রি পক্ষ হতে কোনো সমাধান দেন না।

طُرْنِبٌ राता وَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلِمُوْمِنِ عَلَيْهُ وَلِمُوْمِنِ عَل طُرْنِبٌ آوَ إِذَا मानानल कराउदा كَنِي مُنَكَمْ केनत अपत سَعَنَى الشَّرْطُ عَلَيْبٌ اللهِ عَلَيْهِ मानानल कराउदा الشَّرْطُ وَهَى مَنْكُمْ مَهُمَّ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

غُنبر فِبَاسِیَ الْ الْخِبَرَةُ ,बाता करत देकिए करत पिरारहन रप -اَلْخِبَرَةُ : **قُولُـهُ ٱلْإِخْتِ**يَـالُ ساتامام عَرَيْدُو

र स्थात कातए منصوب रायाह منعُول १० - النجيرة वर्ग : فَوَلُهُ خِسَلافَ الْمُو اللَّهِ

। शरह حَالً अरह الْخِبَرَةُ को : قَنُولُهُ مِنْ امْرِهِمْ

- अह व्यान। مَا أَبُدُاءُ अंग ट्रला مَا أَبُدُاءُ

राउ शाद । مَنْصُرْب अग्रामात इख्यात कातल उ : فَوْلُهُ شُعْنَهُ اللَّه

وَكُبُل البَل अवे وَلُل ظَلِيلًا -समन تَاكِبُد अठ -قَدْرًا वता مَقَدُررًا : قَنُولُهُ قُدْرًا مَقَدُورًا

رَسُولُ अप्रहातत त्कताछ किन्नु : هَنُولُـهُ وَالْحِنُّ رَّسُولُ اللَّهِ : क्रपहातत त्कताछ किन्नु : قَنُولُـهُ وَلَحِنُّ رَّسُولُ اللَّهِ गानपुर राग्नाहः ।

## প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

শ্রেট আয়াত হারিক বিশ্বিতী আয়াত হারিক বিশ্বিতী আয়াত কর্মান ক

শানে নুষ্প : আল্লামা বগজী (র.) বর্গনা করেন, প্রিয়নবী 🏬 -এর কোনো কোনো প্রী তাঁর বেদমতে আরচ্চ করেন, ইয়া বাসুলাল্লাহ 🏥 পবিত্র কুরআনে পুরুষদের সম্পর্কে অনেক ভালো ভালো কথা রয়েছে, কিন্তু নারীদের সম্পর্কে কি এন কোনো ভালো কথা আছে? অথবা নারীদের মধ্যে উল্লেখযোগ্য কোনো কল্যাণ নেই। আমাদের আশন্ধা হয়, হয়তো আল্লাহ পাকের নহান নরবারে আমাদের কোনো ইবাদত কবুল হয় না', তথন এ আয়াত নাজিল হয়।

তাৰারানী এবং ইবনে মরদবিয়া হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.) -এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন এভাবে যে, নারীদের একটি দদ প্রিয়নবী — এর দরবারে আরজ করলো, 'ইয়া রাসুলাল্লাহ — ! পবিত্র কুরআনে ঈমানদার পুরুষদের কথা রয়েছে, কিছু আমাদের সম্পর্কে তো কোনো কথা নেই; তথন এ আয়াত নাজিল হয়'।

ইবনে জারীর কাতাদার (র.) সূত্রেও একথা বর্ণনা করেছেন। তিরমিয়ী হযরত উমে আম্মারা (রা.)-এর কথার বর্ণনা দিয়েছেন যে, তিনি খ্রিয়ানবী -এর দরবারের হাজির হয়ে আরজ করলেন "পবিত্র কুরআনের সব কিছু পুরুষদের ব্যাপারেই লক্ষ্য করছি, কিছু নারীদের ব্যাপারে তালো কিছুর উল্লেখ নেই, এর কারণ অনুধাবন করতে পারছি না; তথন এ আয়াত নাজিল হয়।

আন্নামা বগভী (র.) মোকাডেল (র.)-এর সূত্রে লিখেছেন যে, হযরত উম্বে সালমা বিনতে আবি উমাইয়া এবং হযরত আসিয়া বিনতে কাব আনসারিয়া হযরত রাসূলে কারীম —— এর দরবারে আরজ করলেন, 'ইয়া রাসূলাল্লাহ —— ! আমাদের প্রতিপালক পিকি কুরআনে। পুরুষদের উল্লেখ করেন, কিন্তু নারীদের কোনো উল্লেখ থাকে না, আমরা আশক্ষা করি যে নারীদের মধ্যে হয়তো জোনো কল্যাণ নেই', তখন এ আয়াত নাজিল হয়। –[মারেফুল কুরআন আল্লামা কাবলভী (র.) খ. ৫. পৃ. ৫০০]

কুৰুষানে পাৰু সাধারণভাবে পুরুষদেরকে সংঘাধন করে নারীদেরকে আনুষঙ্গিকভাবে তার অন্তর্ভুক্ত করে দেওয়ার ভাংপর্য: যদিও নারী-পুরুষ উভয়ই কুরআনে পাকের সাধারণ নির্দেশ্যবিলির আওভাধীন, কিছু সাধারণত সংঘাধন করা হয়েছে পুরুষদেরকে। আর নারীজাতি পরোক্ষভাবে এর অন্তর্গত সর্বর المُرْبُّ النَّرِيْنُ الْمُرْبُّ الْمُرْبُلِمُ اللَّهِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمُ اللَّمِ اللَّمِ الْمُرْبُلِ اللَّمِ الْمُرْبُلِ اللَّمِ اللْمُ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَمِ اللَّمِ اللْمُ اللَّمِ اللَّمِ اللْمُ اللَّمِ اللْمُ اللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ الللَمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ اللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ اللَّمِ اللَمِ الللَّمِ الللَمِ الللَّمِ الللَّمِ الللِمُ الللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ الللَّمِ ال

উদ্বিধিত আয়াতসমূহে নারীদেরকে স্বন্ধি ও সান্ত্বনা প্রদান এবং তাদের আমল গ্রহণযোগ্য হওয়ার শর্তাবলি সংখ্লিষ্ট বিশেষ আলোচনা রয়েছে। বলা হয়েছে, আল্লাহ পাক সমীপে মানমর্যাদা ও তাঁর নৈকট্য লাভের ভিত্তি হলো সৎ কার্যাবলি, আল্লাহর আনুগত্য ও বশ্যতা স্বীকার। এ ক্ষেত্রে নারীপুরুষের মাঝে কোনো ভেদাভেদু নেই।

কোনো রেওয়ায়েতে হ্যরত আসমা বিনতে উমায়েস (রা.) থেকেও এ ধরনের আবেদন উপস্থাপনের কথা বর্ণিত আছে। আর

এসব রেওয়ায়েতে এ আবেদন উপরোল্লিখিত আয়াতসমূহ নাজিল হওয়ার কারণ বলে সাব্যস্ত করা হয়েছে।

অধিক পরিমাণে আল্লাহর জিকিরের নির্দেশ এবং তার যৌক্তিকতা ও তাৎপর্য : ইসলামের ন্তম্ভ পাঁচ প্রকারের ইকঃ থথা— নামাজ, রোজা, হজ, জাকাত ও জিহাদ। কিল্পু সমস্ত কুরআনে এর মধ্যে থেকে কোনো ইবাদত অধিক পরিমাণে কল্লান নির্দেশ নেই। কিল্পু কুরআনে পাকের বহু সংখ্যক আয়াতে আল্লাহর জিকির অধিক পরিমাণে করার নির্দেশ রয়েছে। সূত্রে আনফাল, সূরায়ে জুমু আ এবং এই সূরায় তাৎপর্য সম্ভবত এই যে, প্রথমত আল্লাহর জিকির সকল ইবাদতের প্রকৃত রহ। হছে মা আজ বিন আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, জনৈক ব্যক্তি রামূলুলাহ ——এর নিকট জিজেস করল যে, মুজাহিদশং মাঝে সর্বাধিক প্রতিদান ও ছওয়াবের অধিকারী কোন ব্যক্তি হবে। তিনি [রামূলে কারীম ——) বললেন, যে সবচেয়ে র্ন্দে আল্লাহর জিকির করবে। অভঃপর জিজেস করল যে, রোজাদারদের মধ্যে সর্বোচ্চ বেশি করবে। এরপ্রতাবে নামাজ, জাকাত্র হজ, সদকা প্রভৃতি সম্পর্কেও জিজেস করল। তিনি প্রতিবার এ উত্তরই দিলেন যে, যে ব্যক্তি সর্বাধিক পরিমাণে আল্লাহর জিকির করবে, সেই সর্বোচ্চ প্রতিদান লাভ করবে (ইবনে কাসীর থেকে আহ্মদ বর্ণনা করেছেন)।

দ্বিতীয়ত, যাবতীয় ইবাদতের মধ্যে এটাই (জিকির) সহজতর। এটা আদায় করা সম্পর্কে শরিয়তও কোনো শর্ত আরোপ করেনি অজ্সহ বা বিনা অজ্তে-বসতে চলতে-ফিরতে সব সময়ে আল্লাহর জিকির করা যায়। এর জন্য মানুষের কোনো পরিশ্রমই করতে হয় না, কোনো অবসরেরও প্রয়োজন নেই। কিন্তু এর লাভ ও ফলপ্রুটি (ধর্ম) ইবাদতে রূপান্তরিত হয়। আহার গ্রহণের পূর্ববর্তী ও পরবর্তী দোয়া; বাড়ি থেকে বের হওয়ার ও ফিরে আসার দোয়া, সফরে রওয়ানা করা ও সফরকালীন বাড়ি ফিরে আসার দোয়া, কোনো কারবারের সূচনাপর্বে ও শেষে রাসুলুলাই ৄ ক্রিটি দায়া– প্রভৃতি দোয়ার সারমর্ম এই যে, মুসলমান ফেকোনো সময়েই আল্লাহ সম্পর্কে অমনোযোগী ও গাফেল থেকে কোনো কাজ না করে, আর তাঁরা যদি সকল কাজকর্মে এ নির্ধারিত দোয়াসমূহ পড়ে নেয় তবে পার্থিব কাজ দীনে (ধর্মে) পর্যবসিত হলে যায়।

वत्यत नातन नुष्न : আलाठा আয়াতটি ययनव विनटल जाशाणत विराय भातन नुष्न : आलाठा आग्रां प्रस्तव विनटल जाशाणात विराय भातन নাজিল হয়। হযর্ত যায়েদ বিন হারেসা জন্মসূত্রে আরবী ছিলেন কিন্তু পাচারকারী দল তাকে বাল্য অবস্থায় অপহরণ করে গোলাম হিসেবে বিক্রি করে দেয় ৷ হযরত খাদীজার সাথে রাসূলুল্লাহ 🏯 বিবাহ বন্ধনের পূর্বে হযরত খাদীজার ভাতিজা হাজমি ইবনে হিজাম হযরত খাদীজার জন্য যায়েদকে ক্রয় করেন। হযরত খাদীজার সাথে রাসৃপুল্লাহ 🚎 বিবাহের পরে তিনি যায়েদকে রাসূলুৱাহ 🔤-কে উপহার দেন। অতঃপর রাসূলুৱাহ 🔤 তাকে আজাদ করে দিলেন ও নিজের পালকপুত্র হিসেবে গ্রহণ করে নিলেন। আরবের লোকেরা তাকে যায়েদ বিন মুহান্মদ বলে ডাকত। কুরআনে কারীমে জাহেলী যুগের সে কৃধারণাকে খণ্ডন করে বলেছে, انْعُومُمْ لِأَبَانِهِمُ অর্থাৎ তোমরা পালকপুত্রকে তাদের প্রকৃত পিতার নামে ডাক। অতএব সাহাবায়ে কেরাম উক্ত আয়াত माञ्जिन २७शात्र পর याराम ইবনে হারেছা নামে ডাকতে লাগলেন। যায়েদ যৌবনে পদার্পণের পর রাসূলুরাহ 🚐 নিজ ফুফাতোবোন হযরত যয়নব বিনতে জাহাশকে (রা.) তার নিকট বিয়ে দেওয়ার প্রস্তাব পাঠান। হযরত যায়েদ যেহেতু মুক্তিপ্রাও দাস ছিলেন সূতরাং হযরত যয়নব ও তার দ্রাতা আব্দুল্লাহ বিন জাহাশ এ প্রস্তাবে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেন যে, আমরা বংশ মর্যাদায় তার চাইতে শ্রেষ্ঠ ও উন্নত । অতঃপর আল্লাহ তা আলা আয়াত নাজিল করলেন, كَنُ رُلِمُ وْمِنَ كُنُ رِلْمُوْمِنِ رُلاً مُوْمِنَةً بِهِ مُعَالِمِهِ । उरहा प्राया प्राया व তার ভাই এ আয়াত তনে তাদের অসম্বতি প্রত্যাহার করে নিয়ে বিয়েতে রাজি হয়ে যান। অভঃপর বিয়ে অনুষ্ঠিত হয়। যার মোহর দশটি লাল দীনার (প্রায় চার তোলা স্বর্ণ) ও ষাট দেরহাম (প্রায় আঠারো তোলা রূপ) একটি ভারবাহী জল্পু, কিছু গৃহস্থলী আসবাবপত্র আনুমানিক পঁচিশ সের আটা ও পাঁচ সের খেজুর স্বয়ং রাসূলুক্সাহ 🎫 নিজের পক্ষ থেকে আদায় করে দেন। কিন্তু তাদের স্বভাব প্রকৃতিতে মিল হয়নি : অপরদিকে নবী করীম 😅 -কে গুহীর মাধ্যমে জানানো হয় যে, হযরত যায়েদ (রা.) হযরত যয়নবকে তালাক দিবেন অতঃপর যয়নব (রা.) <del>হজু</del>র পাক 🚐 -এর পরিণয় সূত্রে আবন্ধ হবেন। যাতে আরববাসীর বর্বর যুগের প্রচলিত প্রধানুষায়ী পালকপুত্রের স্ত্রী বিবাহ করা হারাম হওয়ার কুধারণাটি রহিত হয়। সে প্রেক্ষিতেই ঘটনা তেমনিভাবে ঘটল। আল্লাহ لِكُنَى لَا يَكُونُو عَلَى الْمُؤْمِنِينَ خُرُجُ العَ कांखाला त्म घटनाइ विवतन मिएछ निएस नाखिन कासन ا

া সমগ্র কুরআনে নবীগণ ক্রিন হাতীত কোনো শ্রেষ্ঠ বিশিষ্টত সাহাবীর নামেরও উল্লেখ নেই। একমাত্র যায়েদ ইবনে হারেসার (রা.) নাম রয়েছে। কোনো কোনো তাফসীরকারক এর তাৎপর্য বর্ধনা কতরতে গিয়ে বর্দেন, কুরআনের নির্দেশানুসারে রাসূলুলাহ ক্রি-এর সাথে তার পুত্রত্বের সম্পর্ক ছিন্ন করে দেওয়ার ফলে এক বিশেষ সম্মান থেকে বঞ্চিত হন। আল্লাহ পাক কুরআন কারীমে তার নাম অন্তর্ভুক করে এরই বিনিময় প্রদান করেছেন। রাসূলুলাহ ক্রিত তার প্রতি বিশেষ মর্যানা প্রদর্শন করতেন। হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, যখনই তিনি (রাসূলে কারীম ক্রি) যায়েদ বিন হারেসাকে কোনো সৈন্যবাহিনীভূক্ত করে পাঠিয়েছেন তাকেই সেনাপতি নিযুক্ত করেছেন। উল্লেখ্য যে, ইসলামের এই ছিল গোলামীর মর্মার্থ, শিক্ষা-দীক্ষা প্রদানের পর যারা যোগ্য প্রতিপন্ন হয়েছেন তাদেরকে নেতার মর্যানার উন্লীত করা হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতে সেসৰ লোকের ধারণা অপনোদন করা হয়েছে যারা বর্বর যুগের প্রথা অনুযায়ী হয়রত যামেদ বিন হারেসাকে (রা.) নবীজির সন্তান বলে মনে করতো এবং তিনি হয়রত যয়নব (রা.)-কে তালাক দেওয়ার পর নবীজির সাথে তার বিয়ে সংখটিত ইওয়ায় তার প্রতি পুত্রবধুকে বিয়ে করেছেন বলে কটাক্ষ করতো। এ আন্তি ধারণা অপনোদনের জনা এটুকু বলাই যথেই ছিল যে, হয়রত যায়েদের শিতা রাসুলুলাহ —— নন; বরং তার শিতা হারেসা (রা.) কিন্তু এ বিষয়টির প্রতি বিশেষ তাকিদ দিয়ে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়েছে। অর্থাৎ রাসুলুলাহ —— তোমাদের মধ্যকার কোনো পুরুষের শিতা নন। যে ব্যক্তির সন্তান-সন্ততিদের মধ্যে কোনো পুরুষ নেই তার প্রতি এপ্রপ কটাক্ষ করা কিতাবে যুক্তি সঙ্গত হতে পারে যে, তার পুত্রবধু রয়েছে।

বিয়ে শাদীতে কুফু বা সমতা রক্ষা করা জরুরি: বিয়ে শাদী এমন এক ব্যাপার যে, এতে দম্পতির উত্তয়ের মাঝে স্বভাবগত সাদৃশ্য না থাকলে বিয়ের মূল উদ্দেশ্যেই ব্যর্থভায় পর্যবসিত হয়ে যায়, পরম্পরের হক ও অধিকার আদায়ের ব্যাপারে ক্রটি-বিচ্যুতি পরিলক্ষিত হয়, পরম্পর কলহ বিবাদ সৃষ্টি করে। তাই শরিয়তে সমতা ও পারম্পরিক সাদৃশ্য বিধানের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। উড়াপক্ষে বংশগত সমতা ও সামঞ্জস্য না থাকার কারণে হযরত যয়নব ও তাঁর ভ্রাতা আব্দুল্লাহ (রা.) প্রথমে যায়েদ ইবনে হারেসার সাথে যায়নবের বিয়েতে অসম্বৃতি প্রকাশ করেছে। যে অসম্বৃতির কারণ সম্পূর্ণ পরিয়ত সম্বৃত । বিয়ে শাদীতে সমতা রক্ষা করার বাাপারে রাস্কুল্লাহ ক্রেটা হবলেন, মেয়েদের বিয়ে তাদের অতিভাবকগণের মাধ্যমেই সংঘটিত ইওয়া উচিত অর্থাৎ প্রাপ্ত বক্ষা মেয়েদের পক্ষেও নিজের বিয়ের ব্যাপারে নিজে উদ্যোগী হয়ে করা সঙ্গত নয়। লক্ষাও সম্কুমের দিক বিবেচনায় এ দায়িত্ শিতা-মাতা ও অন্যান্য অবিভাবকবৃন্দের উপরই ন্যন্ত থাকা উচিত। তিনি আরো ইবাদাদ করেন যে, মেয়েদের বিয়ে সমকক্ষপরিবাহই দেওয়া উচিত। ইমাম মুহাম্মদ (র.) কিতাবুল আসারে লিকেন যে, হ্যরত ক্ষাক্রণকে আমেম (রা.) বলেন, আমি এ মানে করানা বয়। তেমনিভাবে হয়রত আয়েশা ও আনাস (রা.)-এর প্রতি বিশেষ তাকিদ নিরেছেন, যেন সমতা রক্ষার প্রতি বিয়েত কন্ষত্ব আরুর রহা। আতএব বিয়ে শাদীতে উড়া পক্ষের সমতা ও সাদৃশ্যের প্রতি থাবাথ কক্ষ্ম আরোল করা পরিবাহের বিশেষভাবে কাম্য যাতে উভয়ের মধ্যে সম্প্রীত ও মনের মিল স্থাপিত হয়। কিন্তু তার অর্থ এই নয় যে, কোনো কর্ট্ব পরিবারের বিশেষভাবে কাম্য যাতে উভয়ের মধ্যে সম্প্রীতি ও মনের মিল স্থাপিত হয়। কিন্তু তার অর্থ এই নয় যে, কোনে ভর্কার প্রতি বারির প্রাতিক বিশেষভাবে কাম্য সামানিক ক্রীভিনীতি ও শুক্ষলা বজায় রাখার জন্মে বিয়ে শাদীতে সমতা রক্ষার নির্দেশ দেশ্যে হয়েছে।

বিভিন্ন সন্দেহ ও প্রস্নাবলির উত্তরের সূচনা : اللّهِ قَدْرًا مُتَكَدُّرًا اللّهِ قَدْرًا مُتَكَدُّرًا وَاللّهِ مَا اللّهِ فِيلًا وَاللّهِ مَا اللّهِ فِيلًا اللّهِ فِيلًا اللّهِ فِيلًا اللّهِ فَيْرًا مُتَكَدُّرًا مَتَكُرًا مِنْ فَيْلًا مَا اللّهِ مِن الْوَيْمِينَ خَلَقُوا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللللهُ الللللهُ

-এর বেলায়ও বিভিন্ন ধর্মীয় স্বার্থের প্রতি লক্ষ্য রেখে এ বিয়েসহ একাধিক বিয়ের অনুমতি লাভ বিচিত্র কিছু নয়। এটা ননুষত এ রিসালতের মহান মর্যানা ও ভাকওয়া পরহিজগারীর পরিপছিও নয়। সর্বশেষ বাকো এ কথাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, বিয়ে-শুলী অর্থাৎ কার সাথে কার বিয়ে অনুষ্ঠিত হবে তা মানুষের জীবিকার ন্যায় আল্লাহ পাক কর্তৃক সম্পূর্ণভাবে পূর্ব-নির্ধারিত ব্যাপার। এ সম্পর্কে ভাগালিপিতে যা আছে ভাই বান্তবার্মিত হবে। এ ক্ষেত্রেও হযরত যায়েদ ও হযরত যয়নবের কভাব-প্রকৃতির বিভিন্নত হযরত যায়েদের অসন্তুষ্টি পরিশেষে তালাক প্রদানের সংকল্প, এসব কিছুই ভাগালিপির পর্যায়ক্রমিক বহিঃপ্রকাশ মাত্র।

পরবর্তী পর্যায়ে অতীতকালে যেসব নবী (আ.)-এর বহু সংখ্যক ব্রী গ্রহণের অনুমতি ছিল বলে উপরে জানা গেছে, তাঁদের বৈনিষ্ট, ও বিশেষ তগাবলির বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। الَّذِينُ يَجِلُغُونَ رِبْلُتِ اللّهِ অর্থাৎ এসব মহীয়ান নবীগণ (আ.) সবাই আল্লাহ পাকের বাণীসমূহ নিজ নিজ উমতের নিকটে পৌছিয়েছেন।

একটি জ্ঞানগর্জ নিশৃচ তত্ত্ব: সম্ভবত এতে নবীগণ (আ.)-এর বহু সংখ্যক ব্রী থাকার তাৎপর্য ও যৌজিকতার প্রতি ইরিত করে বলা হয়েছে যে, এদের (আ.) যাবতীয় কাজকর্ম ও বাণীসমূহ উত্মত পর্যন্ত পৌছা একান্ত আবশাক। পুরুষদের জীবনের এক বিরাট অংশ ঘরোয়া পরিবেশে ব্রী ও পুত্র-পরিজনের সাথে কাটাতে হয়। এ সময় যে সব ওহী নাজিল হয়েছে বা স্বয়ং নবীজী ক্রা যেসব নির্দেশ প্রদান করেছেন অথবা কোনো কাজ করেছেন এগুলো সবই উত্মতের আমানত স্বরূপ, যেগুলো কেবল পূণাবতী ব্রীগণের মাধ্যমেই সহজ্ঞতরতাবে উত্মতের নিকট পৌছানো সম্ভব ছিল। পৌছানোর অন্যান্য পদ্ধতি জটিলতামুক্ত নয়। ভাই নবীগণ (আ.)-এর অধিক সংখ্যক ব্রী থাকলে তদের পারিবারিক জীবনের কার্যক্রম ও কথাবার্তা এবং ভাদের ঘরোয়া পরিবেশের চর্যব্রিও ও ক্রপরেবা সাধ্যরণত উত্মত পর্যন্ত পৌছা সহজ্ঞতর হবে।

নবীগণ (আ.)-এর যে অপর এক গুণ বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করা হয়েছে তা এই ﴿ الْكُنْدُونُ وَالْمُ لِيَّالِكُونُ كَالُونُ الكَّالِيَّةُ اللَّهِ وَالْمُعَلَّمُ اللَّهِ مِثْمُونُ وَالْمُونُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ مِنْهُ وَالْمُعَلِّمُ اللَّهِ مِنْهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللِّه

একটি প্রশ্ন ও তার উত্তর : এখানে যখন সমধ্য নবীরই এরূপ অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তাঁরা আল্লাহ পাক ভিনু আর কাউকে তয় করেন না। অথচ এব পূর্ববর্তী আয়াতে রাসৃশুল্লাহ সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে যে, তাঁরা আল্লাহ পাক ভিনু আর কাউকে তয় করেন)— এটা কিতাবে সন্ধবণ উত্তর এই যে, উল্লিখিও আয়াতে নবীগণ (আ.)-এর আল্লাহ পাক ভিনু অন্য কাউকে তয় না করা এটা কেবল রিসালত সংশ্লিষ্ট বিষয়াদি এবং তাবলীগের ক্ষেত্রেই প্রযোজ। কিন্তু রাসৃশুল্লাহ — এর মাধ্যে এমন এক বিষয় সম্পর্কে কটাক্ষপাতের তয় উদ্রোক করেছে, যা ছিল বাহাত একটি পার্ষিব কান্ধ। তাবলীগ ও রিসালতের সাথে এর কোনো সম্পর্ক ছিল না। কিন্তু উল্লিখিত আয়াত সমূহের মাধ্যমে যখন আপনার নিকট একথা পরিকার হয়ে গেল যে, এ বিয়ে বান্তব ও কার্যকর তাবলীগ এবং রিসালতের অংশ বিশেষ, তখন কারো কটাক্ষপাত ও নিদাবাদের তয় তাঁর কর্তব্য পথেও কোনো বাধা বা প্রতিবন্ধকতা আরোপ করতে পারেনি। তাই অবিশ্বাসী কান্ধেরদের পন্ধ থেকে নানাবিধ আপত্তি ও প্রশ্ন উথাপিত হওয়া সত্তেও এ বিয়েকে বান্তব রূপ্রপাক বান্তব প্রশান করা ব্য়েছিল। বস্তুত অদ্যাবিধি ও প্রসম্পর্কেও বিভিন্ন অবান্তর প্রশ্নের অবতারণা হতে দেখা যায়।

. يُنَايَسُهَا الَّذِينَ الْمُنْوا أَذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا

٤٣. هُوَ الُّذِي يُصُلِّي عَلَيْكُمْ أَيْ يُرْحُمُكُمْ وَمُلْنَكُتُهُ أَي يِسْتَغَفِّرُونَ لَكُم لِيُخْرِجُكُمُ يُبِدِيْمَ إِخْرَاجَهُ إِيَّاكُمْ مُنَ الظُّلُمِيَّ أَنِ الْـكُـفْيِرِ الْكِي الْكُنْوُدِ ط أَي الْإِيسْمَـانِ وَكَـانَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ رَحِيْمًا .

تُحيِّتُهُمْ مِنْهُ تَعَالَى يَوْءَ يَلْقَوْنَهُ سَلُّهُ . بِلسَانِ الْمَلْئِكَةِ وَأَعُدَّلَهُمَ أَجْرًا كُرِيَّمًا فُوَ الْحَنَّةُ .

٤٥. نَايَكُمَا النَّبِيِّي إِنَّا أَرْسَلْنُكَ شَاهِدًا عَلَى مَنْ أُرْسِلْتَ إِلَيْهِمْ وَمُبِيَّرُا مِنْ صَدُّفَكَ بِالْجَنَّةِ وُنَذِيْرًا لا مُنْذِرًا مِنْ كِذْبِكَ بِالنَّارِ.

১৯ ৬৬. <u>এবং আল্লাহর আদেশক্রমে তার দিকে</u> তার و ১٦ اللَّهِ إِلَى طَاعَتِهِ بِازَّنَهِ بِامره وسراجًا مُننِيرًا أَيْ مِثْلُهُ فِي الْإِهْتِدَاءِيهِ

فَضَلًّا كُورًا هُوَ الْجُنَّةُ .

٤٨. وَلاَ تُنطِع الكُفِرِينَ وَالْمُنْفِيقِينَ فِينَا مُخَالِفُ شَرِبُعَتَكَ وَدُعَ أَتُرُكُ أَذَٰهُمْ لَا تُجَازِهِمْ عَلَيْهِ إِلَى أَنْ تُؤْمَرُ فِيهِمْ بِأَمْرٍ وَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ مَ فَكُ كَافِيكَ وَكُفَى بِاللَّهِ وَكِبْلًا مُفَوِّضًا إلَهُ.

### অনুবাদ :

- ৪১. হে মুমিনগণ তোমরা আল্লাহকে অধিক পরিমাণে স্থারণ কর।
- ٤٢ 8٧. وَسَبُحُوهُ بُكُرةٌ وُاصِيلًا ٱولُ النَّهَارِ وَأَخِرُهُ.
  - দিনের প্রথম ও শেষ প্রান্তে তথা সব সময়। ৪৩. তিনিই তোমাদের প্রতি রহমত করেন এবং তাঁর ফেরেশতাগণও তোমাদের জনা রহমতের দোয়া করেন তোমাদেরকে অন্ধকার কুফর থেকে আলোর ঈমানের দিকে বের করার জনা। তিনি মমিনদের প্রতি পরম দয়াল:
  - 88. যেদিন আল্লাহর সাথে মিলিত হবে সেদিন আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের অভিবাদন হবে ফেরেশতাদের শ্রোগানে সালাম: ভিনি তাদের জন্য সম্মানজনক পুরস্কার জান্রাভ প্রস্তুত রেখেছেন।
  - ৪৫. হে নবী! আমি আপনাকে সাক্ষী উন্মতের উপর সু-সুংবাদ দাতা জান্লাতের আপনার প্রতি ঈমান আন্যনকাবীদের উপর এবং আপনার মিথ্যা প্রতিপনকারীদের কে জাহানামের ভীতি প্রদর্শনকারী ক্রপে প্রেরণ করেছি।
  - আনগত্যের দিকে আহ্বানকারী রূপে এবং হেদায়েতের মধ্যে উজ্জ্বল প্রদীপের ন্যায় প্রেরণ করেছি।
- ٤٧ 8٩. আপনि মুমিনদেরকে সুসংবাদ দিন যে, তাদের জন্য وَكُشِيرُ الْمُعُومِنِيْنَ بِأَنَّ لَهُمْ مُنَ اللَّهِ আল্লাহর পক্ষ থেকে বিরাট অনুহাহ জান্রাত রয়েছে।
  - ৪৮. আপনি শরিয়তের পরিপন্থি বিষয়ে কাফের ও মুনাফিকদের আনুগতা করবেন না এবং তাদের উৎপীড়ন উপেক্ষা করুন তাদের নির্যাতনের কোনো প্রতিশোধ নিবেন না যতক্ষণ আল্লাহর কোনো আদেশ না হয় ও আল্লাহর উপর ভর<u>সা</u> করুন কেননা তিনিই

শংগ্রা আল্লাহ কার্যনির্বাহীরূপে যথেষ্ট। www.eelm.weebly.com

لهَا تُحُصُونَهَا بِالْأَقْرَاءِ أَوْ غَيْرِهَا وَهُنَّ أَعَظُوهُنَّ مَا يَتَمَتَّعُنَ بِهِ أَيَّ إِنَّ لُمْ بُسَبِمَ لُهُنَّ اصْدِقَةً وَالَّا فَلُهُنَّ بِصْفُ الْمُسَمِّى فَفَطْ قَالَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ وَعَلَيْهِ الشَّافِعِيُّ وَسَرِحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا خَلُواً سَبِيْلُهُنَّ مِنْ غَيْرِ إضرارٍ.

بَّايُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجِكَ الُّتِيُّ اتبِتَ الجورِهِنَّ مهورِهِنَّ وَمَا مُلُكَّتُ بِالسَّبْيِ كُصُفِيَّةٍ وَجُوَيْرِيَّةٍ وَبَعْنَ عَمِكُ وَبَنْتِ عَمُٰتِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خُلْتِكَ الُّيتِسْ هَاجَرْنَ مَعَكَ دَيِسِخِ لَآفِ مَسْ لُسُ لِلنَّبِيُ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يُسْتَنْكِكَهَا دَ يَطَّلُبُ نِكَاحُهَا بِغَيْرِ صَدَاقٍ خَالِصَةٌ لُكُ مِسنَ دُونَ الْسُمُؤْمِنِينَ وَ الْنُكَاحُ بِلُفُظِ

الْهِبَةِ مِنْ غَيْرِ صَدَاقٍ .

বৈধ নয়। www.eelm.weebly.com

পূর্বে তালাক দিয়ে দাও অন্য ক্বেরাত মতে 🎎 🏄 শব্দটি ثُمَا يُوهُنَّ পড়বে তথন তাদেরকে ইদ্রত পালন বাধ্য করার অধিকার তোমাদের নেই : ইদত মাসিক ঋতুস্রাব বা অন্যান্য পদ্ধতিতে তোমরা গণনা কর অতঃপর তোমরা তাদেরকে কিছু দেবে সামান্য সম্পদ য দিয়ে তারা উপকৃত হয় ৷ অর্থাৎ এটা যখন আকুদের সময় মোহরানা ধার্য না হয়। নতুবা অর্ধেক মোহর ; দেবে ৷ এটাই হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর ফতোয়া এবং ইওমাম শাফেয়ী তা গ্রহণ করেছেন এবং উত্তম পন্থায় কোনো কষ্ট দেওয়া ব্যতীত বিদায় দেবে। ৫০. হে নবী! আপনার জন্য আপনার স্ত্রীগণকে হালাল 🛴 করেছি, যাদেরকে আপনি মোহরানা প্রদান করেন। আর দাসীদেরকে হালাল করেছি যাদেরকে কাফেরদের মধ্যে আল্লাহ আপনার করায়ত্ত করে দেন যেমন সাফিয়্যাহ ও জুয়াইব্রিয়াহ এবং বিবাহের জন্য বৈধ করেছি আপনার চাচাতো ভগ্নি, ফুফাতো ভগ্নি মামাতো ভগ্নি, ও খালাতে <u>ভগ্নিকে যারা আপনার সাথে হিজর</u>ত করেছে<u>।</u> পক্ষান্তরে যারা হিজরত করেনি তারা বৈধ নয় কোনো মুমিন নারী যদি নিজেকে নবীর কাছে সমর্পণ করে, নবী তাকে মোহরানা ব্যতীত বিবাহ করতে চাইলে সেও হালাল এটা মোহরানা ব্যতীত হেবার মাধ্যমে বিবাহ সম্পন্ন <sup>করা</sup> বিশেষ করে আপনারই জন্য বৈধ, অন্য মুমিনদের জন্য

৪৯. হে মুমিনগণ! তোমরা যখন মুমিন নারীদেরকে বিব্রু কর, অভঃপর তাদেরকে স্পর্শ করার সহবাস করার

قَدْعَـلمْـنَا مَا فَيَرضَنَا عَـلَيْـهـمُ أَي الْمُؤْمِنِيْنَ فِيْ أَزْوَاجِهِمْ مِنَ الْأَحْكَامِ بِأَنْ لَا يَرِيْدُوا عَسْلَى أَرْسَع نِسْسَوةٍ وَلاَ يَسَرَوُجُوا إِلَّا بِـُولِيِّ وَشُكُودٍ وَمَـهْرٍ وَ فِي مَـا مَـلَكُنَّا أَيْسَانُهُمْ مِنَ ٱلإمَاءِ بِشِسَراءٍ أَوْ غَيْبِره بِأَنْ تَسَكُّوْنَ الْأَمَّةُ مِسْنَ تُحِلُّ لِمَالِكِهَا كَالْكِتَابِيَةِ بِخِلَافِ الْمُجُوْسِيَّةِ وَالْوَثْنِيَةِ وَأَنْ تَسْتَبْراً قَبْلُ الْوَطْء لِكُيْلَا مُتَعَلَقُ بِمَا قَبْلُ ذٰلِكَ يَكُونَ عَلَيْكَ حَرُكُمُ مِ ضَدِي فِي النِّكَاحِ وَكَانَ اللَّهُ غَنُفُورًا فِيمًا يَعْسُرُ التَّحُرُرُ عَنْهُ رَجِيمًا بِالتَّوسُعَة فِي ذٰلِكَ ٥١. تُرْجِي بِالْهَمْزَةِ وَالْيَاءِ بَدْلُهُ تُوخُرُ مَنَ تَشَا مُ مِنْ لُهِ اللهِ الْوَاجِكُ عَنْ نَوْرَتِهَا وَثُووَيْ تَضُدُمُ إِلَيْكَ مِنْ تَسُمُا مُ مِنْ مَدُورُيْ فتَعَاتِبُهَا وَمُن ابْتَغَيْثَ طَلَبْتُ مِثَنَّ عَزَلْتَ مِنَ الْقِسْمَةِ فَلَأَجُنَاحَ عَلَيْكَ عِنِي طَلَبِهَا وَضَيَّهَا إِلَيْكَ خُيْرَ فِي ذٰلِكَ بَعْدُ أَنْ كَانَ الْقَسَمُ وَاجِبًا عَلَيْهِ ذٰلِكَ التَّخْبِيرُ أَذْنَى أَقْرَبُ إِلَى أَنْ تَغَرَّرُ اعْدُنْهُنَّ وَلَا يَحْزُنُ وَيُرْضَيْنَ بِمَا أَتَبْتُهُنَّ مَا ذُكِرَ الْمُعَيِّرُ فِيْهِ كُلُّهُنَّ تَاكِيدُ لِلْفَاعِلِ فِي يَرْضَيْنَ.

আমি মুমিনগণের দ্রী ও দাসীদের ব্যাপারে তাদের উপর মুমিনদের উপর যা আহকাম নির্ধারিত করেছি যেমন গ্রীদের ক্ষেত্রে একত্রে চারের অধিক স্ত্রী না রাখা ও মোহর, অভিভাবক ও সাক্ষী ব্যতীত বিবাহ না করা ও দাসীদের ক্ষেত্রে দাসী এমন হওয়া যা মালিকের জন্য বৈধ হয় যেমন কিতাবী আর মাজৃসী ও মূর্তিপূজারী হালাল নয় এবং মালিক সহবাসের পূর্বে দাসীকে ইন্দতের মাধ্যমে পরিষ্কার করা ইত্যাদি তা আমার জন্য আছে । যাতে বিবাহের ক্ষেত্রে আপনার অসবিধা না হয় । ्यत সম्পर्क शृदर्वत لَكُنُ الْحُلُلُثُ لَكُ वत अम्भर्क शृदर्वत لَكُنْ إِلَى الْحُلُلُثُ الْحُلُلُثُ الْحُلُلُثُ আল্লাহ এ বিষয়ে যা থেকে পরিত্রাণ পাওয়া দঙ্কর ক্ষমাশীল, এটাতে ব্যাপক সুবিধা দেওয়া হিসেবে দয়ালু। ৫১. আপনি তাদের মধ্যে আপনার স্ত্রীদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা সময় দেওয়া হিসেবে দূরে রাখতে পারেন এবং যাকে ইচ্ছা কাছে রাখতে <u>পারেন।</u> दें ने नकित শেষে ু ও উভয়ভাবে পড়া যাবে। অর্থ হলো তুমি দুরে রাখবে আপনি ভাগ দেওয়া হিসেবে যাকে দুরে রেখেছেন তাকে কামনা করলে অতঃপর তাতে দূরে রাথা ও কামনা করা আপনার কোনো দোষ নেই। প্রথমে রাসুলুক্সাহ 🚐 উপর ক্রীদের অধিকার অংশ মতো আদায় করা ওয়াজিব ছিল অতঃপর তা হজুরে পাক 🚐 -এর নিজের ইচ্ছাধীন করে দেওয়া হয় এতে উক্ত স্বাধীনতাতে অধিক সম্ভাবনা আছে যে, তাদের চক্ষু শীতল থাকবে, তারা দুক্তা পাবেনা এবং আপনি আপনার ইচ্ছা স্বাধীন যা দেন তাতে তারা সকলেই সন্তুষ্ট থাকবে ৷ 💥 পদটি वीतनत विवास تَاكِيد क्रांनत أَعَالُ क्रांनत विवास এবং কেউ কেউ এর প্রতি অধিক জলোবসার আকর্ষণ।

النِّسَاءِ وَالْمَيْلِ إِلَى بَعْضِهِ نَّ وَإِنَّكَا خَيَّرْنَاكَ بيهينَ تَيْسِيْرًا عَلَيْكَ فِيْ كُلُ مَا أَرَدْتَ وَكَانَ اللُّهُ عَلِيْمًا بِخُلْقِهِ خَلِيْمًا عَنْ عِقَابِهِمْ. ٥٢. لَا تَجِلُ بِالنَّاءِ وَالْبِيَاءِ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ تُبَدُّلُ بِعَرْكِ إِحْدَى التَّانِينَ فِي الْاَصْلِ بِهِنَ مِنْ دُلُّ مِنْ طَلَّقْتُ وَّلَوْ اعْجَبَكَ حُسنُهُنَ الْا مَا مَلَكُتْ يُمِنْنُكَ مِ مِنْ الْإِمَاء فَتُحِلُّ وَوَلَدَتْ لَغُوابْرَاهِيمَ وَمَاتَ فِي حَيلُوتِهِ وَكَانَ اللُّهُ عَلَيْكُ شَيْرٌ رِّقِيبًا حَفِيظًا.

তোমাদের অন্তরে যা আছে আল্লাহ জানেন। আর্থি
আপনার সুবিধার্থে ব্রীদের ব্যাপারে আপনাকে ইচ্ছাইন
বাধীনতা দিয়েছি <u>আল্লাহ</u> <u>তার মাথলুকের প্রতি</u> সর্বন্ধ
তাদের শান্তির ব্যাপারে সহনশীল।

বং. <u>আপনার জন্য</u> এই নয় স্ত্রী যাদের ব্যাপারে আপনাকে ইখতিয়ার দেওয়া হয়েছে <u>তা ব্যতীত কোনো নারী হালনে নয়।</u> দুর্ভিরজারে পড়া মারে এবং তাদের পরিরেজি জন্য স্ত্রী গ্রহণ করাও অর্থাৎ তাদের পরাইকে তালাক দিয়ে বা কাউকে তালাক দিয়ে তার পরিবর্তে জন্যকে গ্রহণ করা হালাল নয় যদিও তাদের কলাবণ্য আপনাকে মুগ্ধ করে ত্রিন নয় যদিও তাদের কলাবণ্য আপনাকে মুগ্ধ করে ত্রিন নয় যদিও তাদের কলাবণ্য আপনাকে মুগ্ধ করে ত্রিন নয় ব্যাপারে তির অর্থাৎ দাসী তোমার জন্য হালাল, এপর তিনি মারিয়ায় কিরতীয়ার মালিকানা গ্রহণ করেন ও এটার ঔরসে ইবর্বর জীবদ্দশায় মৃত্যুবরণ করেন আল্লাহ সর্ব বিষেয়র উপর সজ্ঞাগ নজর রাখেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

عَلَيْتُ عَلَيْهُ هُوَ الَّذِي يُمُسِلِّي عَلَيْكُمْ وَالَّذِي يُمُسِلِّي عَلَيْكُمْ وَالَّذِي يُمُسِلِّي عَلَيْكُمْ হয়েছে। অৰ্থাং যথন জিকির ও তাসবীহ -এর চ্কুম দেওয়া হলো তখন প্রশু উদ্বিত হলো যে, জিকির এর তাসবীহ কেন কর হবেগ তখন উত্তর দেওয়া হয়েছে যে যেহেড়ু তিনি তোমাদের উপর রহ্মত বর্ষণ করেন।

उ थोग दिककवर बाता উদ্দেশ্যে হলো একথা वर्गमा कता एर, عُولُهُ أَنْ يُرْحُمُكُمْ इस उचन दरमত नाहिल दश्का উদ্দেশ্য হয়।

ضَمِيْر , यत जाउक सप्तार وَعَنِرَاضُ हरत एत. يُصُلِيُ अत जाउक सप्तार केंद्रे केंद्रे केंद्रे केंद्रे केंद्रे के تَعْمِيرُ مِنْتَصِلُ काता क्रमा عَنْمِيرُ مُنْتَصِلُ काता क्रमा عَظْف उतात क्रमा क्रमा क्रमा क्रमा क्रमा क्रमा

েনওয়া জকার হয়। যা এখানে হয়ান। তেনওয়া জকার হয়। বা এখানে হয়ান। উত্তর: উত্তর হক্ষে এই গে. গেরেই کَاسِکُمَ ভিন্নমান রয়েছে এ কারণে যমীরের মাধামে برائيد নেবই।

ু এর তাফসীর بَيْرِجَكُمْ । এর তাফসীর দুর্নু আরা করার উদ্দেশে হলো একটি প্রন্থের জনাব নেওয়া। প্রশ্ন ঈমানদারদের কুফরের অন্ধকার হতে বের হওয়া تَشْرِائِسَانٌ বারাই প্রমাণিত। এরপর পুনরায় রের করার কি উদ্দেশ্য এটা তো تَحْسِبُلُ مَامِسُلُ

উত্তরে উত্তরের সারকথা হলো এই তাফসীরের উদ্দেশ্য হলো একথার দিকে ইঙ্গিত করা যে, ১৮৮৮ দারা ১৮৮৮ দারা ১৮৮৮। ইদ্দেশ্য। কেননা যথন খালেক থেকে গাফলত অধিক হয়ে যায় তখন ঈমান থেকে বের হওয়ার কারণ হয়ে যায়।

প্রশ, এইটার্টা কে বহুবচন এবং 🗯 কে একবচন নেওয়ার কি কি কারণঃ

উত্তর, কৃষ্ণরের প্রকার যেহেতু বিভিন্ন হরে থাকে যার কারণে তার فَالْمُنَاتُ ও বিভিন্ন ধরনের হয়ে থাকে। আর ঈমান যেহেতু مُنْ وَامِدُ مِنْ (وَامِنْ عَدَّدُ रहार ना, যারা عَنْدُ عَدَّدُ अठ প্রবক্তা তারা আহলে সুন্নত ওয়াল জামাত থেকে বহির্ভূত।

ু ষারা করার উদ্দেশ্য হলো একটি উহ্য প্রপ্লের উত্তর দেওয়া । بَانْبِ এর তাফসীর بِاذْنِهِ : قَوْلُهُ بِانْنِهِ প্রপ্ল, আনুমতি তো بُنْبُرِيَّرًا وَكَا الْمُعَالَّمُ بَالْمُعَالَّمُ بَالْمُعَالَّمُ الْمُنْفِرَّاً (مِنْبُورُ

উत्तत. এখানে اَمُر , प्रार्वे اَمُر , इति ) উদ्দেশ্য । जात امُر , এবং اَمُر , এর মধ্যে পার্থক্য সুস্পষ্ট ।

ত্র অন্তর্জ্জ। উহ্য ইবারত হলো زَيْنَكُمْ اِلْكَا الْعَاعِلِ : قُولُهُ مُ عَلَاهُمُ الْمُعَامِّ نَعُ وَالْهُمُ مَ الْهُمُ مَا الْمُعَامِّ بَعُولُهُ مُ عَلَاهُمُ مَةً एउशारक क्या সুন্দর দৃষ্টিতে দেখুন। তাদের থেকে তাদের কষ্ট দেওয়ার প্রতিশোধ নেবেন না। অথবা এরপর এটা একাং আপনি তাদেরকে শান্তি প্রয়োগ থেকে বিরত করিক আর্থানে আপনি তাদেরকে শান্তি প্রয়োগ থেকে বিরত বাক্ষান। তাদেরকে শান্তি দেওয়ার ব্যাপারে তুরা করবেন না। যতক্ষণ না আপনি অনুমতি পেয়ে যান। সূতরাং যুক্ষের আয়াতের মাধামে অনুমতি পেয়ে থাকে। এবং ক্ষমা করার বিধান রহিত হয়ে গেছে।

এবং জ্ওয়াইরিয়া বিনতে হ্যাই ইবনে আখতাব এবং জ্ওয়াইরিয়া বিনতে হ্যাইরিয়ার করেছেন। এর চাহিদা হলো مَامَلُكُ এব আতক مَامَلُكُ এব উপর হবে। তবে এটা জাহিবের বেলাঞ্চ। জাহিব হলো এব আতক آزراً এব উপর হবে। তবে এই সূরতে مَامَلُكُتُ এব অন্তর্ভূক নয়: বরং তার। হলেন পুগারতী রমণীগণের অন্তর্ভূক । সফিয়া এবং জুয়াইরিয়ার পরিবর্তে মারিয়া কিবতিয়া এবং রায়হানাকে উপস্থাপন করা উচিত। গাহেতু এরা দুন্ধন বাসুপ ক্রেন বাসুপ ক্রেন বাসুপ ক্রেন বাসুপ ক্রেন বাসুপ ক্রেন বাসুপ ক্রেন বাসুপ

नस; বরং عَلْبِي नस; বরং عَلْبِي वरा مَامَلَكُتْ वरात कात्रव مِنْ اَفَاَّ، اللّهُ : فَرُلُمْ مِنْ اَفَاَّ اللّهُ عَلَبْكَ আহেতু তার অধিকাংশ বাদী গনিমতের সম্পদের মাধ্যমে তিনি পেয়েছিলেন- এই জন্য مَامَلُكُتْ नगाताना रয়েছে। অন্যথায় ক্রয়কৃত বাদীরও সেই বিধান যে বিধান গনিমতের মাধ্যমে অর্জিত বাদীর ক্ষেত্রে হয়ে থাকে। অর্থাৎ হালাল হওয়া।

তথা رَوَاجَكَ এ উপর হয়েছে। উদ্দেশ্যে হলো আপনার জন্য مُفَكِّرُول এ এই এই এই তেওঁ হুটি رُأَمِرُأَ مُؤْجِئُةً पुषिन नाती रिवर, कारफतार नाती नय।

এই : এটা مُرَّدُّ نَعْمُ اللهِ এর শর্ত অর্থাৎ বিবাহ পূর্ণ হওয়ার জন্য তথুমাত্র নারীর নিজেকে দান করে وَهُمِّتُ نَعْمُ كَا اللهُ عَلَيْهُ وَالْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ فِي أَعْلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عِلْمَ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

- रखप्रात जिनिंग कात्रण ट्राउ مُنَصُّرُب آنا خَالِصَةٌ अथात्न : فَنُولُنُهُ خَالِصَةٌ لَكَ

مَالُ كُونِهَا كَالِمِمَّةُ لَكَ دُونَ عَشِيقَ अख्यांव कावरण অर्थाए كَانِمِنَا خَالِمِمَةُ لَكَ دُونَ عَشِيقِ مَالُ كُونِهَا خَالِمِمَةُ لَكَ دُونَ عَشِيقِ अर्थाय कावरण । अच्य मुदाराज अकडे खर्ष दरद ।

هِبَةٌ خَالِصَةً لَكَ دُونَ غَيْرِكَ अवा प्रातमात्वत निकल सल्यात कातान مُنصَوب रातमात्वत निकल सल्यात कातान مُنصَوب

مُتَعَلِقَ এটা ভার পূর্বের অর্থাৎ خَالِصَةً এই ভার সাথে مُتَعَلِقَ

. बर्ग कर्प- कृषि किल लांव. कृष्टि के के देहें के के देहें के के देहें के के के किल लांव. के के के के के किल लांव किल करा

তর সীগাহ। অর্থ তুমি জায়গা দাও, তুর্ফি সাথে রাখ, তমি মিলিয়ে দাও।

مَحَلًا مَنْصُوبِ विकार कावाल مَغُمُول مُغُمَّر 204 إِبْتَكَمِّتُ विकार مُنْرطِّبَه प्रशास कावाल وَهُولُهُ وَهُمِنِ البُّسَّغُمِيْتُ ويَعَالَّ مَرْفُوعِ आवात هَانَاهِ وَهِ अवज्ञात هَمَّ يَنْ अवज्ञात هِمَّا بِضُرِّط कावात هَمَّا بُعَيْنَ مُمَلِّ ويَعَالْ مَرْفُوعِ अवश्यात कावाल ويَعْلَمُ اللّهِ عَلَيْهِ अवश्यात هَمَّا بُعْنَامُ عَلَيْكُ مُمْلِيكًا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قَوَلُهُ يَــُايُنُهَا الَّذِيثَنُ أَمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ السخ

আল্লাহর জিকির এমন এক ইবাদত যা সর্বাবস্থায় ফরজ এবং অধিক পরিমাণে করার নির্দেশ রয়েছে: হ্যরত ইবনে আব্রাস (রা.) বলেছেন যে, আল্লাহ পাক জিকির বাতীত এমন কোনো ফরজই আরোপ করেননি যার পরিসীমা ও পরিমাণ নির্ধারিত নেই। নামাজ, দিনে পাঁচবার এবং প্রত্যেক নামাজের রাকাত নির্দিষ্ট, রমজানের রোজা নির্ধারিত কালের জলা, হজ ও বিশেষস্থানে বিশেষ অনুষ্ঠানাদি ও সুনির্দিষ্ট কর্ম ক্রিয়ার নাম। জাকাতও বছরে একবারই ফরজ হয়। পক্ষান্তরে আল্লাহর জিকির এমন ইবাদত যার কোনো সীমা বা সংখ্যা নির্ধারিত নেই। বিশেষ সময়কালও নির্ধারিত নেই অথবা এর জন্য দাঁড়ানো বা বসার কোনো বিশেষ অবস্থাও নির্ধারিত নেই। এমনকি পরিত্র এবং অজুসহ থাকারও কোনো শর্ত আরোপ করা হয়নি। প্রতি মূহুর্তে সকল অবস্থায় আল্লাহর জিকির অধিক পরিমাণে করার নির্দেশ রয়েছে, সফরে থাকুক বা বাড়িতে অবস্থান করুক, সুস্থ থাকুক বা অসুস্থ, স্থলতাগ হেকে বা জলতাগ, রাত হোক বা দিন সর্বাবস্থায় আল্লাহর জিকির বাত করাত গ্রাক্ত বা দিন্দিশ বয়েছে, সফরে থাকুক বা বাড়িতে অবস্থান করুক, সুস্থ থাকুক বা অসুস্থ, স্থলতাগ হেকে বা জলতাগ, রাত হোক বা দিন সর্বাবস্থায় আল্লাহর জিকির হকুম বয়েছে।

এজনাই এটা বর্জন করলে বর্জনকারীর কোনো কৈছিয়তই গ্রহণযোগ্য হবে না, যদি না সে অনুভৃতিহীন ও বেহুল হয়ে পড়ে। পক্ষান্তরে অন্যান্য ইবানতের বেলায় অসুস্থতা ও অপরাগতার পরিপ্রেক্ষিতে মানুষকে অক্ষম বিবেচনা করে ইবানতের পরিমাণ হাস বা তা একেবারে মাফ হয়ে যাওয়ার অবকাল রয়েছে। কিছু জিককল্লাহ সম্পর্কে আল্লাহ পাক কোনো শর্ত আরোগ করেন নি। তাই তা বর্জনের পরিপ্রেক্ষিতে কোনো অবস্থাতেই কোনো ওজর গ্রহণযোগ্য হবে না। অধিকত্ব এর ফজিলত-বরকতও অগণিও। ইমাম আহমদ (রা.) হয়েরত আবুদ দারদা (রা.) হতে বর্ণনা করেন যে, রাসুলুল্লাহ স্কার্যায়েলের নামকে সম্বোধন করে ফরমান যে, আমি কি তোমাদেরকে এমন বত্বর সন্ধান দেব না, যা তোমাদের যাবতীয় আমলের চাইতে উত্তম, তোমাদের নিকট সর্বাধিক গ্রহণযোগ্য, তোমাদের মর্যাদা বিশেষভাবে বর্ধনকারী, আল্লাহর রাজার সোনা-ক্রণা দান করা এবং আল্লাহর পথে জিহাদের উদ্দেশ। বের হয়ে শত্রুদের মাকাবিলা করতে গিয়ে তাদেরকে হত্যা করা বা নিজে শাহাদাত বরণ করার চাইতে উত্তম; সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, ইয়া রাসুলুল্লাহ! সেটা কি বতু! কোন আমল; রাসুলুল্লাহ ফরমান ট্রেন্টের্নিটির বিশ্ব বিশ্ব আরুল রেওয়ায়েত করেন যে, যম্বত আবু হরায়রা (রা.) ফরমান : আমি নবী করীম স্কার্টিনিটির করে। তাম অহমদ ও ইমাম ভিরমিয়ী আরও রেওয়ায়েত করেন যে, যম্বত আবু হরায়রা (রা.) ফরমান : আমি নবী করীম স্কার্টিক করিন না। তা এই- বিশ্বরিটি তামিক পরিমাণে তোমার কৃতজ্ঞতা প্রকাশের, তেনার উপন্যনের অনুসারী হওয়ার অধিক পরিমাণে তোমার কিকিব করার এবং ভোমার অধিক পরিমাণে হোমার বিজিব করার এবং ভোমার অধিক সরিমাণে যোগ্য করে দাও।—তাফলীরে ইবনে কাসীর।

1.

1

1

এতে রাসূলুল্লাহ 🚎 আল্লাহ পাকের নিকট অধিক পরিমাণে তাঁর জিকিরের তাওফীক প্রদানের জন্য দোয়া করেছেন :

ছানৈক বেনুস্টন রাস্পুরাহ ্রা -এর খেদমতে আরজ করলো যে, ইসলামের আমল সমূহ, ফরজ ও গ্রাচিলনমূহ তো অসংখা। আপনি আমাকে এমন একটি সংরক্ষিত অথক সবকিছু অন্তর্ভুকারী কথা বলে দিন, যা দুগুতচারে উত্তর্জগের হন্দাঙ্গন করে নিত্তে সক্ষয় ইং। বাস্পুলাহ ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল ক্রাচিল করে করে এক বরত ও তরতাজা থাকা চাই। " - বিসন্দ আহমদ, ইবনে কাজীর। হয়রত আরু সাঙ্গন রো, থেকে বর্গিত আছে যে, বাস্পুলাহ ক্রাচিল করে দেন নিত্তি ক্রাচিল করে। দুর্ঘিল করে ক্রাচিল করে। ক্রাচিল করে দেন লাকির ক্রাচিল করে। "বিসন্দ আহমদ, ইনে কর্জির সকরে তার দিবুলনাক বাংনাক করে ক্রাচিল করে বাংল করে ক্রাচিল করে যেন ক্রাচিল করে যেন ক্রাচিল করিম ক্রাচিল আমরে বিশ্বিত আছে যে, নবী করীম ক্রাচিল বাড়িত বালিল আসরে বরে

√আহমদ, ইবনে কাছীর।

ప্রতিষ্ঠিত করে। সকল-সন্ধার আরাহব পবিত্রতা বর্ণনা কর। সকল-সন্ধার ঘারা সকল সম্মন্তেই রোঝানো হয়েছে। সকল-সন্ধায় আরাহব জিকিরে বিশেষ বরকত ও তাকিদ রয়েছে বলে আয়াতেও এ দুসমেয়র উর্বেখ করা হয়েছে। অন্যথায় আরাহব জিকির কোনো বিশেষ সময়ের জন্য সীমিত ও নির্দিষ্ট নয়।

থেখানে আল্লাহর জিকির নেই, তবে কিয়ামতের দিন এ আসর তার জন্য সন্তাপ ও অনুশোচনার কারণ হরে।

ত্রতি এই প্রতিষ্ঠান করিছে এই প্রতিষ্ঠান করিছে আনুহর জিকিরে অভান্ত হয়ে পর্যতে প্রতিষ্ঠান এই প্রতিদান ও মর্যাদা লাভ করবে যে, আল্লাহ পাক তোমাদের প্রতিষ্ঠান ও মর্যাদা লাভ করবে যে, আল্লাহ পাক তোমাদের প্রতি অজন্র ধারায় রহমত ও অনুকম্পা বর্ষণ করতে থাকবেন এবং তাঁর ফেরেশতাপণ তোমাদের জন্য দোয়া করতে থাকবেন।

উন্নিধিত আয়াতে "كَلُو" শশটি আল্লাহ পাকের জন্য ব্যবহৃত হয়েছে এবং ফেরেশতাদের ক্ষেত্রেও। কিন্তু উত্য স্থলে উহার অর্থ এক নয়; বরং তিন্ন তিন্ন। আল্লাহর "مُلُو" অর্থ তিনি রহমত নাজিল করেন। পক্ষান্তরে ফেরেশতাগণ তো নিজের তরফ থেকে কোনো কাজ করতে সক্ষম নন। সূতরাং তাঁদের "مُلُو" অর্থ এই যে, তাঁরা আল্লাহর দরবারে রহমত বর্ষণের জন্য দোয়া কর্বেন।

হয়রত ইবনে আবরাস (রা.) বর্ণনা করেছেন যে, আরাহর পক্ষে سَلُوَ আর্থ রহমত, ফেরেশতাদের পক্ষে মাগফেরাত কামনা করা এবং পরস্পর একে অপরের পক্ষে এর অর্থ দোয়া مَسُوَّ তিন অর্থেই ব্যবহৃত হয়। সূতরাং যারা عَمُومُ مُشَارِكُ তথা সামগ্রিক অর্থে শব্দের ব্যবহার বৈধ মনে করেন তাঁদের মতে مَسُوَّ শব্দটি ব্যাপক অর্থবোধক। কিন্তু আরবি ব্যাকরণ বিধি অনুসারে عَمُومُ مُسُنَّرُكُ আদের নিকট বৈধ নয় তাদের মতে عَمُومُ صَبَّرُكُ تَعْلَمُ مُسُنَّرُكُ وَ আদার সকল অর্থেই এটার ব্যবহার রীভিতক্ষ।

: এটা এই এনই ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ যা মু মিনগণের প্রতি আছারব পদ্ধাকে হয়ে থাকে অর্থাৎ যেদিন আলাহ পাকের সাকে একের ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণ যা মু মিনগণের প্রতি আলাহর পদ্ধাকে হয়ে থাকে অর্থাৎ যেদিন আলাহ পাকের সাকে এদের কের নাম অর্থাৎ আদ্দালামু আলাইকুমের মাধ্যমে সাদর সন্ধাবণ জানানো হবে। ইমাম রাগোর প্রম্বের মতে আলাহ পাকের সঙ্গে সাক্ষাতের দিন হয়ে জিয়ায়তের দিন। আবার কোনো কোনো আকসীরকারের মতে এ সাক্ষাতের সময় হলো বেহেশতে প্রবেশকাল যেখানে তাদের প্রতি আলাহ ও ক্ষেব্রেশতাগণের পক্ষ থেকে সালাম পৌছানো হবে। আবার কোনো কোনো মুক্তাসসির মৃত্যু দিবসকে আলাহর সাথে সাক্ষাতের দিন বলে মন্তব্য করেছেন। সেদিন সমগ্র বিশ্লের সাথে সাক্ষাতের দিন বলে মন্তব্য করেছেন। সেদিন সমগ্র বিশ্লের সাথে সাক্ষাত্র করে আল্লাহর সমীপে উপস্থিত ইওয়ার দিন। যেমন হয়রত আল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, মালাকুল এউত যবন কোনো মু মিনের প্রাণ বিয়োগ ঘটাতে আলেন তখন তাঁর প্রতি এ সুসংবাদ পৌছানো হয় যে, আপনার পালনকর্তা আপনার জন্য সালাম প্রেরণ করে ছন। আর এটি এ ক্ষাত্র প্রযোজ্য। তাই এসব উজির মাথে কোনো বিরোধ ও অসামঞ্জস্য নেই। বন্ধুত এ তিন অবস্থাতের আল্লাহর পক্ষ থেকে সালাম পৌছানো হবে। —(ডাফসীরে রুক্ত মা'আনী)

মাস আলা : এ আয়াত ধারা এ কথা প্রমাণিত হলো যে, মুসলমানদের পাস্পরিক অভিবাদন ও সম্ভাষণ আস্সালামু আলাইকুম ইওচ উচিত, চাই বড়দের শক্ষ থেকে ছোটদের প্রতি হোক অথবা ছোটদের শক্ষ থেকে বড়দের প্রতি হোক।

সারকথা : রাসূলুরাহ 🚃 নিজ সাক্ষ্যের মাধ্যমে স্বীয় উন্মতের কথা এই বলে সমর্থন করবেন যে, নিঃসন্দেহে আমি তাদের। এ সংবাদ দিয়েছিলাম।

উমতের স্বপক্ষে সাক্ষ্য প্রদানের সাধারণ মর্ম এও হতে পারে যে রাস্পুরাহ ﷺ স্বীয় উমতের প্রত্যেক ব্যক্তির ভালো-ম আমলের সাক্ষা প্রদান করবেন এবং এ সাক্ষ্য এ ভিত্তিতে হবে যে, উমতের যাবতীয় আমল প্রত্যেহ সকাল-সন্ধায় অ॰ রেওয়ায়েতে সপ্তাহে একদিন রাস্পুরাহ ﷺ -এর বেদমতে পেশ করা হয়, আর তিনি উমতের প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার আমলে মাধ্যমে চিনতে পান। এজন্য কিয়ামতের দিন তাঁকে উমতের সাক্ষী স্থির করা হবে [সাঈদ বিন মুসাইয়্যেব থেকে ইবনু মোবারক রেওয়ায়েত করেছেন া- তাফসীরে মাযহানী।

আর بَــُـنِــ، অর্থ সুসংবাদ প্রদানকারী, যার মর্মার্থ এই যে, তিনি স্বীয় উমতের মধ্যে থেকে সং ও শরিয়তানুসারী ব্যক্তিবর্গনে বেহেশতের সুসংবাদ দেবেন এবং مَـنْـِـنَـ، অর্থ ভীতি প্রদর্শনকারী অর্থাৎ তিনি অবাধ্য ও নীতিচ্যুত ব্যক্তিবর্গকৈ আজাব ও শান্তিঃ ভয়ও প্রদর্শন করবেন।

সমসাময়িক কালের বায়হাকী বলে খ্যাত প্রখ্যাত মুফাসসির কার্যী সানাউল্লাহ (র.) তাফসীরে-মাযহারীতে করমান যে, তিনি রাস্দেল কারীম তো প্রকাশ্যভাবে ভাষার দিক দিয়ে নিয় বিশ্ব করিছে কার্যাম তো প্রকাশ্যভাবে ভাষার দিক দিয়ে নিয় বিশ্ব কর্মান বার্টি বিশেষ করিছে নিয় বিশ্ব কর্মান বার্টি বিশেষ অর্থাৎ তারে কর্মায়র দিক দিয়ে তিনি প্রশীপ্ত ও জ্যোতিখ্যান বাতি বিশেষ অর্থাৎ যেনিভাবে গোটা বিশ্ব সূর্য থেকে আলো সংগ্রহ করে, তেমনিজান নাম্ম মুমিনের ক্রম্য ভার অন্তর রালু দ্বারা উদ্ধানিত হয়ে উঠাবে। এজনাই সাহাবায়ে-কেরাম যারা ইব্বকাণতে নবী করীম কর্মার সামিল লাভে ধন্য হয়েছেন, তারা গোটা উন্নতের মাবে সর্বোক্তম ও সর্বশ্রেষ্ঠ বলে পরিগণিত। কেননা ভাদের অন্তর সামিল কর বিশ্বেষ করেনে ভার করেনে গালি কর্মার স্বাহার করেন করেনে করিলে বাং একপিন টা উপত এ নুর সংখ্যবায়ে-কেরামের মাধাম পরবর্তী পর্যায়ে মাধ্যমের বিভিন্ন তার অতিক্রম করে লাভ করেন্তন এবং একথাও বলা যায় যে, সম্মা আগ্রয়ায়ে কেরাম বিশেষ করে রাস্থান করিমি ক্রম ও ধরাধাম থেকে অন্তর্ধানের পরও নিজ নিজ করের জীবিত আছেন। তাদের করেরের জীবন থেকে বহু তান শ্রেষ্ঠ ও ট্রন্ত, যার অন্তনির্বিত তন্ত ও মাহাত্মা আরাহ পাকই ভালো জানেন।

যাবেক, উল্লিখিত জীবনের বদৌলতে কিয়ামত পর্যন্ত মু'মিনগণের অন্তঃকরণ তাঁর পৃত-পর্বিত্র অন্তর থেকে জ্যোতি লাভ করতে গ্রাক্তর । আর যে ব্যক্তি তাঁর মর্যাদা ও সন্মান বন্ধার প্রতি যাত বেশি যত্নবান থাকবেন এবং যত বেশি বেশি দক্ষদ পাঠ করবেন, তিনি এ নুরের অংশ তত বেশি পরিমাণে লাভ করবেন । রাসুলুরাহ 🏥 -এর জ্যোতিকে বাতির সাথে তুলনা করা হয়েছে । অবচ তাঁর আধ্যাত্মিক ও আত্মিক আলো সূর্যের আলোর চাইতে চের বেশি । সূর্যকিরণে কেবল পৃথিবীর বাহিকে ও উপরিভাগই আলোকিত হয় । কিন্তু নবী করীম 🚟 -এর আত্মার জ্যোতিতে গোটা বিশ্লের অভ্যন্তরভাগ এবং মু'মিনদের অন্তর আলোকিত হয় । এই উপমার কারণ এই বলে মনে হয় যে, বাতির আলো থেকে নিজ ইচ্ছানুযায়ী উপকৃত ইওয়া যায় । সর্বন্ধণ যে উপকার নাত করা যায় ও বাতি পর্যন্ত পৌছা একেবারে দুলাধ্য এবং সব সময় এর থেকে উপকার লাভ করা যায় না ।

কৃষখানে বর্ণিত রাসূলুল্লাহ === -এর এই গুণাবলি কুরআনের ন্যায় তাওরাতেও উল্লেখ রয়েছে। যেমন ইমাম বুখারী (র.) নকল করেছেন যে, হথরত আতা বিন ইয়াসার (রা.) ইরশান করেন যে, আমি একনিন হযরত আদুল্লাহ বিন আমর ইবনুল আসের (রা.) সাথে সাক্ষাৎ করে তাঁকে অনুরোধ করলাম যে, তাওরাতে রাসূলুল্লাহ === -এর যেসব গুণের উল্লেখ রয়েছে, মেহেরবানিপূর্বক আমাকে সেগুলো বলে দিন। তিনি ইরশাদ করলেন, আমি তা অবশাই বলবো। আল্লাহর শপথ। রাসূলুল্লাহ === -এর যেসব গুণের বর্ণনা কুরআনে রয়েছে, তা তাওরাতেও রয়েছে। অতঃপর বলনেন-

إِنَّا ٱرْسُلْنَانَ مَاحِدًا وَمُنْقِدُا وَخِرُوا لِلْأَيْسِّيْنَ ٱلنَّا عَبْدِى وَرَسُوْلِي مَشَائِسُكَ الْمُعَوَكِلُ لَيْسَ مِلْفَا لَا عَلِيلُط وَلَا سَخَّابٍ فِي الْاَسْوَاقِ وَلاَ يَدْفَعُ السَّبِئَةَ بِالسَّسِيِّنَةِ وَلَيْنَ بَاعْنَدُ وَيَغْفِرُ لَنْ يَعْبَطَهُ اللَّهُ تَعَالَى حَشَّى يُعِيْمَ بِهِ السُّقَلَةُ الْعَرْجَاءُ بِأَنْ يُكُولُوا لاَ إِلَٰهَ لِلَّا اللَّهُ وَيَقْتَعُ بِهِ آعَبُنَا عَشَبًا ۖ أَفَانًا صَنَّا وَقَلْمَ اللَّهُ تَعْلَىٰ حَشَّى يُعِيْمَ

অর্থাং হে নবী ক্রেন্ট নিক্তরই আমি আপনাকে সান্ধীরূপে, সুসংবাদ প্রদানকারী, ভীতি প্রদর্শনকারী এবং উর্থীদের (নিরক্তরদের)
অশ্রমন্থল ও রক্ষান্থলরূপে প্রেরণ করেছি। আপনি আমার বান্দা ও রাসূল। আমি আপনার নাম ক্রিন্ট আল্লাহর উপর তরসাকারী।
রেবেছি। আপনি কঠোর ও রুক্ষা বভাববিশিষ্ট নন। বাজারে হৈ-হুল্লোড়কারীও নন। আর না আপনি অন্যায় হারা অন্যায়ের
প্রতিদানকারী; বরং আপনি ক্রমা করে দেন। পথন্রষ্ট ও বক্র উত্মতকে সঠিক পথে দাঁড় না করিয়ে এবং তারা লা-ইলাহা ইন্তান্তাহ
না বলা পর্যন্ত আল্লাহ পাক আপনাকে দুনিয়া থেকে উঠিয়ে নিবেন না। আপনার মাধ্যমে মহান আল্লাহ অন্ধচোৰ, বধির কান ও রুক্ষ
ইন্য়মনুহ স্থপে দেবেন।

وَلَهُ يَالَهُمُ الَّذِيْنَ الْمَثُوا إِذَا تَكَحَمَّمُ الْمُوْلِينَ الْمَثُوا إِذَا تَكَحَمَّمُ الْمُوْلِينَ الْمَثُوا إِذَا تَكَمَّمُ الْمُوْلِينَ الْمَثَوْا إِذَا تَكَمَّمُ الْمُوْلِينَ الْمَثَوْا إِذَا تَكَمَّمُ الْمُوْلِينَ وَمِن وَمِهُ مِمْ وَمِهُ مِن وَاللهِ مَا وَمِعْ وَمِن وَاللهِ وَمِن وَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ اللهُ

খৰম হৰুম : কোনো মহিলার সাথে পরিণয়সূত্রে আবদ্ধ হওয়ার পর যথার্থ নির্জনবাস (مُوَلِّرُتُ مُسِيِّعَةُ প্রেটিড হওয়ার পূর্বেই যদি কোনো কারণে তাকে তালাক দেওয়া হয়: তবে তালাক প্রদন্তা মহিলার উপর ইন্ধত পালন ওয়াছিব নয়। সে সঙ্গে সংক্ষী ছিতীয় বিয়ে করতে পারে। উদ্ভিশিত আয়াতে হাতে স্পর্ণ করার অর্থ (গ্রী) সহবাস। সহবাস হাকীকী কিবো কৃষ্মী হতে পারে এবং উভয়ের একই হকুম। সরিয়ত অনুমোদিত সহবাস (مُعَيِّبُ مُكِيِّدُ وَالْمُعَالَّمُ اللهُ الل

ভিত্তীয় ভ্ৰুম : তালাক প্ৰদত্তা স্ত্ৰীকে সৌজন্যমূলকভাবে শিষ্ঠাচারের মাধ্যমে কিছু উপটোকন প্ৰদান করে বিদায় করা উচিত্ত তালাকপ্রাপ্ত স্থিকি কিছু উপটোকন প্রদানপূর্বক বিদায় করা মোন্তাহাব এবং কোনো কোনো অবস্থায় ওয়াজিব। যার বিজ্ঞারিত বিহল সূরায়ে বাকারার আয়াত ক্রিনা প্রমান করে নির্দ্দিশি শৃষ্ঠি প্রহণ সম্ভবত এ হিক্মত ও তাৎপর্বের পরিপ্রেক্ষিতে হয়েছে যে, 'মাতা' কুরুআনের বাকো কুরু এর অন্তর্গত নামনবের জন্য উপকারী ও লাভজনক যে কোনো বন্ধু এর অন্তর্গত। নারীর অবশ্যই প্রাপ্তি, মোহরানা প্রভৃতিও এর অন্তর্গত। যদি অদ্যাবিধি মোহরানা পরিশোধ না করে থাকে তবে তালাকের সময় সানন্দিত্ত পরিলোধ করে দেবে এবং ওয়াজিব বহিন্ত্ত প্রাপ্য যথা– তালাকপ্রাপ্ত প্রীকে বিদায়কালে এক জ্লোড়া কাপড় প্রদানের যে বিধন রয়েছে তাও এর অন্তর্গত। প্রত্যোক তালাকপ্রাপ্ত প্রীকে যা দেওয়া মোন্তাহাব। (মাবসূত, মুহীত, রহা এ প্রেক্ষিতে ক্রিক্তা মুহাদিস হযুরত আবদ বিন হোমায়েদ হযুরত হাসান (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেন যে, প্রত্যেক তালাকপ্রাপ্ত গ্রীকে বাস) ক্রিকান করা মোন্তাহাব। চাই তার সাথে যথার্থ নির্দ্ধন বাস) ক্রিকান করা মোন্তাহাব। চাই তার সাথে যথার্থ নির্দ্ধন বাস) ক্রিকান করা মোন্তাহাব। চাই তার সাথে যথার্থ নির্দ্ধন বাস) ক্রিকান বান থাকুক। না থাকুক।

তালাকের সময় দেয় পোশাকের বিবরণ : الْمَنْفَ এ হে বর্গিত আছে যে, তালাকের পর দেয় এই এ পোশাক যা ঞ্জীলোকণ বাড়ি থেকে বের হওয়ারকালে পরিধান করে— পায়জায়া, জায়া, ওড়না এবং আপাদমন্তক সমগ্র শরীর আবৃত করে ফেলে এফ একটি বড় চাদর এর অন্তর্ভুক্ত আমাদের বাংলাদেশের ক্ষেত্রে সম্ভবত এদেশে সাধারণভাবে পরিধেয় পোশাক-শাড়ী, জায়া, বোরক অথবা আপাদমন্তক আবৃত করে এমন একটি বড় চাদর অন্তর্ভুক্ত হবে—।] যেহেতু পোশাক উত্তম, মধ্যম ও নিম্ন সব শ্রেণিরই হয়. সূতরাং ফিকহ শান্তবিদগণ এ সম্পর্কে এ মত ব্যক্ত করেছেন যে, স্বামী গ্রী উভয়ই যদি ধনাত্য পরিবারত্বক্ত হয় তবে উত্তম শ্রেণির প্রাণালক দিতে হবে। আর যদি উভয়ই দরিদ্র পরিবারের হয় তবে নিম্ন মানের, আর যদি একজন ধনী ও অপরজন গরিব হয় তবে মধ্যম মানের পোশাক দিতে হবে (নাফাকাত ইটেই) অধ্যায়ে মনীষী খাসসাফের (১৯৯৮)।

ইসলামে সদাচারের নঞ্জিরবিহীন শিক্ষা : গোটা বিশ্বে প্রাপ্য ও অধিকার আদায়ের নীতি কেবল বন্ধু-বান্ধব ও আপনজনের ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য। বড় জোর সাধারণ লোক পর্যন্ত সীমিত। সঞ্চরিত্র ও সদাচার প্রদর্শন ও প্রয়োগের সীমা কেবল এটুকুই নয়। বিপক্ষীয় ব্যক্তিবর্গ ও শক্রদের হক ও অধিকার আদায়ের ভাকিদ বিধান কেবল ইসলামেই রয়েছে। বর্তমানকালে মানব অধিকায় সংরক্ষণের উদ্দেশ্যে বহুবিদ প্রতিষ্ঠান স্থাপিত হয়েছে এবং এর জন্য কিছু বিধি-বিধান ও নীতিমালাও প্রণীত হয়েছে। এতদুদেশ্যে বিশ্বের জাতিসমূহ থেকে পুঁজি বাবত কোটি কোটি টাকাও সংগৃহীত হচ্ছে। কিন্তু প্রথমত, এই প্রতিষ্ঠানগুলা বৃহৎ পরাশক্তিসমূহের] রাজনৈতিক উদ্দেশ্য ও স্বর্থসিদ্ধির খপ্পরে পড়ে আছে। দুর্গত মানুষের যতটুকু সাহায্য করা হয় তাও উদ্দেশ্য বিমৃক্ত বা নিঃস্বার্থ ভাবে নয়। অবার সব জায়গায় বা সকল দেশও নয়; বরং যথায় স্বীয় উদ্দেশ্য ও স্বার্থসিদ্ধ হয়। যদি মেনে নেওয়া হয় যে, এসব প্রতিষ্ঠান যথারীতিই মানব সেবার দায়িত্ব পালন করে যাঙ্গে; তবুও এসব সাহায্য কোনো এলাকায় কেবল তখনই পৌছে যখন সে এলাকা কোনো সর্বগ্রাসী দুর্মোগ, মহামারী, ব্যাপক রোগব্যাধি ইত্যাদিতে আক্রান্ত হয়। ব্যক্তি মানুষের বিপদাপদ দৃঃখ যন্ত্রণার কে খবর রাখে? ব্যক্তিগত সাহায্যের জন্য কে এগিয়ে আসে? ইসলামের প্রজ্ঞাময় ও দ্রদর্শিতাপূর্ণ শিক্ষা দেখুন। তালাকের বিষয়টা একেবারে সুস্পষ্ট যে, নিছক পারস্পরিক বিরোধ, ক্রোধ ও অসন্তৃষ্টি থেকেই এর উৎপত্তি। সাধারণত যার ফলশ্রুতি এই হয়ে থাকে যে, যে সম্পর্ক একাত্মতা, প্রেম-প্রীতি ও ভালোবাসার ডিন্তিতে গড়ে উঠেছিল তা সম্পূর্ণ বিপরীত রূপ ধারণ করে পারস্পরিক ঘৃণা, বিদ্বেষ শক্রতা ও প্রতিশোধ গ্রহণ প্রবণতায় পরিণত হয়। কুরআনে কারীমের উল্লিখিত আয়াড এবং অনুষ্কাপ বহু সংখ্যক আয়াতের মাধ্যমে ঠিক ডালাকের ক্ষেত্রে মুসলমানদের প্রতি যেসব নির্দেশবলি প্রদান করা হয়েছে, তাতে সক্ষরিত্র ও সদাচরণের পুরোপুরি পরীক্ষা হয়ে যায়। মানব প্রবৃত্তি স্বভাবতই এটা চায় যে, যে নারী নানাবিধ দুঃখ-যাতনা ও জ্বালা-ষদ্রণায় অতিষ্ঠ করে তোলে পরিশেষে পুরোপুরি সম্পর্ক ছিন্ন করতে পর্যন্ত বাধ্য করেছে, তাকে চরম লাঞ্ছনা ও অবম-াননাৰুৱ পরিবেশেই বের করে দেওয়া হোক এবং তা থেকে যতটুকু প্রতিশোধ গ্রহণ সম্ভব গ্রহণ করা হোক।

কিছু কুবআনে কারীম তালাকপ্রাপ্তা প্রীগণের প্রতি সাধারণভাবে ইন্দত পালনের এক কঠিন ও অবশ্য পালনীয় বাধাবাধকতা আরোপ করেছে এবং স্বামী গৃহেই ইন্দত পালনের শর্ত লাগিয়ে দিয়েছে। এ সময়ে গ্রান্থক বাড়ি গেকে বের না করে দেওয়া জালক দানকারীর প্রতি ফরজ করে দেওয়া হয়েছে এবং তার প্রতিও তাকিদ রয়েছে দেন সে এ সময়ে বাড়ি থেকে বের না হয়েছা ছিতীয়ত ইন্দতকালীন সময়ে প্রীর যাবতীয় বরচপত্র বহন স্বামীর উপর ফরজ করে দেওয়া হয়েছে। তৃতীয়ত স্বামীর প্রতি বিশেষ তাকিদ রয়েছে যেইনত পালনাত্তে প্রীকে বথারীতি পোশাক প্রদান পূর্বক সৌজনাপূর্ণ তাবে স-সন্মানে বিদায় করে। যে বব নারীর সাথে কেবল বিয়ে বাকা পাঠ করা হয়েছে স্বামী গৃহে আগমন, সহবাস বা নির্জ্জনাকের সুযোগ হয়েদি তাদেরকে ইন্দত পালন পর্ব থেকে মুক্ত রাঝা হয়েছে। কিতু অন্যান্য প্রীর ভূলনায় তাকে পোশাক প্রদানের জন্য স্বামীর প্রতি অধিক তাকিদ রয়েছে। এরই তৃতীয় হকুম এই যে, স্ক্রিন্তি ক্রিন্তি ক্রিন্তি আর্থাৎ অত্যন্ত সৌজন্যপূর্ণ পরিবেশে তাদেরকে বিদায় কর যাতে এরুপ রাধাতা আরোপ করা হয়েছে যেন মৌথিকভাবে কোনো কটুবাকা প্রয়োগ না করে কোনো প্রকারের কটাক্ষপাত বা নিন্দাবাদ না করে।

রিরোধ ও মনোমালিন্যের সময় প্রতিপক্ষের অধিকার কেবল সেই রক্ষা করতে পারে, যার স্বীয় ভাবাবেশের উপর পূর্ণ নিয়ন্ত্রণ ও অধিপত্য রয়েছে। ইসলামে যাবতীয় শিক্ষায় এর প্রতি বিশেষ লক্ষ্য রাখা হয়েছে।

ভিনিত আয়াতসমূহে বিয়ে ও তালাক সংশ্লিষ্ট এমন সাতটি কুক্যের আপোতসমূহে বিয়ে ও তালাক সংশ্লিষ্ট এমন সাতটি কুক্যের আলোচনা রয়েছে ফেওলা কেবল রাস্লুল্লাহ — এর জন্য নির্দিষ্ট এবং এরুপ বিশেষীকরণ রাস্লুল্লাহ কর্ত্ব কতন্ত্ব মর্থদা ও বিশেষ সন্মানের পরিচায়ক। এওলোর মধ্যে কতক কুক্ম তো এমন যে রাস্লুল্লাহ — এর সাথে সাথে থেওলোর বিশেষীকরণ একেবারে স্পষ্ট ও জাজ্বল্যামন। আবার কতক এমন সেওলো যদিও সমগ্র মুসলমানের প্রতি প্রয়োজ্য কিন্তু ভাতে এমন কিছু ছোট খাটো শর্তাবলি রয়েছে, যা কেবল রাস্লুল্লাহ — এর জন্য নির্দিষ্ট। এবন সেওলোর বিন্তারিত বর্থনা দেশুন।

শ্রম হকুম : اَ اَ وَلَمَانَا اَ اَوْلَمَانَا اَلْتَى اَتَبَاتُ اَجُرُونَ اَ اَوْلَمَانَا اَلْتَى اَبُرُونَ اَ اَوْلَمَانَ اَجُرُونَ اَلْتَعَ اَجُرُونَ اَلْتَعَ اَجُرُونَ اَلْتَعَ اَجُرُونَ اَلْتَعَ اَجُرُونَ اَلَّهُ अर्थाश आिया जानात करति निद्याहि । এ হকুম বাহ্যত সমস্ত মুসলমাননের জন্য প্রযোজ্য । কিন্তু এতে বিশেষকিরণের কারণ এই যে, আয়াত অবতীর্ণ ইওয়াকালে নবী করীম ==== -এর সাথে পরিণয়সূত্রে আবদ্ধ চারের অধিক খ্রী ছিলে । কিন্তু সাধারণ মুসলমানের পক্ষে এক সঙ্গে চারের অধিক খ্রী রাখা হালাল নয় । সূতরাং তার জন্য এক সাথে চারের অধিক খ্রী হালাল করে দেওয়া কেবল তারই বৈশিষ্ট্য ছিল ।

আর এ আয়াতে যে أَجُرُونَ أَبَاتُ أَجُرُونَ विना दरहाइ, এটা হালাল হওয়ার শর্ত নয়; বরং বান্তব ঘটনার প্রকাশ মাত্র যে, যত মহিলা নবী করীম — এর সাথে পরিণয়সূত্রে আবদ্ধ হয়েছেন, নবী করীম — তাঁদের সবার মোহরানা নগদ আদায় করে দিয়েছেন, বাকি রাবেন নি। নবী করীম — এর স্বভাবই এরূপ ছিল যে, যে জিনিস আদায়ের দায়িত্ব তাঁর উপর আরোপিত ছিল তা কালবিলহ না করে তাংক্ষণিকভাবে আদায় করে দায়মুক্ত হয়ে যেতেন, অনর্থক বিলম্ব করতেন না। এ ঘটনা প্রকাশের মাথে সাধারণ মুসলমানসের জন্য তার অনুরূপ করার প্রেরণা রয়েছে।

ষিতীয় কুন্ম : মার্সিকানাধীন যেসব নারী রয়েছে তাঁর জন্য তা হালাল। এ আয়াতে এই পান্ধ জন্ম করা মার্সিকানাধীন যেসব নারী রয়েছে তাঁর জন্য তা হালাল। এ আয়াতে এই পান্ধের উৎপত্তি হয়েছে পার্সিকার থেকে পারিভাষিক অর্থে ক্রিস নালকে বুঝায় যা কাম্পেরদের থেকে বিনায়ুক্তে বা সক্ষিম্ব লাভ করা হয়। আবার কখনো ক্রিস লাখন সানিমতের মাল অর্থেও ব্যবহৃত হয়। ক্রিম আয়াতে এর উত্তেপ কোনো শভ হিসেবে নায় যে আপনার জন্য কেবল যেসব দাসীই লালা যা ক্রায় (ক্রুল) বা পানিমতের মাল হিসেবে আপনার অংশে পড়েছে। ববং তিনি যাদেরকে মূল্যের বিনিময়ে ধরিদ করেছেন তারাও এর অন্তর্গত। কিন্তু এই ছকুমে বাহ্যিকভাবে বাস্কুল্লাহ —এব কানো স্বাভন্ত বাবিলিটা নেই এ ছকুম সময়র উত্থতের জন্য। যে দাসী গনিমতের মাল হিসেবে ভাগে পড়ে বা দাম দিয়ে ধরিদ করা হয় তা ভালের জন্য হালাল। কিন্তু সময়ে আয়াতের কর্ণনাতরি এটাই চায় যে, উক্ত আয়াতসমূতে যেসব হকুম রয়েছে তাতে রাসল্লাহ —এর সাথে কিছু না কিছু বিশেষীকরণ অবশাই রয়েছে। এজনাই রহল মা আনীতে দাসীদের হলোল হওয়া প্রসঙ্গের বাস্কুল্লাহ —এর এক বৈশিটা এরপ বর্ণনা করা হয়েছে যে, ক্রেপভাবে আপনার পরে আপনার করা হয়েছে বে, ক্রেপভাবে আপনার বিত্ত আনা করা হয়েছে বে, ক্রেপভাবে আপনার পরে সোধনার করা হয়েছে আনার করা হয়েছে আপনার করে করা হয়েছে আপনার করে সেও অনা করা হয়েছে বে, করে করা হয়েছে আপনার করে সেও অনা করে। জনা হালাল হবে না। যেমন হয়েত মারিয়া কিবিটার (বা.)-কে রোম সম্রাট মান্ত্রকাক কিটোই কালের করে করা করিয়া —এর পরে মহীয়সী ইশিশের করে কানো করে। মারে করিয়া বালা বিষেধ করে। বালা করে নবী করীম —এব পরে মহীয়সী ইশিশের করে। করা করা হয়েছে কারো বালা বালি বালের করে নবা বালা হয়েছি বানা বালার হাবাল বিষেধ করে। বালার করে নবী করীম —এব পরে মহীয়সী ইশিশের করের নালিকে করের নালের বিষেধে করের নালের করের নবিয়ার করের নালের করের নাহার হাবের হাবাল বিষেধিক করের নালি করের নালিক করের নালিক হাবিয়া হাবিয়া হাবিয়া হাবিয়া বিষেধিক করের নালের করের নালের করের নালিক করের নালিক করের নালিক করের নালের বিষেধিক করের নালিক করের নালিক বিষেধিক করের নালের করের নালিক করের নালিক করের নালিক করের নালিক বিষেধিক করের নালিক করের নালের বিরার বিয়ার করের নালিক করের নালিক বিরার নালিক বিরার নালিক বিষেধিক করের নালিক করের নালিক বিরার নালিক বিরার নালিক বিরার নালিক বিরার নালিক বিরার নালিক বিরার ন

হয়রত হারীমূল উত্মত (র.) ব্যানল কুরআনের মাঝে আরো দৃটি বৈশিষ্টা বর্ণনা করেছেন, যা উল্লিখিত বৈশিষ্টা বেকে অধিক স্প্রথমত : রাসুলুল্লাহ : কে আল্লাহ তা আলার পদ্ধ থেকে এ বিশেষ ইপতিয়ার দেওয়া হয়েছিল যে, গনিমতের মান বইনের পূর্বেই তিনি এওলা থেকে কোনো জিনিস নিজের জন্য পছন্দ করে রেখে দিতে পারতেন। যা নবী করীম : বিশেষ বস্তুকে পরিভাষায় নিরীজীর পছন্দ) বলে আখ্যায়িত করা হতো। যেমন বায়বহ যুদ্ধের গনিমত থেকে হজুর : হ্বরত সাফিয়া (রা.)-কে নিজের জন্য নির্দিষ্ট করে নিয়েছিলেন। সুতরাং দাসী সংশ্রুষ্ট মাস আলার ক্ষেত্রে এটা কেবল নবী করীম : এই বিশিষ্টা ছিল।

ন্বিজীয় বৈশিষ্ট্য এই যে, দারুল হরবের' কোনো অমুসলিমের পক্ষ থেকে যদি কোনো হাদিয়া ভিপটোকন। মুসলমানদের আফিরুল মুমিনীনের নামে প্রেরণ করা হয় তবে তার মালিক আমিরুল মুমিনীন হন না; বরং শরিয়ত অনুসারে তা বায়তুর মালের স্বত্বে পরিণত হয়। পক্ষান্তরে নবী করীম 🏯 এর জন্য এরূপ হাদিয়া হালাল করে দেওয়া হয়েছিল। যেমন- মারিফ কিবতিয়ার (রা.) ঘটনা যাকে সম্রাট মাকুকাস হাদিয়া রূপে তার খেদমতে প্রেরণ করার পর তিনি নবী করীম 🚅 এর মানিকানা স্বত্বে পরিণত হয়েছিলেন।

ভূজীয় ক্কুম: (الْآيِدُ) এই বহুবচন রূপে এই ক্রিটার এই ক্রিটার এই এই ক্রিটার এই ক্রিটার এই ক্রিটার ক্রিটার কর্ম গ্রহণের অনেক কারণ আছে বলে আলেমগা বর্ণনা করেছেন। তাফসীরে স্কেহল মা'আনী, আবু হাইয়ান বর্ণিত এ কারণ গ্রহণ করেছেন যে, আরবি পরিভাষায় এক্রপ আরবি কবিতাই এর প্রমাণ যাতে এর বহুবচন ব্যবস্কৃত হয় না, একবচনই ব্যবস্কৃত হয়।

আয়াতের মর্মার্থ এই যে, আপনার জন্য চাচা ও ফুফু এবং মামা ও খালার কন্যাগণকে হালাল করে দেওয়া ইয়েছে। চাচা ও ফুফু এবং মামা ও খালার করে করিব করার বৈধতা রাসূলুত্রাহ

ত্র বিশেষত্ব নয়; বরং সকল মুসলমানের জন্য তাদেরকে বিবাহ করা হালাল। কিন্তু জাঁরা আপনার সাথে মক্কা থেকে
বিজয়ত করেছে এ কথাটি রাসূলুত্রাহ

ত্রের বৈশিষ্টা।

সারকথা এই যে, সাধারণ উন্মতের জন্য পিতৃ ও মাতৃকুলের এসব কন্যা কোনো শর্ত ছাড়াই হালাল হিজরত করনক অথবা ন করুক; কিন্তু রাসলুল্লাহ — এর জন্য কেবল তাঁরাই হালাল যারা তাঁর সাথে হিজরত করে। 'সাথে হিজরত করার জন্য সফরে সঙ্গে থাকা অথবা একই সময়ে হিজরত করা জরুরি নম; বরং যে কোনো প্রকারে রাসূলুল্লাহ — এর ন্যায় হিজরত করেই উদ্দেশ্য। ফলে এসব কন্যার মধ্যে যারা কোনো কারণে হিজরত করেনি, তাদেরকে বিবাহ করা রাসূলুল্লাহ — এর জন্য হালাল রাখা হয়নি। রাসূলুল্লাহ — এর চাচা আবু তালিবের কন্যা উমে হানী (রা.) বলেন, আমি মঞ্জা থেকে হিজরত না করার কারণে আমাকে বিবাহ করা রাসূলুল্লাহ — এর জন্য হালাল ছিল না। আমি তোলাকাদের মধ্যে গণ্য হতাম। মঞ্জা বিজয়ের সময় রাসূলুলাহ — যাদেরকে হত্যা অথবা নন্দী না করে মুক্ত করে দিয়েছিলেন, তাদেরকে 'ভোলাকা' বলা হতো।

⊣্তাফসীরে রহেল মা'আনী, জাসসাস

রাস্পূলাঃ -এর সাথে বিবাহের জন্য হিজরতের উপরিউক্ত শর্ত কেবল মাতৃ ও পিতৃবংশীয় কন্যাদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য ছিল সাধারণ উন্মতের মহিলাদের ক্ষেত্রে হিজরতের শর্ত ছিল না; বরং তাদের তদু মুসলমান হওয়াই যথেষ্ট ছিল। পরিবারের মেরেদের ক্ষেত্রে হিজরতের শর্ত আরোপ করার রহস্য সন্ধবত এই যে, পরিবারে মেরেদের মধ্যে সাধারণত বংশগত কৌলিনার গর্ব ও অহমিকা বিদ্যামন থাকে। রাস্পূলাহ -এর সহধর্মিণী হওয়ার জন্য এটা সমীচীন নয়। হিজরতের শর্ত আরোপ করে এই গর্ব ও অহমিকার প্রতিকার করা হয়েছে। কারণ হিজরত কেবল সেই নারীই করবে, যে আল্লাহ ও রাস্পূলের ভালোবাসারে গোটা পরিবার, দেশ ও বিষয় সম্পূর্তীর ভালোবাসার উপর প্রাধান্য দেবে। এছাড়া হিজরতের সময় মানুষ নানাবিধ দুঃখ কটের সমুখীন হয় এবং আল্লাহর প্রথে সহা করা দুঃব কট সংশোধনে বিশেষ সহায়ক হয়ে থাকে।

মোটকথা এই যে, মাতৃ-পিতৃকুলের বিবাহ করার বেলায় রাস্পৃন্থাহ 🚃 -এর জন্য একটি বিশেষ শর্ড ছিল। তা এই যে, সংশ্লিষ্ট মেয়েদের মক্কা থেকে হিন্দরত করতে হবে।

চতুর্ধ বিধান : ﴿ وَهَبِثُ نَفْسَهَا لِلنَّهِمِ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً لَّكُ مِنْ دُونُ الْمُؤْمِنِيْنَ : अर्थार यि कात्म यूनकपान प्रिका तिरक्षरक आपनात कार्ष्ठ विदान करत, মানে দেনিয়োহর ব্যতিকেকই আपनात সাথে বিবাহ বৃহদে আবন্ধ হতে চাল্ল এবং আপনিও তাকে বিবাহ করতে ইন্দুক হন, তবে আপনার জন্য দেনমোহর ব্যতীতও বিবাহ হালাল। এই বিধান বিশেতাবে আপনার জন্য অন্য মুখিনদের জন্য নয়।

উপৰিউজ বিধান যে একান্তভাবে রাস্পুলুবাহ : এব বৈশিষ্টা, তা বর্ণনাসাপেন্স নয়। কেননা সাধারণ লোকের জন্য বিবাহে 
ক্রমেয়ের অপরিহার্য পর্য। এমনকি, বিবাহের সময় যদি কোনো নারী বলে, দেনমোহর দেব না কিবো কোনো পুরুষ বলে, দেন
দ্রোহর দেব না এই শর্তে বিবাহ করছি, তবে ভাদের এসব উক্তি ও শর্ত শরিষ্যতের আইনে অসার হবে এবং 'মোহারে মিছাল' 
জ্যান্তিব হবে। একমারে রাস্পুলুবার হা—এব বিশেষ মর্যানার পরিপ্রেন্সিতে দেনমোহর ব্যভিরেকেই বিবাহ হালাল করা হয়েছে,
দ্রুদ্ধ নারী দেনমোহর রাজীত বিবাহ করতে আগ্রহী হয়।

ক্কাতব্য: উপরিউক্ত বিধান অনুযায়ী রাস্পুরাহ ﷺ দেনমোহর ব্যতিরেকে কোনো বিবাহ করেছিলেন কি না, এ ব্যাপারে আন্দেশগণের মধ্যে মতভেদ রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, এরূপ কোনো ঘটনা সংঘটিত হওয়ার প্রমাণ নেই। এই উক্তির সারকথা এই যে, তিনি কোনো মহিলাকে দেনমোহর ব্যতিরেকে বিবাহ করেন নি। পক্ষান্তরে কেউ কেউ এরূপ বিবাহ সপ্রমাণ করেছেন। –িতাফ্সীরে রুলুল মা আনী।

ত্র বিধানের সাথে সম্পূর্ক كَالَتُ বাক্যাটিকে কেউ কেবল চতুর্থ বিধানের সাথেই বিশেষভাবে সম্পর্কযুক্ত বলেছেন। কিছু যামখশরী। প্রয়ুখ তাফসীরবিদ একে উল্লিখিত সকল বিধানের সাথে জুড়ে দিয়েছেন অর্থাৎ সবগুলো বিধানই রাসূলুরাহ ক্রের বৈশিষ্ট্য। পরিশোষে বলা হয়েছে ক্রিয়ুট্র ক্রিয়ুট্র আপনার অসুবিধা দূরীকরণের উদ্দেশ্যে আপনার জন্য এসব বিশাদ বিধান দেওয়া হলো। উল্লিখিত বিশেষ বিধানসমূহের প্রথম বিধান হচ্ছে চারের অধিক পত্নী রাসূলুরাহ ক্রের ভাবে এবং চতুর্থ বিধান হচ্ছে দেনমোহর ব্যতিরেকে বিবাহ করা হালাল। এই বিধানম্বরের মধ্যে অসুবিধা দূরীকরণ এবং অতিরিক সুবিধা দানের বিষয়টি বর্ণনা সাপেক্ষ নয়। কিছু অবশিষ্ট বিতীয়, তৃতীয় ও পঞ্চম বিধানে বাহাত তার উপর অতিরিক কড়াকড়ি আরোপ করা হয়েছে, যার ফলে অসুবিধা আরও বৃদ্ধি পাওয়ার কথা। কিছু এতে ইপিত করা হয়েছে যে, যদিব বাহাত এপর কড়াকড়ি অর্যাপ করা হয়েছে যে, যদিব বাহাত এপর কড়াকড়ি অসুবিধা বৃদ্ধি করে কিছু এতে আপনার অনেক উপযোগিতার প্রতি কক্ষা রাখা হয়েছে। এসর কড়াকড়ি না ধারণাল আপনি অনেক প্রতিক্লতার সমুখীন হতেন, যা মনোকটের কারণ হতো। তাই অতিরিক কড়াকড়ির মধ্যেও আপনার অনুবিধা দূরীকরণই উদ্দেশ।

পঞ্জম বিধান : আয়াতের ঠুঁ কুঁল পশেকে বোঝা যায় তা এই যে, সাধারণ মুসলমানদের জন্য ইহদি ও খ্রিক্টান নারীদেরকে বিবাহ করা কুরআনের বর্ণনা অনুযায়ী হালাল হলেও সাকুলুৱাহ —এর জন্য হালাল নর; বরং এ ক্ষেদ্রে নারীর ঈমানদার হওয়ার শর্ত । রাস্ত্র করা কুরআনের বর্ণনা করার পর সাধারণ মুসলমানদের বিধান সংক্ষেপে বর্ণিত হয়েছে । বলা হয়েছে কুঁলুকান্ত কুলিউন্ত পাঁচিটি বিশেষ বিধান বর্ণনা করার পর সাধারণ মুসলমানদের বিধান সংক্ষেপে বর্ণিত হয়েছে । বলা হয়েছে কুঁলুকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত কুলিকান্ত বাতি করাই বাতি ব্যক্তির বতে পারে না এবং ইহদি নারীদের সাধে তাদের বিবাহ হতে পারে । এরপভাবে পূর্বোক্ত বিধানসমূহে যেসব কড়াকড়ি ও শর্ত রাস্লুল্লাহ —এর বিবাহের জন্য জরুরি সেগলো অন্যদের বেলায় প্রযোজ্য নয় ।

অবলেষে বলা হয়েছে ﴿ يَكُبُرُنَ مَلَئِكَ مَرَ مَلَئِكَ مَرَا مَلَئِكَ مَرَا مَلَئِكَ مَرَا عَلَيْكَ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْكِ مِنْ اللّهِ عَلَيْكِ مِنْ اللّهِ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مَنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلِيكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمْ مِنْ عَ

এ পর্যন্ত বিবাহ সম্পর্কিত রাসৃসূত্মহাহ্রাহ্রাক্রএর পাচটি বিশেষ বিধান বর্ণিত হয়েছে। অতঃপর এগুলোর সাথে সম্পর্কযুক্ত আরও দৃটি বিধান বর্ণিত হচ্ছে।

ষষ্ঠ বিধান : ﴿ اَلَّهُ اَ اللَّهُ اللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّاللّلِلَّ اللَّاللَّا الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بُعُيْسَمُ فَيَغُولُ فَيَقُولُ اللَّهُمَّ هُذَا قِسْمِي فِيْمَا اصْلِكُ فَلاَ تَكُمُّينَي فِيمَّا لاَ مُعَالَّمَ عُذَا قِسْمِي فِيْمَا اصْلِكُ فَلاَ تَكُمُّينَي فِيمَّا لاَ اللَّهُمَّ هُذَا قِسْمِي فِيْمَا اصْلِكُ فَلاَ تَكُمُّينَي فِيمَّا لاَ اللهُ قَالُ ابْكُولُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

রাস্পুল্লাহ ক্রে সকল পত্নীর মধ্যে সমতা বিধান করতেন এবং এই দোয়া করতেন, ইয়া আল্লাহ! যে বিষয়ে আমার ইখতিয়ার আছে, তাতে আমি সমতা বিধান করলাম, (অর্থাৎ ভরণ-পোষণ ও রাত্রি যাপন) কিছু যে ব্যাপারে আমার ইখতিয়ার নেই, সে ব্যাপারে আমাকে তিরস্কার করবেন না (অর্থাৎ আন্তরিক ভালোবাসা কারও প্রতি বেশি এবং কারও প্রতি কম থাকার ব্যাপারে আমার ইখতিয়ার নেই)।

সহীহ বুখারীর রেওয়ায়েতে হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাসূলুরাহ 🚌 পত্নীদের কাছে যাওয়ার ব্যাপারে পালা নির্দিষ্ট করে রেখেছিলেন। সেই পালা অনুযায়ী কোনো পত্নীর কাছে যাওয়ার ব্যাপারে কোনো ওজর দেখা দিলে তিনি তার কাছ থেকে অনুমতি গ্রহণ করতেন। অথচ সে সময় تَرْزُقُ لَيْكُ وَالْكِيْلُ మায়াতখানি অবতীর্ণ হয়ে গিয়েছিল।

এ হাদীসটিও হাদীস গ্রন্থসমূহে সুবিদিত যে, ওফাতের পূর্বে রুগ্ণাবস্থায় প্রত্যহ পত্নীগণের গৃহে গমন করা তাঁর পক্ষে কঠিন হয়ে গেলে তিনি সকলের কাছ থেকে অনুমতি নিয়ে হয়রত আয়েশা (রা.)-এর গৃহে শস্যা গ্রহণ করেছিলেন।

পরগম্বরণা বিশেষত রাস্লে কারীয় 🊃 -এর অভ্যাস এটাই ছিল যে, যেসব কাজে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে তাঁকে তাঁরই সূবিধার্থে ক্লবসত' তথা অব্যাহতি দন করা হতো, আল্লাহ তা'আলা কৃতজ্ঞতা প্রকাশস্বরূপ তিনি সেসব কাজে 'আযীয়ত' পালন করে সূবিধা ভোগ করা থেকে বিরত থাকতেন এবং 'রুবসত' অর্থাং অব্যাহতিকে কেবল প্রয়োজনের মুহূর্তেই ব্যবহার করতেন।

- কে পত্নীগণের মধ্যে সমতা বিধানের আদেশ থেকে অব্যাহতি দান এবং তাকে সর্বপ্রকার ক্ষান্ত : এতে রাস্ল্রাহ عَدْ اللّٰهُ مَنْ أَوْلَا يَحْدُرُكُ وَيُرْضُيْنَ সমতা বিধানের আদেশ থেকে অব্যাহতি দান এবং তাকে সর্বপ্রকার ক্ষমতা দানের কারণ ও রহস্য বর্ণিত হয়েছে। এর রহস্য এই যে, এতে সকল পত্নীর চক্ষু শীতল থাকবে এবং তারা যা পাবেন, তা নিয়েই সম্ভুষ্ট থাকবেন।

এখানে প্রশ্ন হতে পারে যে, এই বিধান তো বাহাত পত্নীগণের পছন্দ ও বাসনার বিপরীত হওয়ার কারণে তাদের মর্মবেদনার কারণ হতে পারে। একে পত্নীদের সন্তুষ্টির কারণ কিরূপে আখ্যায়িত করা হলো? এর জবাব হচ্ছে এই যে, প্রকৃতপক্ষে অধিকারই অসন্তুষ্টির আসল কারণ হয়ে থাকে। কারও কাছে কিছু পাওনা থাকলে সে যদি তা আদায় করতে ক্রুটি করে তবেই পাওনাদার ব্যক্তি দুঃবকষ্টের সন্মুখীন হয়। কিছু যার কাছে কারও কোনো পাওনা নেই, সে যদি সামান্য দয়াও প্রদর্শন করে, তবে প্রতিপক্ষ শুবই আনন্দিত হয়। এখানেও যখন বলা হয়েছে যে, পত্নীগণের মধ্যে সমতা বিধান করা রাস্পুন্ধাহ ক্রিট এর জন্য জকরি নয়; বরং তিনি এ ব্যাপারে স্বাধীন, তখন তিনি যে পত্নীকে যত্নটুকু মনোযোগ ও সঙ্গদান করবেন, তাকে সে এক অনুগ্রহ ও দান মনে করে সন্তুষ্ট হবে।

অবলেষে বলা হয়েছে : ﴿ اللّهُ عَلَيْهُ مُركَانُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

রাস্পুদ্ধার ্া এর সংসারবিমুখ জীবন ও বছ বিবার : ইস্পানের শত্রনা সন্সামান ব নিবার বিশেশত বান্সুল্য আর বছ বিবার কি নিবার বিশেশত বান্সুল্য আর বছ বিবার কি সমালোচনার বিষয়বস্তুতে পরিগত করে ইস্পান সালোগির রাজ্যার পরেছে। কিন্তু রাস্পুল্লার আর এক সমালোচনার বিষয়বস্তুতে পরিগত করে ইস্পান সালে একলোস পেরছে। কিন্তু রাস্পুল্লার আর্মিত আছে ব্ তিনি সর্বপ্রথম বিবার করেন পাঁচশ বছর বয়সে হয়বত খাদীর বার্ন্ত, কিন্তু এই নামান পর তিনি রাস্পুল্লার আল এব রাজিপে আমেন করেছিলেন আরমের রাজ্যার করেন পরি তিনি রাস্পুল্লার আল এব রাজিপে আমেন করেছিলেন আরমের বার্ন্ত, করেন বান্সুল্লার স্কাশ বছরের বয়স্কাম পর্যত্ত এই বয়স্কা মহিলার সাথে সমগ্র যৌবন অভিবাহিত করেন। পর্বাল বর্ত্তর এই বয়স্কো মহিলার সাথে সমগ্র যৌবন অভিবাহিত করেন। পর্বাল বরের এই বয়স্কো মন্ত্রানা সাথে সমগ্র যৌবন অভিবাহিত করেন। পরাল বরের এই বয়স্কে মন্ত্রানার সামান অভিবাহিত হয়। চল্লিশ বছর বরুবে নর্ব্বরুত্তন ঘোষণা প্রচারিত বরুয়ার পর মন্ত্রা নাবীতে তার বিরোধিতার সূচনা হয়। বিরোধী পক্ষ তার উপরে নির্যাতনের এবং তার ছিল্লান্বধণের চেষ্টার কোনো ক্রটি বারে নি। তাকে জালুকর বরুবেছে, উন্যান বরেলছে, উন্তু পরম শক্রর মুখ থেকেও কোনো সময় এমন কথা বের হয়নি, যা তার আল্লাহভীতি ও চারিত্রিক পরিব্রতাকে সন্দেহযুক্ত করে দিতে পারে।

পঞ্চাশোর্ধ বয়নে হয়বত খানীজা (রা.)-এর ওফাতের পর হয়বত সওলা (রা.) তাঁর ব্রীরূপে আসেন তিনিও বিধবা ছিলেন ।

যদিনায় হিজরত এবং বয়স চূয়ানু বছর হওয়ার পর ছিতীয় হিজরিতে হয়বত আয়েশা সিন্দীকা (রা.) নববধু বেশে রাসূলুরাহ 
এর গৃহে আগমন করেন। এর এক বছর পর হয়বত হাফসা (রা.)-এর সাথে এবং কিছুদিন পর যয়ুনব বিনতে খুযায়মার সাথে

তাঁর বিবাহ হয়। কয়েক মাস পর যয়নবের ইন্তেকাল হয়ে যার। চতুর্থ হিজরিতে সন্তানের জননী ও বিধবা হয়বত উচ্ছে সালমা

(রা.) তাঁর অন্তঃপুরে আনেন। পঞ্চম হিজরিতে হয়বত যয়নব বিনতে জাহালের সাথে আরাহ তাআলার নির্দেশে তাঁর বিবাহ হয়।

এ সম্পর্কে সূরা আহ্যাবের তরুতে আলোচনা করা হয়েছে। তখন রাসূলুরাহ 
এন এক বয়রকম ছিল আটানু বছর। এবিশিষ্ট পাঁচ

বছরে অন্যান্য পত্নী তাঁর হেরেমে প্রবেশ করেন। পর্যাব্যরের পারিবারিক জীবন আচার-আচরণের সাথে অনেক ঘাঁটার বিধান

মৃশ্ত থাকে। এই নায়জন পত্নীর মাধ্যমে ইসলাম প্রচারের কাজ কতার করিব আচার-আচরণের সাথে অনেক ঘাঁটার বিধান

মৃশ্ত থাকে। এই নায়জন পত্নীর মাধ্যমে ইসলাম প্রচারের কাজ কর্টার আচার-আচরণের সাথে অনেক ঘাঁটার বিধান

মৃশ্ত থাকে। এই নায়জন পত্নীর মাধ্যমে ইসলাম প্রচারের কাজ কর্টার আচার-আচরণার সাথে অনেক ঘাঁটার বিধান

মৃশ্ত থাকে। এই নায়জন পত্নীর মাধ্যমে ইসলাম প্রচারের কাজ কর্টার আলার এবং হয়বত উদ্দে সালামা (রা.) থেকে দুইভারার দুশ দিটা হাদীস এবং হয়বত উদ্দে সালমা (রা.) থেকে সুইভারার দুশ দিটা হাদীস এবং হয়বত উদ্দে সালমা (রা.) থেকে কিন

আটায়্বীটি টি হাদীস নির্ভরযোগ্য হাদীস গ্রহুসমূহে সন্নিবেশিত রয়েছে। হয়বত উদ্দে সালমা (রা.) বর্ণিত বিধানসমূহ ও ফতোয়া

সম্পর্কে হাফেজ ইবনে কাইড্রেস "ই'লামুল মুকেয়ীন" গ্রেছে বিখেন প্রথলো একবিত করা হলে একটি বন্ত গ্রহের আকার

ধারণ করেবে। দুশিতেরও অধিক সাহাবায়ে কেরাম হয়বত আয়েশা সিনীকার শিষ্য ছিলেন, যাঁরা তাঁর কাছ থেকে হাদীস, ফিকহ ও ফতোয়া শিক্ষা করেবেছিলেন।

অনেক পত্নীকে নবী কারীম 

-এর হেরেমে দাখিল করার পশ্চাতে তাদের পরিবারবর্গকে ইসলামের প্রতি আকৃষ্ট করার রহস্য নিহিত ছিল। রাসুলে করীম 

-এর জীবনের এই সংক্ষিত্ত চিলি। রাসুলে করীম 

-এর জীবনের এই সংক্ষিত্ত চিলিটি সামনে রাখা হলে কারও পক্ষে একথা বলার অবকাশ বাকে কি যে, এই বহুবিবাহ কোনো মানসিক ও যৌন বাসনা চরিতার্থ করার উদ্দেশ্যে ছিলঃ এরূপ হলে যৌবনের একটা উল্লেখযোগা অংশ অবিবাহিত অবস্থায় এবং তারপর একজন বিধবার সাথে অতিবাহিত করার পর জীবনের শেষভাগকে এ কাজের জন্য কেন বেছে নেওয়া হলোং এ বিষয়বস্তুর পূর্ব বিবরণ এবং শরিয়তগত, বুদ্ধিগত, প্রকৃতিগত ও অর্থনীতিগত দৃষ্টিকোণ থেকে বহুবিবাহ সম্পর্কিত পূর্ণান্ব আলোচনা সূরা নিসায় তৃতীয় আয়াতের তাফসীরে করা হয়েছে।

সক্ষম বিধান : প্রিন্দুন্টি বিধান করা হালাল নায় এবং বর্তমান পত্নীদের মধ্যে কাউকে তালাক দিয়ে তার স্থলে অলঃপর আপনার জনা অন্য মহিলাকে বিবাহ করা হালাল নায় এবং বর্তমান পত্নীদের মধ্যে কাউকে তালাক দিয়ে তার স্থলে অন্যকে বিবাহ করাও বালাল নয়।

এ আয়াতে এই শব্দের দূ'রকম তাঞ্চনীর হতে পারে- ১. সেই নারীগণের পরে যারা বর্তমানে আপনার বিবাহে আছে, অন্য কাউকে বিবাহ করা আপনার কন্য হালাল নয়। মডক সাহাবী ও তাঞ্চনীরবিদ থেকেও এই তাঞ্চনীর বর্ণিত আছে, যেমন হযরত আনাম (রা.) বঙ্গেন, আল্লাহ তাআলা নবী পত্নীগণকে দূ'টি বিষয়ের মধ্যে থেকে যে কোনো একটি বেছে নেওয়ার অধিকার দিয়েছিলেন, সাংসারিক ভোগবিদাস লাভের উদ্দেশ্যে রাসূল — এর ব্রী ত্যাগ করা অথবা দূঃর কষ্ট ও সুষ যা-ই পাওয়া যায়, তাকে বরণ করে নিয়ে তার ব্রী তিয়া বি সাক্ষা বায়, তাকে বরণ করে নিয়ে তার ব্রী হিসাবে থাকা। দে মতে পুণ্যমন্ত্রী পত্নীগণ সকলেই অতিরিক তরণ-শোষধার দানি পরিত্যাণ কর্যাবস্থান ক্রাম্বান্তর ক্রে ব্যাক্ষা ক্রাম্বান্তর ব্যাক্ষা বাস্কুলাহ — এর প্রত্যান্তর এই নয় পত্নীয়ে আকানেই বেছে নেন। এবই পুরস্কার স্বন্ধপ আলা রাস্কুলাহ — এর সরাক্রেও এই নয় পত্নীয়ে ক্রাম্বান্তর ক্রে দেন। ফলে তাদের বাতীত অন্য ক্লাউকে বিবাহ করা বিধ বইল না।

–(ভাঞ্চসীরে রুহুল মা'আনী)

হযরত ইবনে আববাস (রা.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা নবী-পত্নীগণকে একমন্ত্রে তাঁর জন্যই নির্দিষ্ট করে দিয়েছিলেন। ফলে ঠান ওফাতের পরও তাঁরা অনা কাউকে বিবাহ করতে পারতেন না। অনুস্কভাবে আল্লাহ তা'আলা রাসূলুল্লাহ 🊃 -কে তাদের জন্যে নির্দিষ্ট করে দেন যে, তিনি তাঁদের ব্যতীত অন্য কোনো নারীকে বিবাহ করতে পারবেন না। এক রেওয়ায়েতে হ্যরত ইন্তরান (রা.) থেকেও এই তাফসীর বর্গিত আছে।

২. অপর এক রেওয়ামেতে হযরত ইকরামা, হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) ও মুজাহিদ থেলে ক্রিটার তাফসীর তাফসীর বর্গিত আছে। অর্থাৎ আয়াতের ওক্রতে আপনার জন্য যত প্রকার নারী হালাল করা হয়েছে, তানের বাতীত অন্য কোনে প্রকার নারীকে বিবাহ করা আপনার জন্য হালাল নয়। উদাহরণত আয়াতের ওক্রতে তার পরিবারের নারীদের মধ্যে যারা মক্কা থেকে হিজরত করেছে, কেবল তানেরকেই হালাল করা হয়েছে এবং যারা হিজরত করেন নি, তানেরকে বিবাহ করা হালাল রাখা হয়েনি। অনুরূপভাবে করা হালাল রাখা হয়েনি। অনুরূপভাবে। কর্মান তথা ঈমানলার হওয়ার শর্ত আয়োপ করে কিতারী নারীদেরকে বিবাহ করাও তার জনা অবৈধ সাবান্ত করা হয়েছে। ক্রবল তানের মধ্যে আপনার বিবাহ হতে পারে। সাধারণত নারীদের মধ্যে মুসলমান হওয়ার শর্ত এবং পরিবারের নারীদের মধ্যে মুসলমান হওয়ার সাবে সাথে হিজরত করাও শর্ত। যাদের মধ্যে এই শর্তয়্বয় অনুপস্থিত, তানেরকে বিবাহ করা হালাল নয়। এই তাফসীর অনুযায়ী আলোচ্য বাক্রো কোনো নতুন বিধান ব্যক্ত হয়নি, বরং পূর্বোক্ত বিধানেরই তাকিদ ও ব্যাখ্যা করা হয়েছে মাত্র। এ আয়াতের কারণে নয় জনের পর অন্য নারীকে বিবাহ করা হারাম হয়ে যায় নি; বরং মুমিন নয়, এমন নারীকে এবং হিজরত করেনি পরিবারের এমন নারীকে বিবাহ করা নিষিদ্ধ হয়েছে মাত্র। অবশিষ্ট নারীগণকে আরও বিবাহ করার ব্যাপারে তার ইখতিয়ার বহল করেছে। হযরত আয়েশা সিন্ধীক। (রা.)-এর এক রেওয়ায়েতও এই ছিতীয় তাফসীর সমর্থন করে, যা দ্বারা বোঝা যায় যে, আরও বিবাহ করার অনুসন্তি জিল।

ভাৰতীয় তাফসীর অনুযায়ী এ বাক্যের সুস্পষ্ট অর্থ এই বে, বর্তমান প্রীণণ ব্যতীত অন্য নারীদেরকে বর্ণিত শর্তাবলি সাপেক্ষে বিবাহ করা যদিও জায়েজ, কিন্তু এটা জায়েজ নয় যে, একজনকে তালাক দিয়ে তার স্থলে অন্যজনকৈ বহাল করবেন অর্থাৎ নিছক পরিবর্তন মানসে কোনো বিবাহ বৈধ নয়। পরিবর্তনের নিয়ম বাতীত যত ইচ্ছা বিবাহ করতে পারেন।

পক্ষান্তরে প্রথম তাফসীর অনুযায়ী অর্থ এই হবে যে, বর্তমান পত্নী তালিকায় নতুন কোনো মহিদার সংযোজনও করতে পারবেন না এবং কাউকে পরিবর্তনও করতে পারবে না অর্থাৎ একজনকে তালাক দিয়ে তার স্থূলে অন্যঞ্জনকে বিবাহ করতে পারবে না।

প্রবেশ করে। না। কিন্তু যদি তোমাদেরকে দাওয়াতের মাধ্যমে খাওয়ার জন্য প্রবেশের অনুমতি দেওয়া হয় তবে তোমবা আহার্য বন্ধনের অপেক্ষা না করে প্রবেশ কর ঠা শব্দটি ঠেটি -এর মাসদার তবে তোমরা আছত হলে প্রবেশ কর অতঃপর খাওয়া শেষে আপনা আপনি চলে যেয়ো। একে অপরের সাথে কথা-বার্তায় মশগুল হয়োনা। দীর্ঘক্ষণ অবস্থান করোনা নিশ্চয় এটা দীর্ঘক্ষণ অবস্থান করা রাসলে কারীম 🚐 -এর জন্য কষ্টদায়ক। তিনি তোমাদের কাছে তোমাদেরকে বের করার ব্যাপারে সংকোচ বোধ করেন। কিন্ত আল্লাহ তা আলা সত্যকথা তোমাদের বের করার কথা বলতে সংকোচ করেন না অর্থাৎ এর বর্ণনা তিনি বাদ দেননি بَسْتَحْبِيُّ असि अना त्वुताल भरल পড়বে তোমরা তাঁদের পত্নীগণের নবী পত্নীগণের কাছে কিছু চাইলে পর্দার আভাল থেকে চাইবে। এটা তোমাদের অন্তরের জন্যে এবং তাদের অন্তরের জন্যে কোনো কু-ধারণা সৃষ্টি হওয়া থেকে অধিকতর পবিত্রতার কারণ। আল্লাহর রাসুলকে কষ্ট দেওয়া এবং তার ওফাতের পর তার পত্নীগণকে বিবাহ করা তোমাদরে জন্য কখনো বৈধ নয়। নিক্তয় আল্লাহর কাছে এটা গুরুতর অপরাধ।

৫৪. তোমরা খোলাখলি কিছ বল অথবা গোপন রাখ নবী করীম 🚎 -এর পরে তার পতীদের ব্যাপারে আক্সহ সর্ববিষয়ে সর্বজ্ঞ অতএব তিনি এর প্রতিদান দেবেন।

हें व . ﴿ وَهُ مَا الْمُعَالِقِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا الَّذِيْنَ أَمُنَوا لا تَدْخُلُوا كُنُونَ النَّسِيِّ إِلَّا أَنْ يُسُوْذَنَ لَـكُمْ فِي السُّدُخُولِ بالدُّعَاءِ إلى طَعَامِ فَتَدْخُلُواْ غَيْرَ نَظِيدٌ مُنْتَظِرِيْنَ إِنَّهُ نَضْجَهُ مَصْدَرُ انْحُ يَانَىُ وَلَكِنْ اذَا دُعَيْتُم فَادْخُلُوا فَاذاً طَعَمْتُم فَانْتَشُرُوا وَ لَا تَمْكُثُوا مُسْتَأْنِسْيَنَ لحَدِيْثِ م مِنْ بَعِيْصِكُمْ لِبَعِيْضِ إِنَّ ذُلِكُمُ ٱلْمَكُنُ كَانَ يُوْذِي النَّبِيِّ فَيَسْتَخُو مِنْكُمْ رَ أَنْ يُخْرِجَكُمْ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْي مِنَ الْحَقّ م أَنْ يُخْرِجَكُمْ أَيْ لاَ يَشْرُكُ بِيَانَهُ وَقُرِي يَسْتَحْي بِيَاءِ وَاحِدَةٍ وَإِذَا سَالَتُمُوهُنَّ أَيْ أَزْواَجَ النَّبِيِّ مَنَّاعًا فَسُنِّكُوهُنَّ مِنْ وَّرَأَ ۗ حِجَابٌ د سَتْر ذُلكُمْ اَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ دِمِنَ الْخُواطِرِ الْمُرِيْبَةِ وَمَاكَانَ لَسَكُمُ أَنْ تُسُوُّهُ وَا رَسُولَ السُّله بستَمْ وَ وَلاَ أَنْ تَنْكِحُوا آزُواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبِداً م إِنَّ ذُلكُم كَانَ عَنْدَ اللَّهِ ذُنْبًا عَظِيْمًا .

٥٤. إِنْ تُبَدُّوا شَيِئًا أَوْ تُخْفُوهُ مِنْ نَكَاجِهِنَّ بَعْدَهُ فَانَّ اللَّهُ كَانَ بِكُلِّ شَيْعٍ عَلِيْتًا فَيُعَا لِكُمْ عَلَيْهِ.

व्यत भन्नीगरभव करना उपल्त . वि कातीय 🚟 - अत भन्नीगरभव करना उपल्त ٱبنْنَاتِهِنَّ وَلاَ إِخْوَانِهِنَّ وَلاَ ٱبْنَاءَ إِخْوَانِهِنَّ وَلَا ٱبْسَنَاآءِ أَخَسُواتِسِهِسَّ وَلَا نِسسَانِسِهِسَّ أَي اللُّمُوْمِنَاتِ وَلاَ مَا مُلَكَّتُ أَيْمَانُهُنَّ مِنَ ٱلامَاءِ وَالْعَبِيْدِ أَنْ يُرَوْهُنَّ وَيُكُلِّمُوهُنَّ مِنْ غَيْر حِجَابٍ وَاتُّفِينَ اللَّهُ مِ فِيْمَا أُمْرِتُنَّ بِهِ إِنَّ اللُّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلَّ شَيْعٍ شَهِيدًا لاَ يَخْفُى عَلَيْه شَيّْ .

পিতা, পুত্ৰ, ভাতা, ভাতুপুত্ৰ, ভগ্নিপুত্ৰ সহধৰ্মিণী কই অর্থাৎ মুমিন নারী এবং অধিকারভুক্ত দাসদাসীগণের সামনে যাওয়ার ব্যাপারে গুনাহ নেই। তারা তাদেরকে দেখবে ও তাদের সাথে কথা বলবে পর্দাবিহীন তোমর আল্লাহর নির্দেশাবলিতে আল্লাহকে ভয় কর। নিক্য আল্লাহ সর্ববিষয় প্রত্যক্ষ করেন। তাঁর কাছে কোনে জিনিস লুকায়িত নয়।

. 🚉 - اللّهُ وَمَالَيْ كُتُمَّ أَيْصُلُونَ عَلَى النَّبِيِّ 🚓 ٥٦. إِنَّ اللّهُ وَمَالَيْ كُتُمَّ يُصُلُّونَ عَلَى النَّبِيّ مُحَمَّدٍ عَنَّهُ بِنَايَتُهَا الَّذِينَ امْنُوا صَلُّوا عَلَيْهُ وَسَلَّمُوا تَسْلَمْنًا أَيْ قُولُوا اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُعَتَّدِ وَسُلَّمُ.

এর প্রতি রহমত প্রেরণ করেন। হে মু'মিনগণ! তোমরা নবীর জন্য রহমতের দোয়া কর এবং তার প্রতি সালাম প্রেরণ কর অর্থাৎ اَللُّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَسَلَّمَ अर्था९

٥٧. إِنَّ التَّذِيثَنَ يُتُودُونَ النِّلَهُ وَرَسُولُكُ وَهُ الْكُفَّارُ بَصِفُونَ اللَّهُ بِمِا هُوَ مُنَزَّهُ عَنْهُ مِسنَ الْمُولَدِ وَالشُّبِرِيْكِ وَيُكُّذِّبُونَ رُسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فِي النَّدُنْيِنَا وَالْأَخْرَةِ أَبِعَدَهُمْ " وَاَعَدُّلُهُمْ عَذَابًا تُهُهِّينًا ذَا إِهَانَةِ وَهُوَ النَّارِ .

৫৭. যারা আল্লাহ ও তাঁর রাসূলকে কষ্ট দেয় (কাফেরগণ তাঁরা আল্রাহকে বিশেষিত করে এমন গুণাবলির সাথে যা থেকে তিনি পবিত্র যেমন সন্তান হওয়া, অংশীদার হওয়া এবং তারা তাদের নবীকে অস্বীকার করেন আল্লাহ তাঁদের প্রতি ইহকালে ও পরকালে অভিসম্পাত করেন। ১ রহমত থেকে দূরে রাখেন এবং ভাদের জন্যে প্রস্তুত রেখেছেন অবমাননাকর শান্তি জাহানাম :

٥٨. وَالَّذِيثُنَ بُوْذُوْنَ الْمُؤْمِينِيثَنَ وَالْمُؤْمِينَةِ بغَيْر مَا اكْتَسَبُوْا يَرْمُوْنَهُمْ بِغَيْر مَا عَمِلُوا فَقَدُ اخْتُمَلُوا يُهْتَانًا تَحَمَّلُوا عُمُتَانًا تَحَمَّلُوا كُذْبًا وَاثْمًا مُبِينًا بَيَّنًا .

৫৮. যারা বিনা অপরাধে মু'মিন পুরুষ ও মু'মিন নারীদের কষ্ট দেয় অর্থাৎ তাদের প্রতি বিনা অপরাধে অপবাদ দেয়। তারা মিথ্যা অপবাদ ও প্রকাশ্য পাপের ব্যেঝা বহন করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

لَا تَذْخَلُوْهَا فِيلَ حَالٍ مِنَ الْآخَرَالِ إِلَّا حَالَ अरहारः (अर्थाः) عَلَيْرَمُ آخَرَالُ अरह كَرُنكُمْ عَالَمُ عَلَيْ حَالٍ مِنَ الْآخَرَالِ إِلَّا حَالَ अरहारः (अर्थाः) الشِيفَاتَا، अरहार عُسُرُمُ أَذَانُ لُكُمْ

रसारह । جَرَابُ १७ -إِذَا طَعِيْمَتُمُ اللّهِ : فَوْلُمُهُ فَانْتَ شَرُوا

لَائِمْ اللهُ لاَ يَشْرُكُ অর ভাষসীর لاَ يَشْرُكُ ছারা করে ইঙ্গিত করেছেন যে, يَشْرُكُ অর্থ হলো لاَ يَشْرُكُ ا على علام الله الله يَشْرُكُ अर्थ निमवरू আहारुत नितक देवस नয়।

ন্দ্রিটিট ইন্টিট ইন্টিট ইন্টিট এর ক্রিট্রট এর ক্রিট্রট অনুমতি বাতীত প্রবেশ না করা এবং কথা বার্তায় মন লাগিয়ে জমে বসে না থাকা : এবং পর্দার বাইর থেকে মাল সামানা না চাওয়া । অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয় গুলো তৃহমত এবং শয়তানি কুমন্ত্রণা প্রতিহত করার জন্য যুবই উপকারী ।

وَانَّ इस्ता जेत वस्त لَكُمُ इस्ता खात كَانَ اللهُ عَلَيْهُ وَا ; مَاضَحٌ لَكُمُ أَنْ تُؤَوَّا : فَلَكُ عَلَيْ وَأَنْ يَعْمَعُ عِنْهُ عِنْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ كَانَ لَنُونُواْ ; مَاضَحٌ لَكُمُ أَنْ تُؤُوِّرًا ख़ंब قَلْوَ

فِى أَبَانَبِينَّ رَلاً ,এর বৃদ্ধিকরণের উদ্দেশ্যে হলো এ বিষয়ের প্রতি ইন্সিত করা যে, نَ قُـوْلُـهُ أَنْ يَّبَرُوْهُمَّنَ وَيُسْكَلِّمُوُهُمُّنَ و अयाज अयाज अराध वाकालालের মধ্যে কেলে প্রথি সে সকল লোকদের দেখা ও তাদের সাথে বাকালালের মধ্যে কেলে কুনাং নই। امنقلن مَا اُمرُزُنَّ بِهُ رَاتَنْبِينَ اللَّهُ अत আতফ হয়েছে উহোৱ উপর অর্থা ، يَقُولُهُ وَاتَّقَفْتُنَ اللَّهُ

ু এর বিভিন্ন অর্থ রয়েছে রহমত, দোয়া, সন্থান, প্রশংসা। এওলোঁ একই সময় উদ্দেশ্য নেওয়াকে কিট্র রলা হয়। কভিপয়ের নিকট এখানে এটা জায়েজ নেই। এ কারণে এটা বলা হবে যে, শব্দের এই স্থানে একই অর্থ উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তার সন্থান ও প্রশংসা। যখন এই অর্থ আরাহর দিকে কিটা হবে তখন রহমত উদ্দেশ্য হবে। আর ফেরেশতানের দিকে নিসব হলে দোয়া ও ইন্তেগফার উদ্দেশ্য হবে। আর সাধারণ মুমিনের দিকে নিসব হলো দোয়া, প্রশংসা ও শ্বাদ সমষ্টিগতভাবে উদ্দেশ্য হবে। কিট্র মাসদার অর্থ শান্তি, যেমন ক্রিটি অনুবায়ী এটা এর স্থান নয়। কিছু থেছে ক্রিটি অনুবায়ী এটা এই এর স্থান নয়। কিছু থেছে ক্রিটি অনুবায়ী এটা এই এর স্থান নয়। কিছু থেছে ক্রিটি অনুবায়ী এটা এই এই স্থান নয়। কিছু থেছে ক্রিটি অনুবায়ী এটা এই এই স্থান নয়। কিছু থেছে ক্রিটি অনুবায়ী এটা এই এই ক্রাম্ব অর্থকে অন্তর্গ্তক করে তাই এই ক্রাম্ব হবে থাকে।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

আলোচা আয়াতসমূহে ইসলামি সামাজিকতার কতিপয় রীতিনীতি ও বিধান বিবৃত হয়েছে। পূর্বোক আয়াতসমূহের সাথে এর সম্পর্কে এই যে, এসব আয়াতে বর্ণিত রীতিনীতিওলো প্রথমে রাসুলুরাহ 

-এর গৃহে ও তার পত্নীগণেরে ব্যাপারে অবতীর্ণ 
হয়েছে, যদিও এগুলো তার ব্যক্তিসন্তার সাথে বিশেষভাবে সম্পৃক্ত নয়। প্রথম বিধান খাওয়ার দাওয়াত ও মেইমানের কভিগও রীতিনীতি

- দ্বীনীতিনীতি কিন্দুর্ভিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন্দুর্ভ্বিত বিশ্বতিন কিন

এ আয়াতে দাওয়াত ও আপ্যায়ন সম্পর্কিত তিনটি রীতিনীতি বর্ণিত হয়েছে। এগুলোঁ সকন মুসনমানের জন্য ব্যাপকভাবে প্রযোজ্য: কিন্তু যে ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়েছে, তা রাসূলুরাহ 🚟 -এর গৃহে বিনা অনুমতিতে প্রবেশ করা না: বনা হয়েছে। প্রথম রীতি এই যে, নবী কারীম 🚟 -এর গৃহে বিনা অনুমতিতে প্রবেশ করে না: বনা হয়েছে।

তৃতীয় রীতি এই যে, খাওয়া শেষে নিজ নিজ কাজে ছড়িয়ে পড়। পরম্পর কথাবার্তা বলার জন্য গৃহে অনড় হয়ে বনে থেকো না। व বলা হয়েছে- فَاذَا طُعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا رَلَا مُسْتَأْنُسِيْنُ لِحَدِيْثِ

মাসজালা : এই রীতি সেই ক্ষেত্রে, যেখানে খাওয়ার পর দাওয়াতপ্রাপ্তদের বেশিক্ষণ বসে থাকা দাওয়াতকারীর জন্য কটের কারণ : হয়; যেমন সে একাজ সেরে খাওয়াতে চায়। উভয় অবস্থায় দাওয়াতপ্রাপ্তদের বসে থাকা তার জন্য কটের কারণ হয়ে দাঁড়ায়। কিন্তু যেখানে সাধারণ অবস্থা ও নিয়মদৃষ্টে জানা যায় যে, আহারের পর দাওয়াতপ্রাপ্তদের বেশিক্ষণ বসে থাকা দাওয়াতকারীর জন্য কটের কারণ হবে না, দেখানে এই রীতি প্রযোজ্য নয়। আজকালকার দাওয়াতসমূহে তাই প্রচলিত আছে। আয়াতেও পরবর্তী বাক্য এর প্রমাণ, যাতে বলা হয়েছে—

আয়াতে আরো বলা হয়েছে যে, মেহমানদের এই আচরণে যদিও রাসূলুল্লাই 🊃 কট্ট পেতেন; কিছু নিজ গৃহের মেহমান ই ইওয়ার কারণে তাদেরকে শিষ্টাচার শিক্ষা দিতে সংকোচ বোধ করতেন। কিছু আল্লাহ তা'আলা সত্য প্রকাশে সংকোচ বোধ করেন না।

মাস'আলা : এই বাক্য থেকে মেহমানদের আদর-আপায়নের যথেষ্ট গুরুত্ব জানা গেল। দাওয়াতের দিষ্টাচার শিক্ষা দেওয়া যদিও রাসুসূরাহ 🚟 -এর কর্তব্যের অন্তর্ভুক্ত ছিল; কিন্তু নিজের মেহমান হওয়ার অবস্থায় তিনি তাও মূলতবি রাখেন। ফরে আরাহ তা আলা যথং কুরআনে এই শিষ্টাচার শিক্ষা দেওয়ার ব্যবস্থা করলেন।

ৰিজীয় বিধান নারীদের পর্দা : إِنَّا اَلْمَادُوكُنَّ مِنَاعًا فَاسْتَلُومُنَّ مِنَ رَزَاء حِجَالٍ وَلَكُمْ اَطْهُرُ لِعَلَيْكِمْ وَقُلُوبُهُمْ : এবত সানে-নুষ্কের বিশেষ ঘটনার ভিত্তিতে বর্ণনা এবং বিশেষভাবে নবী-পত্নীগণের উদ্ধেষ থাকলেও এ বিধান সময় উমতের জনা ব্যাপকভাবে প্রযোজ। বিধানের সারমর্ম এই যে, নারীদের কাছ থেকে ভিন্ন পুরুষদের কোনো ব্যবহারিক বন্ধু, পাত্র, বর ইত্যাদি সেবড়া জকরি হলে সামনে এসে নেবে না: ববং পর্দার অন্তর্গা প্রেকে চাইবে। আরও বলা হয়েছে যে, পর্দার এই বিধান পুরুষ ও নারী উভয়ের অন্তর্গক মানসিক কুমন্থণা থেকে পবিত্র রাখার উদ্দেশ্যে দেওয়া হয়েছে।

ंकंब विरम्य ७२०७ : এখানে প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, এছলে বাসূলুল্লাহ 🚎 -এর পুণ্যাখ্যা পত্নীগণকে পর্দার বিধান وَالْمُنْكُمُ عَنْكُمُ প্রতিষ্ঠান্ত অন্তর্গত পাক-সাফ রাখার দায়িত্ব আল্লাহ তা আলা স্বয়ং গ্রহণ করেছেন । পূর্বোল্লিখিত الرَّجْمُن اَمُنْ الْسَائِمَ بِهُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ رَبِّمُ الْمُنْ الْمُنْ رَبِّمُ وَالْمُنْ الْمُنْ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُوالِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمُونِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُوالْمُعَلِمُ وَالْمُوالِمُونِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ و

্ব রুপেনতে যে সর্ব পুরুষকে সম্বোধন করে এ বিধান দেওয়া হয়েছে, তাঁরা হলেন রাসূলে কারীম 🚟 -এর সাহাবায়ে কেরাম, ্ব ক্রেম মধ্যে অনেকের মর্যাদা ফেরেশতাগণেরও উর্ধ্বে।

' রির্ব এসৰ বিষয় সত্ত্বেও তাঁদের আন্তরিক পবিক্রতা ও মানসিক কুমন্ত্রণা থেকে বাঁচার জন্য পুরুষ ও নারীর মধ্যে পর্দার ব্যবস্থা ' হুহে জ্বন্ধীয় মনে করা হয়েছে। আজ এমন ব্যক্তি কে, যে তার মনকে সাহাবায়ে কেরামের পবিক্র মন অপেক্ষা এবং তার স্ত্রীর বিল্যুক নত্তি করীয় — এর পুণ্যাত্মা স্ত্রীগণের মন অপেক্ষা অধিক পবিক্র হওয়ার দাবি করতে পারে। আর এটা মনে করতে বিল্যুক্ত যে, নারীদের সাথে তাদের মেলামেশা কোনো অনিষ্টের কারণ হবে না।

িজালাচা আয়াতসমূহ অবতরণের কারণ : এসব আয়াতের শানেনুযূলে কয়েকটি ঘটনা বর্ণনা করা হয়। এগুলোর মধ্যে
্রুনে বৈপরীতা নেই। ঘটনাবলির সমষ্টি এ আয়াত অবতরণের কারণ হতে পারে। আয়াতের গুরুতে দাওয়াতের শিষ্টাচার

কৈও হয়েছে যে, তাকা না হলে খাওয়ার জন্য যাবে না এবং খাওয়ার অপেক্ষায় পূর্ব থেকে বসে থাকবে না। ইবনে আবী
ক্রেমের বর্ণনা অনুযায়ী এর শানে-নুমূল এই যে, এই আয়াত এমন তারি ও পরতোজী লোকদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, যারা
্রুজাত ছাড়াই কারও পুত্রে যেয়ে খাওয়ার অপেক্ষায় বসে থাকে।

ইয়ে আবদে ইবনে হোমায়েদ হ্যরত আনাস থেকে বর্ণনা করেন, এই আয়াত এমন কতিপয় লোকের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে, বে অপেক্ষায় থাকত এবং খাওয়ার সময় হওয়ার পূর্বে রাসূলুল্লাহ 🚐 এর গৃহে যেয়ে কথাবার্তায় মশন্তল থাকত। অতঃপর মহার্থ প্রস্তুত হয়ে গেলে বিনাধিধায় তাতে শরিক হয়ে যেত। আয়াতের গুরুতে উল্লিখিত নির্দেশ তাঁদের সম্পর্কে জারি করা ব্যাহে। এসব বিধান পর্দার বিধান অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বেকার। তখন সাধারণ পুরুষরা অন্তর মহলে আসা-যাওয়া করত।

ব্রুরী ৫ মুসলিমে হযরত ফারুকে আজম (রা.)-এর উক্তি বর্ণিত আছে, তিনি বলেন-

وَافَقْتُ دَمَّى فِي ثَلَاثِ قَلْتُ مَا رَسُولُ اللَّهِ لَوْ اتَّخَذُنَ فِي مَقَامٍ إِسُرَاهِيْمَ مُصَلَّى فَانَوْلَ اللَّهُ تَعَالَىٰ وَاتَّخَذُوا مَلَهُ، إِبْرَاهِيْمَ مُصَلَّى وَقُلْتُ مِنَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ يَسَاءُكَ مَذَخُلُ عَلَيْهِيَّ الْبِيرُ وَالْفَاجِرُ فَلَوْ خَجَيْتَهُمَّ فَانْوَلَ اللَّهُ إِنَّهُ الْجَبَّدِ وَقُلْتُ لِأَوْلِجِ النَّبِيِّ ﷺ تَصَّالُانِ عَلَيْهِ فِي الْغَيْرَةِ عَسَى رَبُّهُ إِنَّ ظَلْقَكُنَّ أَنَ يُبُولُهُ أَذَواجًا خَبْرًا مِسْكُنَّ فَنَوَلَهُ كُذُلِكَ.

আমি আমার পালনকর্তার সাথে তিনটি বিষয়ে একইরূপ মতে পৌছেছি ১. আমি রাসূলুরাই — এর কাছে এই মর্মে বাসনা ধনাশ করেলাম যে, আপনি মাকামে ইবরাহীমকে নামাজের জায়গা করে নিলে তালো হতো। এর পরিপ্রেক্ষিতে আল্লাহ তা আলা মানেশ নাজিল করলেন, তোমরা মাকামে ইবরাহীমকে নামাজের জায়গা করে নাও। ২. আমি আরঞ্জ করলাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ আপনার পত্নীগণের সামনে সং-অসং প্রত্যেক ব্যক্তি আসে। আপনি তাদেরকে পর্দার আদেশ দিলে তালো হতো। এর পরিপ্রেক্ষিতে পর্দার আয়াত অবৃতীর্ণ হলো। ৩. নবী করীম — এর পত্নীগণের মধ্যে যখন পারস্পরিক আত্মমর্যাদাবোধ ও ইর্ধা মাঘাচড়া দিয়ে উঠল, তথন আমি বললাম, যদি রাস্পুল্লাহ — তোমাদেরকে তালাক দিয়ে দেন, তবে অসম্বর্ধ নয় যে, আল্লাহ তাআলা তোমাদের অপেক্ষা উত্তম পত্নী তাকে দান করবেন। অতঃপর ঠিক এই ভাষাই কুরআনের আয়াত অবতীর্ণ হয়ে পেল।" জাতব্য : হয়রত হারুকের আন্তম (রা.)-এর কথার শিষ্টাচার লক্ষণীর। তিনি বাহ্যদৃষ্টিতে একথা বলতে চেয়েছিলেন, আয়ার বিশ্বাসক ক্রিপ্রান্ত বিষয়ে আমার সাথে একই মাজ পৌচাচার

ব্রতিপাদকে তিনটি বিষয়ে আমার সাথে একই মতে পৌছেছেন। WWW.eelm.weebly.com সহীহ বৃথারীতে হযরত আনাস (রা.) বর্ণিত ছিতীয় ঘটনা এই যে, হযরত আনাস (রা.) বলেন, পর্দার আয়াতের স্বরুপ সম্পন্ন আমি সর্বাধিক জ্ঞাত। কারণ আমি ছিলাম এ ঘটনার প্রত্যক্ষদশী। হযরত যয়নব বিনতে জাহাশ (রা.) বিবাহের পর বধ্বেদে রাস্লুল্লাহ — এর গৃহে আগমন করেন এবং গৃহে রাস্লুল্লাহ — এর সাথে উপস্থিত ছিলেন। রাস্লুল্লাহ ক্রান কিছু খাদা প্রস্তুত করান এবং সাহাবায়ে কেরামকে দাওয়াত করেন। খাওয়ার পর কিছু লোক পারম্পরিক কথাবর্তার জন্ম সেধানেই অনত্ হয়ে বসে রইল। তিরমিয়ীর রেওয়ায়েতে আছে যে, রাস্লুল্লাহ — ও সেখানে উপস্থিত ছিলেন এবং যয়নব (রা.) ও বিদামান ছিলেন। তিনি সংকোচবশত প্রাচীরের দিকে মুখ ফিরিয়ে বসেছিলেন। লোকজনের এভাবে দীর্ঘক্ষণ বসে থাকার কারণে রাস্লুল্লাহ ক্রান কর জন্ম কর কর বাবে রাস্লুল্লাহ ক্রান কর কর বাবে রাস্লুল্লাহ ক্রান কর কর বাবে রাস্লুল্লাহ ক্রান বাবে সাক্ষাৎ ও সালামের জন চলে গেলেন। তিনি ফিরে এসে দেখলেন যে, লোকজন পূর্ববৎ বসে রয়েছে। তাঁকে ফিরে আসতে দেখে তাদের সন্ধিং ফিরে এলো এবং স্থান তাগা করে চলে গেল। রাস্লুল্লাহ ক্রান গৃহে প্রবেশ করে অল্পন্ধ পরেই পুনরায় বের হয়ে এলেন। আমি সেধানেই উপস্থিত ছিলাম। তিনি পর্দার আয়াত — গ্রান্টী মিন্টী মিন্টী শ্রান্টী প্রিটিল।

এ ঘটনা বর্ণনা করে হযরত আনাস (রা.) বলেন, আমি এসব আয়াত অবতরণের সর্বাধিক নিকটতম ব্যক্তি ছিলাম। আমার সামনেই নই আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়েছিল।[তিরমিযী]

পর্দার আয়াতের শানে-নুমূল সম্পর্কে বর্ণিত উপরিউক্ত ঘটনাত্রয়ের মধ্যে কোনো বৈপরীত্য নেই। তিনটি ঘটনাই একত্রে আয়াতসমূহ অবভরণের কারণ হতে পারে।

তৃতীয় বিধান রাস্নুল্রাহ 😅 -এর ওফাতের পর কারও সাথে তাঁর পত্নীগণের বিবাহ বৈধ নয় :

এর কট হয়, এমন وَمَا كَانَ لَكُمْ اَنْ وَمُودُّواً رَسُولُ اللّٰهِ وَلَا اَنْ تَشْكِعُوا اَزْوَاَهِمَ مِنْ يَعْوِم প্রত্যেক কথা ও কান্ধ হারাম হয়েছিল। অতঃপর নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, তাঁর ওফাতের পর তাঁর পত্নীগণের সাথে কারও বিবাহ হালাল নয়।

উপরে বর্ণিত সব বিধানে রাস্পুল্লাই ক্রি ও তাঁর পত্নীগণকে সম্বোধন করা হলেও বিধানাবলি সকল উত্মতের জন্যও ব্যাপকভাবে প্রযোজ্য ছিল। কিন্তু এই সর্বশেষ বিধানটি এক্সপ নয়। কেননা সাধারণ উত্মতের জন্য বিধান এই যে, বামীর মৃত্যুর পর ইন্দত অতিবাহিত হলে ব্রী অপরকে বিবাহ করতে পারে। কিন্তু নবী করীম ক্রি এর পত্নীগণের জন্য বিশেষ বিধান এই যে, তাঁরা বাসক্ষয়হ ক্রি এর ওঞ্চাতের পর কাউকে বিবাহ করতে পারবেন না।

এর কারণ এটাও হতে পারে যে, তাঁরা কুরআনের বর্ণনা অনুযায়ী মু মিনগণের জননী। তবে তাঁদের জননী হওয়ার প্রভাব আছিক ই সন্তানদের উপর এভাবে প্রতিফলিত হয় না যে, তাঁরা পরস্পর জাতা-ভগিনী হয়ে একে অপরকে বিবাহ করতে পারবে না। বরং স বিবাহের অবৈধতা তাঁদের ব্যক্তিসন্তা পর্যন্ত সীমিত রাখা হয়েছে।

এ রূপ বলাও অবান্তর নয় যে, রাস্লুব্রাহ 🚞 তাঁর পবিত্র রওজা শরীফে জীবিত আছেন। তাঁর ওফাত কোনো জীবিত স্বামীর আড়াল হয়ে যাওয়ার অনুরূপ। এ কারণেই তাঁর ত্যান্ধ্য সম্পত্তি বন্টন করা হয়নি এবং এর তিন্তিতেই তাঁর পত্নীগণের অবস্থা অপারাপর বিধবা নারীকের মতো রয়নি।

আৰও একটি বহস্য এই যে, পরিরতের নিয়মানুযায়ী জাল্লাতে প্রত্যেক নারী তার সর্বশেষ স্বামীর সাথে অবস্থান করবে। ইয়রত স্থায়কা (রা.) তার পত্নীকে অসিয়ত করেছিলেন, তুমি জাল্লাতে আমার ব্রী থাকতে চাইলে আমার পর দ্বিতীয় বিবাহ করো না। কেননা জাল্লাতে সর্বশেষ স্বামীই তোমাকে পাবে। শক্তরতবী

ভাই আল্লাৰ তা আলা নবী কর্মীম 🚃 এও পত্নীগণকৈ পয়গৰৱের পত্নী হওয়ার যে গৌরৰ ও সন্থান দুনিয়াতে দান করেছেন, পরকালে তা অঞ্চুন্ন বানাৰ জন্য ভাষের বিবাহ অপরেব সাথে হারাম করে দিয়েছেন। এছড়া কোনো সামী স্বাভাষণতভাবে এটা শছন্দ করে না যে, তাঁর শ্রীকে অপরে বিবাহ করুক। কিছু এই স্বাভাবিক মনোবাসনা পূর্ণ করা সাধারণ মানুষের জন্য পরিবাছের আইনে করে না যে, যা বাসুন্তাহ 🚎 এব এই স্বাভাবিক বাসনার প্রতিও আল্লাহ তা আলা সন্থান প্রদর্শন করেছেন। এটা তাঁর বিশেষ সন্থান।

্বসূল্য: ২ 🥂 এর ইত্তেকাল পর্যন্ত যেসব পত্নী তাঁর অন্দর মহলে ছিলেন, উপরিউক্ত বিধান তাঁদের সকলের ক্ষেত্রে প্রযোজ। ু যোপারে সকল ফিকহরিদ একমত। কিন্তু ঘাঁদেরকে তিনি তালাক দিয়েছিলেন অথবা অন্য কোনো কারণে যারা আলাদা হয়ে - প্রাছিনেন, তাদের সম্পর্কে ফিকহরিদগণের বিভিন্ন উক্তি আছে। কুরতুবী এসব উক্তি বিস্তারিত লিপিবন্ধ করেছেন।

কৰি নিৰ্দ্দি কৰিব কট দেওয়া অথবা তার ক্রিন্দি কর্মা কর্ম কট দেওয়া অথবা তার হুক্তদের পর তার প্রীণ্ণকে বিবাহ করা আল্লাহ তা আলার কাছে গুক্ততর পাপ।

ু কান্তির শেষে পুনরাবৃত্তি করে বা হাদেও কিন্দুনাবৃত্তি করে প্রাবৃত্তি করে বা হাদেও বা কিন্দুনাবৃত্তি করে বা হাদেও বা বার্তির শেষে পুনরাবৃত্তি করে বা হাদেও বা বার্তির তা আলা অভরের গোপন ইচ্ছা ও চিন্তাধারা সম্পর্কে সমাক জনত। তোমরা কোনো কিছু গোপন কর বা হলাশ কর সবই আল্লাহর সামনে প্রকাশমান। এতে জাের দেওয়া হয়েছে, উল্লিখিত বিধানাবলির ব্যাপারে যেন কোনো প্রকার সক্রে সংশায় ও ক্যন্ত্রণাকে অভ্যরে স্থান দেওয়া হয়ে এবং এওলাের বিরোধিতা থেকে আত্মরকার চেন্টা করা হয়।

ুলোচ্য আয়াতে বর্ণিত বিষয়ত্রয়ের মধ্যে নারীদের পর্দার বিষয়টি কয়েক কারণে বিশদ বর্ণনা সাপেক্ষ। তাই এ সম্পর্কে নিম্নে গুয়াভূলীয় আলোচন্য করা হচ্ছে।

ন্দার বিধানাবিপি, অশ্রীলতা দমনে ইসলামি ব্যবস্থা : অশ্রীলতা, অপকর্ম, ব্যতিচার ও তার প্রাথমিক কার্যাবলির ধ্বংসাত্মক প্রভাব কেবল ব্যক্তিবর্গকেই নয়; বরং গোত্র, পরিবার এবং মাঝে মাঝে সুবিশাল সম্রোজ্যকেও ছারখার করে দেয়। অধুনা পু-প্রীতে হত্যা ও লুষ্ঠনের যত সব ঘটনা পরিনৃষ্ট হয়, সঠিকভাবে খোঁজ নিলে দেখা যাবে যে, অধিকাংশ ঘটনার পটভূমিকায় রোনো নারী ও যৌন বিকৃতির জাল বিস্তৃত রয়েছে। এ কারণেই পৃথিবীর সৃষ্টিলগ্ন থেকে এ পর্যন্ত সমস্ত জাতি, ধর্ম ও ভূ-খও এ বিয়ে একমত যে, এটা একটা মারাত্মক দোষ ও অনিষ্ট ।

র্নন্ধার এই শেষ যুগে ইউরোপীয়ান জাতিসমূহ তাঁদের ধর্মীয় সীমানা এবং প্রাচীন ও শক্তিশালী ঐতিহ্য তেঙ্গে দিয়ে ব্যভিচারকে দন্তাগতভাবে কোনো অপরাধই স্বীকার করে না। তারা সভ্যতা ও সমাজ জীবনকে এমনভাবে গড়ে নিয়েছে, যাতে প্রতি পদক্ষেপ রৌনবিকৃতি ও অগ্নীলতার প্রকাশ্য আবেদন বিদামান আছে। কিছু এর কুফলেও অণ্ডভ পরিণতিকে তারাও অপরাধের তালিকা থেকে বাদ দিতে পারেনি। ফলে বেশ্যাবৃত্তি, বলপূর্বক ধর্ষণ এবং জনসমক্ষে অশালীন কর্মকাণ্ডককে দণ্ডনীয় অপরাধ সাবান্ত করতে যেয়েছে। এর উদাহরণ এ ছাড়া কিছুই নয় যে, একব্যক্তি অগ্নি সংযোগ করার জন্য খড়ি ন্তৃপীকৃত করল, অতঃপর তাতে করেসিন ছিটিয়ে দিয়ে অগ্নি সংযোগ করল। এর লেলিহান শিখা যখন উপরে উথিত হতে লাগল, তখন এর উপর বিধি নিষেধ মারোপ করত ও একে নিবৃত্ত করতে তৎপর হয়ে উঠল।

রে বিপরীতে ইসলাম যে সব বিষয়কে দোষ এবং মানবভার জন্য ক্ষতিকর সাব্যস্ত করে শান্তিযোগ্য অপরাধ বলে গণ্য করেছে, নেঃলার প্রাথমিক কার্যাবলির উপরও বিধিনিষেধ আরোপ করেছে এবং সেগুলোকে নিষিদ্ধ করেছেন। এ ব্যাপারে ব্যক্তিয়ার ও অপরর্ম থেকে রক্ষা করাই আসল উদ্দেশ্য ছিল, কিন্তু একে দৃষ্টি নত রাখার আইন দ্বারা গুরু করেছে। নারী-পুরুষের অবাধ মেলামেশা নিষিদ্ধ করেছে। নারী-পুরুষের অবাধ মেলামেশা নিষিদ্ধ করেছে। নারীদেরকে গৃহাভান্তরে থাকার আদেশ দিয়েছে। প্রয়োজনে বাইরে যাওয়ার সময়ও বোরকা অথবা লয় চাদর দ্বারা দেহ আবৃত করে বের হওয়ার এবং সভুকের কিনারা ধরে চলার নির্দেশ দিয়েছে। মুগন্ধি লাগিয়ে অথবা শব্দ হয় এমন অলংকার পরিধান করে বের হতে নিষেধ করেছে। অতঃপর যে ব্যক্তি এদব সীমানা ও বাধা ভিন্নিয়ে বের হয়ে পড়ে, তাঁর চলা এমন কঠোর দৃষ্টান্তমূলক শান্তির ব্যবস্থা করেছে, যা একবার কোনো পাপিঠের উপর প্রয়োগ করা হলে সমগ্র জনগোষ্ঠীর জন্য সবক হয়ে যায়।

ইউরোপীয়ানরা এবং তাদের অনুসারীরা অশ্লীলতার বৈধতা সপ্রমাণ করার জন্য নারীদের পর্দাকে তাঁদের স্বাস্থ্যহানি ও অর্থনৈতিক ফতির কারণরূপে অতিহিত করে। তারা বেপর্দা থাকার উপকারিতা নিয়ে নানা কূটতর্কের অবতারণা করেছে। তাদের বিস্তারিত ভর্যাব আলেমগণ বড় বড় পুস্তকে নিপিবন্ধ করেছেন। এ সম্পর্কে এখানে এডটুকু বুঝে নেওয়াও যথেষ্ট যে, উপকারিতা ও ফালেন থেকে তো কোনো অপরাধ ও পাপ কর্মই মুক্ত নয়। চুরি, ভাকাতি, প্রতারণা এক দিক দিয়ে খুবই লাভ জনক কারবার। কিন্তু যখন এর মারাত্মক ফলাফল ও পরিণতির ধ্বংসকারিতা সামনে আসে, তখন কোনো ব্যক্তি এগুলোকে লাভজনক কারবার কেন্তু ধৃষ্টতা দেখায় না। বেপর্দা থাকার মধ্যে কিছু অর্থনৈতিক উপকারিতা থাকলেও যখন এটা সমগ্র দেশ ও জ্বাতিকে হাজারো বিপর্বায়ের সম্মুখীন করে দেয়, তখন এক উপকারী বলা কোনো জ্বানী প্রাক্তের কাজ হতে পারে না।

অপরাধ দমনের জন্য ইসলামে উৎসমুখ বন্ধ করার সুবর্ণনীতি এবং এতে সমতা বিধান : তাওহীদ, রিসালাত ও পর? স্ব ইত্যাদি মৌলিক বিশ্বাস যেমন সকল পয়গম্বরের শরিয়তে অভিনু ও সর্বসন্থত ছিল, তেমনি সাধারণ পাপকর্ম, অপ্রীলতা ও গাইন্ত কার্যাবলি প্রতোক শরিয়তে ও ধর্মে হারাম করা হয়েছিল। কিন্তু পূর্ববর্তী শরিয়তসমূহে এগুলোর কারণ ও উপান্ধ উপকরণাদিকে সর্বাবস্থায় হারাম করা হয়নে। যে পর্যন্ত এগুলোর মাধামে কোনো অপরাধ বান্তবন্ধপ লাভ না করত, সেই গর্মন্ত ওঙালো হারাম ছিল না করিছা হারাম করা হয়েছিল। যে পর্যন্ত এই নেওয়া হারাম করা হয়েছে যে, অপরাধ ও পাপকর্ম তো হারাম আছেই, সেসব কারণ ও উপায়-উপকরণাদিকেও হারাম করে নেওয়া হয়েছে যে, অপরাধ ও পাপকর্ম তো হারাম আছেই, সেসব কারণ ও উপায়-উপকরণাদিকেও হারাম করে নেওয়া হয়েছে যে, অপরাধ ও পাপকর্ম তো হারাম আছেই, সেসব কারণ ও উপায়-উপকরণাদিকেও হারাম করার সাথে সাথে মার ছৈয়েছে, যেগুলো বভাবসিদ্ধভাবে নানুষকে এসব অপরাধের দিকে পৌছিয়ে দেয়। উদাহরণত মদাপান হারাম করার সাথে সাথে মার ছারাই করা, ক্রয়-বিক্রয় করা এবং কাউকে দেওয়াও হারাম করা হয়েছে। সুদ হারাম করার জ্ঞান স্বান্ত সায়েশ লিলনেন-ও হারাম করা হয়েছে। এ কারণে ফিক্সবিদাণ অনুমোদিত কান্ত-কারবার থেকে অর্জিত মুনাফাকেও সুদের নায় অপকৃষ্ট সম্পদ আখ্যা দিয়েছেন। শিরক ও প্রতিমা পূর্জাকে করছে। সূর্যের উদয় অন্ত ও মধ্যগগনে থাকার সময় মুশরিকরা স্থেবি বুজা করত। এবং সময়ের নামান্ত পড়া হলেও সূর্যপুলারীদের সাথে এ প্রকার সাদৃশ্যা হয়ে যেত। অতঃপর এই সাদৃশ্য করে দিয়কে নিককে লিপ্ত হওয়ার কারণ হতে পারত। তাই শরিয়ত ওসব সময়ের নামান্ত ও দিজদা হারাম ও নাজায়েজ করে দিয়েছে। প্রতিমা, মুর্তি ও চিত্র মুর্জিপুজার নিকটবর্তী উপায়। তাই মুর্তি নির্মাণ ও চিত্র হৈরাম এবং থগুলোর ব্যবহার নাজায়েজ করে দেখ্যা হয়েছে।

অনুরূপভাবে শরিয়ত বাভিচারকে হারাম করার সাথে সাথে তার সমস্ত নিকটবর্তী কারণ ও উপায়কেও হারামের তালিকাভূক করে দিয়েছে। কোনো বেগানা নারী অথবা শাশ্রুবিহীন কিশোর বালকের প্রতি কাম দৃষ্টিতে দেখাকে চোবের জেনা, তার কথা খনাকে কানের জেনা, তাকে সম্পর্শ করাকে হাতের জেনা এবং তার উদ্দেশ্যে পথ চলাকে পায়ের জেনা সাব্যন্ত করেছে। সহীহ হাদীসে অনুপর্ব বলা হয়েছে। এহেন অপরাধ থেকে রক্ষা করার জন্য নারীদের পর্দার বিধানাবলি অবতীর্ণ হয়েছে।

কিছু নিকটবর্তী ও দূরবর্তী কারণ ও উপকরণাদির এক দীর্ঘ পরন্পরা রয়েছে। অধিক দূর পর্যন্ত এই পরন্পরাকে নিষিদ্ধ করা হলে মানুষের জীবন দূর্বিষহ হয়ে পড়বে এবং কাজকর্মে খুব অসুবিধা দেবা দেবে। এটা এই শরিয়তের মেযাজের বিপরীত। এ রসন্পর্কে কুরআন পাকের খোলাখুলি নির্দেশ এই যে, টুর্ন্ন টুর্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন্ন টুর্ন টুর্ন টুর্ন্ন টুর্ন টুর্ন্ন টুর্ন টু

দ্বিতীয় কারণে উদাহরণ এমন ব্যক্তির কাছে আঙ্গুর বিক্রয় করা, যার সম্পর্কে জানা আছে যে, সে আঙ্গুর দ্বারা মদ তৈরি করে এবং এটাই তার পেশা। অথবা সে পরিষ্কার বলে দিয়েছে যে, এই আঙ্গুর দ্বারা মদ তৈরি করা হবে। এটা মদা বিক্রয়ের অনুরূপ হারাম না হলে মকরুই ও গাইত কান্ধ। দিনেমাণুহ নির্মাণ অথবা সুদের বাাকে পরিচালদার জন্য জমি ও গৃহ ভাড়া দেওয়ার বিধানও তাই পেনদেনের সময় যদি জানা যায় যে, গৃহতি নাজায়েজ কাজের জন্য ভাড়া নেওয়া হচ্ছে, তবে এই ভাড়া দেওয়া মকরুই তাহরীমী ও নাজায়েজ।

ভূতীয় কারণের উলাহরণ সাধারণ ক্রেতাদের কাছে আদুর বিক্রয় করা। এক্ষেক্রে এটাও সম্ভবপর যে, কেউ এ আদুর দ্বারা মদ তৈরি করবে। কিন্তু সে তা প্রকাশ করেনি এবং বিক্রেতাও তা জানে না। শরিয়তের আইনে এ ধরনের ক্রয় বিক্রয় মোবাহ ও বৈধ। এখানে শরণ রাখা জরুরি যে, শরিয়ত যেসব কাজকে পাপকর্মের কারণ বাস্তবে হোক বা না হোক এখন তা শরিয়তের এমন সতন্ত্র বিধান, যার বিক্রমান্তবে হারাম। িএই ভূমিকার পর এখন বুঝুন, নারীদের পর্দাও এই উপকরণাদি বন্ধ করার নীতির উপর ভিত্তিশীল। কারণ পর্দা না করা পাপকর্মে ছিও হওয়ার কারণ ও উপায়। এভেও কারণাদির পূর্ববর্ণিত প্রকারসমূহের বিধানাবলি প্রযোজ্য হবে। উদাহরণত কোনো যুবক কুছের সামনে যুবজী নারীর দেহ অনাবৃত্ত রাখা পাপকর্মে লিগু হওয়ার নিকটবর্তী কারণ। অধিকাংশ অভ্যাসের দিকে লক্ষ্য করেন এতে পাপকর্ম সংঘটিত হয়ে যাওয়া অপরিহার্যের মতোই। তাই শরিয়তের আইনে এটাই জেনার অনুরূপ হারাম। কারণ শরিয়ত এ কাজকে অশ্লীল সাবাস্ত করেছে। ফলে এখন তা সর্ববিস্থায় হারাম, যদিও তা কোনো নিম্পাপ ব্যক্তির সাথে হয় অথবা এন নারজির সাথে, যে আত্ম-সংঘমের মাধ্যমে পাপকর্ম থেকে বেঁচে থাকবে। চিকিৎসা ইত্যাদি প্রয়োজনের কারণে অন্ধ খোলার বিষয়। এর কারণে মূল অবৈধতার উপর কোনো বিরূপ প্রতিক্রিয়া হয় না। এ বিষয়টি সময় ও পরিস্থিতি দ্বারাও গুতাবাদিত হয় না। ইসলামের প্রাথমিক যুগেও এর বিধান তাই ছিল, যা আজ্ব পাপাচার ও অনাচারের যুগে রয়েছে।

পর্ন বর্জনের দ্বিতীয় স্তর হচ্ছে পৃহের চতুঃপ্রাচীরের বাইরে বোরকা অথবা লম্বা চানর দ্বারা সমগ্র দেহ আবৃত করে বের হওয়। ।
এটা পাপ কর্মের দূরবর্জী করেণ, এর বিধান এই যে, এরূপ করা বাস্তর অনর্থের কারণ হলে নাজায়েজ এবং যে ক্ষেত্রে অনর্থের
তয় নেই: সেখানে জায়েজ। এ কারণেই এর বিধান সময় ও পরিস্থিতির পরিবর্তনে পরিবর্তিক হতে পারে। রাসুলুরাহ — এর
যুগে নারীদের এতাবে বের হওয়া কোনো অনর্থের কারণ ছিল না। তাই তিনি নারীদেরকে বোরকা ইত্যাদিতে আবৃত হয়ে
মর্সজিদে আসার কতিপয় শর্ত সহকারে অনুমতি দিয়েছিলেন এবং তাদেরকে মর্সজিদে আগমনে বাধা দিতে নিষেধ করেছিলেন।
তবে সে যুগেও নারীদেরকে গৃহে নামাজ পড়ার জন্য তিনি উৎসাহিত করতেন। কারণ মর্সজিদে আসা অপেক্ষা গৃহে নামাজপড়া
তাদের জন্য অধিক ছওয়াবের কাজ। অনর্থের তয় না থাকার কারণে তখন তাদেরকে মর্সজিদে আসম অনর্থমুক্ত নয়; যদিও
তারা বোরকা, চাদর ইত্যাদি পরিধান করে আসে। ফলে তাঁরা সর্বসম্বিতক্রমে নারীদেরকে মর্সজিদে আগমন অনর্থমুক্ত নয়; যদিও
তারা বোরকা, চাদর ইত্যাদি পরিধান করে আসে। ফলে তাঁরা সর্বসম্বিতক্রমে নারীদেরকে মর্সজিদের জামাতে আগমন করতে
নিষেধ করেছেন। হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাসুকুরাহ — বর্তমান পরিস্থিতি দেখলে নারীদের অবশাই মর্সজিদে আগতে
বারণ করতেন। এ থেকে জানা গেল যে, সাহাবায়ে কেরামের ফয়সালা রাস্কুরাহ — এর ফয়সালা থেকে ভিন্নতর নয়; বরং
তিনি যেসব শর্তের অধীনে অনুমতি দিয়েছিলেন, সেগুলোর অনুশিন্থিতির কারণেই বিধান পান্টে গেছে।

কুরআন পাকের সাভটি আয়াতে নারীদের পর্দার বিষয় বর্ণিত হয়েছে। ভিনটি আয়াত সূরা নূরে পূর্বেই বিবৃত হয়েছে। আলোচা পূরা আহথাবের চারটি আয়াতের মধ্যে একটি আগে উল্লিখিত হয়েছে, একটি আলোচনাধীন আছে এবং অবশিষ্ট দু'টি আয়াত পরে আসবে। এসব আয়াতে পর্দার ন্তর নির্ধারণ, বিধি-বিধানের পূর্ণ বিবরণ এবং ব্যতিক্রম সমূহের বিশদ বর্ণনা রয়েছে। এমনিভাবে পর্দা সম্বন্ধে রাসূলুল্লাহ -এর উক্তি ও কর্ম সম্বন্ধিত সম্তর্গটির অধিক হাদীস বর্ণিত আছে।

পর্দার হকুম প্রসঙ্গ : নারী ও পুরুষের অবাধ মেলামেশা পৃথিবীর সমগ্র ইতিহাসে হযরত আদম (আ.) থেকে শুরু করে শেষ নবী

প্রের্জি পর্যন্ত কোনো যুগেই বৈধ মনে করা হয়নি। কেবল শরিয়ত অনুসারীরাই নয় পৃথিবীর সাধারণ অভিজাত পরিবার সমূহেও এ
ধরনের মেলামেশার সুযোগ দেওয়া হয় না।

হয়রত মূসা (আ.)-এর কাহিনীতে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তাঁর মাদইয়ান সফরের সময় দুজন যুবতী তাদের ছাগপালকে পানি পান করানোর জন্য দূজন যুবতী তাদের ছাগপালকে পানি পান করানোর জন্য দূজন যুবতী পানি পান করাতেই সম্বত হয়েছে। হয়রত যয়নব বিনতে জাহশের বিবাহের সময় পর্দার প্রথম আয়াত নাজিল হয়েছে। আয়াত নাজিল হয়েছে। তাঁর গ্রহ ক্ষান্ত তাঁরা গ্রহ বসার অবস্থা সম্পর্কে বলা হয়েছে দূল্য তাঁরা গ্রহ ক্ষান্ত অবস্থা সম্পর্কে বলা হয়েছে দূল্য তাঁরা গ্রহ ক্ষান্ত অবস্থা সম্পর্কে বলা হয়েছে দূল্য তিন্ত আইন্ট্রিক্টিয়ার দিকে মুখ ফিরিয়ে বসেছিলেন।

ত্র থেকে জানা গোল যে, পর্দার হুকুম অবভরণের পূর্বেও নারীপুরুষের অবাধ মেলামেশা এবং যত্রতত্র সাক্ষাৎ ও কথাবার্তার প্রচলন অভিজাত ও সাধু লোকদের মধ্যে কোথাও ছিল না। কুরআন পাকে যে মূর্বতা যুগ [জাহিলিয়াতে উলা] এবং তাতে নারীদের খোলামেলা চলাফেরা [তাবারককা) বর্ণিত আছে, তাও আরবের অভিজাত পরিবারসমূহেও নয়; বরং দাসী ও যাযাবর ধরনের নারীদের মধ্যে ছিল। আরবের সন্ধান্ত পরিবারের লোকেরা একে দূর্যণীয় মনে করত। আরবের ইতিহাসই এর সাক্ষী। ভারতবর্ষে হিন্দু, বৌদ্ধ ও অন্যান্য মুশরিক ধর্মাবল্পীর মধ্যেও নারী-পুরুষের অবাধ মেলামেশা পছন্দনীয় ছিল না। পুরুষদের কাঁধে কাঁধ ক্ষাব্ধ ক্ষাব্ধ কর্মাব্ধ আরব্ধ ক্ষাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্দ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ কর্মাব্দ কর্মাব্ধ ক্রমাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ কর্মাব্ধ ক্রমাব্ধ কর্মাব্ধ ক্য ক্রমাব্ধ ক্রমাব্ধ ক্রমাব্ধ কর্মাব্ধ ক্রমাব্ধ ক্রমাব্য ক্রমাব্ধ ক্রমাব্ধ ক্রমাব্ধ ক্রমাব্য ক্রমাব্ধ ক্

মিলিয়ে কাজ করার দাবি, বাজার ও সড়কে প্যারেড করা, শিক্ষাক্ষেত্র থেকে শুরু করে জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে নার্বা-পূরুদ্ধে দিয়েইন মেলামেশা এবং নিমন্ত্রণে ঐ ক্লাবসমূহে দেখাসাক্ষাতের বর্তমান কার্যধারা কেবল ইউরোপীয় জাতিসমূহের বেহায়েশন ও অল্লীনতার ফসল। এতে এসব জাতিও তাদের অতীত ঐতিহাকে বিসর্জন দিয়ে জড়িয়ে পড়েছে। প্রাচীনকালে তাদের মধ্যেও এরপ অবস্থা ছিল না। আল্লাহ তা'আলা নারীর দৈহিক গঠন প্রকৃতিকে যেমন পুরুষ থেকে স্বতন্ত্র করে সৃষ্টি করেছেন, তেমনি তার মন-মনস্তিছে স্বভাবগত লক্ষাও নিহিত রেখেছেন, যা তাকে স্বভাবগতভাবে পুরুষ থেকে আলাদা থাকতে এবং আবৃত হয়ে চলতে বাধা করে। এই স্বভাবসিদ্ধ ও মক্ষাগত লক্ষা-শরম সৃষ্টির শুরু থেকে নারী ও পুরুষের মধ্যে শালীনতার প্রাচীর হয়ে বিদামান রয়েছে। ইসলামের প্রাথমিক যাগেও এই প্রকার পর্দাই প্রচলিত ছিল।

নারীদের স্থান গৃহের চতুঃপ্রাচীর এবং কোনো শরিয়তসমত কারণে বাইরে গেলে সম্পূর্ণ দেহ আবৃত করে বাইরে যেতে হরে নারীদের এই বিশেষ প্রকারের পর্দা বিজরতের পর পঞ্চম হিজারিতে প্রবর্তিত হয়েছে।

এর বিবরণ এই যে, আলেমগণের ঐকমতো পর্দা সম্পর্কে প্রথম আয়াত হচ্ছে হয়েছে। এ আয়াত হয়রত যয়নব বিনতে জাহশের বিবাহ ও তাঁর পতিগৃহে আগমনের সময় অবতীর্ণ হয়েছে। এই বিবারে তারিখ সম্পর্কে ইবনে হাজার 'ইসাবা' প্রছে এবং ইবনে আবুল বার 'ইন্ডিয়াব' গ্রন্থে তৃতীয় হিজরি অথবা পঞ্চম হিজরি উভয় প্রকার উক্তি বর্ণনা করেছেন। ইবনে কাসীরের মতে পঞ্চম হিজরির উক্তি অগ্রগণা। ইবনে সা'দ হয়বত আনাস (রা.) থেকেও পঞ্চম হিজরি বর্ণনা করেছেন। এবং হয়বত আয়েশা (রা.)-এর কতক রেওয়ায়েত থেকেও তাই জানা যায়।

এ আয়াতে নারীদেরকে পর্দার অন্তরালে থাকার আদেশ দেওয়া হয়েছে এবং পুরুষকে বলা হয়েছে যে, তারা নারীদের কাছে কোনো কিছু চাইলে পর্দার অন্তরাল থেকে চাইবে। এতে পর্দার গুরুত্ব জানা যায় যে, বিনা প্রয়োজনে পুরুষ ও নারী আলাদাই থাকবে এবং প্রয়োজনে পর্দার অন্তরাল থেকে কথা বলতে হবে।

কুরআন পাকে পর্দার বিবরণ সম্মলিত সাতটি আয়াত অবতীর্ণ হয়েছে চারটি সুরা আহ্যাবে এবং তিনটি পূর্বে বর্ণিত সুরা নূরে। এ ব্যাপারে সকলেই একমত যে, ক্রিট্রা নূরে। এ ব্যাপারে সকলেই একমত যে, ক্রিট্রা নূরে। এ ব্যাপারে সকলেই একমত যে, ক্রিট্রা নূরে। এ ব্যাপারে সকলেই একমত যে, কিন্তু অবতরণের দির নূরের তিন আয়াত এবং সুরা আহ্যাবে প্রথম ভ্রায়াত পরিষ্কার বলা হয়েছে যে, এই আদেশ তবন দেওয়া হয়েছিল যখন নবী কারীম ক্রিব্রাণকে দূলিয়ার ধনেশ্বর্য অথবা রাস্পুলাই ক্রিব্রার দেওয়া হয়েছিল বাবন নবী কারীম ক্রিব্রার দির্বার ক্রিব্রার বাব সংসর্গ এ দূলিয়ার ধনেশ্বর্য অথবা রাস্পুলাই ক্রিব্রার দেওয়া হয়েছিল, তানের মধ্যে হয়রত বয়রন বিলেজ জাহশও ছিলেন। এ থেকে বোঝা গেল যে, তাঁর বিবাহ এই আয়াত নাজিল হওয়ার পূর্বেই হয়েছিল। এমনিভাবে সুরা নূরের আয়াতসমূহও এবনর অপবাদ রটনার ঘটনা সম্পর্কে নাজিল হয়েছিল, যা বনী মুন্তালিক অথবা মুরাইসী যুদ্ধ থেকে ফেরার পথে সংঘটিত হয়েছিল। এ যুদ্ধ ষষ্ঠ হিজরিতে সংঘটিত হয়। অপর দিকে পর্দার বিধান হয়রত যয়নব (রা.)-এর বিবাহে আয়াত নাজিল হওয়ার সাথে সাথে সাথে সাথে কার্যকর হয়।

ত্তাঙ্গ আবৃত করার বিধান ও পর্দার মধ্যে পার্থক্য : পুরুষ ও নারীদের সেই অংশ যাকে আরবিতে 'আওরাত' এবং উর্দূতে সতর' বলা হয়, তা সকলের কাছে গোপন করা শরিয়তগত, স্বভাবগত ও যুক্তিগতভাবে ফরজ। ইমানের পর সর্ব প্রথম করণীয় ফরজ হচ্ছে এই গুণ্ডাঙ্গ আবৃত করা। সৃষ্টির তরু থেকেই এটা ফরজ এবং সকল পরগধরের শরিয়তে তা ফরজ ছিল, বরং শরিয়তসমূহের অন্তিত্বের পূর্বেও জান্নাতে যখন নিষিদ্ধ বৃদ্ধ ভন্ধণের কারতে হযরত আদম (আ.)—এর জান্নাতী পোশাক খুনে যাওয়ায় গুণ্ডাঙ্গ প্রকাশ হয়ে পড়ল, ওখন সেখানেও হয়রত আদম (আ.) গুণ্ডাঙ্গ খোলা রাখা বৈধ মনে করেন নি । তাই আদম ও হাওয়া উভয়ে জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান করেন নি । তাই আদম ও হাওয়া উভয়ে জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান রাখা বিধ মনে করেন নি । তাই আদম ও হাওয়া উভয়ে জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান করেন নি । তাই আদম ও হাওয়া উভয়ে জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান করেন নি । তাই আদম ও বাওয়া ভিত্র জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান করেন নি । তাই আদম ও বাওয়া ভিত্র জান্নাতের পাতা গুণ্ডাঙ্গ বিধান করেন করে হয়েছে । গুণ্ডাঙ্গ নির্দিষ্ট করেরে পোন নবী রাস্থিতে করি আবল ফরজ সকল শরিয়তে সীকৃত ছিল। নারী: পুরুষ নির্বিশেরে প্রত্যেক মানুষের উপর এটা ফরজ, কেউ দেখুক অথবা না দেখুক। এ কারণে প্রয়োজনীয় বন্ধ তারেও গদি কেউ অন্ধকার রামিতে উলন্ধ বন্ধে। তার করে বারাক। অনুরুষ্ণভাবে কেউ দেখুক অথবা না নামান্ত পড়েছে বাছ করে করে উলন্ধ বরেছে। বিধান করে বারাক। অনুরুষ্ণভাবে কেউ দেখুক লিব নামান্ত স্বার্কার বারাক। অনুরুষ্ণভাবে কেউ দেখুক নামান্ত স্বার্কার নামান্ত পড়ার বানা করেন বিরুষ্ট সমের বারাক। অনুরুষ্ণভাবে কেউ দেখে না এরুল নির্বাহার নামান্ত পড়ার বানা করেন বিরুষ্ট বারা আবল বিরুষ্ট সমের নামান্ত স্বার্কার স্বার্কার

ন্মাজের বাইরে মানুষের সামনে ওঙাস আবৃত করা যে ফরজ, এ ব্যাপারে কারও হিমত নেই; কিন্তু নির্জনতায় শরিয়ত দিদ্ধ এখন কভাবদিদ্ধ প্রয়োজন বাতিরেকে ওঙাস খুলে বসা জায়েজ নয় । এটাই বিতদ্ধ উক্তি : –[বাহর]

এ হচ্ছে ওপ্তাস আবৃত করার বিধান, যা ইসলামের শুরু থেকে বরং সৃষ্টির প্রথম লগ্ন থেকে ফরজ এবং এতে নারী-পুরুষ উতয়ই স্থান। প্রকাশ্য ও নির্জনতায়ও সমান ফরজ।

ন্ধি পর্দা এই যে, নারীরা বেগানা পুরুষের আড়ালে থাকবে। এ ব্যাপারেও এতটুকু বিষয় সকল পয়গম্বর, সজ্জন ও অভিজ্ঞাত প্রথিব মধ্যে সমভাবে স্বীকৃত ছিল যে, বেগানা পুরুষদের সাথে নারীদের অবাধ মেলামেশা হতে পারে না। কুরআনে উদ্লিধিত ফেবত শোয়াইব (আ.)-এর কন্যাদ্বরের উপরে বর্ণিত ঘটনা থেকে জানা যায় যে, সে মূগে এবং তাঁর শরিয়তেও নারী-পুরুষের রাধে কাঁধ মিলিয়ে চলা এবং অবাধ মেলামেশা পছন্দনীয় ছিল না। পুরুষদের সাথে মেলামেশা জরুরি হয়, এমন কোনো কাজেই নারীদেরকে সার্পদ করা হতো না। মোটকথা, এ থেকে জানা যায় যে, নারীদেরকে নিয়মিত পর্দায় থাকার আদেশ সে মূগে ছিল ন। অনুরূপভাবে ইসলামের প্রাথমিক মূগেও এরূপ আদেশ ছিল না। তৃতীয় অথবা পঞ্চম হিজরিতে নারীদের উপর এই পর্দা চরুর করা হরেছে।

এ থেকে জানা গেল যে, গুপ্তাঙ্গ আবৃত করা এবং পর্দা করা দু'টি আলাদা আলাদা বিষয়। গুপ্তাঙ্গ আবৃত করা চিরন্তন ফরজ এবং পর্দা পঞ্চম হিজরিতে ফরজ হয়েছে। গুপ্তাঙ্গ আবৃত করা নারী-পুরুষ উভয়ের উপর ফরজ এবং পর্দা কেবল নারীদের উপর ফরজ গুপ্তাঙ্গ আবৃত করা প্রকাশের উপর ফরজ গুপ্তাঙ্গ আবৃত করা প্রকাশে ও নির্জনে সর্বাবস্থায় ফরজ এবং পর্দা কেবল বেগানা পুরুষদের উপস্থিতিতে ফরজ। এই বিবরণ লি-পিব্ছ করার কারণ এই যে, উভয় বিষয়কে মিশ্রিত করে দেওয়ার কারণে কুরআনের বিধানাবলি বোঝার ক্ষেত্রে আনেক সন্দেহ দেখা দেয়। উদাহরণত নারীর মুখ্যওল ও হাতের তালু সকলের মতেই গুপ্তাঙ্গ বহির্ভ্ত। তাই নামাজে এগুলো খোলা থাকলে নামাজ সকলের মতেই জায়েজ। এ দু'টি অঙ্গ কুরআন হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী ব্যতিক্রমভুক্ত। ফিকহবিদগণ কিয়াসের মাধ্যমে পদযুগলকেও এগুলোর অন্তর্ভুক্ত করেছেন।

কিন্তু বেগানা পুরুষের কাছে পর্দার ক্ষেত্রেও মুখমণ্ডল এবং হাতের তালা ব্যতিক্রম ভুক্ত কি না, এ ব্যাপারে মতভেদ আছে। সূরা নূরের جَمْدُ مِنْ رُبْنَتُهُمُّنَّ الْأَمْ مُنْ الْأَمْرُ مِنْهُا अासांত এ সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে।

শরিয়তসম্মত পর্দার ন্তর ও বিধানান্তির বিবরণ : পর্দা সম্পর্কে কুরআন পাকের সাতটি আয়াত ও সন্তরটি হাদীদের সারকথা এই যে, শরিয়তের আসল কাম্য ব্যক্তি-পর্দা অর্থাৎ নারী সন্তা ও তাদের গতিবিধি পুরুষের দৃষ্টি থেকে গোপন থাকা। এটা গৃহের চতুঃপ্রাচীর অথবা তাঁবু ও ঝুলন্ত পর্দার মাধামে হতে পারে। এছাড়া পর্দার যত প্রকার বর্ণিত রয়েছে, সবগুলো প্রয়োজনের তিত্তিতে এবং প্রয়োজনের সময় ও পরিমাণের সাথে শর্তযুক্ত।

এতাবে ব্যক্তি-পর্দা হচ্ছে পর্দার প্রথম স্তর; যা শরিয়তের আসল কাম্য এবং যার অর্থ নারীদের গৃহে অবস্থান করা। কিছু ইসলামি শরিয়ত একটি সর্বাঙ্গীন ও পূর্ণাঙ্গ ব্যবস্থা বিধান এতে মানব প্রয়োজনের সকল দিকই বিবেচিত হয়েছে। বলা বাছল্য নারীদের গৃহ থেকে বের হওয়ার প্রয়োজন দেখা দেওয়া অবশান্তারী। এর জন্য বোরকা অথবা লম্বা চাদরে আবৃত করে বের হবে। পথ দেখার জন্য চাদরের ভিতর থেকে একটি চক্ষু খোলা রাখবে অথবা বোরকায় চোখের সামনে জালি ব্যবহার করবে। প্রয়োজের ক্ষেত্রে পর্দার এই দ্বিতীয় স্তরের ব্যাপারেও আলেম ও ফিকহবিদগণ একমত।

ক্তক রেওয়ায়েত থেকে পর্দার ভূতীয় একটি স্তরও জানা যায়, যাতে সাহাবী, তাবেয়ী ও ফিকহবিদগণ বিভিন্ন মত পোষণ করেন। যা এই যে, নারীরা যখন প্রয়োজনে গৃহ থেকে বের হবে, তখন মুখমওল এবং হাতের তালুও মানুষের সামনে খুলতে পারবে যদি দেহ আবৃত থাকে। পর্দার এই স্তরভ্রয়ের বিবরণ নিম্নে প্রদন্ত হলো।

সহীহ বুখারীতে হয়রত আয়েশা (রা.)-এর রেওয়ায়েত মৃতা যুদ্ধ অধ্যায়ে বর্ণিত আছে যে, হয়রত যায়েদ ইবনে হারিলা, জাফর ও আব্দুল্লাহ ইবনে রাওয়াহা (রা.)-এর শাহাদাতের সংবাদ যখন মদীনায় পৌছে, তখন রাসুলুল্লাহ মসজিদে উপস্থিত ছিলেন তার চোখেমুখে তীব্র দুঃখ ও কষ্টের চিহ্ন পরিক্ষুট ছিল। হয়রত আয়েশা (রা.) বলেন, আমি গৃহের ভিতর থেকে দরজার এক ছিদ্র দিয়ে এই দৃশ্য অবলোকন করছিলাম।

এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, হযরত আয়েশা (রা.)∽ এই বিপত্তির সময়ও বোরকা পরিধান করত বাইরে এসে সমারেশে যোগনন করেন নি: বরং দরজার ছিন্ন দিয়ে সভাস্থল পরিদর্শন করেন।

বুখারী কিতাবুল মাগায়ী 'ওমরাতুল কায়া' অধ্যায়ে হযরত আয়েশা (রা.) ভগ্নীপুত্র ওরওয়া ইবনে যুবায়ের ও আদুলাই ইবনে ওমর (রা.) সম্পর্কে বর্ণিত আছে যে, তাঁরা মসজিদে নববীতে হযরত আয়েশা (রা.)-এর কক্ষের বাইরে নিকটবর্তী স্থানে উপস্থিত ছিলেন এবং রাস্লুলাই ——-এর ওমরা সম্পর্কে পরম্পারে বাক্যালাপ করছিলেন। ইবনে ওমর (রা.) বললেন, ইতিমধ্যে আমর্য্য হয়রত আয়েশা (রা.)-এর মেসওয়াক করার ও গলা সাফ করার আওয়াজ কক্ষের ভিতর থেকে তনতে পেলাম। এ রেওয়ায়েত থেকেও জানা যায় যে, পর্দার আয়াত অবতীর্ণ হওয়ার পর নবী কারীম ——-এর পত্নীগণ গৃহে থেকে পর্দা করার নীতি অবলম্বন করেছিলেন।

অনুরূপভাবে বুখারীর তায়েফ যুদ্ধ অধ্যায়ে বর্ণিত আছে যে, রাসূপুস্থার 🎫 পানির এক পাত্রে কুলি করে আবৃ মূসা আশআরী ও বেলাল (রা.) -কে তা পান করতে ও মুখমগুলে লাগাতে দিলেন। উমুল মুমিনীন হযরত উমে সালমা (রা.) পর্দার আড়াল থেকে এই দৃশ্য দেখছিলেন। তিনি ভিতর থেকে আওয়ান্ধ দিয়ে সাহাবীদ্বয়কে বললেন, এই তাবাররুকের কিছু অংশ তোমাদের জননীর অর্থাৎ আমার্ জন্যও রেখে দিও।

এ হাদীসটিও সাক্ষ্য দেয় যে, পর্দা অবভরণের পর নবী করীম 🚃 -এর ব্রীগণ গৃহে এবং পর্দার অভ্যন্তরে থাকতেন। জ্ঞান্তব্য : এ হাদীদের আরও একটি প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, নবী করীম 🚃 -এর ব্রীগণও অন্যান্য মুসলমানের ন্যায়

ভাঙাও । এ হাদাসের আরপ্ত একাত প্রাণধানখোগ্য নিষয় এহ খে, নবা করাম —এর রাগণাও অন্যানা মুনদমানের নাগ 
রাস্কুরাহ ——এর তাবাররুকের জন্য অমাহারিত ছিলেন। এটাও রাস্কুরাহ ——এর পরিব্র সন্তার বৈশিষ্টা ছিল। নতুরা 
ব্রীর সাথে সামীর যে অবাধ সম্পর্ক থাকে, তার পরিপ্রেক্ষিতে স্বামীর প্রতি এ ধরনের সম্মান ও ডক্তি প্রকাশ স্বাভাবতই অন্যাব ।
বুখারীর কিতাবুল আদেবে হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্গিত আছে যে, একবার তিনি ও আবু তালহা (রা.) রাস্কুরাহ ——এব 
সাথে কোথাও গমনরত ছিলেন। রাস্কুরাহ ——উটে সওয়ার ছিলেন এবং তার সাথে ছিলেন উম্বুল মুমিনীন হযরত সাথিয়া 
(রা.)। পথিমধ্যে হঠাৎ উট হোঁচট খেলে তাঁরা উভয়ই মাটিতে পড়ে গেলেন। হযরত আবু তালহা (রা.) রাস্কুরাহ —এব 
কাছে যেয়ে বলনেন, আমার জীবন আপনার জন্য উৎসর্গ হোক, আপনি কোনো আঘাত পাননি তোগ তিনি বলনেন, না। তুমি 
সাফিয়া (রা.)—এর ববর নাও। হযরত আবু তালহা (রা.) প্রথমে বন্ধ ছারা নিজের মুখমণ্ডল আবৃত করেছেন, অতঃপর হযরত 
সাফিয়া (রা.)—এর কাছে পৌছে তাঁর উপর কাপড় রেখে দিলেন। তিনি উঠে দাঁড়ালেন এবং আবৃ তালহা (রা.) তাঁকে পর্নাবৃত 
অবস্তাহাই উটে সওয়ার করে দিলেন।

1

'n,

, h

7.

এই আকল্মিক দুর্ঘটনার মধেও সাহাবায়ে কেরাম এবং নবী করীম — এর পান্ধীগণের পর্দার সমত্ন প্রয়াস এর ওকত্ত্ব প্রতিই ইদিত বহন করে। তিরমিয়ী বর্ণিত হযরত আপুস্থাহ ইবনে মাসউদ (রা.) -এর বাচনিক রেওয়ায়েতে বাস্পুন্তাহ — বলেন ্টি নির্দান ক্রিয়া নির্দান ক্রিয়া তিন্দ্র ভিশায় বিশ্ব করে।

অর্থাৎ অবিষ্ট সাধনের উপায় হিসাবে গ্রহণ করে। জনা এক হাদীসে রাস্লুরাহ করলেন গ্রিনির বিশ্ব । বিশ্ব

ন্বী করীম 🚃 -এর স্ত্রীগণ কেবল ধোরকা চাদরের পর্দাই করতেন না; বরং তাঁরা সফরেও উটের পিঠে হাওদায় থাকতেন। হাওদায় উপবিষ্ট অবস্থায় তা উটের পিঠে তুলে দেওয়া হতো এবং এমনিভাবে নামানো হতো।

আরোহীর জন্য হাওদা গৃহের ন্যায় হয়ে থাকি। হাওদায় অবস্থানই অপবাদের ঘটনায় হয়রত আয়েশা (রা.)-এর জঙ্গলে থেকে 
যাওয়ার কারণ হয়েছিল। কাফেলা রওয়ানা হওয়ার সময় হয়রত আয়েশা (রা.) হাওদায় আছেন এই মনে করে থাদেমরা হাওদাটি

ইটের পিঠে তুলে দেয়। বাস্তবে তিনি তাতে ছিলেন না; রবং প্রাকৃতিক প্রয়োজনে বাইরে গিয়েছিলেন। এই তুল বোঝাবুঝির 
মধ্যে কাফেলা রওয়ানা হয়ে যায় এবং উদ্ধুল মুমিনীন হয়রত আয়েশা (রা.) জঙ্গলে একাকিনী থেকে যান।

এ ঘটনাটিও এ বিষয়ের শক্তিশালী সাক্ষী যে, রাসূলুল্লাহ 🚃 এবং তাঁর পত্মীগণ পর্দার অর্থ এটাই বুঝেছিলেন যে, নারীরা গৃ-হের অভান্তরে থাকবে এবং সফরে গেলে হাওদার অভ্যন্তরে থাকবে। তাদের ব্যক্তিসস্তা পুরুষের সামনে পড়বে না। সফরে অবস্থানকালে পর্দার এই গুরুত্ থেকে অনুমান করা যায় যে, বাড়িঘরে অবস্থানকালে কতটুকু গুরুত্ হবে।

ছিতীয় স্তর বোরকার মাধ্যমে পর্দা : প্রয়োজনের ক্ষেত্রে নারী গৃহ থেকে বের হলে কোনো বোরকা অথবা লয়া চাদর দ্বারা আপাদমস্তক আবৃত করে বের হওয়ার বিধান রয়েছে। এর প্রমাণ সূরা আহযাবের এই আয়াত-

. يَاكُهُا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكُ وَسَائِكُ وَنِسَاءٍ الْمَوْسِنِيْنَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِيَّ . عَمَّهُ مِعَادِيمَةً لَا الْعَمَّا اللهِ عَلَيْهِ مَعَامِيرُ وَمِنْ مِنْ مِنْ جَلَابِيْهِيَّ . وَمَا عَلَيْهُنَ

হে নবী! আপনি আপনার স্ত্রীগণকে, কন্যাগণকে এবং মুসলমানদের স্ত্রীদেরকে বলুন, তারা যেন 'জিলবাব' ব্যবহার করে। জিলবাব' সেই লম্বা চাদরকে বলা হয়, যদ্ধারা নারীর আপাদমন্তক আবৃত হয়ে যায়।

ইবনে জারীর হযরত ইবনে আববাদ (রা.) থেকে 'জিলবাব' ব্যবহারের প্রকৃতি এই বর্গনা করেছেন যে, নারীর মুখমণ্ডল ও নাকসহ আপাদমন্তক এতে ঢাকা থাকবে এবং পথ দেখার জন্য কেবল একটি চক্ষু খোলা রাখবে। এ আয়াতের পূর্ব তাফসীর যথাস্থানে বর্ণত হবে। এখানে যা উদ্দেশ্যে তা বর্ণিত হয়ে পেছে।

প্রয়োজনের ক্ষেত্রে এরূপ পর্দাও ফিকহবিদগগের ঐকমত্যে জায়েজ। কিন্তু সহীহ হাদীসসমূহে এই পস্থা অবলম্বন করার উপর কিছু বিধিনিষেধ আরোপ করা হয়েছে; যেমন সুগন্ধি ব্যবহার করে বের হবে না। শব্দ করে এমন অলংকার পরিধান করে বের হবে না, পথের কিনারা দিয়ে চলবে এবং পুরুষদের ভিড়ে প্রবেশ করবে না ইত্যাদি :

পর্দার তৃতীয় ন্তর, যাতে ক্ষিকহবিদগণের মততেদ রয়েছে : সেটা এই যে, সমন্ত দেহ আবৃত থাকবে, কিছু মুখমণ্ডল ও হাতের তালু থালা থাকবে। যাঁরা মুখ মণ্ডল ও হাতের তালু থারা ক্রিট্র মুখ্য মণ্ডল ও হাতের তালু থারা ক্রিট্র মুখ্য মণ্ডল প্রায় বালার রাখা জায়েজ। হয়রত ইবনে আকাস (রা.) থেকে তাই বর্ণিত আছে। পক্ষান্তরে যাঁরা বারেকা চাদর ইত্যাদি ঘারা তাফসীর করেন, তাঁরা এগুলো খোলা নাজায়েজ মনে করেন। হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে তা-ই বর্ণিত আছে। যাঁরা জায়েজ বনেছেন, তাঁরা এগুলো খোলা নাজায়েজ মনে করেন। হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে তা-ই বর্ণিত আছে। যাঁরা জায়েজ বনেছেন, তাঁরের মতেও অনর্থের আশারা না থাকা শর্ত। নারী-রূপের কেন্দ্র তার মুখমণ্ডল। তাই একে থোলা রাখার মধ্যে অনর্থের আশারা না থাকা বুবই বিরল খটনা হবে। তাই পরিণামে সাধারণ অবস্থায় তাঁনের কাছেও মুখমণ্ডল ইত্যাদি খোলা জায়েজ নয়।

WWW.eelm.weelly.com

ইমাম চ্ছুষ্টায়ের মধো ইমাম শাফেয়ী, মালেক, আহমদ ইবনে হাস্বল (ব.) এই তিনজন প্রথম মাযহাব অবলম্বন করে মুখমঞ্চ প্র হাতের তালু খোলার কোনো অবস্থাতেই অনুমতি দেননি অনর্থের আশারা হোক বা না হোক। ইমাম আযম আবৃ হানীফা (৪, অনর্থের আশারা না থাকার শর্তে ছিতীয় মাযহাব অবলম্বন করেছেন। তবে স্বভাবতই শর্তটি অনুপস্থিত বিধায় হানাফ ফিকহ্বিদগণ্ও বেগানা পুরুছের সামনে মুখমঞ্চল ও হাতের তালু খোলার অনুমতি দেন নি। এখানে অনর্থের আশারায় নিমেধান্ত্রণ বিধান সম্বলিত হানাফী মাযহাবের কয়েকটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করা হচ্ছে।

إَعْلَمْ أَنَّهُ لَا مُلاَزَّمَةَ بَيْنَ كَوْيِهِ لَيْسَ عَوْرَةٌ وَجَوازُ النَّظْرِ اِلَيْهِ فَحَلَّ النَّظْرُ مُشَوَّظٌ لِعَدَمٍ خَشْبَةِ الشَّهُوةِ مَعَ اِنتَّيْفًا ، أَغَوْرَةَ وَلِمَّا حُرُمُ النَّظْرُ اِلَى وَجْهِهَا وَوَجْدِ الْآمَرُو إِذَا ضَكَّ فِي الشَّهُوةِ وَلَا عَرَدً

কোনো অঙ্গ গুণাসের অন্তর্ভুক্ত না হলেই তার দিকে দৃষ্টিপাত করা জায়েজ হয়ে যাবে না। কেননা দৃষ্টিপাতের বৈধতা কামতাব ল হওয়ার উপর নির্ভর্মলীল; যদিও সেই অঙ্গ গুণাসের অন্তর্ভুক্ত নয়। এ কারণেই বেগানা নারীর মুখমণ্ডল অথবা কোনো শাশুকিইনি বালকের মুখমণ্ডলের দিকে দৃষ্টিপাত করা হারাম যদি কামভাবে হওয়ার আশব্ধা থাকে; অথচ মুখমণ্ডল গুণাসের অন্তর্ভুক্ত নয় [ফ্ডহল কানীর]

আল্লামা শামী 'রদ্দুল মুহতার' কিতাবে লেখেন-

فَانْ خَافَ الشَّهَوَةَ أَوْ شَكَّ إِمْنَتَعَ النَّظُرُ إِلَىٰ وَجَهْهَا فَحَلُّ النَّظْرُ مُقَبَّدَةً بِعَدْمِ الشَّهَرَةَ وَلَا فَحَرَامُ وَهُذَا فِى وَمَانِهِمْ وَانَّا فِنْ وَمَانِنَا فَشُنِعَ مِنَ السَّسَابَّةِ إِلَّا النَّظْرَ لِيحَاجَةِ كَقَاضٍ وَشَاهِدٍ بِحَثْكُمْ وَبَشْهَدُ وَآبَضًا قَالَ فِنْ شُرُوطٍ الطَّلُوةِ وُتُمْنَعُ الشَّابَةُ مِنْ كَشْفِ الْوَجْهِ بَهَنَ رِجَالٍ لَا لِأَنْهُ عَوْدَةً بَنْ لِيخَوْفِ الْفِتْنَةِ .

যদি কামভাবের আশব্ধা অথবা সন্দেহ হয়, তবে নারীর মুখমগুলের দিকে দৃষ্টিপাত করা নিষিদ্ধ হবে। কেননা কামভাব না ইওয়র শতে দৃষ্টিপাত করা হালাল। এ শর্ডটি অনুপস্থিত হলে হারাম। এটা পূর্ববর্তীদের সময়কালে ছিল। কিছু আমাদের যুগে তো সর্বাবস্থায় নারীর দিকে দৃষ্টিপাত করা নিষিদ্ধ; তবে কোনো পর্যায়ে দৃষ্টিপাত করা ভিন্ন কথা, যেমন বিচারক অথবা সাক্ষী, যারা কোনো ব্যাপারে নারী সম্পর্কে সাক্ষ্য অথবা ফয়সালা দিতে বাধ্য হয়। নামাজের শর্ডাবলি অধ্যায়ে বলা হয়েছে, যুবতী নারীদের বেগনা পূরুষদের স্বাত্ত্বক সামনে মুখমঞ্জে খোলা নিষিদ্ধ। এটা এ কারণে নয় যে, মুখমঞ্জ গুরুষের অন্তর্তৃত; বাং অনর্থের আশব্ধার রয়েছে। এই আলোচনা ও ফিব্রবিদাপরে মতভেদের সারসংক্ষেপ এই যে, ইমাম শাফেয়ী, মালের ও আহমদ ইবনে হারল (র.) যুবতী নারীদের দিকে দিটিপাতকে অনর্থের কারণ মনে করে সর্বাবস্থার নিষিদ্ধ করেছেন বান্তবে অনর্থ হোক বা না হোক। শরিয়তের অনেক বিধানে এ নজির পাওয়া যায়। উদাহরবাত সফর স্বভাবত কন্ত ও প্রমের কারণ বিধায় সফরকেই কন্তের স্থালিকিক করে দেওয়া হয়েছে। ফলে এবন সফরের উপরই রাধক তর্বেছ বিধান নির্ক্তরালীল। যদি কোনো ব্যক্তি সকরে মোটেই করের সম্প্রীন না হয়েছে। ফলে বাডির চাইতেও আরামে থাকে তবুও নামাজের কলর ও রোজার কাবসতে সামিল করবে। অনুরূপভাবে বিদ্যা মানুৰ বেশবর বাডির। ফলে স্বতাতই বায়ু নিঙ্কারণ হয়ে যায়। এমন নিলাকেই বায়ু নিঃসরণের স্থলাতিষিক করে দেওয়া বিদ্যা দেশেক তিন । কলে বাডাবতী বাছা নিঃসরণের স্থলাতিষিক করে দেওয়া বাডাব। কলে । ফলে স্বতাতই বায়ু নিঃসরণে হয়ে যায়। এমন নিলাকেই বায়ু নিঃসরণের স্থলাতিষিক করে দেওয়া হয়েছে। এখন কেউ নিন্তা। গোলেই তার অঞ্জু তেলে যাবে বান্তবে বায়ু নিঃসরণ হয়ে বান। হোক। না নিয়েক।

ন্ধত্ব ইমাম আৰু হানীফা (র.) নারীর মুখমওল ও হাতের তালু খোলাকে অনর্থের স্থুলাতিধিক্ত করেন নি: বরং বিধান এর উপর ভিচ্নেশিল রেখেছেন যে, যে ক্ষেত্রে নারীর নিকটবর্তী হওয়ার প্রবণতার আশস্কা অথবা সম্ভাবনা থাকবে, নারীর প্রতি দৃষ্টিপাত করা ভিচ্ক হবে এবং যেখানে এরূপ সম্ভাবনা নেই সেখানে জায়েজ হবে। কিন্তু পূর্বেই বলা হয়েছে যে, বর্তমান যুগে এরূপ সম্ভাবনা ভ্লাকা বিরল। তাই প্রবর্তী হানাফী ফিকহবিদগণ্ড অবশেষে ইমামন্বয়ের অনুরূপ বিধান দিয়েছেন; অর্থাৎ যুবতী নারীর মুখমওল ভ্লাত্রের তালুর দিকে দৃষ্টিপাত করা নিছিন্ধ।

দারপা এই দাড়াল যে, এখন ইমাম চড়ুষ্টারে ঐকমত্যে পর্দার তৃতীয় স্তর অর্থাৎ বোরকা, চাদর ইত্যাদি দারা সমগ্র দেহ আবৃত করে কেবল মুখমঞ্চল ও হাত খোলা রেখে পুরুষের সামনে আসা নিষিদ্ধ হয়ে গেছে। ফলে বর্তমানে পর্দার কেবল প্রথমোক দুই ত্তরই অর্থাষ্ট আছে। এক. নারীদের গৃহের অভ্যন্তরে থাকা, বিনা প্রয়োজনে বাইরে বের না হওয়া। দুই, বোরকা ইত্যাদি পরিধান ত্তর শেব হওয়া প্রয়োজনের সময় ও প্রয়োজন পরিমাণে।

মাস'আলা : পর্নার উল্লিখিত বিধানাবলিতে কিছু ব্যতিক্রমণ্ড রয়েছে। উদাহরণত মাহরাম পুরুষ পর্দার আওতা বহির্তৃত এবং মনেক বৃদ্ধা নারীও পর্দার সাধারণত বিধান থেকে কিঞ্চিত বাইরে। এগুলোর বিবরণ কিছুটা সূরা নূরে বর্ণিত হয়েছে এবং কিছুটা দুরা আহযাবের ব্যতিক্রম সম্বলিত আয়াতে পরে বর্ণনা করা হবে।

াদ্রি অর্থ রহমত, দোয়া, প্রশংসাকীর্তন। আয়াতে আল্লাহ তা'আলার প্রতি যে সালাত ও সালামের অর্থ : আরবি তায়ায় সালাত পাদের অর্থ রহমত, দোয়া, প্রশংসাকীর্তন। আয়াতে আল্লাহ তা'আলার প্রতি যে সালাত সম্পুক্ত করা হয়ছে এর অর্থ তিনি রহমত নাজিল করেন। ফেরেশতাগণ সালাত প্রেরণ করেন করার অর্থ তাঁরা রাসূলুল্লাহ —এর জন্য রহমতের দোয়া করেন। আর সায়ারণ মুমিনদের তরফ থেকে সালাতের অর্থ দোয়া ও প্রশংসাকীর্তনের সমষ্টি। তাফসীরবিদগণ এ অর্থই লিখেছেন। ইমাম বুয়ায়ী আবুল আলিয়া থেকে বর্ণনা লরেন যে, আল্লাহ তা'আলার সালাতের অর্থ রাসূলুল্লাহ —এর সম্মান ও ফেরেশতাগণের সামনে প্রশংসাকীর্তন করা। আল্লাহর পক্ষ থেকে রাসূলুল্লাহ —এর সমান দূনিয়াতে এই যে, তিনি তাঁর নাম সমুন্রত করেছেন। ফলে আজান, ইকামত ইত্যাদিতে আল্লাহর নামের সাথে সারে নামও শামিল করে দিয়েছেন, তাঁর ধর্ম পৃথিবীতে ছড়িয়ে দিয়েছেন, প্রবল করেছেন; তাঁর শরিয়তের কাজ কিয়ামত পর্যন্ত অরাহত রেখেছেন এবং তাঁর শরিয়তের হেফাজতের নামিত্ব করেছেন। পক্ষান্তরে পরকালে তাঁর সম্মান এই যে, তাঁর স্থান সমগ্র সৃষ্টির উর্দ্ধে রেখেছেন এবং যে সময় কোনো পয়গয়র ও ফেরেশতার সুপারিশ করার ক্ষমতা থাকবে না, তথনও তাঁকে সুপারিশের ক্ষমতা দিয়েছেন, যাকে 'মাকামে যাহমূল' বলা হয়।

এই অর্থদৃষ্টে প্রশ্ন দেখা দিতে পারে যে, হাদীস অনুযায়ী দর্ক্ষণ ও সালামে রাস্পুল্লাহ 🚐 এর সাথে তাঁর বংশধর ও সাহ-ারীগণকেও শামিল করা হয়। কাজেই আল্লাহর সন্মান ও প্রশংসাকীর্তনে তাঁর সাথে অন্যকে কিরূপে শরিক করা যায়ঃ এর জওয়াব বহুল মা'আনী ইত্যাদি কিতাবে এই দেওয়া হয়েছে যে, সন্মান ও প্রশংসা কীর্তনের অনেক স্তর রয়েছে। তনুধ্যে সর্বোচ্চ স্তর রাস্পুল্লাহ 🚌 লাভ করেছেন এবং এক স্তরে বংশধর, সাহাবী এবং সাধারণ মু'মিনগণও শামিল রয়েছেন।

একটি সন্দেহের জন্মান : এক, সালাত শব্দ দারা একই সময়ে একাধিক অর্থ – রহমত, দোয়া ও প্রশংসা নেওয়াকে পরিভাষার তিনি কর্ম বা হয়, যা কারও কারও মতে জায়েজ ময়। কাজেই এ স্থলে 'সালাত' শব্দের এক অর্থ নেওয়াই সঙ্গত অর্থাৎ রাস্পূল্লাহ টা নার স্থান, প্রশংসা ও শুভেচ্ছা। অতঃপর এটা আল্লাহর পক্ষ থেকে হলে এর সাম্বামর্থ হবে রহমত, ফেরেশভাগণের পক্ষ থেকে হলে দোয়া ও ইন্তিগফার এবং সাধারণ মু'মিনগণের তরফ থেকে হলে দোয়া, প্রশংসা ও সন্মানের স্মন্টি অর্থ হবে।

সালাম' শব্দটি ধাতু, এর অর্থ সালামত ও নিরাপন্তা। এর উদ্দেশ্যে ক্রটি দোষ ও বিপদাপদ থেকে নিরাপদ থাকা। আসসালামু মালাইকা' বাকোর অর্থ এই যে, দোষক্রটি বিপদাপদ থেকে নিরাপন্তা আপনার সঙ্গী হোক। আরবি ভাষার নিয়মানুযায়ী এটা এব্যয় বাহেহারের স্থান নয়। কিন্তু প্রশংসার অর্থ শামিল থাকার কারণে عَلَــُكُم অথবা عَلَــُكُ অথবা عَلَــُكُ অথবা ক্রমেন এই এবা হয়।

কেউ কেউ এখানে 'সালাম' শব্দের অর্থ নিয়েছেন আল্লাহর সন্তা। কেননা এটা তার সুন্দরতম নামসমূহের অন্যতম। স্বচ্ছর 'আসসালামু আলাইকুম' বাকোর অর্থ- এই হবে যে, আল্লাহর হেফাজত ও দেখাশোনার জিম্মাদার।

দর্ক্ত প্রালামের পদ্ধতি ; হাদীসের সকল কিতাবে বর্ণিত এক হাদীসে হযরত কাব ইবনে আজরা (রা.) বলেন, আতি স্থ আয়াত অবতীর্ণ হলে। এক ব্যক্তি রাসূলুরাহ : কে বলল, আয়াতে বর্ণিত দৃটি বিষয়ের মধ্যে সালামের পদ্ধতি আমরা জরি এবং তা হচ্ছে المُسَلِّمُ عَلَيْكُ الْكُنِّ عَلَيْكُ الْكُنِّ الْكُنِّ الْكُنِّ الْكُنِّ الْكُنِّ الْكُنِّ الْكُنْ الْكَنْ الْكُنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

أَنَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُمَعَدٌ وَعَلَى الْوِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِبُمُ وَعَلَى الْوِالْمِ عَلَى مُتَحَدِّدٍ وَعَلَى الْو مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكُتُ عَلَى إِبْرَاهِبُمَ وَعَلَى الْوِالْمِوْجِمُ إِنَّكَ مُحِيدًا مُجِيدًا عَلَى مُتَحَدِّدٍ وَعَلَى الْو مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكُتُ عَلَى إِبْرَاهِبُمَ وَعَلَى الْوالْمِوْجِمِ وَعَلَى ا

দরদ ও সালামের এই পদ্ধতির রহস্য : দরদ ও সালামের যে পদ্ধতি রাসূলুল্লাহ 🚅 এর উজি ও কর্ম দ্বারা প্রমাণিত আছে, তার সারকথা এই যে, আমরা সব মুসলমান তাঁর জন্য আল্লাহর রহমত ও নিরাপত্তার দোয়া করব। এখানে প্রশু হয় যে, আয়াতের উদ্দেশ্যে ছিল আমরা স্বয়ং তাঁর প্রতি সন্মান ও সন্ধ্রম প্রদর্শন করব; কিন্তু এর পদ্ধতি এই বলা হয়েছে যে, আমরা আল্লাহ তা আলার কাছে দোয়া করব। এতে ইদিত রয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ 🚞 -এর পুরোপুরি সন্মান ও আনুগত্য করার সাধ্য আমানের স্বেই। তাই দোয়া করাই আমানের জন্য জরুরি করা হয়েছে। –িরহুল মা আনী]

দক্ষদ ও সালামের বিধানাবলি : নামাজের শেষ বৈঠকে দরুদ পাঠ করা সকলের মতে সুন্নতে মোয়াকাদাহ। ইমায় শাফেয়ী ও আহমদ ইবনে হামলের মতে ওয়াজিব।

মাস আলা : অধিকাংশ ইমাম এ বিষয়ে একমত যে, কেউ রাস্পুলাহ — এর নাম উল্লেখ করলে অথবা ভনলে দরুদ পাঠ করা ওয়াজিব হয়ে যায়। কেননা হাদীসে এরূপ ক্ষেত্রে দরুদ পাঠ না করার কারণে শান্তিবাণী বর্ণিত আছে। তিরমিয়ীর এক বেওয়ায়েতে রাস্পুলাহ — বলেন কুঁনি কুঁনি নুঁনি কুঁনি কুঁনি

একই মজিলিসে বারবার নাম উচ্চারিত হলে একবার দর্মদ পাঠ করলেই ওয়াজিব আদায় হয়ে যায়। কিতৃ প্রত্যেক বার পাঠ করা মোন্তাহাব। মুহাদ্দিসগণই সর্বাধিক রাসুলুদ্ধাহ — এর নাম উচ্চারণ করতে পারেন। কারণ হাদীস চর্চাই তাঁদের সার্বক্ষণিক কাজ। এতে বারবার রাসুলুদ্ধাহ — এর নাম আসে। তাঁরা প্রত্যেক বার দর্মদ ও সালাম লিপিবদ্ধ করলে কিতাবের পৃষ্ঠা সংখ্যা বেড়ে যাবে, তাঁরা এ বিষয়েরও পরওয়া করেননি। অধিকাংশ ছোটখাটো হাদীসে দু' এক লাইনের পরে এবং কোহাও কোহাও এক লাইনে একাধিক বার রাসুলুদ্ধাহ — এর নাম আসে কিতৃ হাদীসবিদগণ কোহাও দর্মদ ও সালাম বাদ দেননি।

🔾 মুখে নাম উচ্চারণ করলে যেমন দরন ও সালাম ওয়াজিব, তেমনি কলমে লেখার সময়ও দরনে ও সালাম লেখা ওয়াজিব। এ ক্ষেত্রে সংক্ষেপে 'সা' লেখাও যথেষ্ট নয়। সম্পূর্ণ দরনে ও সালাম লেখা বিধেয়।

় দুরুদ ও সালাম উভয়টি পাঠ করাই উত্তম ও মোস্তাহাব। কিন্তু কেউ উভয়ের মধ্যে যে কোনো একটি পাঠ করলে অধিকাংশ : ফিকহবিদের মতে তাতে কোনো গুনাহ নেই। ইমাম নববী একে মাকরুহ বলেছেন। হযরত ইবনে হাজার হায়সমীর মতে এর - অর্থ মাকর হ তানযীহী। আলেমণণ উভয়টিই পাঠ করেন এবং মাঝে মাঝে যে কোনো একটি পাঠ করেন।

পরণদরগণ ব্যতীত কারও জন্য সালাত তথা দরদ ব্যবহার করা অধিকাংশ আলেমের মতে বৈধ নয়। ইমাম বায়হাকী হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) এই ফতোয়া বর্ণনা করেছেন। بَنَكُمُ لَكِيْهُ مَلَكُنَّ لَكُمْ لَكُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللللْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

ইয়াম জুওয়াইনী (র.) বলেন, সালাতের ন্যায় সালামও নবী ব্যতীত অপরের জন্য ব্যবহার করা জায়েজ নয়। তবে কাউকে সভাষণের সময় عَلَيْكُمُ বলা জায়েজ ও সুন্নত। কিন্তু নবী ব্যতীত কোনো অনুপস্থিত ব্যক্তির নামের সাথে আলাহিস সালাম বলা জায়েজ নয়। – খাসায়েস কবরা।

क्षको আয়াজ (র.) বলেন, অনুসন্ধানী আলেমগণের মতে এবং আমার মতেও এটাই ঠিক। ইমাম মালেক, সুফিয়ান (র.) প্রমুখ ফিক্যবিদ তাই অবলম্বন করেছেন। তাঁদের মতে দরদ ও সালাম প্রগাম্বরগণের বৈশিষ্টা, অপরের জন্য জায়েজ নয়; যেমন ব্রহানাহ তা'আলা ইত্যাদি শব্দ আল্লাহর বৈশিষ্ট্য। সাধারণ মুসলমানদের জন্য ক্ষমা ও সন্তুষ্টির দোয়া করা উচিত; যেমনকুরআনে সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কে وَمُنِّيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَوْمُواْ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَوْمُواْ عَنْهُ اللَّهُ ال

অনুবাদ :

المُعْرَبِينَ يَدُنِينَ عَلَيْهِ وَيَسَابَعِي النَّبِي عُلُ لِاَزْوَاجِكَ وَيَسَابَعِي المُعْرِينِينَ عَلَيْهِ وَيَ مِنْ جَلَيْمِينَ المُعْرَفِقُ النِّينَ تَعْتَمِلُ جَمْعُ جِلْبَابِ وَهِى الْمُلْحَفَةُ النِّينَ تَعْتَمَيلُ الْمُعْرَفِقَ النِّينَ يَعْضَهَا عَلَى الْمُخْرُولِ إِذَا خَرَجْنَ لِحَاجَتِهِ فَي الْاَعْرَفِينَ الْعَضَةَ النِّينَ يَعْضَهَا عَلَى الْمُخْرُولِ أَلَّا عَرَبُنَ إِلَى اَنْ يُتُعْرَفُنَ اللَّهُ وَاحِدَةً فَلِكَ ادْنَى اَقْرَبُ إلَى اَنْ يُتُعْرَفُنَ لَهُ وَاحْدَةً فَلِكَ ادْنَى اَقْرَبُ إلَى اللَّهُ عَرُضُ لَهُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ إِلَى النَّعْرَضِ لَهُ وَكَانَ اللَّهُ الْمُعْرَفِقِ لَهُ وَكَانَ اللَّهُ الْمُعْرَفِقِ لَهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا السَّعْمِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ وَلَا السَّعْمِ وَاللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ عَلَيْمُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا السَّعْمِ وَلَا السَّعْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُحْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْمِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِي الْمُعْمِلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي اللَّهُ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِ

آ. كُنِسْ لامُ قسَم لَمْ يَنْتَهِ الْمُتَلْفِقُونَ عَنْ نِفَاقِهِمْ وَالْكُيْنُ فِي قَلُوبِهِمْ مُرَضُّ بِالزِّنَا وَالْمُدِينِيةِمْ مُرَضُّ بِالزِّنَا وَالْمُدِينِيةِمْ مُرَضُّ بِالزِّنَا بِقَوْلِهِمْ قَدْ اتّناكُمُ الْعَدُوُ وَسَرايَاكُمْ قُتِلُوْا أَوْ هُنِمُولًا لَنَسْ لَطِئْنُكَ بِهِمْ لَنُسَلِطَنْنُكَ عَلَيْهِمْ لَنُسَلِطَنْنُكَ عَلَيْهِمْ لَنُسَلِطَنْنُكَ عَلَيْهِمْ لَنُسَلِطَنْنُكَ عَلَيْهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ يُسَاكِئُونَكَ فِنْهَا وَالْعَلَيْمِ مَنْ لَنُسَلِطَنْنُكَ عَلَيْهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ يُسَاكِئُونَكَ فِنْهَا وَالْعَلَيْمِ مَنْ الْعَلَيْمِ مَنْ مُنْ مُنْ يَخْرَجُونَ .

 . مُلْغُونِينَ عَ مُبَعِدِينَ عَنِ الرَّحْمَةِ أَيْنَمَا
 ثُقِفُوا وجدوا أَخِذُوا وَقُتِلُوا تَفْتِيلًا أَي الْحُكُمُ فِيهِمْ لَمَذَا عَلَى جِمَةِ أَلاَ مَرِيه .

ত্র নবী! আপনি আপনার পত্নীদেরকে ও কন্যাগণকে

 ত্রবং মুমিনদের স্তীগণকে বলুন তারা যেন তাদের

 জিলবাব নিজেদের উপর টেনে নেয়। অর্থাৎ চাদরের

 কিয়দাংশ মাথার নিচে ঝুলিয়ে দেয়। অর্থাৎ চাদরের

 কিয়দাংশ মাথার নিচে ঝুলিয়ে দেয়। অর্থাৎ চাদরের

 ত্রব বহুবচন। এর অর্থ বিশেষ ধরনের নম্ব

 চাদর। যা বারা মহিলারা প্রয়োজনে ঘর থেকে বের

 হওয়ার সময় মুখমওলের উপর লটকিয়ে মুখমওল

 ঢেকে ফেলবে এবং কেবল এক চোখ খোলা রাখবে

 ত্রতে তাদেরকে চনা সহজ হবে। তারা হলো আজাদ

 রমণীগণ ফলে তাদেরকে উত্যক্ত করে কই দেয়া

 যাবে না। পক্ষান্তরে দাসীগণ মুখমওল ঢাকবে না এবং

 মুনাফিকগণ তাদেরকে উত্যক্ত করে আল্লাহ্ব পর্দার

 বিষয়ে পূর্বের তাদের ক্রটিবিচ্যুতি ক্রমাশীল, যখন তারা

 পর্লা করবে তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্বির বিষরে পূর্বের তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্বির বিরবের তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্কিল করবে তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্কিল করবে তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্কেল করবে তাদের ব্রক্তিবিচ্যুতি ক্রমাশীলা

 স্কিল করবে তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্কিল করবে তাদের বিরবির বিরবির বিরবির বিরবির বিরবির বিরবির তাদের উপর পরম্ম লয়াল্ব।

 স্কিল করবে তাদের বিরবির বি

৬০. <u>যদি বিরত না হয় মুনাফিকরা</u> তাদের নিফাক থেকে

এবং যাদের অন্তরে ব্যতিচারের রোগ আছে এবং

<u>মদিনায়</u> মুমিনদের মাঝে শক্রবাহিনী আক্রমণ করবে,

তোমাদের সৈন্যরা হত্যা হয়েছে বা পরাজয় হয়েছে

বলে গুজব রটনাকারীরা, তবে তাদের অপকর্ম থেকে

<u>আমি অবশাই তাদের বিরুদ্ধে আপনারে উত্তেজিত</u>

করব। অতঃপর এই শহরে আপনার প্রতিবেশী অবস্থান

করবে না কিন্তু অল্প সময়। অতঃপর তাদেরকে বের

করে দেওয়া হবে।

৬১. <u>অভিশপ্ত অবস্থার</u> রহমত থেকে বিতাড়িত অবস্থার <u>তাদেরকে যেখানেই পাওয়া যাবে ধরা হবে এবং প্রাণে</u> বধ করা হবে অর্থাৎ তাদের ব্যাপারে এই আদেশ আল্লাহর শক্ষ থেকে। אי اللَّهُ وَلَكُ فِي اللَّهُ اللّ خُلُوا مِنْ قَبْلُ: مِنَ الْأُمَمِ الْمَاضِبَةِ فِيْ مُنَافِقينِهُمُ الْمُرْجِفِينَ الْمُؤْمِنِينِ وَلُنَّ تَجدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا مِنْهُ.

যে সমন্ত মুনাফিকরা মুমিনদের মাঝে অশান্তি সৃষ্টি করে তাদের ব্যাপারে এটাই ছিল আল্লাহর রীতি। আপনি আল্লাহর রীতিতে কখনও পরিবর্তন পাবে না। ন্দেশকে ক্রামত সম্পর্কে মক্রাবাসী আপনাকে কিয়ামত সম্পর্কে

مَتْمِي تَكُونُ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ مِ وَمَا يُذْرِيكَ يُعْلَمُكَ بِهَا أَيْ أَنْتَ لاَ تَعْلَمُهَ لعَلُ السَّاعَةُ تَكُونَ تُوجُدُ قُرِيبًا.

জিজ্ঞাসা করে কখন কিয়ামত সংঘটিত হবে বলুন, এর জ্ঞান আল্লাহর কাছে। আপনি কি জানেনঃ অর্থাৎ আপনার জানা নেই । সম্ভবত কিয়ামত নিকটে ।

٦٤. إِنَّ اللَّهُ لَعَنَ الْكُفِرِينَ أَبِعَدُهُمْ وَأَعَدَّلُهُمْ سَعِبُراً نَارًا شَدِيدَةٌ يُذُخُلُونَهَا.

৬৪. নিশ্চয় আল্লাহ কাফেরদেরকে অভিসম্পাত করেছেন রহমত থেকে দূর করেছেন এবং তাদের জ্বন্যে প্রস্তুত রেখেছেন জুলন্ত অগ্নি। প্রচণ্ড আগুন সেখানে তারা প্রবেশ করবে।

٦٥. خَلِدِيْنَ مُقَدَّرًا خُلُودُهُمْ فِيهَا أَبُدًا وَلاَ يَجِدُونَ وَلِيًّا يَحَفَظُهُمْ عَنْهَا وُّلاَ نَصِبْرًا يَدُفَعُهَا عَنْهُمْ.

৬৫. তথায় তারা অনন্তকাল থাকবে এবং কোনো অভিভাবক যিনি তাদেরকে এটা থেকে রক্ষা করবে ও সাহায্যকারী যিনি তাদের থেকে আজাব দূর করবে পাবে না।

٦٦. يَوْمُ تَقَلَّبُ وَجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا رِللتَّنْبِيْهِ لَبِتَنَا الطَّعْنَا اللَّهُ وَاظَعْنَا ال سولايد.

৬৬. যেদিন অগ্নিতে তাদের মুখমগুল ওলট পালট করা হবে সেদিন তারা বলবে, হায় আমরা যদি আল্লাহর আনুগত্য করতাম <u>ও রাস্লের আনু</u>গত্য করতাম : র্ভিন্র মধ্যে ८ অব্যয়টি সজাগ করার অর্থে।

२४ ७१. <u>قَالُوْ</u> آكِي الْأَنْبَاعُ مِنْهُمْ رَبُنَا إِنَّ الْطَعَالَ الْكَوْبَاعُ مِنْهُمْ رَبُنَا إِنَّ اَطُعَنا سَادَتُنَا وَفِي قِراء قِراء إساداتنا جَمعُ الْجَمِع وَكُبُوا أَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلَا طَرِيقَ الْهُدَٰى . <u>ا المحمد المح</u>

আমাদের পালনকুর্তা, আমরা আমাদের নেতা ও বড়দের কথা মেনেছিলাম। ভিন্ন কেরাতে এবং এটা বহুবচনের বহুবচন অতঃপর তারা আমাদের পথভ্রষ্ট করেছিল।

عَذَابِنَا وَالْعَنْهُمْ عَذِبْهُمْ لَعَنَّا كُثِيرًا عَدُهُ وَفَى قِرَاءَ بِالْمُوَكُّدَةِ أَيْ عَظِيمًا. www.eelm.weebly.com

আজাবের <u>দিওণ শাস্তি দিন। এবং তাদেরকে মহা</u> অভিসম্পাত করুন। ভিন্ন ক্বেরাত মতে। 🚅 অর্থাৎ

#### তাহকীক ও তারকীৰ

بدنينين بالما الله عنه بالما الله عنه مُوَنَّتُ عَانِبُ ما مُصَارِع प्रामात (١٥٥ - عَمُولُمُ يُعْنِينَ عَانِبُ يوه ١٠٨ اَمْر الْآ خَيْرُ ، عَمَّولَه عِلى عَمَّولَه عِلى عَمَالِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَل عَمْد مَالِهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

अज्ञाह : उटा (إِيْدَاءٌ اللَّهِ : عَلَوْ مُعَلِّلُ مُصَارِعٌ مُجُهُول अप्रमात (शरक) إِيْدًاءٌ اللَّه : عَنُولُهُ لا يُؤْذَيُّنَ अकल मात्रीरक कष्ट रमध्या दरव मा :

آنَّتُ ताथानाव اَسْتِطْهَام اِنْكُارِيُّ : अयल وَهُ يُدُونِكُ क्ष्मला रस थवत रसारह : هُوَلُنَّهُ وَمَا يُدُونِك مَا مَانِعُهُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَا يُدُونِكُ क्ष्मता अमितकर देकिक करतरहन ।

اکسُنُل ، হতে পারে । فَعُولُهُ مِنَوْمَ تُقَلَّبُ এবং اَنُومِيَّرًا ، এবং اَنُومِيَّرًا ، এবং اَنُومُهُ مِنَوْمَ تُقَلَّبُ عَلَى الْمَنْفَانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এসব কষ্ট অনিজ্ঞায় ও অনবধানতাবশত হয়ে যেত। তাই এ ব্যাপারে কেবল ইনিয়ার করাকেই যথেষ্ট মনে করা হয়েছে। কিয়ু
আলোচা আয়াতসমূহে সেই কষ্টের উল্লেখ করা হয়েছে, যা ইসলামের শত্রু কাফের ও মুনাফিকদের পক্ষ থেকে ইচ্ছাপূর্বক
রাস্পুল্রাহ

করতেন এবং আত্মিক কষ্টও দাখিল আছে, যা বিদ্রুপ, দোষারোপ ও নবী কারীম ———— এর গ্রীগণের প্রতি মিখ্যা অপবাদ আরোপ
করে তাঁকে দেওয়া হতো। এই ইচ্ছাপূর্বক কষ্টদানের কারণে অভিসম্পাত এবং কঠোর শান্তিবাদীও আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে।
আয়াতের ভক্ততে আল্লাহ তা আলাকে কষ্টদানের কথা বলা হয়েছে। এর অর্থ এমন কাজকর্ম করা ও কথাবার্তা বলা, যা সভাবত
মর্মপ্রীভার কারণ হয়ে থাকে। আল্লাহ তা আলার পবিত্র সন্তা প্রভাব গ্রহণজনিত সকল ক্রিয়ার উর্দ্ধে। তাঁকে কষ্ট দেওয়ার সাধ্য
কারও নেই। কিন্তু স্বভাবত শীড়ালয়েক কাজকর্মকৈ এখানে শীড়া ও কষ্ট বলে বাক্ত করা হয়েছে।

াং ে অলাহকে কট দেওয়ার উদ্দেশ্য কি, এ ব্যাপারে তাফসীরবিদগণের মধ্যে মতভেদ আছে। কেউ কেউ বনেন, এখনে ১৯ এখনে ২০ এখনে বাক করেছেন যে, এদৰ কাজ আলাহ । এখনের কাই বাবাব কটের করেছেন যে, এদৰ কাজ আলাহ । এখনের কটের কারবা হয়। উনাহরবাত বিপানাপদের সময় মহাকালকে গালমন্দ দেওয়া। প্রকৃতপক্ষে সর্বাকছুর কর্তা আলাহ । এখনের কটের কারবা হয় । উনাহরবাত বিপানাপদের সময় মহাকালকে গালমন্দ দেওয়া। প্রকৃতপক্ষে সর্বাকছুর কর্তা আলাহ । কিছু কাফেররা মহাকালকে কর্তা মনে করে গালি দিত। ফলে এই গালি আসল কর্তা পর্যবেষ্ট পৌছত। কেনো রুলা বিভাগেরে আছে, প্রাণীদের চিত্র নির্মাণ করা আলাহ তা আলার কটের কারণ। সুতরাং আয়াতে আল্লাহকে কট দেওয়ার এই এ ধরনের কথাবাতী ও কাজ-কর্ম করা।

ক্রন তাফসীরবিদগণ বলেন, এখানে প্রকৃতপক্ষে রাসুলুল্লাহ - এর কষ্ট প্রতিরোধ করা এবং এর জন্য শান্তিবাণী বর্ণনা করা উল্পা। কিন্তু আয়াতে রাসুলের পক্ষে আল্লাহকে কষ্ট বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা রাসুল - কে কষ্ট দেওয়া প্রকৃত ক্রুত আল্লাহকে কষ্ট দেওয়া। এ সম্পর্কিত একটি হাদীস পরে উল্লেখ করা হবে। কুরআন পাকের পূর্বাপর বর্ণনাদৃষ্টেও এই ফচসীরটি অগ্রণণ্য মনে হয়। কারণ পূর্বেও রাসুলের কষ্ট বর্ণিত আছে এবং পরেও তাই বর্ণিত হবে। রাসুলুল্লাহ - এর ক্রেই যে আল্লাহ তাআলার কষ্ট, একথা আব্দুর রহমান ইবনে মুগাফফাল মুখানি (র.)-এর নিম্লোক রেওয়ায়েড ছারা প্রমাণিত হয়। ভারতির আল্লাহ তাআলার ক্রই, একথা আব্দুর রহমান ইবনে মুগাফফাল মুখানি (র.)-এর নিম্লোক ক্রুত্তা ভারতির ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার ক্রুত্তা হিল্পিক ক্রিটার ক্রিটার ক্রিটার ক্রুত্তা হার্ডার ক্রিটার ক্রেটার বিশ্বরিক ক্রিটার ক

বেলুরাহ া বানেন, আমার সাহারীদের ব্যাপারে তোমরা আল্লাহকে জয় কর। আমার পর তাদেরকৈ সমালোচনার লক্ষ্যস্থলি পরিত করে। না। কেননা আর যে তাদেরকে ভালোবাসে, সে আমার ভালোবাসার কারণে তাদেরকে ভালোবাসে আর যে, তাদের সংগ্র শক্রতা রাখে, সে আমার সাথে শক্রতা রাখার কারণে শক্রতা রাখে। যে তাদেরকে কই দেয়, সে আমাকে কই দেয়, যে আ্লাহকে কই দেয়, সে আল্লাহকে কই দেয়, যে আল্লাহকে কই দেয়, যে আল্লাহকে কই দেয়, যে আল্লাহকে কট দেয়, যে আল্লাহকে কট দেয়, যে আল্লাহকে কট দেয়, আল্লাহ সত্ত্বই তাকে পাকড়াও করবেন। নিমাযহারী

ঞ যাদীস থেকে জানা গেল যে, রাসূলুক্সাহ 🚎 -এর কটের কারণে আল্লাহ তা আলার কট হয়। অনুরূপভাবে আরও জানা লব যে, কোনো সাহাবীকে কট দিলে অথবা তাঁর প্রতি ধৃষ্টতা প্রদর্শন করলে রাসূলুল্লাহ 🚎 -এর কট হয়।

এক রেওয়ায়েত বলা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াতটি হয়রত আয়েশা (রা.)—এর প্রতি মিথ্যা কলঙ্ক আরোপের ব্যাপারে অবতীর্ণ ইয়েছে। ইযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, হয়রত আয়েশা (রা.)—এর প্রতি মিথ্যা কলঙ্ক আরোপের দিনগুলোতে অন্দ্রাহ ইবনে উবাই মুনাফিকের গৃহে কিছু লোক সমবেত হয়ে এই অপবাদ প্রচার ও প্রসারিত করার কথাবার্তা বলত। তবন কুলুৱাহ ক্রিট্রা সাহাবায়ে কেরামের কাছে অভিযোগ পেশ করে বলেন, লোকটি আমাকে কষ্ট দেয়। —[মাযহারী]

জেনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে, হযরত সাফিয়া (রা.)-এর সাথে বিবাহের সময় কিছুসংখ্যক মুনাফিক বিদ্রূপ করায় আয়াতটি ববটার্ব হয়। সঠিক কথা এই যে, রাসূলুব্লাহ -এর জন্য কষ্টদায়ক প্রত্যেকটি বিষয়ের পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতটি নাজিল স্কেছে। এতে হযরত আয়েশা (রা.)-এর প্রতি মিখ্যা অপবাদ আরোপ এবং হযরত সফিয়া (রা.)-এর বিবাহের কারণে বিদ্রূপ ও নাষারোপ সবই দাখিল আছে। এ ছাড়া সাহাবায়ে কেরামকে মন্দ বলাও এর অন্তর্ভুক্ত।

নাস্পুল্লহে 🎫 -কে যে কোনো প্রকারে কষ্ট দেওয়া কৃষ্ণরি : যে ব্যক্তি রাস্পুল্লাহে 🚎 -কে কোনো প্রকার কষ্ট দেয়, তাঁর নয় অথবা গুণাবলিতে প্রকাশ্য অথবা ইঙ্গিতে কোনো দোষ বের করে, সে কাফের হয়ে যায়। আলোচ্য আয়াতদৃষ্টে তার প্রতি মন্তাহ তাআলার অভিসম্পাত ইহকালেও হবে এবং পরকালেও। –(তাষ্ণসীরে মাযহারী)

হিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, যে কোনো একজন মুসলমানকে কট ও মিথ্যা অপবাদ দেওয়া হারাম যদি ভারা আইনত এর মোগা না হয়। সাধারণ মুসলমানদের ক্ষেত্রে এ কথাটি যুক্ত করার কারণ এই যে, তাদের মধ্যে কারও কোনো অপকর্মে জড়িত ইথ্যারও আশক্ষা আছে, যার প্রতিফল স্বরূপ তাকে কট দেওয়া শরিয়তের আইনে জায়েজ। প্রথম আয়াতে আল্লাহ ও রাসূলকে কট দেওয়ার ব্যাপার ছিল। তাই তাতে উপরিউক্ত শর্তযুক্ত করা হয়নি। কারণ সেখানে কট দান বৈধ হওয়ার কোনো সম্কাননাই নেই। সোনো মুসলমানকে শরিয়তসম্বত কারণ ব্যতিরেকে কট দেওয়া হারাম:

العَ اللَّهُ مِن المُؤْوَنَ المُؤْوَنِينَ العَ शायां वाता काता मूनलमानतक मतिय़छ नयछ कात्रं वाजिततक कडेमात्नत अदेवं धामिछ वें स्वार्त्त के स्वार्त के स्वार्त्त के स्वार्त के स्वार्त्त के स्वार्ति के स्वार्त्त के स्वार्त्त के स्वार्त्त के स्वार्त्त के स्वार्ति के स्वार्त्त के स्वार्त्त के स्वार्त्त के स्वार्ति के स्वर्ति के स्वार्ति के स्वार

उप ७७०. و اللَّذِينَ أَمُنُوا لاَ تَكُونُوا مَعَ ١٩٠. لِلَّالِيَا اللَّذِينَ أَمُنُوا لاَ تَكُونُوا مَع نَبِيكُمْ كَالَّذِيْنَ أَذَوا مُوسَى بِقَوْلِهِمْ مَثَلًا مَا يَسْمَنَعُهُ أَنْ يَغْتَسِلُ مَعَنَا إِلَّا أَنَّهُ أَذَرَ فَبَرّاهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا طبانٌ وَضَعَ تُوبَهُ عَلَى حَجُر لِيغَتْسِلُ فَفُرَّ الْحَجُرُ بِهِ حَتَّى وَقَفَ بَيْنَ مَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَأَدْرَكَهُ مُوسِّى فَاخَذَ ثُوبَة واسْتَتَرَبِه فَرأُوهُ لاَ أُدُّرَةَ بِهِ وَهِيَ نَفُخَةٌ فِي الْخُصْبَةِ وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيلًا ذَاجَاهِ وَمِمَّا أُوذُى بِهِ نَبِيُّنَا ﷺ أَنَّهُ قَسْمَ قَسْمًا فَقَالَ رَجُلُ هُذِهِ قِسْمَةٌ مَا أُرِيدَبِهَا وَجُهُ اللَّهِ فَغَضِبَ النَّبِسُ عَلَيْهُ مِسْنَ ذٰلِكَ وَقَسَالَ يُسْرَحُهُم السُّلُهُ مُوسِلَى لَقَدْ أُوذِي بِأَكْثَرَ مِنْ طِذَا فَصَبَرَ رُواهُ البخاري .

. يَأَيُّهَا لَذِينَ أَمَّنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَقُولُو قُولًا سَدْيدًا لا صَوابَا

٧١. يُصْلِحَ لُكُمْ أَعْمَالُكُمْ يَتَغَبَّلُهَا وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ لَا وَمَنْ يُنْطِعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَغُدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيْمًا نَالَ غَايَةَ مَطْلُوبِهِ.

হয়োনা যেমন যারা মূসাকে কষ্ট দিয়েছে; যেমন- তত হযরত মৃসা (আ.) -কে বলেছিল, তাকে আমাদের সাথে উলঙ্গ গোসল করা থেকে বিরত রাখে না কিন্ত তার অওকোষ ক্ষীত রোগে তারা যা বলেছিল, আলুাই ত থেকে তাকে নির্দোষ প্রমাণ করেছিলেন। একদা হযরত মুসা (আ.)- গোসল করার জন্যে কাপড় খুলে একখণ পাথরের উপর তা রেখে দিলেন অতঃপর পাথরটি তার কাপড়সহ দৌড়াতে লাগল অবশেষে বনী ঈসরাঈলেং এক সমাবেশে পৌছে থেমে গেল এবং হযরত মুসা (আ.) তাকে পেলেন ও কাপড় নিয়ে তাঁর সতর ঢাকলেন। এখন তারা হযরত মৃসা (আ.)-কে দেখন যে, তার কোনো একশিরা রোগ নেই অর্থাৎ এক অওকোষ ক্ষীত রোগ নেই এবং তিনি আল্লাহর কাছে ছিলেন মর্যাদাবান। যে সমস্ত কথায় রাস্লুল্লাহ 🚟 কট পেয়েছেন তাদের মধ্যে একটি হলো যে, একদিন তিনি গনিমতের মাল বন্টন করতে লাগলেন তখন এক ব্যক্তি বললেন যে, এটা এমন বন্টন যা দারা আল্লাহর সন্তুষ্টি অর্জন উদ্দেশ্য নয়। এতে রাস্পুল্লাহ 🚟 রাগানিত হয়ে বললেন, আল্লাহ মূসাকে রহম করুন। এর চেয়ে অধিক কষ্ট তাকে দেওয়া হয়েছে তবুও তিনি সহ্য করেছেন। উক্ত ঘটনা বুখারী শরীফে বর্ণিত।

৭০. হে মুমিনগণ! আল্লাহকে ভয় কর এবং সঠিক কথা বল ৷

৭১, তিনি তোমাদের আমলসমূহ সংশোধন করবেন কবুল করবেন এবং তোমাদের পাপসমূহের ক্ষমা করবেন। যে কেউ আল্লাহ ও তার রাস্লের আনুগত্য করে সে অবশ্যই মহা সাফল্য অর্জন করবে: শেখ সাফল্যে উপনীত হবে :

এই পুপুৰ পৰ্বত্মালার সান্ত্রে এই এই অমি আকাশ পৃথিবী ও পূৰ্বত্মালার সান্ত্রে এই ممَّا فِي فِعلِهَا مِنَ التَّوَابِ وَتَرْكِهَا مِنَ الْيعقَابِ عَلَى السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ بأَنْ خَلَقَ فِيهَا فَيْهِمَّا وَنُطُقًا فَأَبُنَّنَالًا يُحْمِلُنَهَا وَأَشْفَقُنَّ خِفْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا الْإِنْسَانُ مَا أَدُمُ بِنَعْدُ عَرْضِهَا عَلَيْهِ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا لِنَفْسِه بِمَا حَمَلَهُ جَهُولًا به.

٧٣ من عَلِقَهُ بعرضنا ٧٣ منعلُونَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ متعلِّقَهُ بعرضنا الْمُتَرَثُّ عَلَيْه حَمْلُ أَدْمَ الْمُنْفِقِينَ والمنفيقي والمشركين والمشركب الْمُضِيْعِيْنَ الْاَمَانَةَ وَيَنُوْبُ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنٰتِ الْمُؤَدِيْنَ الْاَمْانَةُ وَكَانَ غُفُورًا لِلْمُؤْمِنِيْنَ رُحِيْمًا بِهِمْ.

আমানত নামাজ ও নামাজের পণ্য ও নামাজ না পড়ার শাস্তি ইত্যাদি পেশ করেছিলাম। অতঃপর তারা একে বহন করতে অস্বীকার করল আল্লাহ তাদের নিকট বুঝা ও বলার শক্তি সৃষ্টি করেন এবং এতে ভীত হলো কিন্তু মানুষ আদম তাঁর নিকট পেশ করার সাথে সাথে তা বহন করল। নিশ্চয় সে তাঁর নিজের উপর তা বহন করার কারণে জালেম, অজ্ঞ । আমানত বহনের পরিণাম সম্পর্কে :

পুরুষ যারা আমানত নষ্ট করে মুশরিক নারীদের শান্তি দেন এবং মুমিন পুরুষ ও মুমিন নারীদেরকে ক্ষমা करतन ؛ لَيُعَذُن अत नास्पत मन्नर्ति لِيُعَذُن करतन المُعَذُن ا সাথে ৷ যার সাথে আদমের আমানত বহনের মর্মার্থ সম্পুক্ত আল্লাহ মুমিনদের জন্যে ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু !

#### তাহকীক ও তারকীব

अध्यकारम त्या जारन। यात कातरन مِنْ عَلِينَظ अथवा مُاذَة عَلِينَظ अप पत्रत्नत तान यात أَدَرَةَ: قَنو أَنه لا أُدرَة بِه এর এর আনে মার। এরপ ব্যক্তিকে । বলে যা 👸 -এর এয়নে আসে।

مَا অথবা نَبَرَأُهُ اللَّهُ مِنْ قَوْلَهُمْ अथवा و তখন উহ্য ইবারত হবে مَا स्यारंज प्राप्त विद्या و ف فَبَرَأُهُ اللَّهُ أَيُّ وِنَ الَّذِي قَالُوا इत उथन छेश देवांत्रछ दता مُوصُّولُه 🖫

بالنُّوَابِ অর্থাৎ : قَنُولُ لَهُ بِهُ

مَعَ مَافِينَ فِعْلِهَا १ अर्था स्तारह के مَعَ أَنَّا مِنْ वर्शात : قَـُولُـهُ مِشًّا

वड़ नहान इरहाई । مَن الكُيَّابِ -

। आत्रमात स्टल جَمْعُ مُوَنَّثُ غَائِبٌ कि - فِعَل مَاضِقٌ आत्रमात स्टल إِبَاءُ विषे : قَنُولُـهُ أَبَيْنُ .

এবং أَرْض ,سَسُواتْ হলো شرِعِيَّع अवश्रात و سَاعِين اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ ك ें उरान مُرَثُثُ आत عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَل ্রেই দেওয়া উচিত ছিল।

উত্তৰ: নোহেতু مَمْ طَوَلُ এবং بُعْتِ عَامِلُ इराना مَمْعَ تَكُوسِبُ غَبْرِ عَامِلُ ववः بَعَالًا अवः بَعْرَضِك ( क्रा काराक कराहरू فَعَرَضْنَاهَا فَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ केश दराइर । উহা ইবাइर হলा ا حَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ( क्रो कोर्स بَعْدَ عَرَضِهَا عَالَمْهِ केश कराइरू )

অর্থাৎ নিজেই নিজেকে কটে ফেলে দেওয়া। ব্যাখ্যাকার (র.) শ্বীদ্ব উজি نَعْمُ اللّهُ দ্বারা এই অর্থের দিকেই ইঙ্গিত করেছেন, আর এই জুলুম প্রশংসনীয়। আর যারা এর বর্ণনা করা থেকে كَرُنْنُ করেছেন তারা يُعْلُمْ দ্বারা হাকীকী জুলুম বুঝেছেন। আর এটা শরিয়তের সীমালজ্ঞন।

্শেষ পরিণাম] بِعَاقِبَتِهِ অর্থাৎ : قُنُولُــٰهُ بِـه

حَمَّلَهُا الْإِنْسَانُ لِيُعَذِّبُ अशात कि हा अशात कि है। عَاقِبَت कि हो अशात : قُولُهُ لِيُعَذَّبُ اللَّهُ الْمُسَافِقِيِّنُ اللَّهُ بِعَضَ أَفَرَادِ الَّذِينَ لَمْ يُرَاعُوهَا

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

ভিত্র । দুর্নু নির্দ্ধি করি করি বিরোধিত। করিছিল বে, আরাহে ও করিছিল বে, আরাহে ও তিরু নির্দ্ধিন বিরোধিত। থাকে বিশ্বতাবে মুসলমানদেরকে আরাহে ও রাস্লের বিরোধিত। থাকে আরাহে ও রাস্লের বিরোধিত। থাকে আরাহে ও রাস্লের বিরোধিত। থাকে আরাহে নির্দেশ নেওয়া হয়েছে। কেননা এই বিরোধিত। তাঁদের কাইর কারণ।

হযরত মৃসা (আ.) -এর সম্প্রদায় তাঁকে কষ্ট দিয়েছিল। প্রথম আয়াতে সেই ঘটনা উল্লেখ করে মুসলমানদেরকে হুঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তোমরা তাদের মতো হয়ো না। এর জন্য জরুরি নয় যে, মুসলমানরা এরূপ কোনো কাজ করেছিল; বরং কাজ করার পূর্বেই তাদেরকে এ কাহিনী শুনিয়ে নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে। হাদীসে কতক সাহাবীর যে ঘটনা বর্ণিত আছে, তার অর্থ এই যে, তারা কখনও এদিকে লক্ষ্য করেননি যে, কথাটি রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর জন্য কষ্টদায়ক হবে। কোনো সাহাবী ইচ্ছাপূর্বক কট দিবেন এরপ আশঙ্কা ছিল না। ইচ্ছাপূর্বক কষ্ট দেওয়ার যত কাহিনী বর্ণিত আছে, সবগুলোর কর্তা মুনাফিক সম্প্রদায়। হযরত মৃসা (আ.)-এর কাহিনী কি ছিল, তা স্বয়ং রাস্বুরাহ 🅮 বর্ণনা করে এ আয়াতের তাফসীর করেছেন। ইমাম বুধারী হযরত আবু হুরায়র। (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেন হ্যরত মূসা (আ.) অত্যন্ত লজ্জাশীল হওয়ার কারণে তাঁর দেহ ঢেকে রাখতেন। তাঁর শরীর কেউ দেখত না। তিনি পর্দার আড়ালে গোসল করতেন। তাঁর সম্প্রদায় বনী ইসরাঈলের মধ্যে সকলের সামনে উলঙ্গ হয়ে গোসল করার ব্যাপক প্রচলন ছিল। হয়রত মুসা (আ.) কারও সামনে গোসল করেন না দেখে কেউ কেউ বলাবলি করল এর কারণ এই যে, তাঁর দেহে নিশ্চয় কোনো খুঁত আছে হয় তিনি ধবল কুষ্ঠরোগী, না হয় একশিরা রোগী। [অর্থাৎ তাঁর অওকোষ ক্ষীভ।] নতুবা তিনি অন্য কোনো ব্যধ্গ্রিস্ত। আল্লাহ তা'আলা এ ধরনের খুঁত থেকে হযরত মূসা (আ.)-এর নির্দোষিতা প্রকাশ করার ইচ্ছা করলেন। একদিন হযরত মূসা (আ.) নির্জনে গোসল করার জন্য কাপড় খুলে একখণ্ড পাথরের উপর তা রেখে দিলেন ৷ গোসল শেষে যথন হাত বাড়িয়ে কাপড় নিতে চাইলেন, তথন প্রস্তর খণ্ডটি (আল্লাহর আদেশে) নড়ে উঠল এবং তাঁর কাপড়সহ দৌড়াতে লাগন। হযরত মুসা (আ.) তাঁর লাঠি নিয়ে প্রস্তরের পেছনে পেছনে 'আমার কাপড়, আমার কাপড়'' বলতে বলতে দৌড় দিলেন। কিন্তু প্রস্তরটি থামল না, যেতেই লাগল। অবশেষে প্রস্তরটি বনী ইসরাইলের এক সমাবেশে পৌছে খেমে গেল। তখন সে সব লোক হযরত মূসা (আ.)-কে আপাদমন্তক উলঙ্গ অবস্থায় দেখে নিল। এবং তাঁর দেহ নিখুঁত ও সুস্থ দেখতে পেল। [এতে তাদের বর্ণিত কোনো খুঁত বিদ্যমান ছিল না।] এডাবে আল্লাহ তা আলা হযরত মুসা (আ.)-এর নির্দোষিতা সকলের সামনে প্রকাশ করে দিলেন। প্রস্তরখণ্ড থেমে যেতেই হযরত মূসা (আ.) তাঁর কাপড় উঠিয়ে পরিধান করে নিলেন। অতঃপর তিনি লাঠি ছারা প্রস্তর খণ্ডকে মারতে লাগলেন। আল্লাহর কসম, হযরত মূসা (আ.)-এর আঘাতের কারণে পাথরের গায়ে তিন, চার অথবা পাঁচটি দাগ পড়ে গিয়েছিল।

্ এই ঘটনা বর্ণনা করে রাস্পুলাহ 🏥 বলেন, কুরুআনের এই আয়াতের এটাই অর্থ। কোনো কোনো সাহাবী থেকে বর্ণিত গ্রারও একটি কাহিনী খ্যাত আছে, যা এ আয়াতের তাফসীরের সাথে সংযুক্ত। কিন্তু রাস্পুলাহ 🔠 -এর প্রত্যক্ষ উত্তির মাধামে যে তাফসীর হয়, তাই অর্থাপা।

হু অর্থাৎ ব্যরত মুসা (আ.) আল্লাহর কাছে মর্যাদারান ছিলেন। আল্লাহর কাছে কারও হর্মাদার্বান হওয়ার অর্থ এই যে, আল্লাহর কাছে কারও হর্মাদার্বান হওয়ার অর্থ এই যে, আল্লাহ তাঁর দোয়া করুল করেন এবং তাঁর বাসনা অপূর্ণ রাখেন না। ব্যরত মুসা (আ.) যে এরপ ছিলেন, তাঁর প্রমাণ কুরআনের অনেক ঘটনায় রয়েছে। এসব ঘটনায় তিনি যেতাবে আল্লাহর কাছে দোয়া করেছেন, সেতাবেই করুল হয়েছে। এসব দোয়ার মধ্যে বিশ্বয়কর দোয়া এই যে, তিনি ব্যরত হারুন (আ.)-কে পয়ণায়্বর করার দোয়া করেলে আল্লাহ তা আলা তা করুল করে তাঁকে তাঁর রিসালতে অংশীদার করে দেন। অথচ রিসালতের পদ কাউকে কারও সুপারিশের ভিত্তিতে দান করা হয় না। —বিবনে কাসীরা

পদ্মগদ্ধবাগকে সৰ প্রকার দৈহিক দোষ থেকে মুক্ত রাখা আল্লাহর রীতি : এ ঘটনায় সম্প্রদায়ের দোষারোপের জওয়ারে নির্দোধিতা প্রমাণের বিষয়টিকে আল্লাহ তা'আলা এত অধিক গুরুত্ব দিয়েছেন যে, অলৌকিকভাবে প্রস্তর থও কাপড় নিয়ে দৌড়াতে করু করেছে এবং হয়ত্বত মুদা (আ.) নিরুপায় অবস্থায় মানুষের সামনে উলঙ্গ হয়ে হাজির হয়েছেন। এ গুরুত্ব প্রদান এদিকে অসুদি নির্দেশ করে যে, আল্লাহ তা'আলা তাঁর পয়গাম্বরগণের দেহকে ঘৃণায়ক খুঁত থেকে সাধারণভাবে পরিত্র ও মুক্ত রেখেছিলেন। বুখারীর হাদীস দ্বারা প্রমাণিত আছে যে, সকল পয়গাম্বরকেই উচ্চবংশে জনা দান করা হয়েছে। কেননা সর্বসাধারণ যে বংশ ও পরিবারকে নিকৃষ্ট ও হীন মনে করে, সে পরিবারের কারও কথা শোনা ও মানা তাদের জন্য কঠিন হয়। অনুরুপভাবে পয়গাম্বরগণের ইতিহাসে কোনো পয়গাম্বরের অন্ধ, কানা, মুক্ত অথবা বিকলাঙ্গ হওয়ারও প্রমাণ নেই। হয়রত আইয়ুব (আ.)-এর ছানা এতে আপত্তি তোলা যায় ন। কারণ সেটা আল্লাহর রহস্য অনুযায়ী একটা বিশেষ পরীক্ষার জন্য ক্ষণস্থায়ী ব্যাধি ছিল, যা

পরে নিশ্চিক্ করা হয়েছিল।
﴿ عَوْلُهُ لِلْكِيْنُ الْهُنُوا اللَّهُ ﴿ عَوْلُهُ لَا لَيْهُ لَلْكُوْنُ اللَّهُ ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

মুখ সংশোধন সব অঙ্গপ্রতাঙ্গ ও কর্ম সংশোধনের কার্যকর উপায় : এ আয়াতে মুসলমানদের প্রতি মূল আদেশ হচ্ছে আল্লাহ জীতি অবলম্বন কর। এর স্বরূপ যাবতীয় আল্লাহর বিধানের পরিপূর্ণ আনুগত্য। অর্থাৎ যাবতীয় আদেশ পালন করা এবং যাবতীয় নিষিদ্ধ ও মাকর্রহ কাজ থেকে বিরত থাকা। বলা বাহুলা, এটা মানুষের জন্য সহজ কাজ নয়। তাই আল্লাহভীতির আদেশের পর একটি বিশেষ কর্মের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে অর্থাৎ কথাবার্তা সংশোধন করা। এটাও আল্লাহভীতির এক অংশ; কিন্তু এমন অংশ, যা করায়ত হয়ে গোলে আল্লাহভীতির অবশিষ্ট অংশগুলো আপনা-আপনি অর্জিত হতে থাকে; যেমন এ আয়াতেই সঠিক কথা সরলায়নের ফলশুলিতে من المنافقة المنافقة المنافقة আল্লাহভীতির অবশিষ্ট অংশগুলো আপনা-আপনি অর্জিত হতে থাকে; যেমন এ আয়াতেই সঠিক কথা সরলায়নের ফলশুলিতে المنافقة المنافقة আল্লাহভীতির অবশিষ্ট অংশগুলো আপনা-আপনি অর্জিত হতে থাকে; যেমন এ আয়াতেই সঠিক কথা সরলায় আল্লান্ত ওয়াদা করা হয়েছে। অর্থাৎ তোমারা যদি মুখকে ভূল-ভ্রান্তি থেকে নিবৃত্ রাধ এবং সঠিক ও সরল কথা বলায় অত্যন্ত হয়ে যাও, তবে আল্লাহ তা'আলা তোমানের সর্বকর্ম সংশোধন করে দেবেন। মায়াতের শেষে আরও ওয়াদা করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা এরূপ ব্যক্তির ক্রাট-বিচুতি ক্ষমা করে দেবেন।

কুরআনি বিধানসমূহে সহজ্ঞকরণের বিশেষ শুরুজ : কুরআন পাকের সাধারণ পদ্ধতি সম্পর্কে তিন্তা করলে জানা যায় যে, দেখানেই কোনো কঠিন ও দুরুহ আদেশ দেওয়া হয়, সেখানেই তা সহজ্ঞ করার নিয়মও বলে দেওয়া হয়। আল্লাহভীতি সমস্ত ধর্মকর্মের নির্মাও বলে দেওয়া হয়। আল্লাহভীতি সমস্ত ধর্মকর্মের নির্মাও বলে দেওয়া হয়। আল্লাহভিত্তি করার আদেশ দেওয়া হয়েছে, সেখানে এর পরেই এমন কর্ম বলে দেওয়া হয়েছে, যা অবলয়ন করলে আল্লাহভীতির অন্যান্য ত্ত্ব পালন করা আল্লাহভীতির অন্যান্য ত্ত্ব পালন করা আল্লাহভীতির অন্যান্য ত্ত্ব পালন করা আল্লাহভীতির বলে এর পরেই এমন কর্ম বলে দেওয়া হয়েছে, যা অবলয়ন করলে আল্লাহভীতির অন্যান্য ত্ত্ব পালন করা আল্লাহভীতির করে দেওয়া হয়। আলোচ্য আয়াতে নির্দ্ধা দিক্ষা দেওয়া করিট নিজির। এব পূর্বের আয়াতে নির্দ্ধা নির্দ্ধা দিক্ষা দেওয়া তালাদেশের পর তিন্দ্ধা তালাহভীতির পথে একটি বৃহৎ বাধা। এটা পরিত্যাগ করলে সাল্লাহভীতির সহক্ত হয়ে যাবে।

ा कार्यक व्यवस्था (धर का) > ₩ww.eelm.weebly.com

মুখ ও কথার সংশোধন উভয় **জাহানের কাজ ঠিক করে দেয়** : হযরত শাহ আছুল কাদের দেহলতী (র.)-এ আয়াতের যে অনুবাদ করেছেন, তা থেকে জানা যায় যে, এ আয়াতে সোজা কথায় অভান্ত হওয়োর কারণে কর্ম সংশোধনের ওয়াদা কেবল ধর্মীয় মর্মেই সীমাবদ্ধ নয়; বরং দুনিয়ার সব কর্মও এতে দাখিল আছে। যে ব্যক্তি সঠিক কথায় অভান্ত হয়, কখনও মিথ্যা বলে না, চিন্তাভাবনা করে দোখাকটি মুক্ত কথা বলে, প্রতারণা করে না এবং অন্যের মর্মপীড়ার কারণ হয়ে এমন কথা বলে না, তার পরকাল ও দুনিয়া উভয় জাহানের কর্ম সঠিক হয়ে যাবে। হয়রত শাহ সাহেবের অনুবাদ এই: সোজা কথা, যাতে পরিপাটি করে দেন তোমার জন্যে তোমার কর্ম।

-এর সম্মান সম্বন্ধ ও আনুগত্যের উপর ক্রের নেওয়া হরেছে। স্বর্মের স্বর্মের রাস্পুল্লাহ হরেছে। স্বর্মের উপসংহারে এ আনুগত্যের সৃত্তক মর্যাদা ব্যক্ত করা হয়েছে। এতে আল্লাহ ও রাস্লের আনুগত্য ও তাদের আদেশবলি পালনকে 'আমানত' শব্দের মাধ্যমে প্রকাশ করা হয়েছে। এর কারণ পরে বর্ণিত হবে।

আমানতের উদ্দেশ্য কি: এন্থলে আমানত শব্দের তাফসীর প্রসঙ্গে সাহাবী তাবেয়ী প্রমুখ তাফসীরবিদের অনেক উক্তি বর্গিত আছে; যেমন শরিয়তের ফরন্ত কর্মসমূহ, সতীত্ত্বের হেফাজত, ধনসম্পদের আমানত, অপবিত্রতার গোসল, নামাজ, জাকাত, রোজা, হজ ইত্যাদি। এ কারণেই অধিকাংশ তাফসীরবিদ বলেন যে, ধর্মের যাবতীয় কর্তব্য ও কর্ম এ আমানতের মধ্যে দাখিল আছে। ন্রুরত্ববী

তাফ্সীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, শরিয়তের যাবতীয় আদেশ-নিষেধের সমষ্টিই আমানত। আবু হাইয়ান বাহরে-মুহীতে বলেন, করে করিছেন করিছিল করে করে নির্দ্দিন করিছিল মানুবের উপর আহ্বা রাখা হয় অর্থাৎ আদেশ-নিষেধ এবং প্রত্যেক যে অবস্থা দীন-দুনিয়ার সাথে সম্পর্ক রাখে এবং সমগ্র শরিষ্কত আমানত। এটাই অধিকাংশের উচ্চি।

আমানতের এই অর্থ অনুযায়ী আমানত সম্পর্কিত সকল হাদীস ও রেওয়ায়েত পরস্পর সামঞ্জস্যশীল হয়ে যায়। অধিকাংশ তাফসীরবিদের উক্তিসমূহও এতে প্রায় একমত হয়ে যায়।

বুৰারী, মুসলিম ও মুসনাদে আহমদের রেওয়ায়েতেও হযরত হুযায়ফা (রা.) বলেন, রাসূলুরাহ 🚟 আমাদেরকে দৃটি হাদীস শিক্ষা দিয়েছেন। তন্মধ্যে একটি আমরা চাক্ষুষ দেখে নিয়েছি এবং অপরটির অপেকায় আছি।

প্রথম হাদীস এই যে, ধর্মের কৃষ্ঠী সন্তানদের অন্তরে আমানত নাজিল করা হরেছে, অতঃপর কুরআন অবতীর্ণ হয়েছে, ফলে মুমিনগণ কুরআন থেকে জ্ঞান অর্জন করেছে এবং সুদ্রাহ থেকে কর্মের আদর্শ লাভ করেছে। দ্বতীয় হালীস এই যে, (এক সময় আসবে যখন) মানুষ নিদ্রা থেকে জার্যত হতেই তার অন্তর থেকে আমানত ছিনিয়ে নেওয়া হবে এবং তার এমন কিছু চিহ্নমাত্র থেকে যাবে, যেমন কেউ আগুনের অঙ্গার পায়ে সরিয়ে দিল। (অঙ্গার তো দূরে সরে গোল কিছু) তার চিহ্ন ফোসকার আকারে পায়ে থেকে গোল। অথচ এতে অপ্লির কোনো অংশ নেই........................... মানুষ পরস্পরে লেনদেন ও চুক্তি করবে, কিছু আমানতের হক কেউ আদায় করবে না। (আমানতদার লোকের এমন অভাব দেখা দেবে যে,। মানুষ বলবে, অতুক গোত্রের মধ্যে একজন আমানতদার আছে। এই হাদীসে মানুষের অন্তরের সাথে সম্পর্কশীল একটি বিষয়কে আমানত বলা হয়েছে। এ বিষয়টিই শরিয়তের আদেশ-নিষ্টেধ দারা আদিষ্ট হওয়ার যোগাতা রাখে।

মুসনাদে আহমাদে বর্ণিত হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আমরের রেওয়ায়েতে রাস্পুল্লাহ ক্রি বলেন, চারটি বস্তু এমন যে, একলো অর্জিত হয়ে গেলে দুনিয়ার অন্য কোনো বস্তু অর্জিত না হলেও পরিতাপের কিছু নেই। সেকলো এই- আমানতের হেফাজ্রত, সত্যবাদিতা, নিছলুষ চরিত্র, হালাল খাদা। –হিবনে কাসীর

জামানত কিরূপে পেশ করা হবে: উল্লিখিত আয়াতে বলা হয়েছে যে, আমি আকাশ, পৃথিবী ও পর্বতমালার সামনে আমানত পেশ করেছিলাম। তাঁরা সকলেই এর বোঝা বহন করতে অস্বীকার করল এবং এর যথার্থ হক আদায় করার ব্যাপারে ভীত হয়ে পেন। কিন্তু মানুষ এই বোঝা বহন করে নিল।

ঞানে চিন্তাসাপেক্ষ বিষয় এই যে, আকাশ, পৃথিবী ও পর্বতমালা বাহ্যত অপ্রাণীবাচক ও চেতনাহীন বস্তু। তাদের সামনে আমানত পেশ করা এবং তাদের প্রত্যুত্তর দেওয়া কি প্রকারে সম্ভব হলোঃ

কেউ কেউ একে রূপক ও উপমা সাব্যস্ত করেছেন। যেমন কুরআন পাক এক জায়গায় উপমাস্বরূপ বলেছে-

আৰাৎ আমি এ কুরআন পর্বতের উপর নাজিল مَن خَشَيَةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَنْ خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَعْرَف اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن خَشَيةِ اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَن خَسَيةِ اللّٰهِ مَن خَسَية اللّٰهِ مَن خَسَيةِ اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَا لَمُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهُ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّ

কিবু অধিকাংশ আলেমের মতে এটা ঠিক নয়। কেননা এর প্রমাণস্বরূপ যে আয়াত পেশ করা হয়েছে, তাতে কুরুআন পাক ুর্বি ব্যবহার করে ব্যাপারটি যে নিছক ধরে নেওয়ার পর্যায়ে, তা নিজেই প্রকাশ করে দিয়েছে। কিবু আলোচ্য আয়াতে একটি ত্টনা বর্ণিত হয়েছে। একে কোনো প্রমাণ বাতিরেকে রূপক ও উপমা মেনে নেওয়া বৈধ হবে না। যদি প্রমাণ পেশ করা হয় যে, এদর বন্ধ অচেতন ও জড়, এদের সাথে প্রশ্নোন্তর হতে পারে না। তবে তা কুরুআনের অন্যান্য বর্ণনা দৃষ্টে প্রত্যাখ্যাত হবে। কারণ কুরুআন পাকের শান্ত ইরশাদ এই — কারণ কুরুআন পাকের শান্ত ইরশাদ এই তানের স্থান্ত করে তার কুতি পাঠ করা চেতনা ও উপলব্ধি বাজীত সম্বন্ধর নয়। তাই এ আয়াত দৃষ্টে এ কথা প্রমাণিত হয় যে, উপলব্ধি ও চেতনা সকল সুইবন্ধর মধ্যে এমন কি, ক্ষ পদার্থের মধ্যেও বিদ্যানা আছে। এ উপলব্ধি ও কেতনার ভিন্তিতেই তানেরকে সম্বোধন করা যায় এবং তারা উন্তর্গত দিতে পারে। উন্তর শব্দ ও অক্ষরের মাধ্যমেও হতে পারে। এতে বৃদ্ধিগত কোনো অসভাব্যতা নেই। কারণ আল্লাহ তা'আলা আকাশ, পৃথিবী ও পর্বত্রমালাকে বাকশক্তি দিতে পারেন। তাই অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে আকাশ, পৃথিবী ও পর্বত্রমালার বামনে আক্ররিক অর্থেই আমানত পেশ করা হয়েছে এবং তারা আক্ররিক অর্থেই এ বোঝা বহন করতে অক্ষমতা প্রকাশ করেছে। এতে কোনো অসভাব্যতা কেইন করতে অক্ষমতা প্রকাশ করেছে।

আমানত ইজাধীন পেশ করা হরেছিল, বাধ্যতামূলক নর : এথানে প্রশ্ন হয় যে, আল্লাহ তা আলা বয়ং যখন আকাল, পৃথিবী ও পর্বতমালার সামনে আমানত পেশ করপেন, তখন তাদের তা বহন করতে অধীকার করার শক্তি কিরপে হলো। আল্লাহর অবাধাতার কারণে তাদের তো নাজানাবুদ হয়ে যাওয়া উচিত ছিল। এছাড়া আকাশ ও পৃথিবী যে আল্লাহর আজ্ঞাবহ ও অনুশত, তা কুকুআনের আয়াত আঁতা কারণে কারণে কারণি বাবাণি বাবাও প্রমাণিত। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা যখন তাদেরকে নির্দেশ দিলেন আমার আদেশ পালন করার জন্যে সানন্দে অথবা বাধ্যতামূলকভাবে উপস্থিত হও, তখন তারা উভরে বলদ, আমরা সানন্দে উপস্থিত হও, তখন তারা উভরে বলদ, আমরা সানন্দেশ উপস্থিত হও, তখন তারা উভরে বলদ, আমরা সানন্দেশ উপস্থিত হও, তখন তারা উভরে বলদ, আমরা সানন্দেশ উপস্থিত হও,

এ প্রশ্নের জওয়ার এই যে, আয়াতে ভাদেরকে এক শাসকসুলভ অনুবর্তিভার আদেশ দেওয়া হয়েছিল যাতে একথাও বলে দেও। হয়েছিল যে, তোমরা রাজি ২ও অথবা না ২ও, সর্বাবস্থায় এ আদেশ মানতে হবে। কিন্তু আমানত পেশ করার আয়াত এরূপ না এতে আমানত পেশ করে ভাদেরকে কবুল করা ও কবুল না করার এথতিয়ার দেওয়া হয়েছিল।

ইবনে কাসীর ইবনে আব্বাস, হাসান বসরী, মুজাহিদ প্রমুখ একাধিক সাহাবী ও তাবেয়ী থেকে আমানত পেশ করার এই নিরবরণ উদ্ধৃত করেছেন যে, আল্লাহ তা আলা প্রথমে আকাশের সামনে অতঃশর পৃথিবীর সামনে এবং শেষ পর্বতমালার সামনে ইচ্ছার্ধীন আকারে এ বিষয় পেশ করেন যে, আমার আমানতের বোঝা নির্ধারিত প্রতিদানের বিনিময়ে তোমরা বহন কর। প্রত্যেকেই বিনিময় কি, তা জানতে চাইলে বলা হলো, তোমরা পূর্ণরূপে আমানত বহন করলে অর্থাৎ বিধানাবলি পুরোপুরি পালন করলে পুরন্ধার, ছওয়ার এবং আল্লাহর কাছে বিশেষ সন্মান লাভ করবে। পক্ষান্তরে বিধানাবলি পালন না করলে অথবা ফ্রান্ট করলে আজার ও গান্তি দেওয়া হবে। একথা তনে এদর বিশালকায় সৃষ্টি জওয়ার দিল, হে আমাদের পালনকর্তা! আমরা এখনও আপনার আজারয় দাস; কিন্তু আমাদেরকে যখন এখতিয়ার দেওয়া হয়েছে, তখন আমরা এ বোঝা বহন করতে নিজেনেরকে অক্ষম পান্ধি। আমরা ছওয়ারও চাই না এবং আজারও ভোগ করার শক্তি রাখি না।

তাফসীরে কুরতুবীতে উদ্ধৃত হযরত ইবনে আব্বাস (বা.)-এর বাচনিক রেওয়ায়েতে রাসুলুব্রাহ করেন, অতঃপর আরাহ তা আলা হযরত আদম (আ.)-কে সম্বোধন করে বললেন, আমি আমার আমানত আকাল ও পৃথিবীর সামনে পেশ করেছিলাম তখন তারা এ বোঝা বহন করতে অক্ষমতা প্রকাশ করেছে। এখন তুমি কি এর নির্ধারিত প্রতিদানের বিনময়ে এ আমানত বহন করতে সম্মত আছা হয়রত আদম (আ.) জিল্কাসা করলেন, হে পালনকর্তা, এর বিনিময়ে কি প্রতিদান পাওয়া যাবে? উত্তর হলো, পূর্ণান্ন আনুগত্য করলে পুরন্ধার পাবে [যা আল্লাহর নৈকট্য, সমুষ্টি ও জান্নাতের তিরন্থায়ী নিয়ামতের আকারে হবে]। পক্ষান্তরে যদি এ আমানত পও কর, তবে শান্তি পাবে। হয়রত আদম (আ.) আল্লাহর নৈকট্য ও সমুষ্টিতে উন্নতি লাভের আগ্রহে এ বোঝা বহন করে নিলেন। বোঝা বহনের পর যোহর থেকে আসর পর্যন্ত যতটুকু সময়ও অতিবাহিত হতে পারেনি, ইতিমধ্যে শক্ষতন তাকে সুপ্রদিদ্ধ পথন্তইত্তার লিপ্ত করে দিল এবং তিনি জানুতে থেকে বহিন্ধত হলেন।

আমানত কখন পেশ করা হরেছিল? উপরে বর্ণিত রেওয়ায়েত থেকে জ্ঞানা যায় যে, আদম সৃষ্টির পূর্বেই আকাশ, পৃথিবী ও পরর্তমালার সামনে আমানত পেশ করা হয়েছিল। আদম সৃষ্টির পর তাঁর কাছে এ কথাও প্রকাশ করা হয়েছিল যে, তোমার পূর্বে আকাশ ও পৃথিবীর সামনেও এ আমানত পেশ করা হয়েছে। তাদের শক্তি ছিল না বিধায় তারা অক্ষমতা প্রকাশ করেছে।

বাহাত বোঝা যায় যে, اَسَتُ بِهُكُمُّة অঙ্গীকার গ্রহণের পূর্বে এ আমানত পেশ করার ঘটনা সংঘটিত হয়েছে। কেননা এ অঙ্গীকার আমানতের বোঝা বহন করার প্রথম দফা এবং পদের শপথ করার স্থপাতিবিক।

পৃথিবীতে প্রতিনিধিত্ব করার জন্য আমানত বহনের যোগ্যতা জকরি ছিল : আল্লাহ তা'আলা আদি তাকনিরে হির করে নিয়েছিলেন যে, তিনি হবরত আদম (আ.)-কে পৃথিবীতে তাঁর প্রতিনিধি নিযুক্ত করবেন। এ প্রতিনিধিত্ব তাকেই দান করা যেত, বে আল্লাহর বিধানাবলি মেনে চলার দায়িত্ব গ্রহণ করতে পারত। কেননা এ প্রতিনিধিত্বের অর্থ এই যে, পৃথিবীতে আল্লাহর আইন প্রয়োগ করবে এবং মানব জ্ঞাতিকে আল্লাহর বিধানাবলির আনুগত্যে উবুদ্ধ করবে। তাই সৃষ্টিগতভাবে হয়রত আদম (আ.) এই আমানত বহন করার জন্য প্রত্মুত্ত হয়ে গেলেন। অথচ তিনি জ্ঞানতেন যে, বিশালকায় সৃষ্টবন্ধু এ ব্যাপারে অক্ষমতা প্রকাশ করেছে: নিয়াবারী

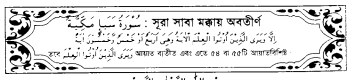
আৰ্ধ নিজের প্রতি ভূলুমকারী এবং مَمْمُرُّلُ এ মর্যার্থ পরিণামের ব্যাপারে আক্র , এ বাক্য থেকে বাহাত বুর্গা বায় বে, এতে সর্বাবস্থায় মানুষের নিশা করা হয়েছে যে, এ অর্বাচীন সাধ্যাতীত বিরাট বোঝা বহন করে নিজের প্রতি ভূলুম করেছে; কিছু কুরআনি বর্ণনাদৃষ্টে বাস্তবে তা নয় ; কেননা মানুষ বলে হবরত আদম (আ.) বুঝানো হলে তিনি তো নিম্পাণ প্রণামর । তিনি নিজের উপর অর্পিত দায়িত্ব পুরোপ্রি আদায় করেছেন ; এরই ক্সম্প্রুতিতে তাঁকে

মন্ত্রং প্রতিনিধি করে পৃথিবীতে প্রেরণ করা হয়। তাঁকে ফেরেশতাদের দ্বারা সেজদা করানো হয়। পরকালে তাঁর মর্যাদা ফেরেশতাদের উর্জের বাধা হয়। পক্ষান্তরে মানুষ বলে সমগ্র মানবজাতি বুঝানো হলে তাদের মধ্যে পাথো পয়গাষর রয়েছেন হেং কোটি কোটি সংকর্মপরায়ণ ওলী রয়েছেন, যাদের প্রতি ফেরেশতাগণও সর্যা করেন। তাঁরা কর্মের মাধ্যমে প্রমাণ করে কর্মেছেন যে, তাঁরা এই আল্লাহর আমানতের যথাইই হকদার ছিলেন। তাঁদের কারণে কুরআন পাক মানব জাতিকে 'আশ্রাফ্র করেলত' আখ্যাহিত করেছে। বলা হয়েছে বিশ্ব করিন। তাঁদের কারণে কুরআন পাক মানব জাতিকে 'আশ্রাফ্র প্রকলত' আখ্যাহিত করেছে। বলা হয়েছে বিশ্ব করিন করিন প্রমাণ করে প্রকলত আখ্যাহিত করেছে। বলা হয়েছে বিশ্ব করিন করেন যে, উপরিউক্ত বাকাটি নিন্দার জন্য নয়; বরং অধিকাংশ রন্তির বান্তব অবস্থা বর্ণনা করার জন্য অবতারণা করা হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, মানব জাতির অধিকাংশ জালিম ও অজ্ঞ প্রমাণিত হয়েছে। তারা এই আমানতের হক আদায় করেনি এবং ক্ষতিগ্রন্ত হয়েছে। অধিকাংশের অবস্থা বিধায় একে মানব জাতিরই অবস্থা বন্ধ দে প্রয়াহয়েছে।

দরকথা এই যে, আয়াতে বিশেষভাবে সেই ব্যক্তিবর্গকে জালিম ও অজ্ঞ বলা হয়েছে, যারা শরিয়তের আনুগতো সফলকাম হয়নি এবং আমানতের হক আদায় করেনি। কাফের, মুনাফিক ও পাপাচারী মুসলমান সকলেই এর অন্তর্ভুক্ত। ইযরত ইবনে আব্বাস, ইয়নে যুবায়ের বসরী (র.) প্রমুখ থেকে একই ভাফসীর বর্ণিত আছে। –[কুরতুবী]

ু এর সাথে এ বাক্যটি সম্পর্কযুক্ত। অর্থাৎ মানুষ যে আমানতের বোঝা বহন করেছে, এর পরিণামে মানুষ দুদলে বিভক্ত হয়ে যাবে– এক. কাফের, মুনাফিক ইত্যাদি, যারা অবাধ্য হয়ে আমানত নষ্ট করে দেবে তাদেরকে শান্তি দেওয়া হবে। দুই. মুমিন পুরুষ ও মুমিন নারী। যারা আনুপত্যের মাধ্যমে আমানতের হক আদায় করবে। তাদের সাথে অন্থাহ ও ক্রমাসন্তর ব্যবহার করা হবে।

পূর্বে جَهُولُ ও طُلُّرُ শব্দদ্বয়ের এক তাফসীরে বলা হয়েছে যে, এটা সমগ্র মানবজাতির জন্য নয়; বরং বিশেষ ধরনের লোকদের জন্য বলা হয়েছে, যারা আল্লাহর আমানতকে নষ্ট করে দেবে : উপরিউক্ত সর্বশেষ বাক্যেও এ তাফসীরের সমর্থন রয়েছে।



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرُّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

# ١. ٱلْحَمْدُ حَمِدَا للهُ تَعَالَى نَفْسَهُ بِذَٰلِكَ

وَالْمُرَادُ بِهِ النَّانَاءُ بِمَضْمُونِهِ مِنْ ثُبُوْتِ الْحَمْدِ وَهُوَ الْوَصْفُ بِالْجَمِيْلِ لِلَّهِ الَّذِيّ لَهُ مَافِي السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيدًا وَلَهُ الْحَدُدُ فِي الْأَخِرَةِ كَالدُّنْيَا يَخْمُدُهُ أُولِيَاؤُهُ إِذَا دَخَلُوا الْجَنَّةَ وَهُوَ الْحَكِيْمُ فِي فِعْلِهِ الْخَبِيْرِ بِخَلْقِهِ ٢. يَعْلُمُ مَا يَلِمُ يَدْخُلُ فِي الْأَرْضَ كَمَاءِ وَغَيْرِهِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا كَنْبَاتٍ وَغَيْرِهِ وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقِ وعَيْرِهِ وَمَا يَعْرُجُ يصَعَدُ فِينَهَا ح مِنْ عَسَلِ وَغَسِرِهِ وَهُوَ

الرَّحِيْمُ بِأُولِبَائِهِ الْغَفُورُ لَهُمُ. ٣. وَقَالُ البُّذِيْنَ كَفَرُوْا لَا تَناتِينَنَا السَّاعَةُ ﴿ الْقِيَامَةُ قُلْ لَهُمْ بَلْي وَزَيْنَي لَتَأْتِينَكُمْ غُلِمُ الْغَبْبِ ع سِالْجَرُ صِفَةً وَالرَّفَع خَبَرُ مُبِتَدَا وَفِي قِرَاءَ عِكُلاً بِالْجَرِ.

#### অনবাদ :

- সমস্ত প্রশংসা আল্লাহর আল্লাহ তা'আলা এ বাক্য দ্বর তার প্রশংসা করেছেন, এর দারা উদ্দেশ্য তাঁর ভাবার্থ দারা প্রশংসা প্রমাণের মাধ্যমে তারীফ করা এবং এটা আপ্লাহর গুণাবলির দ্বারা গুণান্থিত করা যিনি নভোমওলে যা আছে এবং ভূমওলে যা আছে সবকিছুর মানিক অধিকার সৃষ্টি ও দাস হিসেবে এবং তারই প্রশংসা প্রকালে যেমন দুনিয়াতে, আল্লাহর বন্ধুগণ য<sup>র্</sup>ন জান্লাতে প্রবেশ করবে তার প্রশংসা করবে। তিনি <u>তার</u> তার কর্মে <u>প্রজ্ঞাময়</u> তার সৃষ্টিজীবের ব্যাপারে সূর্বজ্ঞ 🛚
- ২. তিনি জানেন যা ভূগর্ভে প্রবেশ করে, যেমন পানি ও অন্যান্য যা সেখান থেকে নির্গত হয় যেমন, শস্য ও অন্যান্য <u>এবং যা আকাশ থেকে বর্ষিত হয়</u> রিজিক ও অন্যান্য এবং যা আকাশে উখিত হয় মানুষের আমল ইত্যাদি তি<u>নি পরম্ দুয়ালু ও ক্ষমাশীল।</u> তার বন্ধদের প্রতি।
- কাফেররা বলে, আমাদের উপর কিয়ামত আসবে না বলুন, কেন আসবে নাঃ আমার পালনকর্তার শপথ <u>অবশ্যই তোমাদের উ</u>পর <u>কি</u>য়ামত আসবে। তিনি শায়েব সম্পর্ক জ্ঞাত। عَالِمُ الْغَنْيِب नास्तत মীমের মধ্যে যের পড়লে 🕰 -এর সিফত হবে আর পেশ পড়লে উহ্য মুবতাদার খবর হবে। অন্য কেরাত মতে भीस्यत मर्स्य त्यदतत नारथ : عَدُّمُ الْغَيْب

غَرُ نَمْكَةٍ فِي السَّمُوتِ وَلاَ فِي الْأَرْضَ وَلا ٱصْغُرُ مِنْ ذٰلِكَ وَلاَ ٱكْبُرُ إِلَّا فِي كِتٰب مُبِينِنِ لا بَيِّنِ هُوَ اللُّوحُ الْمَحْفُوظُ.

- الصّلِحتِ م أُولَئِكَ لَهُمْ مَّغْفِرَهُ وَرَزَقُ كُرِيمُ حَسَنُ فِي الْجُنَةِ.
- معجزين كفي قراءة لهنكا كفيما باتبي مُسعَاجِيزِيشَنَ أَىْ مُسقَكَرِيشَنَ عِسجُزَسَا أُو مُسَابِقِيْنَ لَنَا فَيَفُوتُونَنَا لِظَيْبِهِمْ أَنْ لَا بَعْثَ وَلاَ عِقَابَ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مِّنْ رُجْز سَيئِ الْعَذَابِ ٱلِينَّمُّ مُؤْلِمُ بِالْجَرَ وَالرَّفْعَ صِفَةُ لِرجْزِ أَوْ عَذَابٍ.
- א ٢. وَيَرِي يَعْلَمُ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ مُؤْمِنُو أَمْلٍ ٢. وَيُرِي يَعْلَمُ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ مُؤْمِنُو أَمْلٍ الْكِتَابِ كُعَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلَامٍ وَأَصْحَابِهِ الَّذِيُّ أَنْزِلُ الْكِيكَ مِنْ زُبِكَ آي الْقَرَانِ هُوَ فَصُلُ الْحَقُّ لا وَيَهَدِى إِلَى صِرَاطِ طَرِيتِي الْعَزِبْزِ التُحَمِيدُ أَي اللَّهِ ذِي الْعِزَّةِ المُحَمُّودَةِ .
- جِهَةِ التَّعَجُبُ لِبَعْضِ هَلْ نُدُلُّكُمْ عَلَى رَجُل هُوَ مُحَمَّدُ يُنْبَيْنَكُمْ يُخْبِرُكُمْ أَنْكُمْ إذا مُزَقِتُمْ قُطِعَتُمْ كُلُّ مُمَرَّقِ ٢ بِمَعْنَى تَعْزِيقِ إِنْكُمْ لَفِي خُلْقِ جَدِيدٍ .

শ্রভামণ্ডলে ও ভূমণ্ডলে তার অগোচরে নেই অণু পরিমাণ কিছু ং এর্থ পিপড়ার চেয়ে ছোট বস্তু না তদপেক্ষা ক্ষুদ্র এবং না বৃহৎ সমস্তই কিছু আছে সুস্পষ্ট কিতাবে লাওহে गिरुक्र्य।

- ১ ৪. তিনি পরিণামে যারা মুমিন ও সৎকর্মপরায়ণ, তাদেরকে প্রতিদান দেবেন। তাদের জন্য <u>রয়েছে</u> জান্লাতে <u>ক্ষমা ও</u> সম্মানজনক রিজিক :
- ে <u>জার যারা আমার আয়াতসমূহকে</u> কুরআন বাতিল করে . وَالْكِذِينَ سَعَوْا فِـنَى إِبْطَالِ أَيْتِنَا الْـقُرْان রাসূলকে ব্যর্থ করার জন্যে উঠে পড়ে লেগে যায় অন্য কেরাত মতে এখানে ও পরবর্তীতে عُعَاجِزِيْنَ পড়বে। অর্থ আমাকে অপারগ গণ্য করে, আমাকে পরাজিত মনে করে আমার কাছ থেকে বাঁচতে পারবে অথবা তাদের ধারণা কোনো আজাব বা শান্তি হবে না তাদের জন্যে রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি। 🚑 অর্থ 🕰 ্রু এর মীমের মধ্যে যের না পেশ পড়বে এবং এটা তারকীবে عَذَابُ বা عُذَابُ -এর সিফত হবে।
  - -ঈমানদারগণ যেমন− আব্দুল্লাহ বিন সালাম ও তার সাথীগণ তারা আপনার পালনকর্তার নিকট থেকে অব-তীর্ণ করআনকে সভ্য মনে করে এবং তারা জানে এটা মানুষকে পরাক্রমশালী , প্রশংসিত আল্লাহর পথ প্রদর্শন করে। 🚄 সর্বনামটি 🚅 -এর দুই মাফউলের মধ্যে ضَعِيْر فَصُل পৃথককারী
- ٧ ٩. <u>ساء ما المعامة अ</u>थी९ আকর করে একে অপরকে . وَقَالَ النَّذِينَ كَفُرُواْ أَيْ قَالَ بَعْضُهُمْ عَلَى বলে, আমরা কি তোমাদেরকে এমন ব্যক্তির মুহামদের সন্ধান দেব, যে তোমাদেরকে খবর দেয় যে, তোমরা স্ম্পূর্ণ ছিন্ন-বিচ্ছিনু হয়ে গেলেও তোমরা নতুন সৃঞ্জিত تَعْزِيْقُ عَلَا مُمَثَرِّقِ <u>عَلَا مُمَثَرِ</u>قِ

এর হামং أَفَقُرَى , বুলার সম্পর্কে মিথ্যা বলে . أَفْتُدَرَى بِفَتْتِحِ الْهَدَمُزَةِ لِـ الْإِسْتِرِفْهُام وَاسْتَغَنِّي بِهَا عَنْ هَمْزَةِ الْوَصِّلِ عَلَى اللَّهِ كُنِبًا فِي ذٰلِكَ أَمْ بِهِ جِنَّةٌ جُنُونٌ يَخُبُلُ بِهِ ذٰلِكَ قَالَ تَعَالَى بَلِ الَّذِيْنَ لَا يُوْمِنُونَ بالأخِرَةِ الْمُشْتَولَةِ عَلَى الْبَعْثِ والتحسياب فيي العكذاب فيبهكا والتشلل الْبُعِيْدِ مِنَ الْحُقِّ فِي الدُّنْيَا.

. ٩ . أفكم يروا ينظُرُوا إلى ما بين أيريهم . ٩ . أفكم يروا ينظُرُوا إلى ما بين أيريهم خُلُفُهُم مَا فَنُوقَهُمْ وَمَا تَحْتُهُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْارْضِ مِرَانْ نُشَأَ نَحْسِفُ بِهِهُ الأرضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفًا بِسُكُون السِّينِ وَفَتَعِهَا قِطُعَةٌ مِّنَ السَّمَلَ، ﴿ وَفِي وَرَاءَ رِنِي الْآفَعَالِ الصَّلْفَةِ بِالْبِهَاءِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ الْمَرْثِي لَأَيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُنْضِب رَاجعُ إِلَى رَبِّهِ تَدُلُّ عَلَى قُدْرَةِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى الْبَعْثِ وَمَايَشًا مُ.

যবর বিশিষ্ট প্রশ্নবোধক তথা 🎞 🚉 🚉 🖼 🕏 প্রশ্নবোধক হামযার কারণে হামযায়ে ওছলকে বিলপ্ত করা হয়েছে না হয় সে উন্যাদ যার কারণে সে মনগভ কথা-বার্তা বলে, আল্লাহ তা'আলা বলেন, বরং বাস্তবে যারা পরকালের ও তার সংশ্লিষ্ট হাশর ও হিসাবের প্রতি অবিশ্বাসী তারা আজাবে ও দুনিয়াতে ঘোর পথভ্রষ্টতাং পতিত আছে।

থিবীর প্রতি লক্ষ্য করে নাঃ ভূমি ধ্বসিয়ে দেব অথবা আকাশের কোনো খণ্ড তাদের উপর পতিত করব এর সীনের মধ্যে সাকিন ও যবর উভয়ভাবে -এর সীনের মধ্যে সাকিন পড়া যাবে : অন্য কেরাত মতে পূর্বের তিন ফে'লে ্র্র -এর সাথে পড়বে <u>নিক্র আল্লাহ অভিমুরী</u> প্রত্যেক বান্দাদের জন্যে এতে নিদর্শন রয়েছে । যা আল্লাহ পূনরুথান ও অন্যান্য বিষয়ের উপর সক্ষয় হওয়ার প্রমাণ করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

वर्षक जर्शक कर्जुरू وَيُسْتِقُوا ا وَا يَعُرُجُ तृत्र । खरू وَنِي नार । وَنِي नार । وَيُعْرُجُ وَفِي कता देश शराह : عَمَا اللهُ عَلَى عَالَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

क्रांत के . يُغِنُي أَنَّ بَلَى: قَنُولُـهُ قُبلَ لَـهُمْ بَلْعِي أَنْ مَا يَغِنُي أَنَّ بَلْي: قَنُولُـهُ قُبلَ لَـهُمْ بَلْي नामिक क्रांमें अं जात्मत के किरा श्रीकेरक करत वरलाइन المُناقِبَا السَّاعَة नामिक करन के अधिक करने वर्णाइन السَّاعَة नामिक करने के आमर के अधिक आमर के अधिक करने के अधिक करने के अधिक करने نَدَ. الْكُمْرُالَّا إِنْسَانُهَا

لاً. वा बना शतरह وَاكِيدُ عَمَد إِنْبَاتَ نَفِي طَاقَه تَسْفِيبُهُ جَازُهُ कि दरना وَأَوْ صَفَا وَوَكِنْ وَوَكِنْ لَتَسَاقِيفِكُمُ । कहिन छोत्र वहन है . وَهُولَ مُعَارِعُ مَعْرِي مِعْتَعَةٍ بَائِينَ تَاكِينَد فَكِينَكَ وَوَا تَانَيْنَكُمْ ا مَعْمُول بِهِ ٩٢٩١ كُمْ ٩٩٠

क्ष مَرْفُرُع मूत्रजानात थवत इंख्यात कांतरा إِنَّ تَكُ हर्ज بَدُلُ हर्ज سِفَتَ १७- رُبُ मूतराठ بَمُ : قَوْلُـهُ عَـالِـمُ الْـعَـدُ र्लारत : अर्थाए يَعْزُبُ : هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ अरला जात चवत ؛ هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ : هُوَ عَالِمُ الْغَيْب अनुभार् ، از رَفَ عَرَبَ ٥ مُرَبَ ١٥ ع অর্থ- ওপ্ত হওয়া, দূর হওয়া।

এই তুলি তাজার তা আলা সুৰ্বাং অধাৎ কিয়ামত অবশ্যই আসবে যাতে আলাহ তা আলা و أَشُولُهُ لِيكِجْبِزِي الَّذِيثَنَ أَمُثُوا

्ठामाएनदार्क विजिनने मान केंद्रन । रामाएनदारक विजिनने मान केंद्रन । स्वा केंद्रें केंद्रा केंद्रें केंद्र

व्दर जात পরবর্তী অংশ হলো খবর। अनु أُولْنِكَ व्रें के وَالْنِيْنَ سَعُوا 

نِينَ أَخِرَ الشَّوْرَةِ करिया : बेंट्री فَيَسُمُّ وَيَشَا مُنْ أَخِرَ الشَّوْرَةِ क्रिके : बेंट्री فَيَسُمَّا हाला वश्य क्रताख مُفَكِّرِينَ करारख لَكُنَّ رَنَشَرُّمُرُ فَنَهُ عَلَى : बेंट्री के مُفَكِّرِينَنَ عَلَيْ कर्त مُعَنَّقِونِينَ لَكَا कर्ति : कर्ति क्रिकी क्रताख्त वग्रथा : هَنِينَ لَكَا कर्ति कर्ति कर्ति क्रताख्त वग्रथा :

कना करत واطَلَاقُ 20ء مُعَاجَرُه अत है अत ومُسَابِقَه : كَمُسَابِقِينَ अत वाता छेएमण होला أَفُولُهُ مُعَاجِرِيْنَ দিয়ের্ছেন যে, মুসাবাকাত কারী- পরম্পর একে অপরকে অক্ষম করতে চেষ্টা করে থাকে। তবে এখানে বাবে 🛍 दीয় অর্থে হয়নি। কেননা আল্লাহকে অক্ষম করা সম্ভব নয়। কাজেই এই অক্ষম করা স্বীয় ভ্রান্ত ধারণা প্রসূত; বাস্তবে নয়।

جُمَلُ مُسْتَانِفُ विश्व : बण्या مَنْصُرِب श्वात कातत प्रक्षात कातत : يُجِزِيُّ बण्डा श्वात : قَولُهُ وَيَسُرى الَّذِينُنَ الَّذِينَ अपता ، बण्डात कातत إلَّذِينَ أُرْتُرا الْجِلْمُ कातत عَلَيْ مِنْ أَرْتُلُ الْجِلْمُ कातत कातत وَمُونَ يَهُدَى राता विकीय मारुखन वर أَنْزِلُ إِلَيْكَ राता विकीय मारुखन वर أَنْزِلُ إِلَيْكَ يَرُونَهُ حُقًّا وَهَادِيًا अवर प्रांठक इरग्रह: النَّحُقُّ वत खेंनत प्रशीर بيرَونَهُ حُقًّا وَهَادِيًا

ধन্ন. এই সূরতে وَعُل এর আতফ ك. إِسَم ,ও উপর হওয়া আবশ্যক হচ্ছে, যা বৈধ নয়।

উত্তর এক একে কান্ত্র ক্রিয়া বি يَمَهُونِ এখানে এখানে وَيَهُونِ الْمِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُوالِكُ الْمُحَلُّ हिन्दी वहें तो पत्र के अपने के किए किए क وكبري اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّ পরকালে সাব্যন্ত হওয়া যা উদ্দেশ্য عَلْم পরকালে সাব্যন্ত হওয়া যা উদ্দেশ্য عَلْم পরকালে সাব্যন্ত হওয়া যা উদ্দেশ্য বহির্ভ্ত । এর দারা জানা যায় যে, إِمْسِيْنَانُ ওয়ালা তারকীব সহীহ ।

। प्रामात्वत जर्थ श्राह । وَإِنْمَ فَاعِلْ ,के बाँता विक्षण करत निरासक्त (ये, عَنُولُهُ بِمُعَنَّى تَمُرْيُونَ تُسْقِطُ، تَخْمِفُ ، نَشَافٍ عَلَى عَالَمَ عَالَمُهُ فَوَلُهُ فِي الْأَفْصَالِ الشَّلْمُ بِالْمُيَامُ

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

সুরায়ে সাবা প্রসঙ্গে : এ সূরা মঞ্জায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইমাম কুরত্বী (র.) বর্ণনা করেন, তাফসীরকারগণ এ সম্পর্কে একমত ন্ত্র, এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে। কিন্তু একটি আয়াত সম্পর্কে তত্ত্বজ্ঞানীদের একদল বলেছেন যে, এটি মদিনায়ে মুনাওয়ারায় व्यवित राराह । वासाठि राला ; وَيَرَى ٱلْكَوْمِنَ ٱوْتُرُا الْمِعْلَمُ .... وَيَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْعَسِيْدِ الْعَالِمَ الْعَلْمَ اللّهِ الْعَالِمَ اللّهِ الْعَالِمَ اللّهِ الْعَالَ اللّهِ الْعَالِمَ اللّهِ الْعَلْمَ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الل धाता সাহাবার्য়ে विजामतर्के फिल्मनी केता रसिंहि । देवेता जास्त्राह रेवेतन जास्तां (ता.) এ मछर शाया الذيان أوثرا العبار वर्गरहन : আরু তত্ত্বজ্ঞানীদের আরেক দল উপরিউক্ত আয়াতটি মদিনায় অবতীর্ণ হওয়ার পক্ষে মত পোষণ করেছেন। আর ٱلْذَيْنَ वाका घाता 'আহলে কেতাবের আলেমদের উদ্দেশ্য করা হয়েছে। মোকাতেল (র.) এ মত পোষণ করতেন। أُرْتُوا انْعِلْم ্রাফসীরকার কাতাদা (র.) বলেছেন, এর বারা সকল মোমেন বিশেষত তত্ত্ত্ত্তানী আলেমদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

-(তাফসীরে কুডুবী, খ.- ৪, পৃ-২৫৮, তাফসীরে মাঝারেকুল কুরআন, আল্লামা ইন্দ্রীদ কান্ধলন্তী (র.) খ. ৫, পৃ-৫৫৫

নামকরণ : এ সূরার নাম সাবা। এটি একটি স্থানের নাম। সাবা এলাকার অধিবাসীরা ছিল অত্যন্ত সমৃদ্ধশালী। তারা ছিল আলা তাদেরকে অনেক সমৃদ্ধি দান করেছিলেন। যুগ যুগ ধরে তারা সেখানে রাজহু করেছিল। ইতিপূর্বে হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর ঘটনায় রাণী বিলকিসের কথা উদ্বিধিত হয়েছে। বিদকিস এ সাবারই রাণীছিলেন। সাবা এলাকাবাসীর সমৃদ্ধির জন্যে আল্লাহ পাকের প্রতি শোকর কজার হওয়া ছিল তাদের কর্তবা, কিন্তু এ কর্তবা পালনে তারা ব্যর্থ হয়েছিল এবং আল্লাহ পাকের অবাধ্য এবং অকৃতক্ত হয়েছিল। পরিগামে তারা হয়েছিল অভিশন্ত, ভাগ্য বিড্রিছ। এবং আল্লাহ পাকের অবাধ্য এবং অকৃতক্ত হয়েছিল। পরিগামে তারা হয়েছিল অভিশন্ত, ভাগ্য বিড্রিছ। এবং আল্লাহ পাকের অবাধ্য এবং অকৃতক্ত ব্যক্তিক। পরিগামে তারা হয়েছিল অভিশন্ত, ভাগ্য বিড্রিছ। এবং ক্রায় তাদের ঘটনা তুলে ধরা হয়েছে যেন অনাগত ভবিষ্যতের মানুষ তাদের এ ঘটনা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে। পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার সাথে স্থায় আমানতে

থেয়ানতকারীদের শোচনীয় পরিণাম ঘোষিত হয়েছে। যেমন সাবা জাতি আল্লাহ পাকের অনন্ত অসীম নিয়ামত লাতে ধন হয়েছিল, কিছু নাফরমানি, অবাধ্যতা, অকৃতজ্ঞতা এবং অহংকার তাদের ধ্বংসের কারণ হয়েছে। পূর্ববর্তী সূরার সর্বশেষ আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছিল, যারা আল্লাহ পাকের তরফ থেকে অপিত 'আমানত' সংরক্ষণে অবহেলা করবে, সেই মুশরিক ও মুনাফিকদেরকে আজাব দেওয়া হবে। এ পর্যায়ে 'সাবা' জাতির মুশরিক ও মুনাফিকদের শান্তির ঘটনা এ সূরায় বর্ণিত হয়েছে। সাবা জাতির ঘটনার পূর্বে এ সূরায় হয়েছে আটার পাকের সোলায়মান (আ.)-এর ঘটনা স্থান পেয়েছে। আল্লাহ পাকের এ দূজন মনোনীত বান্দা কিতাবে তাঁদের প্রতি অপিত 'আমানত' সংরক্ষণ করেছেন, তার বিবরণও দেওয়া হয়েছে এ সূরায় হয়রত দাউদ (আ.) এবং হয়রত দাউদ (আ.) এবং হয়রত দাউদ (আ.) এবং হয়রত সাউদ আ.) এবং হয়রত সোলায়মান (আ.) তথু নবীই ছিলেন না; বরং সে মুগের বাদশাহও ছিলেন। রাষ্ট্রীয় কমতার অধিকারী ছিলেন তারা। আর সে ক্ষমতা সাধারণ রাজা বাদশাহ ক্ষমতার আনুরূপ নয়; বরং অসাধারণ ক্ষমতা তাদেরকে প্রদান করা হয়েছিল। জিন জাতি হয়রত সোলায়মান (আ.) –এর অনুগত ছিল, পত্র-পঞ্চী তাঁর তাবেদার ছিল, আল্লাহ পাক বাতাসকেও

ইবাদত বন্দেগীতে সর্বদা মশগুল থাকতেন, তাঁর শোকরগুজারীতে সর্বদা ব্যস্ত থাকতেন। আলোচা সূরায় হ্যরত দাউদ (আ.) এবং হ্যরত সোলায়মান (আ.)-এর ঘটনার পরই 'সাবা' জাতির অবস্থার বিবরণ স্থান পেয়েছে, যা সমগ্র মানব জাতির জন্যে শিক্ষণীয় হয়ে রয়েছে।

তাঁর নিয়ন্ত্রণাধীন করে দিয়েছিলেন। কিন্তু এতদসত্ত্বেও তাঁরা উভয়ে আল্লাহ পাকের দরবারে সেব্রুদারত থাকতেন, আল্লাহ পাকের

[তাফসীরে মাআরেফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইদ্রীস কান্ধলভী (র.), খ−৫, পৃ. -৫৫৫-৫৭¦

আল্লামা সৃষ্ঠী (ব.) লিখেছেন হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আববাস (বা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, এ সূরা মঞ্চা মোমজ্জান্য নাজি হয়ছে। ইবনে মরদবিয়া এবং ব্যায়হাকী 'দালায়েলে' এর উল্লেখ করেছেন। –[ তাফসীরে আদদুরকল মানসূর, খ.–৫, পূ~২৪৫]

আস্থামা আলুসী (র.) হযরত আদুস্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর একবার উদ্ধৃতি দিয়ে দিখেছেন যে কাডাদা (র.) এ মডই পোৰণ করতেন।

আরামা আপুনী (র.) আরো পিবেছেন যে, পূর্ববর্তী সুরার শেষের দিকে ইরশাদ হয়েছে। يَمُونُ النَّاسُ عَنِ السَّاعُ عَن কাফেররা বিদ্রুপ করে আপনাকে জিজ্ঞাসা করে, 'কেয়ামত হবে'? আর এ সুরায় ইরশাদ হয়েছে أَوْالُ النَّذِينُ كَفُرُوا لاَ غَانُونِنَا عَلَيْهِ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّعَةُ المَاكِمةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ المَّامِةُ المَّامِينَا المَّامِةُ المَّامِةُ المَّامِينَا المَّامِينَا المَّامِينَا المَّامِينَا المَّامِينَا المَّامِةُ المَامِنَا المَّامِينَا المَّامِ

শানে নুৰুগ: পূৰ্ববৰ্তী সুৱার সৰ্বলেষ আয়াত ক্রিট্রান্ত্র নির্মানিক ও মুশরিক নারী পূক্ষকে শান্তি দেবেন। একথা প্রবণ করে আবু সুকিয়ানসহ মঞ্জার অন্যান্য কাফেররা বলপ, হযরত মোহান্ত্র ক্রামানেরকে আজাবের কর প্রদর্শন করে যে, 'আমানের মৃত্যু হবে এবং এরপর কিয়ামতের দিন আমানেরকে হাজির করা হবে এবং আমানের শান্তি হবে, অবচ কিয়ামত কখনও আমানের নিরুট আসবেনা', তারই জ্বাবে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন। ক্রিট্রান্ত্র কিয়ামত কখনও আমানের নিরুট আসবেনা', তারই জ্বাবে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন। ক্রিট্রান্তর বিশ্বান্তর বাস্বন্ধ। আপনি বলুন, 'কেন নয়' অবশাই আসবে' পপথ আমার প্রতিপাদকের, নিক্ট্য তা ডোমানের নিরুট আসবে' এরপর কাকেনের উদ্দেশো বিশেষ সতর্কবাণী উভারিত হয়েছে। এর হারাও উভয় সুরার মধাকার সম্পর্ক অনুধাবন করা হয়ে — বিচাকীরে করুল মা'আনী, খ ২২, পু. –১০২-০৩।

قُولُهُ الْحَمْدُ لِلّٰهِ النَّوْيُ لَهُ مَا فِي السَّمَٰوَ وَمَافِي الْأَرْضِ الْرَضِ كَهُ مَا فِي السَّمَٰوَ وَمَافِي الْأَرْضِ সমগ্र दिन्न गृष्टि यांत कृषुश्वीन, ठांतरे ब्रास्त अथरथा ।

এখানে লক্ষাণীয় বিষয় এই যে, সূরা সাবা আরম্ভ করা হয়েছে ﷺ। রাজ তথা 'প্রশংসা মাত্রইও এক আল্লাহ পাকের জন্যে ' একথা দাবা। পবিত্র কুরআনের ১১৪টি সূরা মধ্যে পাঁচটি সূরা 'আলহামদু' বাক্য দারা শুরু করা হয়েছে ১. সূরা ফাতেহা, ২. সূরা আলআম, ৩. সূরা কাহাফ, ৪. সূরা সাবা। ৫, সূরা ফাতের।

্দত : মানুষের প্রতি আল্লাহ পাকের নিয়ামত অনন্ত অসীম। এ নিয়ামতের উল্লেখ যেখানে করা হয়েছে সেখানে আল্লাহ পাকের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের জন্যে অনুপ্রাণিত করা হয়েছে। আল্লাহ পাকের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের জন্যে হয়েছে এবং ২. যে নিয়ামত অব্যাহত রাখা হয়েছে। অর্থাৎ প্রথমোক্ত নিয়ামত ইতিপূর্বে ছিলনা, তা সৃষ্টি করা হয়েছে, আর পেষোক্ত নিয়ামত ইতিপূর্বে ছিল আর অব্যাহত রাখা হয়েছে। এ নিয়ামত সমূহ পুনরায় দু'প্রকার ১. দুনিয়ার নিয়ামত ২. আখেরতের নিয়ামত। এর্থনিতাবে, আরো দু' প্রকার নিয়ামত রয়েছে ১. সৈহিক, ২. আধ্যান্থিক।

যে পাঁচটি সূরা 'আলহামদু' দ্বারা শুরু করা হয়েছে, তন্মধ্যে প্রত্যেকটিতে কোন এক প্রকার নিয়ামতের উল্লেখ করা হয়েছে। আর প্রত্যেকটি সূরায় আল্লাহ পাকের অসীম নিয়ামতের জন্যে শোকর আদায়ের শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। যেমন এ সূরা শুরু করা হয়েছে 'আলহামদু' দ্বারা এবং ঘোষণা করা হয়েছে যে, আসমান জমিনের যাবতীয় নিয়ামত ও সকল রহমত আল্লাহ পাকেরই দান। তিনিই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, আসমান জমিনে যা কিছু আছে তার একক্ষমে মালিকানা শুধু আল্লাহ পাকেরই। সময়্ম সৃষ্টি দ্বপতে তার অকক্ষমে মালিকানা শুধু আল্লাহ পাকেরই। সময়্ম সৃষ্টি দ্বপতে তার অনত অসীম কুদরত হেকমত কার্যকর রয়েছে এবং সব কিছুই তার নিয়ন্ত্রণাধীন রয়েছে। অতএব, সমস্ত প্রশংসা এক আল্লাহ পাকেরই। আর শুধু যে আসমান জমিনের নিয়ামত সমূহই আল্লাহই পাকের তাই নয়; বরং আধেরাতের নিয়ামত সমূহও শুধুমারে, এজন্যে আবেরাতের সমস্ত প্রশংসার একমারে অধিকারীও তিনিই।

رب । এটা رب শব্দের বিশেষণা, পূর্বে থার শপথ করা হয়েছে । আল্লাহ তা আলার তণাবলিরর মধ্য থেকে এ স্থলে অদৃশা জ্ঞান ও সর্বর্বাপী জ্ঞানকে বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত এই যে, এখানে কিয়ামত অস্বীকারকারীদের ব্যাপারে আলোচনা হছে। কাফেরনের কিয়ামত অস্বীকার করার বড় কারণ ছিল এই যে, সকল মানুষ মরে মৃত্তিকায় পরিণত হয়ে গেলে সেই মৃত্তিকার কণাসমূহও পৃথিবীতে ছড়িয়ে পড়বে । সৃতরাং সারা পৃথিবীতে বিক্ষিপ্ত কণাসমূহকে একত্র করা, অতঃপর প্রত্যেক মানুষের কণাকে অন মানুষের কণা থেকে আলাদা করে তার অন্তিত্বে সংযুক্ত করা কিরপে সম্ভবপরাং একে অসম্ভব মনে করার ভিত্তি এটাই ছিল যে, তারা আল্লাহ তা আলার কাও কুদরতকে নিজেদের জ্ঞান ও কুদরতের অনুরূপ মনে করে রেখেছিল । আল্লাহ তা আলাব বেল দিয়েছেন যে, তাঁর জ্ঞান সারা বিশ্বব্যাপী । আকাশ ও পৃথিবীতে অবস্থিত সব কিছু তিনি জানেন । কোনো বন্ধু কোধায় কি অবস্থায় আছে, তাও তিনি জানেন । সৃষ্টির কোনো কণা তাঁর অজ্ঞার নয় । এই সর্বব্যাপী জ্ঞান আল্লাহ তা আলার বিশিষ্টা। ফেরেশতা হোক কিংবা পয়গম্বর কারও এরুপ সর্বব্যাপী জ্ঞান অর্জ্ঞিত হতে পারে না । এমন সর্বব্যাপী জ্ঞানসম্পন্ন সন্তার জন্ম মানুষের কণা সমূহকে আলাদাভাবে সারা বিশ্ব থেকে একত্র করা এবং সেগুলো ছারা পুনরায় দেহ গঠন করা মোটেই কঠিন

এ বাক্যটি পূৰ্ববৰ্তী শ্ৰিন্ত বাক্যের সাথে সম্পৰ্কযুক্ত। অৰ্থাৎ কিয়ামত অবশাই আমন করবে এবং কিয়ামত আশামনের উদ্দেশ্য মুমিনদেরকে প্রতিদান ও উত্তম রিজিক অর্থাৎ জান্নাত দান করা। তাদের বিপরীতে দুর্নাত দান করা। আদের বিপরীতে দুর্নাত দান করা। আদের বিপরীতে দুর্নাত দান করা। তাদের বিপরীতে দুর্নাত দান করা। তিন্তা তাদেরকে আলার দেওয়া হবে। তিন্তা করেছে, তাদেরকে আলার দেওয়া হবে। তিন্তা করেছে আদেরকে আলার দেওয়া হবে। তিন্তা করেছিল আমাকে অক্ষম করে দেওয়ার জন্য। তাদেরকৈ আলার দেওয়ার করা রয়েছে ভয়াবহ মর্মনুদ্দ শান্তি।

এতে কিয়ামত অধীকারকারীদের বিপরীতে কিয়ামতে বিশ্বাসী মুমিনদের আশান করা হয়েছে। তাঁরা আল্লাহর পক্ষ থেকে রাস্লুলাহ 🕳 এর প্রতি অবতীর্ণ জ্ঞান ঘারা উপকৃত হয়েছিল।

এখানে وَهُولُهُ وَهَالَ الَّذِيسَنَ كَغُرُوا هَلْ نَدُلُكُمْ عَلَى رَجُلِ لِيُتَنَفِئكُمْ إِذَا مُزَقَقَتُمْ كُلُ مُمْزَقِ الـخ কিয়ামতে অবিশ্বাসীদের উক্তি উদ্ধৃত করা ইয়েছে। তারা ঠাটা ও উপহাদের ছলে বলত, এসো, আমরা তোমাদেরকে এমন এক অস্ত্ত ব্যক্তির সন্ধান নেই, যে বলে তোমরা পূর্ণরূপ ছিন্ন-বিশ্লিন্ন হয়ে গেলেও তোমাদেরকে পুনরায় নতুনভাবে সৃষ্টি করা হংধ অতঃগর তোমাদেরকে এই আকার-আকৃতিতেই জীবিত করা হবে।

বলা বাহুল্য যে, ব্যক্তি বলে এখানে নবী কারীম 🚎 -কে বুঝানো হয়েছে, যিনি কিয়ামত ও তাতে মৃতদের জীবিত হওয়াব ধকা দিতেন এবং সেসবের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে বলতেন। কাফেররা সকলেই তাঁকে পূর্ণরূপে চিনত ও জানত। কিছু এখান এভাবে উল্লেখ করেছে যেন তারা তাঁর সম্পর্কে আর কিছুই জানে না। উপহাস এবং তাঙ্গিলা প্রকাশের জন্যই এরূপ ভঙ্গিতে কথ বলা হয়েছিল।

শুনান হয়ে যাওয়া। অতঃপর কাফেররা রাস্লুরাহ — এর ববর দেওয়া সম্পর্কে তাদের ধারণা এভাবে ব্যক্ত করেছে।
আনাদা হয়ে যাওয়া। অতঃপর কাফেররা রাস্লুরাহ — এর ববর দেওয়া সম্পর্কে তাদের ধারণা এভাবে ব্যক্ত করেছে।
একত্রিত হয়ে মানবদেহে পরিণত হওয়া এবং জীবিত হওয়া একটি উদ্ভট কথা। একে মেনে নেওয়ার প্রশুই উঠে না। তাই তার
এই ববর হয় জেনে তনে আল্লাহর বিরুদ্ধে মিথ্যা অপবাদ আরোপ করা, না হয় সে উন্দাদ, যার কথার কোনো সঠিক বিবি বাং ক।
এই ববর হয় জেনে তনে আল্লাহর বিরুদ্ধে মিথ্যা অপবাদ আরোপ করা, না হয় সে উন্দাদ, যার কথার কোনো সঠিক বিবি বাং ক।
এই একা হয়েছে। অর্থাং আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্ট বন্ধুসমূহে চিত্তা করলে এবং আল্লাহর পূর্ণান্ধ কুদরত প্রত্যক্ষ করলে কাফেররা কিয়ামতকে
অস্থীকার করতে পারবে না। সাথে সাথে আয়াতে অবিশ্বাসীদের জন্য শান্তির সতর্কবাণীও রয়েছে। অর্থাং আকাশ ও পৃথিবীর
বিশালকার সৃষ্টবন্ধু তোমাদের জন্য অরাধানে রূপান্ত করে কেরে দেওয়ার ক্ষমতা রাবেন। ফলে পৃথিবী তোমাদেরকে গ্রাস করে নেবে: আকাশ ওক্-বিধাও হয়ে তোমাদের উপর পর্তিত হয়ে।

#### অনুবাদ :

- ১০. আমি দাউদের প্রতি অনুগ্রহ নবৃষত ও কিতাব দান
  করেছিলাম এবং আমি বলেছিলাম যে, হে পর্বতনালা
  তোমরা দাউদের সাথে আমার পবিত্রতা ঘোষণা কর
  ওহে পক্ষীসকল তোমরাও

  এই পক্ষীসকল তোমরাও

  এই পক্ষীসকল বোমরাও

  করিছিল

  এব অবস্থার উপর আতফ অর্থাৎ তাদেরকেও
  দাউদের সাথে তাসবীহ পড়ার নির্দেশ দিয়েছি এবং
  আমি তার জন্যে লৌহকে নরম করেছিলাম অতএব
  লৌহ তার হাতে ভেজানো মহদার মতো হয়ে যেত।
- ১১. এবং আমি তাকে বলেছিলাম, প্রশন্ত বর্ম তৈরি কর,
  পূর্ণ লোহার পোষাক যার পরিধানকারী ভূমিতে হামাগুড়ি
  দেয় কড়াসমূহ যথাযথভাবে সংযুক্ত কর লোহার জামার
  কারিগরকে বার্লি বলা হয় অর্থাৎ এমন জামা তৈরি কর
  যার কড়া যথাযথ সংযোগ হয় এবং হে দাউদ পরিবার
  তোমরা তাঁর সাথে সৎকর্ম সম্পাদন কর। তোমরা যা
  কিছু কর আমি তা দেখি অতএব তোমাদের এর
  প্রতিদান দেব।
- ১২. <u>আর আমি সোলায়মানের অধীন করেছিলাম বায়ুকে</u>
  অন্য কেরাত মতে الرَّيْعَ -এর মধ্যে পেশ পড়বে
  কিন্তু কে'লের সাথে <u>যা সকালে</u> সকাল থেকে স্থান্ত
  পর্যন্ত <u>এক মাসের পথ আর বিকালে</u> স্থান্ত থেকে ডুবা
  পর্যন্ত <u>এক মাসের পথ আতিক্রম করত।</u> গুর্মি শন্দটি
  ভিত্র আমের পথ অতিক্রম করত।
  গ্রিক্তি <u>তামার এক ঝরনা প্রবাহিত করেছিলাম।</u>
  অতএব তিনদিন তিনরাত পর্যন্ত পানির ন্যায় প্রবহমান
  ছিল সুলায়মানকে মোজেজা স্বরূপ দান করা হয়েছে
  এবং লোকেরা আজ পর্যন্ত তা বাবহার করেছে।

- ٨. وَلَقَدُ الْتَهْنَا دَاؤِدُ مِنَّا فَضَلَا دَ نُبُوةً
   وَكِتَابًا وَقُلْنَا يَجِبَالُ أَوْيِي رَجِعِي مَعَهُ
   بِالتَّسْبِيْحِ وَالطَّيرَ لا بِالنَّصِ عَطْفًا
   عَـلُـى مَحَـلِ الْجِبَالِ أَيْ وَدُعَـوْنَا هَا
   لِلتَّسْبِيْحِ مَعَهُ وَٱلنَّا لَهُ الْحَدِيدَ فَكَانَ فِيْ
   يَوه كَالْعُحِيْن .
- ١١. وَقُلْنَا أَنِ اعْمَلُ مِنْهُ سِيغَتِ دُرُوعًا كَوَامِلَ يَجْرِهَا لَابِسُهَا عَلَى الْأَرْضُ وَنَكُرُ فَكَوامِلَ يَجْرِهَا لَابِسُهَا عَلَى الْأَرْضُ وَنَكُرُ فِي فِيلَ فِي السَّرِو أَيْ نَسْسِحِ النَّدُوعِ فِيلِلَ لِمَانِعِهَا سُرَادً أَيْ إِجْعَلُهُ بِحَبْثُ لِيصَانِعِهَا سُرَادً أَيْ إِجْعَلُهُ بِحَنْهُ لِيصَانِعِهَا سُرَادً أَيْ إِجْعَلُوا أَيْ الْأَدُاوُدُ مَعَهُ تَعْمَلُوا أَيْ الْأَدُاوُدُ مَعَهُ صَالِحًا عَلِيْسُ عِنْهَا تَعْمَلُونَ بَصِيبًة فَاجْإِزْدُكُمْ بِعَدَ تَعْمَلُونَ بَصِيبًا تَعْمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَصِيبًا فَعُمْلُونَ بَصِيبًا فَعُمَلُونَ بَعْمِيبًا فَعُمْلُونَ بَعْمِيبًا فَعُمْلُونَ بَعْمِيبًا فَعُمْلُونَ بَعْمِيبًا فَعُمْلُونَ وَمُعُمِيهُا فَعُمْلُونَ بَعْمِيبًا فَعُمْلُونَ وَمُعِيبًا فَعُمْلُونَ وَمُعَالِمُ فَعُمْلُونَ وَمُعُمِيلًا عَلَيْ فَعُمْلُونَ وَمُعُمْلُونَ وَمُعَالِمُ فَعُمْلُونَ وَمُعْمِيلًا وَالْمُعُونَ وَمُعْمِيهُا فَيْ إِلَيْ فَعُمْلُونَ وَمُعْمُلُونَ وَعُرْفِي السَّعِيقِ فَيْ الْمُعْمِيلُونَ وَمُعْمِيلًا فَعُمْلُونَ وَمُعُمْلُونَ وَمُعُمْلُونَ وَمُعُمْلُونَ وَمُعُمْلُونَ وَمُعْمِيلًا عَلَيْنَا عِلْمُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عِلَيْنَا عِلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْ
- ١٢. وَ سَخُرْنَا لِسُلَمْنِانَ الرِّيْحَ وَفِى قِرَاءَ بِالرَّفِع بِتَقَدِيْرِ تَسَخُرُ غَلُوهَا سَيْرُهَا مِنَ الرَّيْحَ السَيْرُهَا مِنَ الْفَادُونِ إِلَى النَّوَالِ اللَّهَ الرَّوَالِ اللَّهَ النَّوَالِ اللَّهَ النَّهُ وَلِي النَّهُ وَلِي النَّهُ وَلِي النَّهُ وَلِي النَّهُ وَلِي النَّهُ عَبْنَ شَهُرَّع الى النَّهُ عَبْنَ الرَّوَالِ اللَّهَ النَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَبْنَ اللَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَبْنَ النَّهُ اللَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَبْنَ النَّهُ اللَّهُ عَبْنَ النَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَبْنَ النَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِي الللْهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللْمُعْلِ

وَمِنَ الْجِنِ مَنْ يَعْمَلُ بَيَنَ يَدَيْو بِاذْنِ بِالْمِ رَبِهِ ﴿ وَمَنْ يُرْغَ يَعْدِلُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا لَهُ بِطَاعَتِه كُذِفْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيثِ النَّادِ فِي الْأَخِرَةِ وَقِيلُ لَ فِي الدُّنْيَا بِأَنْ يَضْرِبُهُ مَلِكُ بِسُوطِ مِنْهَا ضَرِبَةً تَخْرِفُهُ .

١٣. يَغْمُلُونَ لَهُ مَايِشًا أَمِنْ مُحَارِبُ أَبْنَيَّةً مُرْتَفِعَةً يِصَعَدُ إِلَيْهَا بِدُرُج وَتَكَاثِيْكَ جَمْعُ تِمْثَالٍ وَهُوَ كُلُّ شَيْ مُثَلِكَتْهُ بِشَيْ إِنَّ صُورٌ مِنْ نُحَاسٍ وَزُجَاجٍ وَرُخَامٍ وَلَمْ يَكُنُ إِتِنْخَاذُ الصُّودِ حَرَامًا فِي شَرِيْعَتِهِ وَجِفَانِ جَمْعُ جُفْنَةِ كَالْجُوابِ جَمْعُ جَابِبَةٍ وَهِيَ حَوْثُ كَبِيرٌ يَجِتُمِعُ عَلَى الْجَفْنَةِ ٱلْفُ رَجُل بِاكُلُونَ مِنْهَا وَقُلُورٍ زَّاسِيْتٍ ثَابِتَاتٍ لهَا قَوَائِمُ لاَ تَتَحَرُّكُ عَنْ امَاكِنِهَا تَتَّخِذُ مِنَ الْجِبَالِ بِالْبَعَنِ بُصْعِدُ الْبَهَا بِالسَّلَالِمِ وقلنا اعْمَلُوا بَا أَلُ دَاوُدُ بِطَاعَةِ اللَّهِ شُكُراً لَهُ عَلَى مَا أَنَاكُمُ وَقَلِيلُ مِنْ عِبَادِي الشُّكُورُ الْعَامِلُ بِطَاعَتِي شُكُرًا لِنِعْمَتِي -

المَدْوَنَ آنَ مَاتَ وَمَكَثَ قَانِمًا عَلَيْهِ عَلَى سُلَيْمَانَ الْمَدْوَنَ آنَ مَاتَ وَمَكَثَ قَانِمًا عَلَى عَصَاهُ خَوْلًا مَلِي عَصَاهُ خَوْلًا مَلِي عَصَاهُ الشَّاقَةِ عَلَى عَادَنِهَا لاَ تَشْعُدُ بِسُونِهِ الشَّاقَةِ عَلَى عَادَنِهَا لاَ تَشْعُدُ بِسُونِهِ حَتْى الْكَلَت الْأَرْضَةُ عَصَاهُ فَنَحْرٌ مَنِيثًا .

কতক জিন তার সামনে তার পালনকর্তার নির্দেশে কছ করত। তাদের যে কেউ আমার আদেশ সুলায়মানের আনুগত্যে <u>অমান্য করবে, আমি তাদের জ্বলম্ভ অপুরুর</u> শান্তির আস্বাদন করাব। পরকালে জাহান্নামের আহন ঘারা, আর বর্ণিত আছে যে, দুনিয়াতে তাদেরকে একজন ফেরেশতা আগুনের লৌহ দিয়ে আঘাত করবে অগ্রংপর আগুন তাদেরকে জালিয়ে দেবে।

১৩. তারা সূলায়মানের ইচ্ছানুযায়ী নির্মাণ করত মাহারিব তথা দুর্গ উঁচু দালান যেখানে সিঁডি দিয়ে উঠা হয় তামাছীল তথা ভাস্কর্য তি শব্দিট বিশ্বন -এর বহুবচন অর্থাৎ কোনো বস্তুর চিত্র নির্মাণ করা তামা বা সিসা বা মবমব পাথব দ্বাবা এবং তার শবিয়তে ফটো বা ছবি নির্মাণ নিষিদ্ধ ছিল না। হাউজ <u>সদৃশ বৃহদাকার</u> <u> भोज</u> بَوَاب अपि جَفَنَةً अपि جَفَنَة अपि جِفَان <u>भाज</u> শব্দটি 🚅 🚣 এর বহুবচন অর্থাৎ বড় হাউজ মেখানে পাত্রসহ হাজার মানুষ একত্রিত হয়ে সেখান থেকে আহার করে এবং চুল্লির উপর স্থাপিত বিশাল ডেগ এমন বড ডেগ যার খুটি থাকত ও নিজ স্থান থেকে সরানো যেত না। এটা ইয়েমেনের পাহাড়ে নির্মাণ করা হতো এবং এতে সিঁড়ি বেয়ে উঠতে হতো এবং আমরা বলদাম, হে দাউদ পরিবার তোমরা তোমাদের প্রতি আল্লাহর দেওয়া নিয়ামতের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করত আল্লাহর আনুগত্য কর আমার বান্দাদের মধ্যে অল্পসংখ্যকুই কৃত্জ আমার আনুগত্যের মাধ্যমে আমার নিয়ামতের প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশকারী।

১৪. যখন আমি সোলায়মানের মৃত্যু ঘটালাম অর্থাৎ সোলায়মান মৃত্যুবরণ করলেন এবং তিনি লাঠির উপর তর দিয়ে এক বংসর পর্যন্ত মৃত্যু অবস্থায় দথায়মান ছিল। জিনরা তাদের নিয়ম অনুযায়ী কাজে মপতল ছিল। তারা সোলায়মানের মৃত্যুর বিষয়ে অবণত য়য়ন। শেষ পর্যন্ত উই পোকা তার লাঠিখানা খেয়ে কেলে অতএব তিনি মৃত্যু অবস্থায় লুটিয়ে পড়েন।

الْاَرْضَةُ تَأْكُلُ مِنْسَأَتُهُ ﴿ بِالَّهِ إِنْكَشَفَ لَهُمْ أَنْ مُخَفَّفَةً أَيْ ٱنَّهُمْ لُو كُانُواْ يَعَلَمُونَ الْغَيْبَ وَمِنْهُ مَا غَابَ عَنْهُمْ مِنْ مَوْتِ سُكَيْسِكَانَ مَالَبِشُوا فِي النُّعَذَابِ الْمُهَيِّنِ الْعُمَلِ الشَّاقِّ لَهُمْ لِظَيِّهِمْ حَيَانَهُ خِلَانَ ظَنِيهِمْ عِلْمَ الْغَيْبِ وَعُلِمَ كُونَهُ سَنَهُ بحسّاب مَا أكُلُتُهُ الْأَرْضَةُ مِنَ الْعُصَا بُعْدُ مَوْتِهِ يَوْمًا وَلَيْلَةً مَثَلًا.

তখন ঘুন পোকাই জিনদেরকে তার মৃত্যু সুস্পূর্কে অবহিত করল। الْفَشَية শব্দিটি أَلْاَرْضِ । অবহিত করল ত্র্যাৎ ঘুন পোকা তা খেয়ে ফেলে তারা সোলায়ুমানের লাঠি খেয়ে যাচ্ছিল বিশ্বন হামযা ও হামযাবিহীন আলিফ দারা ক্রিক্র অর্থাৎ তার লাঠি এবং তিনি উক্ত লাঠি দ্বারা কোনো কিছু সরাতেন, দুর করতেন ও ধমকাতেন। যখন তিনি মাটিতে পডে গেলেন মৃত্যু অবস্থায় <u>ত</u>খন জিনেরা বুঝতে পারল<u>।</u> যদি জিনেরা অদৃশ্য বিষয়ের জ্ঞান রাখত তাহলে তারা এই লাঞ্চনাপূর্ণ শাস্তিতে আবদ্ধ থাকতো না। এবং তাদের ইলমে গায়েব জানার দাবি এটা দারা খণ্ডন হয়। তাদের কাছে সোলায়মানের মৃত্যু অজানা ছিল অর্থাৎ তারা ইলমে গায়েবের দাবিদার হওয়া সত্ত্বেও হযরত সোলায়মানকে জীবিত মনে করে কঠিন কাজে মগ্র থাকতেন না ৷ এক বছর কাজে মগু থাকার পরিমাণ, তার মৃত্যুর পর একদিনে রাতে ঘুন পোকার লাঠির পরিমাণ খাওয়া হিসাবে করে বের করা হয়। উল্লেখ্য যে, হযরত সোলায়মানের যুগে জিন সম্পর্কে প্রসিদ্ধ ছিল যে, জিনরা ইলমে গায়েব রাখত। আল্লাহ তা'আলা তাদের এ ধারণা খণ্ডন করার জন্য সোলায়মানের মৃত্যুর ঘটনা সংঘটিত করলেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

অর্থে তথা বার বার দোহরানো, ইন্ট্রেই এটা تَرْجِيْع অর্থে তথা বার বার দোহরানো, শূর্বাবৃত্তি করা, তাকরার করা শূর্ট্যুই শূক্ত أَيُوبُكُ के श्रिक्त के के विक्र विक्

थाल है। विका केराप्त केरा है कि है कि हम करायत करावत केरत स्वतन केरी है। केरा करायत करावत केरत स्वतन केरत स्वत स्वतः। केरा हैवावक दरला बहें त्य, बोटी केरीके केरीकेरी केरा है वावक है। केरा है वावक कराया बारीकेरी हिल्ला केर अवत कराव जात्य है केरीकेरी है। केरा हैवावक दरला है केरीकेरी केरा है केरीकेरी है। केरा है केरीकेरी है केरा है केरीकेरी केरा है केरीकेरी है केरा है केरीकेरी केरीकेरी है केरा है केरीकेरी केरा है केरा ह

- बारण प्रसाद। أَنَيْنَا २-वव केशत खब आएक रहाद्द। وَأَنَيْنَا १-वव केंद्रें के قَلْمَتُمَا يَا جِمَالُ عَلَيْمَا وَمَ فَكُولُهُ قُلْمَتَا يَا جِمَالُ बरा प्रसाद कातर بَعْضُ وَمَالُ केंद्रें काना وَالْطُيْرِ कि केंद्रें केंद्रें कातर بَعْضُوب कि مُنَادُي مُفَرِّدً हराह कातर وَمَنْفُرُونِ कात्क क्षता مُرَثُرُع हराह कातर مَرْشُرُع हराह कातर مَرْشُرُع हराह कातर مَرْشُرُع हराह कातर مَرْشُرُع हराह कातर कातर وَمُنْفُرُهُ कराह कातर وَمُنْفُرُهُ कराह कातर وَمُنْفُرُهُ وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُرُهُ وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُرُهُ وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُولُونَا وَمُؤْمِنُونَا وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُونُونَا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُولُونَا وَمُنْفُونُونَا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُلُونُا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونًا وَمُنْفُونًا وَمُعَلِّقُونَا وَمُنْفُونُا وَمُنْفُونَا وَمُنْفُونُونَا وَمُنْفُونًا وَنْفُونًا وَمُنْفُونًا وَمُنْفُونُونًا وَمُنْفُونًا وَمُنُونًا وَمُنْفُونًا وَمُنْفُونًا وَمُنْفُونًا

هُ سَكُرْنَا अशामित (त.) تَخُونُ الرَبْعِ كَانِنَةٌ لِسُلَبُمَانَ عَدَارَ اللهِ ضَعَرَا اللهِ عَلَيْهُ لِسُلَبُمَانَ اللهِ اللهُ ا

رَسَمُرْنَا لَهُ مِنَ त्याह । खेरा देवातण दाना مُتُعَلِّقُ डिंग एक एक एक एक एक प्रशास । केर देवातण दाना رَسَمُرُن مَنْ खात خَيْر مُفَكَّمْ दाना مِنَ الْجِنِّ ,दा काताव वर्गा वाताव वर्गा वाताव एक مَنْ يُعْمَلُ क्षाव الْجِنَّ مُنْ عَمْدُ مُفَكِّمْ केरेंग केरो

کاپشان अषीर پایشان - अब वस्तरुत, जर्थ शिष्ठ शाखित پایشان अषीर کاپشان : ﴿ विष्ठ : هَـُولُـهُ هُـُـدُور نَـكُـدُرُا क्रह तस्सरह अवे كَرُف نِدَاء आत مُكَادُى वस्ता الْدَارَد स्रास्ट كُمَـلُـدُ مُسْسَتَانِفَه الله : هَـُولُـهُ أَعْمَـلُـوُاً مُنْفُدُلُ لَكُ

مُبِتَدَا مُزُخْرُ राता الشُّكُورُ शक प्रक مِنْ عِبَادِي आह فَيَرُ مُقَدَّمُ वि. فَوَلُهُ قَلِيْلِ مَبْتَدَا م عَنْ مَا اللَّهِ शक्यत यक किताल اللِّنِ अद तहाह । पर्थ नाहि, अिंदर कहात यह । अपे नाहि, अिंदर कहात यह । अर्थ नाहि, अिंदर कहात यह । अर्थ नाहि, अिंदर कहात यह । अर्थ नाहि, अर्थ नाहि कहात एता ।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ু পুৰবৰ্তী আয়াতে সামান ও জমিন সৃষ্টিৰ আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে আসমান ও জমিন সৃষ্টিৰ কথা বলা হয়েছিল যে, এ বিশাল বিজ্ ত আসমান জমিনের সৃষ্টিতে আয়াহ পাকের কুদরতের, তাঁর সৃষ্টি নৈপুণ্যের বহু বিশ্বরন্ধক জীবন্তু নিদর্শন রয়েছে। অবশাই এ নিদর্শন আরাহ তাআলার সে বান্দাদের জন্যে যারা আরাহ তাআলার দিকে মনোনিবেশ করে। আলোচ্য আয়াতে আয়াহে তাআলার এমন দুজন বান্দার আলোচ্না স্থান পেয়েছে, যানেরকে আরাহ পাক অনস্ত অসীম নিয়ামত দান করেছিলেন, একদিকে তাঁদেরকে দান করেছিলেন নুষ্মত, অনাদিকে দুনিয়ার রাজত্ব বা ক্ষমতাও দান করেছিলেন। দীন ও দুনিয়ার এতসব নিয়ামত লাভের পরও তাঁরা গাফলতের আবর্তে লিপতিত হদনি; বরং সর্বদা আরাহ পাকের নিয়ামত তের শোকর ভিল্ন বা ক্ষমতাও লাভিক বার তাঁর পরিচালনার কঠিন ও জটিল দায়িত্ব পালনের কারণে কখনও কোনো ভুল-ফটি বা গাফলত হয়ে থাকে তবন তাঁরা সঙ্গে সঙ্গে আরাহ তা'আলার মহান দরবারে সেজদারত হতেন এবং এত্তেগঞ্চার করতেন। আর এটিই হলো প্রকৃত বান্দার বৈশিষ্ট্য।

হয়রত দাউদ (আ.)-এর সাথে পরর্তমালার এই ভাসবীহ পাঠ সেই সাধারণ ভাসবীহ থেকে ভিন্ন, যাতে সমগ্র সৃষ্টি অংশীদার এবং যা সর্বদা ও সর্বকালে অব্যাহত রয়েছে। কুরআনে বলা হয়েছে; وَالْكُونُ لاَ تَعَلَّهُمُ وَالْكُونُ وَالْمُ يَعْمُونُ وَالْكُونُ لاَ تَعْمُونُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُونُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

এ থেকে আরও জানা গেল যে, হযরত দাউদ (আ.)-এর কণ্ঠের সাথে পর্বতমালার কণ্ঠ মেলানো প্রতিঞ্চনিক্কপে ছিল না, যা সাধারণভাবে কোনো গস্থজে অথবা কূপে আওয়াজ দিলে সে আওয়াজ ফিরে আসার কারণে শোনা যায়। কেননা কুরআন পাক একে হযরত দাউদ (আ.)-এর প্রতি বিশেষ কৃপা ও অনুগ্রহরূপে উল্লেখ করেছে। প্রতিঞ্চনির সাথে কারও শ্রেষ্ঠত্ব ও বিশেষত্বের কোনো সম্পর্ক নেই। এটা তো প্রত্যেকেই এমন কি কাফেরও সৃষ্টি করতে পারে।

ু এ শব্দটি ব্যাকরণিক দিক দিয়ে উহা کَنُفُرُ ক্রিয়াপদের کَنَافُرُد যে بَرَانَفُرُرُ उद्या अफि ব্যাকরণিক দিক দিয়ে উহা کَرانِفُلْرُرُ যে, আমি পক্ষীকুলকে দাউদ (আ.)-এর অধীন করে দিয়েছিলাম। এই অধীন করার উদ্দেশ্য এই যে, ওরাও তাঁর আওয়াজ তনে শুন্যে সমবেত হয়ে যেত এবং তাঁর সাথে পর্বতমালার অনুরূপ তাশবীহ পাঠ করত। অন্য এক আয়াত আছে,

অর্থাৎ আমি পর্বতমালাকে হযরত দাউদ (আ.)-এর اَنَّ سَخْرَنَا الْعِبَالْ مَعَةً يُسْبَعَنَ بِالْعَشِيُ وَالْشُرَاقِ وَالطَّبْرُ مَعْشُورَاً অধীন করে দিয়েছিলাম যাতে সকাল-সন্ধায় তার সাথে তাসবীহ পাঠ করে এবং পক্ষীকুলকেও অধীন করে দিয়েছিলাম :

والمنالة الحديد ان العمل سابخات وقبر في السرد المعمل سابخات وقبر في السرد و المعمل سابخات وقبر في السرد و المعمل المعرود الوقائد والمنالة المعرود ا

এ থেকে আরও জানা গেল যে, শিল্পকর্মে বাহ্যিক সৌন্দর্যের প্রতি লক্ষ্য রাখাও পছননীয়। কেননা আল্লাহ তা আলা বিশেষভাবে এর নির্দেশ দিয়েছেন। কেউ কেউ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللّ

শিল্প ও কাষ্টিগরির কজিলত : আলোচ্য আয়াত থেকে প্রমাণিত হয় যে, প্রয়োজনীয় দ্রবাদি আবিদ্ধার করা ও তৈরি করা পুবই তক্তপূর্ণ কাজ। আলাহ তা আলা স্বয়ং একে গুরুত্ব দিয়ে তাঁর মহান পারগদ্বরণাকে শিক্ষা দিয়েছেন। হযরত নূহ (আ.)-কে জাহাজ নির্মাণ কৌশল এমনিভাবে শেখানো হয়েছিল। বলা হয়েছে, ত্রিক্তিন কির্মাণ কৌশল এমনিভাবে শোনা হয়েছিল। বলা হয়েছে, ত্রিক্তিন কির্মাণ কৌশল কোনা বিভিন্ন কোরা যেতে প্রমাণিত আছে। হাক্ষে নির্মাণ কর। অনুরূপভাবে অন্য পারগদ্বরণাকেও বিভিন্ন শিল্পকর্ম শিক্ষা দেওয়া। বিভিন্ন ক্রেরাধ্যেতে প্রমাণিত আছে। হাক্ষে শামসুশীন যাহবী রচিত আতিব্যুন্নববী নামক কিভাবে বর্ণিত আছে যে, গৃহনির্মাণ, বন্ধবরন, বৃন্ধরোপন, বাদ্যান্ত্র প্রস্তুতকরণ, মালপত্র আনা নেওয়া যার জন্য চাকা বিশিষ্ট গাড়ি তৈরি করে চালানো ইত্যাদি মানব জীবনের সকল প্রয়োজনীয় শিল্পকান্ত আল্লাহ তাআলা এইব মাধ্যমে পরগদ্বরণণকে শিক্ষা দিয়েছিলেন।

শিক্সজীবি মানুবকে হেয় মনে করা গোনাই: আরবে বিভিন্ন মানুষ বিভিন্ন শিল্পকাজ অবলয়ন করত এবং কোনো শিল্পকে হেয় ও নিকৃষ্ট মনে করা হতো না। পেশা ও শিল্পের ভিত্তিতে কাউকে কম ও বেশি সন্মানী মনে করা হতো না এবং এর ভিত্তিতে সমান্তও গড়ে উঠত না। এথালো কেবল ভারতীয় হিন্দুদের আবিষার। তাদের সাথে বসবাস করার কারণে মুসলমানদের মধ্যেও এসব কুপ্রধার শিক্ষ্য গেড়ে বসেছে।

(on 10) ≥6 (V)

হয়রত দাউদ (আ.)-কে বর্ম নির্মাণ কৌশল শিক্ষা দেওয়ার রহস্য: তাফসীরে ইবনে কাসীরে বর্ণিত আছে হয়রত দাউন (আ.) তার রাজত্বকালে ছয়বেশে রাজারে গমন করতেন এবং বিভিন্ন দিক থেকে আগত লোকদেরকে জিজ্ঞাসা করতেন, দাউন কেমন লোক। তার রাজত্বে ইনসাফ ও সুবিচার প্রতিষ্ঠিত ছিল। সব মানুষ সুখে-শান্তিতে দিনাতিপাত করত। রাষ্ট্রের বিপ্রুদ্ধে করেও কোনো অভিযোগ ছিল না। তাই যাকেই প্রশ্ন করা হতো, সেই হয়রত দাউদ (আ)-এর প্রশংসা গুণকীর্তন ও ন্যায়বিচারের করেণে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করত।

আল্লাহ তা'আলা তাঁর শিক্ষার জন্য একজন ফেরেশতা মানববেশে প্রেরণ করেন। ইযরত দাউদ (আ.) যখন বাজ্ঞারে যাওয়ার জন্য ছদ্মবেশে বের হলেন, তথন এই ফেরেশতার সাথে সাক্ষাৎ হলো। অভ্যাস অনুযায়ী তাকেও তিনি সেই প্রশ্ন করলেন। মানবরুঞ্চী ফেরেশতা জওয়াব দিল, দাউদ খুবক ভালো লোক। নিজের জন্য এবং উষ্মত ও প্রজ্ঞাদের জন্য তিনি সর্বোত্তম ব্যক্তি। তবে তাঁর মধ্যে এমন একটি অভ্যাস আছে, যা না থাকলে তিনি পুরোপুরি কামিল মানুষ হয়ে যেতেন। তিনি জিজ্ঞাসা করলেন, সেটা কি অভ্যাস? ফেরেশতা বলল, তিনি তাঁর ও তাঁর পরিবারের ভরণ-পোষণ বায়তুল মাল তথা সরকারি ধনাগার থেকে এইণ করেন। একথা খনে হয়রত দাউদ (আ.) আল্লাহ তা'আলার কাছে কাকুতি-মিনতি ও দোয়া করতে থাকেন। তিনি বলেন, হে আল্লাহ: আমাকে এমন কোনো হস্তশিল্প শিক্ষা দিন, যার পারিশ্রমিক দ্বারা আমি নিজের ও পরিবারের ভরণ-পোষণ চালাতে পারি এবং জনগণের সেবা ও রাজকার্য বিনা পারিশ্রমিকে আনজাম দিতে সক্ষম হই । আল্লাহ তা আলা তাঁর দোয়া কবুল করলেন এবং তাঁকে বর্ম নির্মাণ কৌশল শিখিয়ে দিলেন। পয়গম্বরসূলভ সন্মানস্বরূপ তাঁর জন্য লোহাকে মোমের মতো নরম করে দেওয়া হলো, যাতে কাজটি সহজ হয় এবং অল্প সময়ে জীবিকা উপাৰ্জন করে তিনি অবশিষ্ট সময় ইবাদত ও রাজকার্যে নিজেকে নিয়েজিও করে শরেন ख ट्यंत्रल पाउँन (जा.)-এत वित्नव टार्टज् उ : فَوَلُهُ وَلِسُلَمْيَانَ الرِّينَجَ غُدُوُهَا شَهْرُوَّ رَوَاحُها شَهْرُ অনুগ্রহ উল্লেখ করার পর হযরত সোলায়মান (আ.)-এর আলোচর্না প্রসঙ্গে বলা হয়েছে সেখানে হযরত দাউদ (আ.)-এর জন্য আল্লাহ তা আলা পর্বতমালা ও পক্ষীকুলকে বশীভূত করে দিয়েছিলেন। অনুরূপডাবে হযরত সোলায়মান (আ.)-এর জন্য বায়ুকে অধীন করে দিয়েছিলেন। হযরত সোলায়মার (আ.)- তাঁর সিংহাসনে পরিবার-পরিজন ও বহু সংখ্যক সভাসদসহ আরোহণ করতেন। বায়ু তাঁর আজ্ঞাধীন হয়ে তিনি যেখানে ইচ্ছা করতেন সিংহাসনটি সেখানে নিয়ে যেত। হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, একটি কর্মের প্রতিদানে হযরত সোলায়মান (আ.)-এর জন্য বায়ুকে অধীন করে দেওয়া হয়েছিল। একদিন তিনি অস্থ পরিদর্শনে এতই মশগুল হয়ে পড়েন যে, আসরের নামাজ কাযা হয়ে গেল। এই অমনোযোগিতার কারণ ছিল অর্থ। তাই, এ কারণ খতম করার জন্য অশ্বসমূহকে কুরবানি করে দিলেন। কেননা তাঁর শরিয়তে গরু-মহিষের ন্যায় অশ্ব কুরবানিও জায়েত ছিল। এসব অশ্ব তাঁর ব্যক্তিগত মালিকানাধীন ছিল। তাই, সরকারি ক্ষতির প্রশুই উঠে না। কুরবানি করার কারণে নিজ্ঞের ধনসম্পদ নষ্ট করার প্রশুই দেখা দেয় না। সূরা ছোয়াদে এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করা হবে। হযরত সুলায়মান (আ.) তাঁর আরোহণের জন্তু কুরবানি করেছিলেন। তাই আল্লাহ তা'আলা তাঁকে আরোহণের জন্য আরোও উত্তম বন্তু দান করলেন। 🕂 কুরতুরী। শব্দের অর্থ সকাল বেলায় চলা এবং رَوَاعٌ শব্দের অর্থ বিকালে চলা। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, সকাল থেকে দুপুর পর্যন্ত হযরত সোলায়মান (আ.)-এর সিংহাসন বাতাসের কাঁধে সওয়ার হয়ে এক মাসের পথ অতিক্রম করত, অতঃপর বিকাল থেকে রাত্রি পর্যন্ত এক মাসের পথ অভিক্রম করত। এভাবে দু'মাসের দূরত্ব একদিনে অভিক্রম করত।

হথরত হাসান বসরী (র.) বলেন, হ্যরত সোলায়মান (আ.) সকালে বায়তুল মোকাদাস থেকে রওয়ানা হয়ে দুপুরে ইন্তাখারে পৌছে আহার করতেন। অতঃপর সেবান থেকে জোহরের পর প্রত্যাবর্তন করে রাত্রিতে কাবুল পৌছতেন। বায়তুল মোকাদাস থেকে ইন্তাখার পর্যন্ত পথ এক ব্যক্তি দ্রুতগামী সওয়ারীতে সওয়ার হয়ে এক মাসে অতিক্রম করতে পারে। অনুক্রপভাবে ইন্তাখার থেকে কাবুল পর্যন্ত পথও এক মাসে অতিক্রম করা যায়। –[ইবনে কাসীর]

ত্র প্রায় কর্মন কর্মান কর্মান কর্মন কর্মান ক্রামান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান কর্মান ক্

ন্যাক্রনানিদ খলীল বলেন, আয়াতে ব্যবহুত 🛴 শবের অর্থ গলিত ভাষা। নাকুলভূমী।

এই যে, আমি কতাৰ জিনাে পদের সাথে সম্পর্কয়ক। অর্থ এই যে, আমি কতাৰ জিনা৷ পদের সাথে সম্পর্কয়ক। অর্থ এই যে, আমি কতাৰ জিনাকে মেণারমানের অধীন করে দিয়েছিলাম, যাঁরা তাঁর সামনে তাঁর পালনকর্তার আদেশক্রমে কার করত।
সামনে বলার তাৎপর্য সম্ভবত এই যে, চন্ত্র, সূর্য ইত্যাদিকে মানুষের অধীন করার ন্যায় জিনকে সোলায়মান (আ.)-এর অধীন
করা ছিল না। বরং এর ধরন ছিল এই যে, তারা চাকর-নওকরের মতাে অর্পিত দায়িত্ব পালন করত।

ঞ্জিন অধীন করা কিরূপ: এ স্থলে উল্লিখিত জিন অধীন করার বিষয়টি আল্লাহর তা'আলার নির্দেশ কার্যকর হয়েছিল বিধায় এতে ্কানো প্রশুই দেখা দেয় না। কতক সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কে বর্ণিত আছে যে, জিন তাঁদের বশীভূত ও অধীন ছিল। এ বশীকরণও আল্লাহ তা'আলার অনুমতিক্রমে ছিল যা কারামতরূপে তাঁদেরকে দান করা হয়েছিল। এতে আমল ও অজিফার কোনো প্রভাব ছিল না ৷ আল্লামা শরবিনী 'সিরাজুল মুনীর' তাফসীর গ্রন্থে এ আয়াতের অধীনে হ্যরত আবু হুরায়রা, উবাই ইবনে কা'ব, মুয়াজ ইবনে জাবাল, ওমর ইবনে খাত্তাব, আবূ আইউব আনসারী, যায়েদ ইবনে সাবেত (রা.) প্রমুখ সাহাবীর একাধিক ঘটনা উরেখ করেছেন। এসব ঘটনা থেকে প্রমাণিত হয় যে, জিনরা তাঁদের আনুগত্য ও কাজকর্ম করত। কিন্তু এটা নিছক আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ ও কৃপা ছিল। আল্লাহ তা আলা হযরত সোলায়মান (আ.)-এর অনুরূপ কতক জিনকে তাঁদেরও সেবাদাসে পরিণত করে দেন। কিন্তু আমলের মাধ্যমে জিন বশ করার যে নিয়ম আলেমগণের মধ্যে খ্যাত আছে, সেটা শরিয়তে জায়েজ কি ন, তা চিন্তার বিষয় বটে। অষ্টম শতাব্দীর আলেম কাজী বদরুদ্দীন শিবলী হানাফী জিনদের বিধান সম্পর্কে "আ-কামূল মারজান ঞ্চী আহকামিল জান" নামক একটি স্বতন্ত্র পুস্তক রচনা করেছেন। এতে বর্ণিত আছে যে, জিনদের কাছ থেকে সেবা গ্রহণের কাজ সর্বপ্রথম হযরত সোলায়মান (আ.) আল্লাহর আদেশক্রমে মোজেজারূপে করেছেন। পারস্যবাসীরা জমশেদ সম্পর্কে বলে থাকে যে, তিনি জিনদের সেবা গ্রহণ করেছিলেন। এমনিভাবে হযরত সোলায়মান (আ.)-এর সাথে সম্পর্কশীল 'আসিফ ইবনে বরখিয়া' প্রমুখ সম্পর্কেও জিনদের সেবা গ্রহণের ঘটনাবলি খ্যাত আছে। মৃসলমানদের মধ্যে এ ব্যাপারে সর্বাধিক খ্যাত আবৃ নসর আহমদ ইবনে বেলাল এবং হেলাল ইবনে ওসিফের রয়েছে। তাঁদের থেকে জিনদের সেবা গ্রহণের অত্যান্চর্য ঘটনাবলি বর্ণিত আছে। হেলাল ইবনে ওসিফ একটি স্বতন্ত্র গ্রন্থে হযরত সোলায়মান (আ.)-এর সামনে পেশকৃত জিনদের বাক্যাবলি এবং তার সাথে জিনদের চুক্তি ও অঙ্গীকারনামা উল্লেখ করেছেন।

নাজী বদক্ষমীন উক্ত এছে আরও পেখেন, যারা জিন বশ করার আমল করে, তারা সাধারণত শয়তান রচিত কুফরি কলেমা ও জাদুকে লাগায়। কাফের জিন ও শয়তান এ গুলো খুব পছন্দ করে। জিনদের অধীন ও অনুগত হওয়ার গৃঢ়তত্ত্ব এতটুকুই যে, তারা আলেমদের কুফরি শিরকি আমলে সন্তুষ্ট হয়ে 'ঘুষস্বরূপ তাদের কিছু কাজও করে দেয়। এ কারণেই এসব আমলে আলেমরা কুবআনের আয়াত নাপাকী, রক্ত ইত্যাদি দিয়ে লিখে থাকে। এতে কাফের জিন ও শয়তান খুশি হয়ে তাদের কাজ করে দেয়। তবে বলিফা মু'তাযিদ বিল্লাহর আমলে ইবনুল ইমাম নামক ব্যক্তি সম্পর্কে কাজী বদক্ষমীন লেখেন যে, তিনি আল্লাহ তা'আলার নামসমূহের মাধ্যমে জিন বশ করেছিলেন। এতে কোনো শরিয়ত বিরোধী কথা ছিল না।

সারকথা এই যে, যদি কোনো ইচ্ছা ও আমল ব্যতিরেকে তবু আল্লাহর মেহেরবানিতে জিন কারো অধীন হয়ে যায়, যেমন হযরত সোলায়মান (আ.) ও কতক সাহাবী সম্পর্কে এরূপ প্রমাণিত আছে, তবে এটা মোজেলা ও কারামতের অন্তর্ভক। পক্ষান্তরে আমালের মাধ্যমে জিন বশ করা হলে তাতে যদি কুফরি বাক্য অথবা কুফরি কর্ম থাকে, তবে এরূপ বশীকরণ কুফর হবে। কেবল চনাহ সন্থাপত আমল হলে কবিরা তনাহ হবে। যেসব আমলে এমন শব্দ ব্যবহৃত হয়, যার অর্থ জানা নেই সেগুলোকেও ফিক্রবিদগণ নাজায়েজ বলেছেন। কারণ এগুলোতে কুফর, শিরক অথবা তনাহ থাকা বিচিত্র নয়। কাজী বদক্ষদীন আ-কামুল মারজানে অবোধগম্য বাক্যাবদির ব্যবহারকেও নাজায়েজ লেখেছেন।

বশীকরণের আমল যদি আল্লাহর নামসমূহ অথবা কুরআনি আয়াতের মাধ্যমে হয় এবং তাতে অপবিত্র বন্ধু ব্যবহারের মতো গুনাহ না থাকে, তবে এই শর্ত জায়েজ যে, এর উদ্দেশ্য জিনদের উৎপীড়ন থেকে নিজেকে ও অন্য মুসলমানদেরকে রক্ষা করা হতে হবে। অর্থাৎ ক্ষতি দূব করা উদ্দেশ্য হওয়া চাই, উপকার লাভ করা উদ্দেশ্য না হওয়া চাই। ধনোপার্জনের উপায় হিসাবে এরপ আমল করা নাজায়েজ। কারণ এতে বিশ্বতি বিশ্বতি বাধীনকে গোলামে পরিগত করা এবং শরিয়তসম্বত কারণ বাতীত তাকে পোন খাটানো জরুরি হয়ে পড়ে, যা হারাম।

খেন। এব আনুগত্য না করে, তবে তাকে আগুন দ্বারা শান্তি দেওয়া হবে। অধিকংশ তাফসীরবিদের মতে এখানে পরকাদের আন্তান্ত আনুগত্য না করে, তবে তাকে আগুন দ্বারা শান্তি দেওয়া হবে। অধিকংশ তাফসীরবিদের মতে এখানে পরকাদের জাহান্ত্রমের আজাব বুথানো হয়েছে। কেউ কেউ বলেন, দূনিয়াতেও আল্লাহ তা আগো তাদের উপর একজন ফেরেশতা নিয়াছিছ রেখেছিলেন। সে অবাধা জিনকে আগুনের চাবুক মেরে মেরে কাজ করতে বাধ্য করত। [কুরতুবী] এখানে প্রশ্ন হয় যে, জি জাতি আগুন দ্বারা সুজিত। কাজেই আগুন তাদের মধ্যে কি ক্রিয়া করবে। এর জওয়াব এই যে, আগুন দ্বারা জিন সৃজিত হওয়ার অর্থ। অর্থাৎ মানব অন্তিত্বের প্রধান উপাদান মৃত্তিক। কিছু তাকে মৃত্তিক। ও শংধ দ্বারা আঘাত করা হলে সে কট পায়। এমনিভাবে জিন জাতির প্রধান উপাদান অগ্নি। কিছু নির্ভেজ্ঞাল ও তেজক্রিয় অগ্নিতে তারাও জ্লে-পুড়ে ছারখার হয়ে যায়।

ः قَوْلُهُ وَيَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيْبَ وَتَمَاثِيْلُ وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ ﴿ عَاللَّهِ عَالِيْهِ اللَّهِ عَالَمَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيْبَ وَتَمَاثِيْنِ وَعَلَيْهِ كَاللَّهِ عَالِي ﴿ عَمَارِيْنِ اللَّهِ عَالَمَهُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ا এর বহুবচন। অর্থ গৃহের শ্রেষ্ঠ ও উচ্চ অংশ। বাদশাহ অথবা বড় লোকের নিজেদের জন্য যে, সরকারি বাসভবন নির্মাণ ومغراب করে, তাকেও عُمْراً বলা হয়। এ শব্দটি مَرْبُ খেকে উদ্বৃত। অর্থ যুদ্ধ। এধরনের বাসভবনকে সাধারণত অপরের নাগান থেকে সংরক্ষিত রাখা হয় এবং এর জন্য প্রয়োজন হলে যুদ্ধ করা হয়। এর সাথে মিল রেখে গৃহের বিশেষ অংশকে مِحْرَابُ বলা হয় : মসজিদে ইমামের দাঁড়াবার জায়গাকেও এই স্বাতন্ত্রোর কারণেই مُعَارِبُ বলা হয় : কখনও মসজিদ অর্থেই مُعَارِبُ वावक्ष रा । थाठीन कारन مَحَارِيْب صَحَابَهُ वावक्ष مَحَارِيْب مَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَعَارِيْب بَنِي إِسْرَائِيْل মসজিদসমূহে মেহরাবের জন্য স্বতন্ত্র স্থান নির্মাণের বিধান : রাস্পুল্লাহ 🚃 ও খোলাফায়ে রাশেদীনের আমল পর্যন্ত ইমামের দাঁড়াবার স্থানকে আলাদারূপে নির্মাণ করার প্রচলন ছিল না। প্রথম শতাব্দীর পর সুলতানগণ নিজেদের নিরাপন্তার স্বার্থে এর প্রবর্তন করেন। আরও একটি উপযোগিতার কারণে বিষয়টি সাধারণ মুসলমানদের মধ্যেও প্রচলিত হয়ে যায়। উপযোগিতাটি এই যে, ইমাম যে জায়গায় দাঁড়ান, সে কাতারটি সম্পূর্ণই খালি থেকে যায়। নামাজ্ঞিদের প্রাচুর্য এবং মসজ্জিদ সমূহের সংকীর্ণতার পরিপ্রেক্ষিতে কেবল ইমামের দাঁড়াবার স্থান কিবলার দিকস্থ প্রাচীর কিছু বাড়িয়ে দিয়ে নির্মাণ করা হয়, যাতে এর পেছনে সকল কাতার নামাজিনের দ্বারা পূর্ণ হয়ে যায়। প্রথম শতাব্দীতে এই পদ্ধতি না থাকায় কেউ কেউ একে বিদ'আত আখ্যা দিয়েছেন। শায়ধ জালালৃদ্দীন সুযুতী এ প্রশ্নে 'এলামূল আরানিব ফী বিদ'আতিল মাহারিব' নামক একখানি পুস্তিকা রচনা করেছেন। সত্য এই যে, নামাজিদের সুবিধা এবং মসজিদের উপকারিতার পরিপ্রেক্ষিতে এধরনের মেহরাব নির্মাণ করলে এবং একে উদ্দিষ্ট সুনুত মনে করা না হলে একে বিদ'আও আখ্যা দেওয়ার কোনো কারণ নেই : তবে একে উদিট সুনুত মনে করে নেওয়া হলে এবং বারা এর খেলাফ করে তাদের বিদ্ধপ সমালোচনা করা হলে এই বাড়াবাড়ির কারণে একে বিদ'ষাত বলা যেতে পারে।

এর ক্রন্তন। অর্থ বড় পাত্র। বেমন ওসলা, টব ইত্যাদি। بَرُكَ بَاسَةُ 'এর বহুবচন। অর্থ বড় পাত্র। বেমন ওসলা, টব ইত্যাদি। بَرُفَاتُ جِفَانُ বহুবচন। অর্থ ছোট চৌবাছা। উদ্দেশ্য এই যে, ছোট চৌবাছার সামনে পানি ধরে, এমন বড় পাত্র নির্মাণ করত। تُسَرُّ শক্টি عند تَسَرُّ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ

ব্যানে প্রতিষ্ঠিত। অর্থাৎ এমন বড় ও তারি ডেগ নির্মাণ করত যা নাড়ানো যেত না। সম্বতত একলো পাধর খোদাই করে পাধরের ছদ্ধির উপরেই নির্মাণ করা হতো, বা ছানান্তর করার বোগ্য ছিল না। তাফসীরবিদ যাহহাক এ তাফসীরই করেছেন। أَصْمَلُوا أَلْ وَالْوَدُ شُكِّرًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ وَمُكِّرًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ مَنْكُرًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ مُعَلِّمًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ مَنْكُرًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ مُعَلِّمًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكُرُرُ مُعَلِّمًا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشُّكَرُرُ مَا المَعْرَاءِ وَالْمَاءِ مَا اللهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ مِنْ مِسَاوِي الشَّكَرُورُ مَنْكُوا وَقَلِيلًا مِنْ مِسَاوِي الشَّعَلِيدِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

কৃতজ্ঞতাৰ স্বস্তুপ ও আৰ বিধান : কুবতুৰী বলেন, কৃতজ্ঞতার বত্তপ হজে নিয়ামত দাতার নিয়ামত দীকার করা ও তাঁকে তাঁব ইন্ধানুযায়ী বাবহার করা। কাবও দেওৱা নিয়ামতকে তাঁর ইন্ধার বিপরীতে বাবহার করা অকৃতজ্ঞতা। এ খেকে জানা পেল বে, কৃতজ্ঞতা কেবল মুখেই নয়, কর্মের মাধ্যমেও হয়ে থাকে। কর্মপত কৃতজ্ঞতা হন্দে নিরামতদাতার নিয়ামতকে তাঁর পদন্দ অনুযায়ী ব্যবহার করা। আবু আত্মর বহুমান সুলায়ী বলেম, নামান্ধ কৃতজ্ঞতা, রোজা কৃতজ্ঞতা এবং প্রত্যোক সৎকর্ম কৃতজ্ঞতা। মুহান্দ্রন ইবনে কাব কুরামী বলেন, অন্নাহান্তীতি ও সংকর্মের মায় কৃতজ্ঞতা। নহিবনে কাবীত।

্বিবনে কাসীর।
বুধারী ও মুসলিমের এক হাদীদে রাস্লুলাহ হার্ক বলেন, আল্লাহ তা'আলার কাছে হ্যরত দাউদ (আ.)-এর নামাজ অধিক প্রিয়।
তিনি অর্থ রাত্রি ঘুমাতেন, অতঃপর রাতের এক তৃতীয়াংশ ইবাদতের দগ্যয়মান থাকতেন এবং শেষের এক ষষ্ঠাংশে ঘুমাতেন।
আল্লাহ তা'আলার কাছে হ্যরত দাউদ (আ.)-এর রোজাই অধিক প্রিয়। তিনি একদিন অন্তর অন্তর রোজা রাখতেন।

\* –[ইবনে কাসীর]

হয়রত ফুযায়েল (র.) থেকে বর্ণিত আছে, হয়রত দাউদ (আ.)-এর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের এই আদেশ অবভীর্ণ হলে তিনি অরজ করনেন, হে আমার পালনকর্তা! আমি আপনার শোকর কিভাবে আদায় করব? আমার উতিগত অথবা কর্মগত শোকর তো আপনারই দান। এর জন্যও তো শোকর আদায় করা ওয়াজিব। আল্লাহ তা আলা বললেন, أَكُونَكُ مُرْدَنِي بَاوَارُدُ क्षिए হে দাউদ! এখন তুমি আমার শোকর আদায় করেছ। কেননা যথাযথ শোকর আদায়ে তুমি ভোমার অক্ষমতা উপলব্ধি করতে পেরেছ এবং মুখে তা স্থীকার করেছ।

হাকীম তরিমিয়ী ও ইমাম জাসসাস হযরত আতা ইবনে ইয়াসির (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেছেন। বিন্ধুর নির্দ্ধার বিন্ধুর মাজির রামাসির (রা.) থেকে রেওয়ায়েত করেছেন। এবং বললেন, তিনটি কাজ যে ব্যক্তি সম্পন্ন করবে সে হযরত দাউদ (আ.)-এর পরিবারের বৈশিষ্ট্য লাভ করতে সক্ষম হবে। সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, সে তিনটি কাজ কিঃ তিনি বললেন, ১. সন্তুষ্টি ও ক্রোম উভয় অবস্থায় লায়ে বিচারে কায়েম থাকা ২. সাহ্বল্য ও দারিল্য উভয় অবস্থায়

মিতাচার অবলম্বন করা এবং ৩. গোপনে ও প্রকাশ্যে সর্বাবস্থায় আল্লাহকে তয় করা। কুরতুবী, আহকামুল কুরআন জাস্সাস্।

ে শোকরের আদেশ দানের পর এ বান্তব সত্যও তুলে ধরা হয়েছে যে, কৃতজ্ঞ বাদ্যানের সংখ্যা অন্তই হবে। এতেও মু'মিনদেরকে শোকরে উৎসাহিত করা হয়েছে।

ভাষার শব্দ এবং কারও মতে আরবি শব্দ ুর্নার্ট হা আয়াতে কুর্নার অর্থ লাঠি। কেউ কেউ বলেন, এটা আবিসিনীয় ভাষার শব্দ এবং কারও মতে আরবি শব্দ ুর্নার্ট শব্দের অর্থ সরানো, পেছনে নেওয়া। লাঠির সাহায্যে মানুষ ক্ষতিকর বন্ধু সরিয়ে বাকে। তাই লাঠিকে কুর্নার্ট অর্থাং সরানোর হাতিয়ার বলা হয়। এ আয়াতে হযরত সোলায়মান (আ.)-এর মৃত্যুর বিশ্বয়কর ঘটনা কর্বনা করে অনেক শিক্ষা ও পথ নির্দেশের দরজা খুলে দেওয়া হয়েছে।

হযরত সোলায়মান (আ.)-এর মৃত্যুর বিস্ময়কর ঘটনা : এ ঘটনায় অনেক পর্থনির্দেশ রয়েছে : উদাহরণত হযরত সোলায়মান (আ.) অদিতীয় ও অনুপম স্ম্রাজ্যের অধিকারী ছিলেন। কেবল সমগ্র বিশ্বের উপরেই নয়; বরং জিন জাতি, বিহঙ্গকুল ও বায়ুর উপরও তাঁর আদেশ কার্যকর ছিল । কিন্তু এতসব উপায়-উপকরণ থাকা সত্ত্বেও তিনি মৃত্যুর কবল থেকে রেহাই পেলেন না। নির্দিষ্ট সময়ে তাঁর মৃত্যু আগমন করেছে। বায়তুল মোকাদাসের নির্মাণ কাজ হযরত দাউদ (আ.) তরু করেছিলেন এবং হযরত সোলায়মান (আ.) তা শেষ করেন। তাঁর মৃত্যুর পূর্বে কিছু নির্মাণ কাজ অবশিষ্ট ছিল। কাজটি অবাধ্যতাপ্রবণ জিনদের দায়িত্বে নান্ত ছিল। তারা হযরত সোলায়মান (আ.)-এর ভয়ে কাজ করত। তারা তাঁর মৃত্যু সংবাদ অবগত হতে পারলে তৎক্ষণাৎ কাজ ছেড়ে দিত । ফলে নির্মাণ অসমাপ্ত থেকে যেত । হযরত সোলায়মান (আ.) আল্লাহর নির্দেশে এর ব্যবস্থা এই করলেন যে, মৃত্যুর পূর্বক্ষণে তিনি মৃত্যুর জন্য প্রস্তুত হয়ে তাঁর মেহরাবে প্রবেশ করলেন। মেহরাবটি স্বচ্ছ কাঁচের নির্মিত ছিল। বাইরে থেকে ভেতরের সবকিছু দেখা যেত। তিনি নিয়মানুযায়ী ইবাদতের উদ্দেশ্যে লাঠিতে ভর দিয়ে দাঁড়িয়ে গেলেন যাতে আত্মা বের হয়ে যাওয়ার পরও দেহ লাঠির সাহায্যে স্বস্থানে অনড় থাকে। যথাসময়ে তাঁর আত্মা দেহপিঞ্চর ছেড়ে গেল। কিন্তু লাঠির উপর ভর করে তাঁর দেহ অনড় থাকায় বাইরে থেকে মনে হতো তিনি ইবাদতে মশগুল রয়েছেন। কাছে গিয়ে দেখার সাধ্য জিনদের ছিল না। তারা জীবিত মনে করে দিনের পর দিন কাজ করতে লাগল। অবশেষে এক বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেলে বায়তুল মোকাদাসের নির্মাণ কাজও সমাপ্ত হয়ে গেল। হযরত সোলায়মান (আ.)-এর লাঠিতে আল্লাহ তা'আলা উইপোকা লাগিয়ে দিয়েছিলেন। একে ফারসিতে দেওক, উর্দূতে দীমকে বলা হয়। কুরআন পাকে একে 'দাব্বাতুল আরদ' বলা হয়েছে। উইপোকা ভেতরে ভেতরে লাঠি খেয়ে ফেলল। লাঠির ভর খতম হয়ে গেলে সোলায়মান (আ.)-এর অসাড় দেহ মাটিতে পড়ে গেল। তবন জিনরা জানতে পারল তাঁর মৃত্যু হয়ে গেছে :

জিনদেকে আল্লাহ তা'আলা দূব-দুরান্তের পথ কয়েক মুহূর্তে অভিক্রম করার শক্তি দান করেছেন। তারা এমন পরিস্থিতি ও হঠন জনত, যা মানুষের জানা ছিল না। তারা থখন এসব ঘটনা মানুষের কাছে বর্গনা করত, তখন মানুষ এওলোকে গায়েবের ধবর মানে করত এবং বিশ্বাস করত ৫ং, জিনবাও গায়েবের খবর জানে। স্বয়ং জিনবাও সম্বন্ধত অদৃশা জানের দাবি করত। মৃত্যুর এই অভতপুর্ব ঘটনা এ বিষয়ের বরুপ দিল। বর্গং জিনবাও টোর পেল এবং সব মানুষও বুঝে নিল যে, জিনবা আল্লেম্ব গায়েব অভত পুর্ব ঘটনা এ বিষয়ের বরুপ দাবা বিষয়ে জাত হলে বয়েবত পোলায়মান (আ.) এর মৃত্যু সম্পর্কে এক বছর পুরেই জান হয়ে যেত এবং সারা বছরের হাড়ভাঙ্গা খাটুনি থেকে নিষ্কৃতি পেত। আয়াতের শেষ বাকা এই এই কুলি বুলি বা হাড়ভাঙ্গা খাটুনি থেকে নিষ্কৃতি পেত। আয়াতের শেষ বাকা এই বিশি ত বালায়মান (আ.) কিন্দুর বিশ সে হাড়ভাঙ্গা এই বিশি ত বয়েছে। একে এই বিশ সে হাড়ভাঙ্গা এই বিশি ত বাজানো বয়েছে থেত বায়ত্বল মোকান্দানের নির্মাণ কাঞ্জ সমাপ্ত করার জন্য হয়বত সোলায়মান (আ.) জিননেরকে নিয়েজিত করেছিলেন। তার মৃত্যুর এই বিশ্বয়কর ঘটনা আংশিক কুবআন পাকের আলোচ্য আয়াতে এবং আংশিক হয়বত ইবনে আকাস (রা.) প্রস্তুব থেকে বিশিত রয়েছে। –িইবনে কাসীর।

এ অত্যান্চর্য ঘটনা থেকে এ শিক্ষা অর্জিত হয় যে, মৃত্যুর কবল থেকে কারও নিষ্কৃতি নেই। আরও বুঝা যায় যে, আল্লাহ ভাআলা যে কাজ করতে চান তার ব্যবস্থা যেতাবে ইক্ষা করতে পারেন। এ ঘটনায় তাই হয়েছে। মারা যাওয়া সব্পেও হযরত সোলায়মান (আ.)-কে পূর্ণ এক বছর কস্তানে প্রতিষ্ঠিত রেখে জিনদের দারা কাজ সমাও করিয়ে নেওয়া হয়েছে। আরও জানা যায় যে, দুনিয়ার সমস্ত আসবাবপত্র ও যন্ত্রপাতি ততক্ষণ পর্যন্তই নিজেদের কাজ করে যায়, যতক্ষণ আল্লাহ তা'আলা চান। তিনি না চাইলে সবকিছু নিক্রিয় হয়ে পড়ে; যেমন এ ঘটনায় লাঠির তর উইপোকার মাধ্যমে বতম করে দেওয়া হয়েছে। জিনদের বিশ্বয়কর কাজকর্ম, কীর্তিও বাহাত গায়েবি বিষয় সম্পর্কে অবগত হওয়ার ঘটনাবলি দেখে এ বিষয়ের আশব্ধা ছিল যে, মানুষ তাদেরকে উপাস্যারতে এংগ করে নেবে। মৃত্যুর এই অভাবিত ঘটনা এ আশব্ধার মৃলেও কুঠারাঘাত করেছে। সবাই জিনদের অজ্ঞতা ও অসহায়তা সম্পর্কে চাকুষ্ক জ্ঞান লাভ করেছে।

উপরিউক বক্তব্য থেকে আরও জানা গেল যে, মৃত্যুকালে হযরত সোলায়মান (আ.) দৃটি কারণে এই বিশেষ পদ্ধা অবলহন করেছিলেন। ১. বায়তুল মোকাদ্দাস নির্মাণের অসমাও কাজ সমাও করা এবং ২, মানুষের সামনে জিনদের অঞ্জতা ও অসহায়তা ফুটিয়ে ভোলা, যাতে তানের ইবাদতের আশঙ্কা না থাকে। নৃকুরতুবী

হয়বত আদুল্লাই ইবনে আমর বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাস্পুল্লাই 🚃 বলেন, হয়রত সোলায়মান (আ.) বায়তুল মোকাদ্দাস নির্মাণের কান্ত সমাপনান্তে আল্লাহ তা'আলার কাছে কয়েকটি দোয়া করেন, যা কবুল হয়। তনুধো একটি দোয়া এই যে, যে ব্যক্তি নামাজের নিয়তে এ মসজিদে প্রবেশ করবে অিন্য কোনো পার্থিব উদ্দেশ্য থাকবে না। মসজিদ থেকে বের হওয়ার পূর্বে তাকে গোনাহ থেকে এমন পবিত্র করে দিন, যেমন সে মায়ের গর্ড থেকে জন্মহণের সময় ছিল।

সুন্দীর রেওয়ায়েতে আরও আছে, বায়তুল মোকান্দাসের নির্মাণ কাজ সমাপনান্তে হ্যরত সোলায়মান (আ.) কৃতজ্ঞতাস্বরূপ বার হাজার গরু ও বিশ হাজার ছাগল কুরবানি করে মানুষকে ভোজে আপ্যায়িত করেন এবং আনন্দ উদযাপন করেন। অতঃপর ছবরার' উপর দপ্তায়মান হয়ে আল্লাহ তা'আলার কাছে এসব দোয়া করেন— হে আল্লাহ, আপনিই আমাকে শক্তি ও সম্পদ দান করেছেল কলে বারতুল যোকান্দাসের নির্মাণ কাজ সমাত হয়েছে। হে আল্লাহ! আমাকে এই নিয়ামতের শোকর আদায় করার তাওকীক দিন এবং আমাকে আপনার দীনের উপর ওকাত দিন। হেদায়েতপ্রান্তির পর আর আমার অন্তরে কোনো বক্রতা সৃষ্টি করবেন না। যে আমার পাদনকর্তা! বে ব্যক্তি এই মসজিদে প্রবেশ করবে, আমি তার জন্য আপনার কাছে পাঁচটি বিষয় প্রার্থনা করছি।

- ১. সোনাহগার ব্যক্তি তওবা করার জন্য মসজিদে প্রবেশ করলে আপনি তার তওবা কবুল। করুন এবং তার গোনাহ মাঞ্চ। করুন :
- যে ব্যক্তি কোনো তয় ও আশভা থেকে আছরকার উদ্দেশ্যে এ মসজিদে প্রবেশ করবে, আপনি তাকে অতয় দিন এবং আশভা
  থেকে মুক্তি দিন।
- ৩. স্কুশ্ন ব্যক্তি এ মসন্ধিদে প্ৰবেশ কৰলে তাকে আহোণ্য দান কক্তম :
- 8 निश्च वाकि এ यमकिएन शांदन्य कवाम छाएक धनाँछ। कक्रन ।

- এ হাদীস থেকে জানা গেল যে, বায়তুল মোকাদ্দাস নির্মাণের কাজ হযরত সোলায়মান (আ.)-এর জীবদ্দশায় সমাপ্ত হয়ে গিয়েছিল। পূর্ববর্ণিত ঘটনাও এর পরিপস্থি নয়। কারণ বড় বড় নির্মাণ কাজে মূল নির্মাণ সমাপ্ত হয়ে গেলেও কিছু কিছু কাজ অবশিষ্ট থাকে। এখানেও সে ধরনের কাজ বাকি ছিল। এর জনা হযরত সোলায়মান (আ.) উপরিউক্ত কৌশল অবলম্বন কবেজিলেন।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে আরও বর্ণিত আছে যে, মৃত্যুর পর হযরত সোলায়মান (আ.) লাঠিতে তর দিয়ে এক বছর দগ্যয়মান থাকেন। –[কুরতুবী] কতক রেওয়ায়েতে আছে, জিনরা যখন জানতে পারল যে, হযরত সোলায়মান (আ.) অনেক পূর্বেই মারা গেছেন কিন্তু তারা টের পায়নি, তখন তাঁর মৃত্যুর সময়কাল জানার জন্য একটি কাঠে উইপোকা ছেড়ে দিল। একদিন এক রাব্রিতে যতটুকু কাঠ উইপোকায় খেল, সেটি হিসাব করে তারা আবিকার করল যে, হযরত সোলায়মান (আ.) -এর লাঠি উইয়ে খেতে এক বছর সময় লেগেছে।

বগজী ইতিহাসবিদদের বরাত দিয়ে বর্ণনা করেন যে, হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর মোট বয়স তেপ্পানু বছর হয়েছিল। তিনি চল্লিশ বছরকাল রাজত্ব করেন। তের বছর বয়েসে তিনি রাজকার্য হাতে নেন এবং চতুর্থ বছর বায়তুল-মোকাদ্দাসের নির্মাণ কাজ ওরু করেন। ব্যাযহারী, কুরতুবী]

WWW.eelm.weebly.com

ა ১৫. <u>সাবাহ অধিবাসীদের জন্যে তাদের বাস</u>জ্মিতে। لَقَدْ كَانَ لِسَبَا بِالصَّرْفِ وَعَدَمِهِ قَبَيْكَةُ

سُمّيتُ باشيم جَدٍّ لَهُمْ مِنَ الْعَرَبِ فِي مَسْكَنِهِمْ بِالْبِيَنِ أَبَةً جِ دَالَّةً عَلَىٰ قُدُرَةٍ اللُّه جَنَّتُ بَدُلُّ عَنْ يَعِيْنِ وَّشِعَالٍ عَنْ يَمِينِينِ وَادِيْهِمْ وَشِمَالِهِ وَقِينِلَ لَهُمْ كُلُواْ مِنْ زِّزْقُ رَبِ كُمْ وَاشْكُرُواْ لَمَهُ م عَلَي مَا رَزَقَكُمْ مِنَ النِّعْمَةِ فِي اَرْضِ سَبَا بَلْدَهُ طَبِّبَةً لَيْسَ بِهَا سَبَّاخُ وَلاَ بَعُوضَةً وَلاَ ذُبَابَةً وَلَا بَسْرُغَتُوثُ وَلاَ عَنْفَرَبُ وَلاَ حَسَبَةُ وَيَسُعُرُ الْغَرِيْبُ بِهَا وَفِيْ ثِبِهَابِهِ قُمَّلٌ فَبَعُوثُ لِطِيْبِ هَوَانها وَ اللَّهُ رَبُّ غَفُورٌ .

. فَاعْرَضُوا عَنْ شُكُره وَكُفُرُوا فَارْسَلْنا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرْمِ جَمْعُ عَرْمَةٍ وَهُوَ مَا بُمْسِكَ الْمَاءَ مِنْ بِنَاءٍ وَغَبْرِهِ إِلَى وَقَتِ حَاجَتِهِ أَيْ سَبْلَ وَأُدِينُهُمُ الْمُعْسُوكِ بِمَا ذُكِرَ فَاغَرُقَ جَنَّتَبْهِمْ وَامَوْالُهُمْ وَسَلَّلْنُهُمْ بجَنَّ عَيْهُمْ جَنَّ عَبْن ذَوَاتِي تَشْنِينَهُ ذَوَاتٍ مُنفَرَدِ عَلَى ٱلْآصَلِ ٱكُلِ خَصْطِ مُرِّ بَشِيع بياضًا فَيَةِ أَكُلُ بِسَعْنِيٰ مَا ثُكُولٍ وَتَوْكِها وَيُعْظَفُ عَلَيْهِ وَأَثْلَ وَشَيْ مِنْ سِدْدِ قَلِيلًا .

অনুবাদ :

ইয়েমেনে ছিল এক নির্দেশ যা আল্লাহর কুদরতের প্রমাণ বহন করে দুটি উদ্যান ডানদিকে ও বামদিকে অর্থণ তাদের ময়দানের ভান ও বাম দিকে। 🗀 শুরুট উভয়টি পড़ा यात । এकि গোত্রের নাম। তাদের আরব পূর্বপুরুষের নামে নাম রাখা হয়। جَنَّتَان শব্দটি آيَدُ থকে بَنَّتَان তাদেরকে ঘোষণা দেওয়া হয় যে, তোমরা তোমাদের পালনকর্তার রিজিক খাও এবং তার প্রতি কতজ্ঞতা প্রকাশ কর। তোমাদের প্রতি সারা ভূমিতে দেওয়া রিজিক ও নিয়ামত সমূহের উপর এটা স্বাস্থ্যকর শহর অর্থাৎ উক্ত শহরে কোনো দৃষিত শব্দ ছিলনা ও এতে মশা-মাছি, ছারপোকা ও সাপ -বিচ্ছুর মতো ইতর প্রাণীর নাম গন্ধও ছিলনা বাইরে থেকে কোনো মসাফির শরীরে ও কাপডে উকন ইত্যাদি নিয়ে এ শহরে আসলে সেগুলো শহরে মুক্ত আবহাওয়ার কারণে মরে যেত এবং আল্লাহ ক্ষমাশীল পালনকর্তা।

১৬. <u>অতঃপর তারা অবাধ্যতা করল</u> আমার কৃজ্ঞতা প্রকাশ থেকে ও তারা কুফরি করল ফলে আমি তাদের উপর প্রেরণ করলাম প্রবল বন্যা। 🛵 শব্দটি 🚋 এর বহুবচন, ঐ দালান ও প্রাচীরকে বলা হয়, যেখানে প্রয়োজনের স্বার্থে পানি আটকিয়ে জমা রাখা হয় অর্থাৎ সেই উদ্যানের উককত পানি সেখানে ছেডে দেওয়া হয়. অতঃপর সে পানি ঘারা তাদের উদ্যান ও সম্পদসমূহ ছুবিয়ে দেয় এবং তাদের উদ্যানদ্বয়কে পরিবর্তন করে দিলাম এমন দুই উদ্যানে, যাতে উদগত হয় বিশ্বাদ ফলমূল 📜 👸 শব্দটি 🖒 👸 একবচনের তাছনিয়াহ। বা ইয়াফত দ্বারা অর্থ عَنْكُولُ বা ইয়াফতবিহীন ব্যবহৃত হয়েছে : آکُلُ -এর উপর اَتْنُلِ কে আতফ করা হয়েছে। থাউগাছ এবং সামান্য কুলবৃক।

এই পরিবর্তন ছিল কুফরের কারণে তাদের প্রতি এই পরিবর্তন ছিল কুফরের কারণে তাদের প্রতি بِكُفُرهُمْ وَهَلْ يُجُزِي إِلَّا الْكَفُورَ بِالْيَاء وَالنُّنُونِ مَعَ كَسْرِ النَّزَايِ وَنَصَّبِ الْكَفُورُ أَيُّ مَا يُنَاقِشُ إِلَّا هُوَ.

وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ بَيْنَ سَبَا وَهُمْ بِالْبِعَن وَبَيْنَ الْقُرٰى الَّتِي بُرَكْنَا فِيْهَا بِالْمَاءِ وَالسَّبَجِر وَهِيَ قُرَى الشَّامِ النَّبِي يَسِيْرُونَ الَيْهَا لِلتَّجَارَة قُرِّي ظُاهِرةً مُتَوَاصِلَةً مِنَ الْيَمَن إِلَى الشَّام وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ مَ بحَبْثُ يَقِيدُ لُوْنَ فِي وَاحِدَةٍ وَيَجِيدُ وَنَ فِي أُخْرِي الني إنتهاء سَفَرهم وَلاَ بَحْتَاجُونَ فِبْه إلىٰ حَمْلُ زَاد وَمَاءِ وَقُلْنَا سِنْيُرُوا فِينِهَا لَيَالَى وَأَيَّامًا المِنِيْنَ لَا تَخَافُونَ فِي لَيْلِ وَلَا نَهَارٍ.

أشفادنا إلى الشام إجعَلْهَا مَفَاوذُ لِيَتَكَاوَلُوا عَلَى الْفُقَراء بركُوب الرَّوَاحِل وَحَمْلِ النَّزَادِ وَالْمَاءِ فَبَطَرُوا النِّعْمَةَ وَظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ بِالْكُفِرِ فَجَعَلْنُهُمُ أَخَادِيْتَ لِمَنْ بَعْدَهُمْ فِي ذُلِكَ وَمَزَّقَنْهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ -فَرَقْنَا هُمْ بِالْبِلَادِ كُلَّ التَّفُرِيْقِ إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْمَذُكُورِ لَآيِٰتٍ عِبَرًا لِيكُلِّلُ صَبَّارِ عَن الْمَعَاصِي شَكُورٌ عَلَى النَّعِيْمِ. আমার শান্তি। আমি অকতজ্ঞ ব্যতীত কাউকে শান্তি ও نُجَازِي يُجَازِي क'লকে نُجَازِي फरेना। (دُ نُجَازِي क'লকে يُجَازِي क'नका। ক নসব দারা পড়বে الْكُفُور এর মধ্যে যের ও الْكُفُور অর্থাৎ কাফেরকেই শান্তি দিই।

১৯ ১৮, আমি তাদের সবাবাসীদের তারা ইয়েমেনে থাকা অবস্থায় ও যেসব জনপদের লোকদের প্রতি আমি পানি ও গাছপালা দিয়ে অনুগ্রহ করেছিলাম সিরিয়ার ঐ সমস্ত এলাকা যেখানে তারা ব্যবসার উদ্দেশ্যে যেত সেগুলোর <u>ম্</u>ধ্যবতী <u>স্থানে অনেক দৃশ্যমান জনপদ স্থাপন</u> করেছিলাম। যা ইয়েমেন ও শামের মধ্যবর্তী স্থানে খুব কাছাকাছি ছিল। এবং সেগুলোতে ভ্রমণ নির্ধারণ করেছিলামু তারা একথামে বিশ্রাম নিত এবং অন্য থামে রাত্রিযাপন করত এমনিভাবে তাদের সফরের সময় অভিক্রম করত। এবং সফর কালে কোনো পানি ও সরঞ্জামাদি বহন করতে হতো না আমি বললাম, তোমরা এসব জনপদে রাত্রে ও দিনে নিরাপদে ভ্রমণ কর । অর্থাৎ রাতে ও দিনে কোনো ভয় নেই।

,अठः अठः वत्त वतन, तर आयापत शाननकर्जा ملا ١٩. فَقَالُوا رَبُّنَا بُعِّدٌ وَفَيْ قَرَا وَ بَاعِدٌ بَيْنَ আমাদের ভ্রমণের পরিসর সিরিয়া পর্যন্ত বাড়িয়ে দাও। অন্য কেরাত মতে 🎎 পড়বে, অর্থাং এ সমস্ত জনপদকে মরুডমি বানিয়ে দিন যাতে তারা সফরের সর্প্রামাদি ও সাওয়ারি নিয়ে দরিদ ব্যক্তিদের পরিবর্তে গৌরবের সাথে ভ্রমণ করতে পারে। অতঃপর তারা নিয়ামতসমহ অস্বীকার করল তারা নিজেদের প্রতি জলুম করেছিল কৃষ্ণরি দ্বারা ফলে আমি তাদেরকে পরবর্তী লোকদের জন্যে উপাখ্যানে পরিণত করলাম এবং সম্পর্ণরূপে ছিন্নবিচ্ছিন্ন করে দিলাম। তাদের এলাকাকে খণ্ড-বিখণ্ড করে দিলাম নিক্য এতে উল্লিখিত ঘটনাবলির মধ্যে প্রত্যেক ধৈর্য্যশীল গুনাহের উপর কৃতজ্ঞ ব্যক্তির নিয়ামতের প্রতি জন্যে নিদর্শনাবলি উপদেশ রয়েছে।

২০. <u>আর তাদের</u> কাফেরদের যেমন, সাবা উপর ইংলি তার <u>অনুমান সতা হিসাবে প্রতিষ্ঠিত করল</u> তাদের হৈছে।

শথদ্রই করে ও অনুগত বানিয়ে <u>ফলে তাদের হর্ছে!

মুমিনদের একটি দল ব্যতীত সকলেই তার পূর্ণ

অনুসরণ করল। گر ফে'লটি তাশদীদমুক্ত ও তাশদীদ
বিহীন উভয় কেরাতে পড়বে। এই তাশদীদ বিহীন

হলে অর্থ হবে, তার ধারণা সত্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

তাশদীদমুক্ত হলে অর্থ হবে, সে তর ধারণা সত্য
করে প্রতিষ্ঠিত করেছে। আর র্থা।

তাল প্রতিষ্ঠিত করেছে। আর র্থা।

তাল প্রতিষ্ঠিত করেছে।

আর প্রতিষ্ঠিত করেছে।

আর প্রতিষ্ঠিত করেছে।

আর প্রতিষ্ঠিত করেছে।

অর্থাৎ সে সমন্ত

মুমিনগণ তার অনুসরণ করেনি।</u>

২১. তাদের উপর আমার পক্ষ থেকে নির্ধারিত শারতানের কোনো ক্ষমতা ছিল না যে, তবে কে পরকালে বিশ্বাস করে এবং কে তাতে সন্দেহ করে, তা প্রকাশ করাই ছিল আমার উদ্দেশ্য। যাতে আমি প্রত্যেককে প্রতিদান দেই। আপনার পালনকর্তা সব বিষয়ে তত্ত্বাবধয়ক।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর অর্থ ফল, এডেরক টক ও ভিক্ত বন্ধ। ইন্দ্রিটি : এর অর্থ ফল, এডেরক টক ও ভিক্ত বন্ধ।

أَنُولُ , أَنَالُ إَنْكُ أَنْكِ : هَا قَ اللّهَ : هَا فُلُهُ اللّهِ اللّهَ : هَا فُلُهُ اللّهِ اللّهَ : هَا فُلُهُ اللّهِ اللّهَ عَلَامَةً وَاللّهَ : هَا فَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ عَلَيْكُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ وَوَاللّهُ عَلَيْكُ مُواللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ مُواللّهُ عَلَيْكُ مُواللًا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ ع مِنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ عَلِيمٌ عَلَيْكُمُ ع واللّهُ عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمًا عَلَيْكُمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمًا عَلِيمُ عَلَي

এর ওজনে অর্থ বিষাদ, স্বাদহীন كَمُو تُمُولُ وَكُل خَمْطِ এটা وَمُكَالِّهُ بَيْسَةً অন্তৰ্গত। এবং ইয়াফত বিহীনও পড়া হয়েছে। অর্থাৎ غُمْطِ మే সুরুতে لِكُل مُعْلِيعً সুরুত কিইনও পড়া হয়েছে। অর্থাৎ غُمْطِ

. अर्थए وَرَاسَ سَبَعْدُ विका खें लग उड़पी و كَأَنْ هَا فَ إِكُلْ عَلَىٰ أَكُلْ عَلَىٰ كُلُ عَلَيْهِ. هُمُ अर्थण مُمُ वर्षात : فَوَلَـهُ ذَالِكَ جَنَرَيْتُهُمْ وهَا عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ وَالِكَ مُعَلِّمُهُمْ وَالك جَزَيْتُكُمْ وَاللّهُ التَّهْدِيْلُ

بِسَبَبِ كُنْرِمِمْ अर्थार : قَوْلُـهُ بِكُفْرِهِمْ

এব উল্লেখ وَجَعَلْنَا أَلْفِصَّةِ عَلَى الْفِصَّةِ اللَّهِ : أَفَوْلُهُ وَجَعَلْنَا أَبَيْنَاهُمْ مَ مَا عَظْفُ الْفِصَّةِ عَلَى الْفِصَّةِ الْحَاسِةِ عَلَى الْفِصَّةِ اللَّهِ الْعَلَامِةِ الْحَاسَةِ عَلَى الْفَ

অর্থ হয়েছে। অর্থাৎ ভারা নিরাপন্তার সাথে সচ্ছর করত خَبَرُ اللَّهُ أَمْرِ اللَّهِ فِينَ مَٰذِهِ الْمُسَّافَةِ अर्थाৎ ভারা নিরাপন্তার সাথে সচ্ছর করত । ইয়াই حَالُ वि أَيَّاتُ عَادُ لَكُالِيْ

তে এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, এটা مُسْتَعَشَّلُ مُنْقَطِعُ কেননা সুমিনগণ কাফেরদের . فَوْلُهُ إِلَّا بِمَسْفَّلُى لُكِنْ এর অন্তৰ্গত নয়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

রিসালত ও কিয়ামতে অবিশ্বাসী কাম্পেরদেরকে আল্লাহ তা'আলার সর্বময় ক্ষমতা সম্পর্কে ইশিয়ার করার উদ্দেশ্যে পূর্ববতী পয়গম্বরগণের হাতে সংঘটিত বিষয়কর ঘটনা ও মোজেজা বর্ণিত হচ্ছিল। এ প্রসঙ্গে প্রথমে হয়রত দাউদ ও হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর ঘটনাবলি উল্লেখ করা হয়েছে। এখন এ প্রসঙ্গেই সাবা সম্প্রদায়ের উপর আল্লাহ তা'আলার অগণিত নিয়ামত বর্ষণ, অতঃপর অকৃতজ্ঞতার কারণে তাদের প্রতি আজাব অবতরণের আলোচনা আলোচ্য আয়াতসমূহে করা হয়েছে।

সাবা সম্প্রদায় ও তাদের প্রতি আল্লাহর বিশেষ নিয়ামতরাজি : ইবনে কাসীর বলেন, ইয়েমেনের সম্রাট ও সে দেশের মধিবাসীদের উপাধি হচ্ছে সাবা : তাবাবেরা সম্প্রদায়ও সাবা সম্প্রদায়ের অন্তর্ভুক্ত ছিল : তারা ছিল সে দেশের ধর্মীয় নেতা । সূরা নমলে হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর সাথে নারী বিলকিসের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে । তিনিও এ সম্প্রদায়েরই একজন ছিলেন । আল্লাহ তা'আলা তাদের সামনে জীবনোপকরণের ঘার উন্মুক্ত করে দিয়েছিলেন এবং পয়গায়রগণের মাধ্যমে এসব নিয়মতের শোকর আদায় করার আদেশ দান করেছিলেন । দীর্ঘকাল পর্যন্ত তারা এ অবস্থার উপর কায়েম থাকে এবং সর্বপ্রকার সুধ ও শান্তি তোগ করতে থাকে । অবশেষে ভোগ-বিলাসে মন্ত হয়ে তাঁরা আল্লাহ তা'আলা থেকে গাফেল হয়ে পড়ে, এমন কি আল্লাহ তা'আলাকে অস্বীকার করতে থাকে । তখন আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে ইশিয়ার করার জন্য তেরজন পয়গয়র প্রেবণ করেন । তারা তাদেরকে সংপধে আনার জন্য সর্ব-প্রযন্তে চেষ্টা করেন ।' কিছু তাদের চৈতন্যোদয় হয়ি । অবশেষে আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর বন্যার আজ্লাহ প্রেবণ করেন । ফলে তাদের শহর ও বাগ-বাণিচা ছারখার হয়ে যায় । — হিবনে কাসীর)

ইমাম আহমদ হযরত ইবনে আব্বাস থেকে বর্ণনা করেন, জনৈক ব্যক্তি রাস্পুরাহ — -কে জিজ্ঞেস করল। কুরআনে উল্লিখিত সাবা' কোনো পুরুষের নাম না নারীর, না কোনো ভূ-খণ্ডের নাম? রাস্পুরাহ বিলেন, সাবা একজন পুরুষের নাম। তার দপটি পুরু সন্তান ছিল। তনাধ্যে ছয়জন ইয়েমেনে এবং চারজন শামদেশে বসতি স্থাপন করে। ইয়েমেনে বসবাসকারী ছয় পুত্রের নাম মাদজান্ধ, কেনা, ইয়দ, আশআরী, আনমার, হিমইয়ার, (তাদের থেকে ছয়টি গোত্র জন্মলাত করে) এবং শামদেশে বসবাসকারীদের নাম লবম, জ্যাম, আমেলা, গাসসান তাদের গোত্রসমূহ এ নামেই সুবিদিত)। এ রেওয়ায়েতটি হাফেজ ইবনে আবুল বারও তাঁর 'আলকাসনু ওয়াল উমামু বিমারেফতে আস সাবিল আরবে ওয়াল আজম' গ্রন্থে উদ্ধৃত করেছেন।

বংশতালিকা বিশেষ আলেমগণের বরাত দিয়ে ইবনে কাসীর বলেন, এরা দশজন সাবার ঔরসজাত ও প্রত্যক্ষ পুত্র ছিল না; বরং তার দ্বিতীয়, তৃতীয় অথবা চতুর্থ পুরুষে এরা জন্মগ্রহণ করেছিল। অতঃপর তালের গোত্রসমূহ শাম ও ইয়েমেনে বিস্তার লাভ করে এবং তালেরই নামে পরিচিত হয়।

নাবাৰ সন্তানদের ইয়েমেনে ও শামে বসতি স্থাপন করার ঘটনাটি তাদের উপর বন্যার আজাব আসার পরবর্তী ঘটনা। বন্যার পর তারা বিভিন্ন স্থানে ছড়িয়ে পড়েছিল। –ইবনে কাসীরা কুরড়ুবী সাবা সম্প্রদায়ের সময়কাল হয়রত ঈসা (আ.)-এর পরে এবং রাস্বারা ক্রান্তির নাবা ক্রান্তির ক্রান্তির ক্রান্তির ক্রান্তির ক্রান্তির ক্রান্তির করেছেন। ক্রান্তির ক্রান্তির ক্রান্তির করেছেন। ক্রান্তির ক্রান্তির করেছেন। কিন্তু কাম্পূস, সেহাহ, জওহরী ই গ্রাদি অভিধানে বর্ণিত অর্থ কুরআনের পূর্বাপর বর্ণনার সাথে সামঞ্জস্যশীল। এসব অভিধানে বর্ণতি ক্রান্তির ক্রান্

ইবনে কাসীরের বর্ণনা অনুযায়ী এই বাঁধের ইতিহাস এই : ইয়েমেনের রাজধানী সানআ থেকে তিন মঞ্জিল দূরে মাআরের শবর অবস্থিত ছিল বিধায় উভয় পাহাড়ের উপর থেকে বৃষ্টির পানি বন্যার আকারে নেমে আসত। ফলে শবরের জনজীবন বিপর্যন্ত থেক। দেশের স্মাটণণ (তাদের মধ্যে রাণী বিলকিসের নাম বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়।) উভয় পাহাড়ের মাঝখানে একটি শক্ত ও মজবুত বাঁধ নির্মাণ করলেন। এ বাঁধ পাহাড় থেকে আগত বন্যার পানি রোধ করে পানির একটি বিরাট ভাতার তৈরি করে দিল। পাহাড়ের বৃষ্টির পানিও এতে সঞ্চিত হতে লাগল। বাঁধের উপরে-নিচে ও মাঝখানে পানি বের করার তিনটি দরজা নির্মাণ করা হলো যাতে সঞ্চিত পানি মুশুভলভাবে শহরের লোকজনের মধ্যে এবং তাদের ক্ষেতে ও বাগানে পৌছানো যায়। প্রথমে উপরের দরজা খুলে পানি ছাত্ন হতো। উপরের পানি শেষ হয়ে গেল মাঝখানের এবং সর্বশেষে নিচের ভৃতীয় দরজা খুলে দেওয়া হতো। পরবর্তী বছর বৃষ্টির মওসুমে বাঁধের তিনটি শুরুই আবার পানিতে পূর্ণ হয়ে যেত। বাঁধের নিচে একটি সুবৃহৎ পুকুর নির্মাণ করা হয়েছিল। এতে পানির বারটি খাল তৈরি করে শহরের বিভিন্ন দিকে পৌছানো হয়েছিল। সব খালে একই গতিতে পানি প্রবাহিত হতো এবং নাগরিকদের প্রয়োজন মেটাত।

শহরের ডানে ও বামে অবস্থিত পাহাড়দ্বরের কিনারায় ফলমূলের বাগান নির্মাণ করা হয়েছিল। এসব বাগানে খালের পানি প্রবাহিত হতো। এসব বাগান পরম্পর সংলগ্ন অবস্থায় পাহাড়ের কিনারায় দুমারিতে বহুদূর পর্যন্ত বিস্তৃত ছিল। এগুলো সংখ্যায় অনেক হলেও কুরআন পাক ইন্ট্রেন অর্থাৎ দুই বাগান বলে ব্যক্ত করেছেন। কারণ এক সারির সমস্ত বাগানকে পরম্পর সংলগ্ন হওয়ার কারণে এক বাগান এবং অপর সারির সমস্ত বাগানকে একই কারণে দ্বিতীয় বাগান সাব্যক্ত করা হয়েছে।

এসব বাগানে সকল প্রকার বৃক্ষ ও ফলমূল প্রচুর পরিমাণে উৎপন্ন হতো। কাতাদাহ প্রমুখের বর্ণনা অনুযায়ী একজন নারী মাথায় বালি ঝুড়ি নিয়ে গমন করলে গাছ থেকে পতিত ফলমূল দ্বারা তা আপনা-আপনি ভরে যেত। হাত লাগানোরও প্রয়োজন হতো না: –[ইবনে কাসীর]

ত্র নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির বির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ্দির নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ্দির বির্দ্দির নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ্দির নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ্দির নির্দ্দির বিশ্ব নির্দ্দির নির্দ

্রত্তি করা বাবে ﴿ وَالْمَارِينَ خَارِهُ ﴿ अता विकास कर्माण कर्मा कर्माण कर्म

ভিত্য কৰিব কৰিব। বিশ্বত বিশ

ওয়াহাব ইবনে মুনাব্বিহ বর্ণনা করেন, তাদের কিতাবে লিখিত ছিল যে, এ নাধটি ইদূরের মাধ্যমে ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে। সেমতে বাঁধের কাছে ইদূর দেখে তারা বিপদ সংকেন বুঝতে পারল। ইদূর নিধনের উদ্দেশ্যে তারা বাঁধের নিচে অনেক বিড়াল নালন-পালন করল, যাতে ইদূররা বাঁধের কাছে আসতে না পারে। কিন্তু আল্লাহর ডাকদীর প্রতিরোধ করার সাধ্য কার? বিড়ালরা ইদূরের কাছে হার মানল এবং ইদূররা বাঁধের ভিত্তিতে প্রবিষ্ট হয়ে গেল। –হিবনে কাসীর।

প্রতিহাসিক বর্ণনায় আরও বলা হয়েছে যে, কিছুসংখ্যক বিচক্ষণ ও দূরদলী লোক ইদুর দেখা মাত্রই সেস্থান পরিত্যাগ করে আন্তে আতে অন্যত্র সরে গেল। অবশিষ্টরা দেখানেই রয়ে গেল; কিছু বন্যা শুরু হলে তারাও স্থানান্তরিত হয়ে গেল এবং অনেকেই বন্যায় প্রাণ হারাল। মোটকথা, সমস্ত শহর জনলূন্য হয়ে গেল। যেসব অধিবাসী অন্য দেশে চলে গিয়েছিল তাদের কিছু বিবরণ উপরে মুসনাদে আহমদ বর্ণিত হাদীদে উল্লেখ করা হয়েছে। ছয়টি গোত্র ইয়েমেনে এবং চারটি গোত্র শাম দেশে ছড়িয়ে গড়েছিল। মদিনার বসতিও তাদের কতক। গোত্র থেকে শুরু হয়। ইতিহাস গ্রন্থসমূহে এর বিবরণ লিপিবন্ধ রয়েছে। বন্যার ফলে শহর ধ্বংস ইওয়ার পর তাদের দুসারি উদ্যানের অবস্থা পরবর্তী আয়াতে এভাবে বিধৃত হয়েছে—

مِنْ سِنْ سِنْدِر نَلِيْلِ مَوْاَلَّمَ مِنْ سِنْدِر نَلِيْلِ مَوْاَلَّمَ مِنْ سِنْدِر نَلِيْلِ مَوْاَلَّمَ مَا اللّهُ مَاللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّه

يلر এর অর্থ কুলগাছ। এর এক প্রকার বাগানে যত্ন সহকারে লাগানো হয় এবং ফল হয় সুম্পট সুস্বাদৃ। এরপ গাছে কাঁটা কম এবং ফল বেশি হয়। অপর প্রকার জংলী কুলগাছ। এটা জঙ্গলে স্বউদগত ও কাঁটা বিশিষ্ট ঝাড়ে হয়ে থাকে এবং কাঁটা বেশি ও ফল কম হয়ে থাকে। আয়াতে يَنْيِلُ শুকে করে সম্ভবত ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, সেই বাগানে কুলগাছও জংলী কিংবা স্বউদগত ছিল যাতে ফল কম ও টক হয়ে থাকে।

শব্দের অর্থ ইর্ট্রেটনি কুটেন ক্রিটনি হৈছিল। ক্রিছিলাম নুষ্টির হৈ অর্থাৎ আমি এ শান্তি তাদেরকে কুফরের কারণে দিয়েছিলাম। گُفُوا گُفُوا अক্তজ্ঞাতাও হয়ে থাকে এবং সত্য ধর্ম অস্বীকার করাও হয়ে থাকে। এখানে উভয় অর্থ সম্ভবপর। কেননা তারা অকৃতজ্ঞতাও করেছিল এবং প্রেরিত তেরজন পয়গাম্বরকে মিথ্যারোপও করেছিল।

জ্ঞাতব্য : এ ঘটনায় বলা হয়েছে যে, সাবা সম্প্রদায়ের কাছে আল্লাহ তা আলা তেরজন পয়গম্বর প্রেরণ করেছিলেন। অথচ পূর্বে একথাও বর্ণিত হয়েছে যে, সাবা সম্প্রদায় ও বাঁধভাঙ্গা বন্যার ঘটনা হয়রও ঈসা (আ.)-এর পর ও রাসূলুল্লাহ — এর পূর্বে অবর্ধতীকালে সংঘটিত হয়েছিল। একে ক্রিন্স কাল বলা হয়েছে। অধিকাংশ আলেমের মতে এ সময়ে কোনো নবী-রাসূল প্রেরিত হয়নি। অতএব এই তেরজন পয়গম্বর প্রেরণ কিরুপে তদ্ধ হতে পারেয় এর জওয়াবে রুহুল মা'আনীতে বলা হয়েছে, বাঁধভাঙ্গা বন্যার ঘটনা অন্তর্ধতীকালে সংঘটিত হলে একথা জরুবি হয় না যে, এই পয়গম্বরণণও সে সময়েই আগমন করেছিলেন। এটা সম্ভবপর যে, তাঁরা অন্তর্ধতীকালের পূর্বেই আবির্ভূত হয়েছিলেন এবং তাদের কুফর ও অবাধ্যতা অন্তর্ধতীকালে তাদের উপর নাজিল করা হয়েছিল।

শংসর অর্থ কডিশয় কুফরকারী। আয়াতের অর্থ এই যে, আমি অভিশয় কুফরকারী। আয়াতের অর্থ এই যে, আমি অভিশয় কুফরকারী ব্যক্তীত কাউকেই শান্তি দেইনা, এটা বাহ্যত সেসব আয়াত ও সহীহ হাদীসের পরিপদ্ধি, যেওলো দ্বারা প্রমাণিত আছে যে, মুনকমান ভনাহণারকেও তাদের কর্ম অনুযায়ী জাহান্লামের শান্তি দেওয়া হবে, যদিও পরিণামে শান্তি ডোপ করার পর তাদেরকে জাহান্লাম থেকে বের করে জান্লাতে দাখিল করা হবে। এই খটকার জওয়াবে কেউ কেউ বলেন, এখানে যে কোনো শান্তি উদ্দেশ্যে নয়; বরং সাবা সম্প্রদায়ের অনুরুপ ব্যাপক আজাব বুঝানো হয়েছে। এরূপ আজাব বিশেষভাবে কাফেরদের জন্য নির্দিষ্ট মুসকমানদের উপর এরূপ আজাব আসে না । নুরুহুল মাাআনী]

হয়রত হাসান বসরী (র.) বলেন المُكَمُّرُونَّ اللَّهُ الْمُعَلِّقِيْمُ لاَ يُمُانِفُ بِصِعْلِي فِعْلِمِ إِلَّا الْكَمُثُونَ وَهَا اللَّهُ الْمُعَلِّقِيْمُ لاَ يُمُانِفُ بِصِعْلِي فِعْلِمِ إِلَّا الْكَمُثُونَ وَاللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِيهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّكُونُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

রন্থল মাজানীতে বলা হয়েছে, এ আয়াতের আঞ্চরিক অর্থই উদ্দেশ্য। শান্তি হিসাবে শান্তি কেবল কান্টেরকেই নেওয়া যায় মুসলমান পাপীকে যে শান্তি দেওয়া হয়, তা কেবল দৃশ্যত শান্তি হয়ে থাকে। প্রকৃতপক্ষে উদ্দেশ্য থাকে তাকে গুনাহ থেকে শনিয় করা। উদাহরণত স্বর্গকে আগুনে পোড়ার উদ্দেশ্য তার ময়লা দূর করা। এমনিভাবে কোনো মুখিনকে পাপের কারণে জাহান্লাফে নিক্ষেপ করা হলে তার উদ্দেশ্য হবে তার নেহের সেই অংশ জ্বালিয়ে দেওয়া, যা হারাম দ্বারা সৃষ্টি হয়েছে। এটা হয়ে গেন্সে সে জান্নাতে যাওয়ার যোগ্য হয়ে যায়। তবন তাকে জাহান্লাম থেকে বের করে জান্নাতে দাখিল করা হয়।

এ আয়াতে সাবাবাসীদের প্রতি আল্লাহ তা আলার আরও একটি নিয়মত ও তাদের অকৃতজ্ঞতা এবং মূর্বতার আলোকনা বামেছে। তারা বয়ং এই নিয়মতের পরিবর্তন করে কঠোরতার দোয়া ও বাসনা প্রকাশ করেছিল। বিশ্বতিন করে কঠোরতার দোয়া ও বাসনা প্রকাশ করেছিল। বিশ্বতিন তালের শহর পদ্ধ থেকে রহমত নাজিল হওয়ার কথা একাধিক আয়াতে শাম দেশের জ্ঞানা বরিকিত আছে। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, যেসর জনপদকে আল্লাহ তা আলা বরকত দান করেছিলেন তাদেরকে প্রায়ই ব্যবসায়ের উদ্দেশ্য শামে সফর করতে হতো। মাআরের শহর থেকে গামের দূরত্ব ছিল অনেক। রাজাও সহজ ছিল না। আল্লাহ তা আলা সাবাবাসীদের প্রতি অনুপ্রহ করে তাদের শহর মা আরের থেকে শাম পর্যন্ত অল্ল মূরত্ব জনবসতি প্রতিষ্ঠিত করে দেন। এসব জনবসতি সভুকের কিনারাম অর্বান্থত ছিল। তাই আয়াতে গুঁত তুলি দুল্ল দলপদ বলা হয়েছে। এসব জনবসতির ফলে কোনো মুসাফির গৃহ থেকে বিরিয়ে দূপুরে বিশ্রাম অথবা খাদ্য গ্রহণ করে তাইলে অনায়াসেই কোনো জনপদে পৌছে নিয়মত খাদ্য গ্রহণ করে বিশ্রাম করতে পারত। অতঃগর যোহরের পর রওয়ানা হয়ে স্থাত পর্যন্ত অন্য বিন্তিতে পৌছে রাত্রি অতিবাহিত করতে পারত। এই যে, জনবসতিহলো এমন সুষম ও সমান দূরত্বে গড়ে উঠেছিল যে, নির্দিষ্ট সময়ের মধ্যে এক বিতি থেকে অন্য বিন্তিতে পৌছে যেত্রি বেণ্ডি বেছে।

ভাজানৰ উপৰিউক্ত নিয়ামতের মূল্য বুৰল না। তারা না শোকরী করে নিজেরাই দোয়া করল, হে আমাদের পালনকর্তা আমাদের জন্য ক্রমণের মূরত্ব সৃষ্টি করে দিন। নিকটবর্তী থ্রাম ঘেন না থাকে। মাঝখানে জলল ও জনহীন প্রান্তর থাকুক। যাতে কিছু কইও সহ্য করতে হয়। তানের অবস্থা ছিল বনী ইসরাজনের অনুরূপ, যারা কোনোরূপ কষ্ট ও প্রামের ব্যতিরেকেই মান্ত্র পাল করতে হয়। তানের অবস্থা ছিল বনী ইসরাজনের অনুরূপ, যারা কোনোরূপ কষ্ট ও প্রমের ব্যতিরেকেই মান্ত্র পাল ওবা বিজিক হিসাবে পেত। এতে অভিচ হয়ে তারা আল্লাহর কাছে পোয়া করেছিল, হে আল্লাহ, এর পরিবর্তে আমাদেরকে সর্বজি ও তরকারি দান করুন। আল্লাহ তাজালা সাবাবাসীদের না-শোকরীর কারণে তানেরকে উপরে বর্ণিত বাঁধতালা বনার শান্তি কেন। এই সর্বপের পরিবর্তি এ আয়াতে এভাবে বর্ণিত হয়েছে যে, তানেরকে সম্পূর্ণ ব্রবাদ ও সর্বস্থাহার করে পেওবা ইয়। করে দুলিলাতে তানের জেলাইলাক ও মনিস্বর্তের কাহিনীই রয়ে গেছে এবং তারা উপাধ্যানে পরিপত হয়েছে।

্র্রান্ট্রিশব্দটি ্র্রান্ট্রিথেকে উদ্ভূত। অর্থ ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন করা। অর্থাৎ মা আরেব শহরের কিছু অধিবাসী ধ্বংস হয়ে গেল এবং কিছু বিচ্ছিন্ন হয়ে বিভিন্ন শহরে ছড়িয়ে পড়ল। আরবে ভাদের ধ্বংস ও বিচ্ছিন্নতার ঘটনাটি প্রবাদ বাক্যে পরিণত হয়ে গিয়েছিল। এরূপ ক্ষেত্রে আরবরা বলত تَغْذَفُواْ آيَادِيْ سَبَا অর্থাৎ তারা সাবা সম্প্রদায়ের ঐশ্বর্যে পালিত লোকদের ন্যায় বিচ্ছিন্ন হয়ে গেছে। ইবনে কাসীর প্রমুখ তাফসীরবিদ এ স্থলে জনৈক অতীন্ত্রিয়বাদীর নাতিদীর্ঘ কাহিনী উল্লেখ করেছেন। বন্যার আজাব আসার কিছু পূর্বে সে এ সম্পর্কে জানতে পেরেছিল : সে এক আশ্চর্য কৌশলের মাধ্যমে প্রথমে তার ধনসম্পত্তি, গৃহ ইত্যাদি সব বিক্রয় করে দিন। বিক্রয়লব্ধ অর্থ তার করায়ত্ব হয়ে গেলে সে তাঁর সম্প্রদায়কে ভবিষ্যৎ বন্যা ও আজাব সম্পর্কে অবহিত করে বলন, কেউ প্রাণে বাঁচতে চাইলে অবিলম্বে এখান থেকে সরে যাও। সে আরও বলল, তোমাদের মধ্যে যারা দূরবর্তী সফর অবলম্বন করে নিরাপদ স্থানে চলে যাওয়ার ইচ্ছা কর, তারা আম্মানে চলে যাও, যারা মদ, খামীর করা রুটি, ফল-মূল ইত্যাদি চাও, তারা শাম দেশের বর্সরা নামক স্থানে গিয়ে বস্বার কর এবং যারা এমন সওয়ারী চাও, যা কাদার মধ্যেও টিকে থাকে, দুর্ভিক্ষের সময় কাজে আসে এবং সফরের সময়ও সাথে থাকে, তারা ইয়াসরিবে অর্থাৎ মদিনায় স্থানান্তরিত হও। সেখানে প্রচর খেজুর পাওয়া যায়। তার সম্প্রদায় তার পরামর্শ অনুযায়ী কাজ করল। ইয়দ গোত্র আম্মানে, গাসসান গোত্র বসরায় এবং আউস, খাযরাজ ও বনু উসমান মদিনায় স্থানান্তরিত হয়ে গেল। বাতনেমূর নামক স্থানে পৌছে বনৃ উসমান সেখানেই থেকে যায়। এই বিচ্ছিন্নতার কারণে তাদের উপাধি হয়ে যায় খযায়া। আউস ও খায়রাজ মদিনায় পৌছে সেখানে বসতি স্থাপন করল। ইবনে কাসীর এই বিবরণ সনদ সহকারে উল্লেখ করে বলেন, এভাবে সাবা সম্প্রদায় ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন হযে পড়ে, যা فَنَامًا বাক্যে বিধৃত হয়েছে।

ত্রতি প্রকারে ব্যায়। পদাওরে ব্যায়। পদাওরে ব্যায় প্রকার ওছান-পতন ও অবস্থার পরিবর্তনের মধ্যে করি পরিবর্তনের মধ্যে করি করে। বর্তান্তির জন্য, যে অত্যন্ত ধৈর্যশীল ও অত্যন্ত কৃতন্ত। অর্থাং যে ব্যক্তি কোনো বিপদ ও কটে পতিত হয়ে সবর করে এবং কোনো নিয়ামত ও সুখ অর্জিত হলে আল্লাহর শোকর আদায় করে। এভাবে সে জীবনের প্রত্যেক অবস্থায় উপকারই উপকার লাভ করে। বুখারী ও মুসলিমে উদ্ধৃত হ্যরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীসে রাস্প্রাহ ক্রায়র ক্রায়র ক্রায়র বিষয়েকর, তার সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা যে আদেশই জারি করেন, সব মঙ্গলেই মঙ্গল এবং উপকারই উপকার হয়ে থাকে। যে কোনো নিয়ামত, সুখ ও আনন্দের বিষয় লাভ করলে আল্লাহ তা আলার শোকর আদায় করে। ফলে সেটা তার পরকাকের জন্য মঙ্গলভাকক হয়ে যায়। পক্ষান্তরে যদি সে কোনো কষ্ট ও বিপদাপদের সম্মুখীন হয়, তবে সবর করে, যার বিরটি পুরকার ও ছওয়াব সে পায়। ফলে বিপদেও তার জন্য উপকারী হয়ে যায়। শহিবনে কাসীর

কোনো কোনো তাফনীরবিদ ক্রিটে শব্দটিকে সবরের সাধারণ অর্থে নিয়েছেন, যাতে ইবাদতে দৃঢ় থাকা এবং গুনাহ থেকে বেঁচে থাকাও অন্তর্ভুক্ত। এ তাফনীর অনুযায়ী মুমিন সর্বাবস্থায় সবর ও শোকরের প্রতীক হয়ে থাকে।

WWW.eelm.weebly.com

٢٢. قُلْ بَا مُحَمَّدُ لِكُفَّارِ مَكَّةَ آدْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَيْ زَعَمْتُهُوهُمُ أَلِهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ ع أَىْ غَيْرِه لِيَنْفَعُوكُم بزَعْمكُمْ قَالَ تَعَالَى فِيْهُمْ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ وَزْنَ ذَرَّةٍ مِنْ خَبْر أَوْ شُكَّر فِي السَّسْمُوتِ وَلاَ فِي الْآرَضِ وَمَالَهُمُ \* فيهما مِنْ شُركِ شِركَةِ وَمَا لَهُ تَعَالِي مِنْهُمْ مِنَ الْأَلِهَةِ مِنْ ظَهِيْرِ مُعِيْنِ ـ

শে ২৩. <u>যার জন্যে অনুমতি হয় দে ব্</u>যতীত আল্লাহর কাছে . وَلاَ تَغْفُعُ الشَّفُاعَـةُ عِنْدُهُ تَعَالَىٰ رَدًّا لِقُولِهِمْ أَنَّ الِهَتَهُمْ تَشْفُعُ عِنْدَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذَنَّ بِفَتْعِ الْهَمْزَةِ وَضَيِّهَا لَّهُ عِ فِينَهَا خَتَّى إَذًا أَفَرَّعُ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ وَلِلْمَفْعُولِ عَنْ قُلُوبِهِمْ كُشفَ عَنْهَا الْفَزْءُ بِالْاذْنِ فِيهَا قَالُوا قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ إِسْتِبْشَارًا مَاذَا قَالٌ رَبُّكُمْ مَا فِيهَا قَالُواْ اَلْقُولَ الْحَقَّ عِ اَي اُ قَدْ أَذَنَ فِينِهَا وَهُوَ الْعَلِيُّ فَوْقَ خَلْقِهِ بِالْغَهْرِ الْكَبِيرُ الْعَظِيمُ.

শर २८ २८. वुनुन। नाजा भरत ७ कुमक्त नाजा (शरक एक) . قَبَلْ مَنْ يَّرْزُفُكُمْ مِنَ السَّمْ وَاتِ الْمَطُر وَٱلْأَرْضَ مَا ٱلنَّبَاتِ قُلَ اللَّهُ لَا إِنْ لَمْ يَقُولُوهُ لاَ حَدَابَ غَيْرِهِ وَإِنَّا آَوْ إِيَّاكُمْ أَى أَحَدَ الْفَرِيْفَيْن لَعَلَىٰ هُدًى أَوْنِىٰ ضَلَٰلٍ مُبِينِيٰ بَيِسٌ فِي إلابْهَام تَلَطُّفُّ بِهِمْ دَاجِ إِلَى الْإِبْمَانِ إِذَا كُوفَقُوا لَهُ .

২২. হে মুহামদ! মঞ্জার কাফেরদেরকে বলুন, তোমহ তাদেরকে আহ্বান কর যাদেরকে তোমরা উপাস্য মনে করতে আল্লাহ ব্যতীত । অর্থাৎ আল্লাহ ছাড়া যাদেকত তোমরা মাবুদ মনে করতে, তোমাদের ধারণা মতে তোমাদেরকে উপকার করার জন্যে। আল্লাহ বলেন তারা নভোমওল ও ভূমওলের অণু পরিমাণ কোনে <u>কিছুর ভালো ও মন্দের মালিক নয়। এতে ভাদের</u> কোনো অংশও নেই এবং তাদের মাবদের মধ্যে কেউ আল্লাহর সহায়কও নয়।

কারও সুপারিশ ফলপ্রসু হবে না। তাদের উক্তি "নি<del>স্কু</del>য় তাদের মাবুদসমূহ আল্লাহর নিকট সুপারিশ করবে" خَنُدُلُ لا مَغْرُرُفُ कि निर्धि أَذَنَ । বক निर्धि উভয়ভাবে পড়াবে যা যুখন তাদের মন থেকে ভয়-জীতি দূর হবে তখন তারা পরস্পর বলবে হুঁটু ফে'লটি نَعْرُونَ अञ्चल्लात পड़ा यात : वर्शर যখন অনুমতি দানে তাদের অন্তর থেকে সংকোচ দুর ইবে তখন তারা সুসংবাদের আশায় পরস্পরে বলবে তোমাদের পালনকর্তা কি বললেন ? তারা বলবে তিনি শৃত্য বলেছেন অর্থাৎ সুপারিশের অনুমতি প্রদান করেছেন এবং তিনি সবার উপরে মহান। তার সৃষ্টির উপর ক্ষমতাবান হিসেবে।

তোমাদেরকে রিজিক দান করেন? যদি তারা উস্তর না দেয় তাহলে আপনি নিজেই উত্তর দিন বলুন, আ**ল্লা**হ। কেননা এটা ব্যতীত অন্য কোনো উন্তর নেই আমরা অথবা ভোমরা দদল থেকে কোনো একদল সংপথে <u>পূথবা স্পষ্ট বিভ্রান্তিতে আছি ও আছে</u> এখানে বাক্যটি অস্পষ্ট হিসেবে তাদের প্রতি নরমসুর ও ঈমানের দিকে পাস্কান উদ্দেশ্য যথন তাদের ঈমানের তাওকীক হয়। www.eelm.weebly.com

نُسْنَالُ عَمَّا تَعْمَلُونَ لِانَّا بَرْفُونَ مِنْكُمْ. ٢٦. قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا يَوْمَ الْقِبَامَةِ ثُمُّ بَفَتَتُمُ يَحْكُمُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ ﴿ فَبَدْخِلَ الْمُحَقِّينَ الْجَنَّةَ وَالْمُبطِلِينَ النَّارَ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْحَاكِمُ الْعَلِيمُ بِمَا يَحْكُمُ بِهِ.

२४ جم. مُوبِي الَّذِيْنَ ٱلْحَقَّتُمُ بِهِ عَلَمُ وَيُنِي الْفَرِيْنَ ٱلْخَفَّتُمُ بِهِ شُرَكَاءً فِي الْعِبَادَة كَلَّا دَرَدُحُ لَهُمْ عَنْ إعْسَفَادِ شَرْبِكِ لَهُ بِسُلْ هُوَ اللَّهُ الْعَزِيْزُ الْغَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ الْحَكِيمُ فِي تَدْبِيرِهِ لْخَلْقِهِ فَلاَ يَكُونُ لَهُ شَرِيْكُ فِي مُلْكِهِ.

٢٨ ২৮. <u>سالا अامرة अध्य मानवक्षािव ، ﴿ وَمَا ٱرْسَلْنُكَ إِلَّا كَأَفَّةً حَالَ مَنَ النَّبَارِ ا</u> قُدِّمَ لِلْإِهْ مُعَمَام بِهِ لِلنَّاسِ بَشِيرًا مُبَشِّرًا مُبَشِّرًا لِلْهُمُوْمِ نِيسَنَ بِالْبَجَنَّيةِ وَنَذِيشًا مُسُنَّيِدًا لِلْكَافِرِيْنَ بِالْعَذَابِ وَلَٰكِنَّ أَكْفَرَ النَّاسَ أَيْ كُفَّارَ مَكَّةَ لَا يَعْلَمُونَ ذٰلكَ .

وَيَقُولُونَ مَتْمَى هٰذَا الْوَعْدُ بِالْعَنَابِ إِنْ كُنْتُمْ صدقيْنَ فيه.

٣٠. قُلُ لِّكُمْ مِيْعَادُ يَوْمِ لاَ تَسْتَأْخِرُونَ عَنَّهُ سَاعَـةً وُّلَا تُسْتَعَلِّهُ وَنُ عَلَيْهِ وَهُوَ يَـوْمُ القياسة.

٢٥ ٦٥٠ . قَلْ لا تُستَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا أَذْنَبْنَا وَلاَ হবে না এবং তোমরা যা কিছু কর সে সম্পর্কে আমরা জিজ্ঞাসিত হবো না : কেননা আমরা তোমাদের কতকর্ম থেকে পবিত্র।

২৬. বলুন, আমাদের পালনকর্তা কিয়ামতের দিনে আমাদেরকে সমবেত করবেন, অতঃপর তিনি আমাদের মধ্যে সঠিকভাবে ফয়সালা করবেন। অতএব মুমিনদেরকে জান্লাতে আর কাফেরদেরকে জাহান্লামে প্রবেশ করাবেন তিনি ফয়সালাকারী, তার বিচারকার্যে সর্বজ্ঞা

অংশীদাররূপে সংযুক্ত করেছ তাদেরকে এনে আমাকে দেখাও। কখনো না, এটা কাফেরদের প্রতি তাদের শিরকের আকীদার উপর ধমক বরং তিনিই ইনশাআল্লাহ প্রাক্রমশালী, প্রজ্ঞাময় অতএব তার রাজত্বে কেউ তার সাথে শরিক হতে পারে না।

দাতা মুমিনদের জন্যে জাহান্লাতের সুসংবাদদাতা ও সতর্ককারী কাফেরদের জন্যে আজ্বাবের সতর্ককারীক্সপে পাঠিয়েছি أَخُانُ শব্দটি النَّاسَ থেকে أَنْ विশেষ গুরুত্বের জন্য 🗓 ্র আগে নেওয়া হয়েছে 🏻 🎉 আধিকাংশ মানুষ মক্কার কাফেরগণ তা জানে না।

২৯. তারা বলে, তোমরা যদি এতে সতাবাদী হও, তবে বল, এ আজাবের ওয়াদা কখন বাস্তবায়িত হবে?

৩০. বলুন! তোমাদের জন্যে একটি দিনের ওয়াদা রয়েছে যাকে তোমরা এক মুহূর্ত ও বিলম্বিত করতে পারবে না এবং তুরান্তিও করতে পারবে না ৷ এটাই হলো কিয়ামতের দিবস।

(es en) no

#### তাহকীক ও তারকীব

نَكَدْيِن زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ النِّبِ اَن زَعَهُمُوْهُمْ الْهَهَ ( كَالَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ النَّبِ اَن زَعَهُمُوْهُمْ الْهَهَ ( عَلَيْهُ وَهُمْ الْهَهَ ( عَلَيْهُ وَهُمْ الْهَهَ ) अर्थ : عَلَيْهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَي

أَدْعُواْ لِيَكْشُغُوا عَنْكُمُ الظُّرُّ अर्था९ مُثَعَلَّقْ ४७- أَدْعُرْ اللَّهِ : قَوْلُهُ لِيَنْفَعُوكُمُ

يْرِك عِرَاهَا عِينَ , خَيْرُ مُفَلَّمُ أَسَاعَ لَهُمْ هَا ثَانِيَّهُ الْعَلَى عَلَى اللَّهُ وَمُالَهُمْ فَيْهَ يُبِرُك عِرَاهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمْ أَنْفَالُمُ أَوْلَكُمْ عَلَيْهُ مُنِيْدًا مُرَيِّدًا مُرَيِّدًا عَلَيْهِمْ مَعَلَّمُ مِنْفِرُورِ عَالِمَهُمْ فَعَيْدًا مُرَيِّدًا مُرَيِّدًا مُرَيِّدًا مُرَيِّدًا مُرَيِّدًا

তাদের ফায়ের ভয় দূর করে দিয়েছে। قَوْلُهُ فُرُزُعُ مَبْسُنِّي لِلْمَفَّفُولُ و বলা হয় بَنْتُ عَرَادُ، অর্থাৎ (الْمَعَنِّيْةِ अर्थार مَالِّةً بِعَالِمَ عَرَادُ الْمَعْنِيِّةِ के अर्थार اَرُكُ عُرَادُ، अर्थार وَرُزُدُ الْمَبْنِيِّةِ के वा स्थ

نِي النَّسْغَاعَةِ অর্থাং : قَنْولُهُ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ فِيْهَا

: এতে এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে رَبُّ عَنَّى ) राला উহ্য মাসদারের সিফত : فَـُولُـهُ الْـُفُـوُلُ الْـُحُـقّ

रला भूवठाना يَرَزُقُنَا हरला भूवठाना اللَّهُ अर्थात : فَقُولَهُ قُلِ اللَّهُ

এবং এবতে একটি কথার দিকে ইপিত রয়েছে যে, وَرُبَتْ عَالِيَّهُ اللَّهِ اللَّهِ يَوْلُهُ أَرُوْنِي أَعْلِيمُوْنِي এবং কেন তুলি হয়েছে। যথন তার ভক্ততে مُسْتَدَقِّ يَسِيْهُ مُسْفَعُرُلُ কথন টুক্তিয় কাৰ্য্য ক্ৰিটায় ক্ৰিটায় ক্ৰিটায় ক্ৰিটায় ক্ৰিটায় ক্ৰিটায় নাক্ষ্য ক্ৰিটায় ক্

रेशर عَالْ १४०० كَانْ ١٩٥٩ - ٱرْسَلْنُكَ वह मुचि : قَوْلُهُ بَشِيْرًا وَّنَذِيْرًا

مُبْتَدَا مْرُخَّر 'रान مِبْعَادْ يَوْم पात خَبَرْ مُفَلَّمْ रान لَكُمّ (यह गर्प) : قَوْلُهُ قُلْلَ لَكُمْ مِيْعَادُ يَوْمِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতে সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে সাথা জাতির বিবাধিত কথা বলা হয়েছে। এ আয়াতে মূশরিকদের মূর্যতা এবং পথন্রষ্টতার কথা বলা হয়েছে। এ আয়াতে মূশরিকদের মূর্যতা এবং পথন্রষ্টতার কথা বলে তৌহীদের যৌজিকতা বর্ণিত হয়েছে এবং মূশরিকদেরকে একথা শ্বরণ করিয়ে পারের হয়েছে যে, বিপদমূহতে এক আল্লাহ পাক বাতীত তোমাদের কোনো সাথাযুকারী নেই, যাদেরকে তোমরা আল্লাহ পাকের সাথে শরিক করছে।, তারা তোমাদের কোনো কাজেই আসবে না। ইরশাদ হয়েছে, المراقبة আন্তর্ক করিছে। আপনি বলুন, তোমরা মাদেরকে উপাস্য মনে কর তাদেরকে জাকে আসবে না। ইরশাদ হয়েছে, المراقبة করিছে বল্লা আপনি বলুন, তোমরা মাদেরকে উপাস্য মনে কর তাদেরকে জাক, আসমান জমিনে তাদের কোনো অংশও নেই এবং তাদের কেউ সহায়কও নেই। অতএব এরা অপু পরিমাণ কিছুরও মাদিক নাঃ আসমান জমিনে তাদের কোনো অংশও নেই এবং তাদের কেউ সহায়কও বেই। অতএব এরা কবনো তোমাদের কোনো উপকার আসবেনা, কোনো প্রকার কতি থেকেও তারা তোমাদেরকে রক্ষা করতে পারবেনা। কেননা আমান জমিনের কোনো বিভুর উপর তানের কিছুয়ের কর্তৃত্ব বা কমতা নেই। তারা কারো সহায়কও হতে পারবেন। বিকরেই অসহায়, অতএব তারা কারো কারো উপাস্য হতে পারেনা। এমন অবস্থায় তান হেকং উপাস্য মনে করে জকা এবং তাদের নিকট কোনো প্রকার কার্বা বিকরে কালা প্রকার আশা পোষণ করে ভিলাম বাতিত আর কিছুই নয়।

মূশত: এ আয়াতে কান্টের মূশরিক বেধীনদেরকে এক প্রকার চ্যালেঞ্জ দেওয়া হয়েছে যে, তোমবা যে দর হীন বক্তুকে আল্লাহ তা আলার সাথে শরিক মনে কর তাদেরকে ডাক দিয়ে দেখ তারা জবাব দেয় কি নাঃ তোমাদের কোনো উপকারে আসে কিনাঃ তাদেরকে ডাকলে তোমরা উপলব্ধি করবে যে, তারা সম্পূর্ণ অসহায়, আসমান জমিনে কোথাও তাদের সামান্যতম ক্ষমতাও নেই, অতএব কোন যুক্তিতে তোমরা তাদেরকে আল্লাহ পাকের সাথে শরিক করঃ যিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, যাঁর কোনো শরিক নেই, যাঁর কোনো দৃষ্টান্ত নেই, যাঁর কোনো ভাজির নেই, যাঁর কোনো পরামর্শদাতা নেই, যিনি কোনো সাহায্যকারীর মুখাপেন্সী নান । অতএব, পরিণামদশী মানুষের কর্তব্য হলো এক আল্লাহ পাকের প্রতি পরিপূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করা, তাঁর প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা এবং তাঁর বন্দেশীতে আত্মনিয়োগ করা।

আলোচা আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহর আদেশ অবন্তীর্ণ হওয়ার সময় ফেরেশতাগণ সংজ্ঞাহীন হয়ে যায়, অতঃপর
তারা একে অপরকে আদেশ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করে। সহীহ বুখারীতে হয়রত আবৃ হুরায়রা (রা.) -এর উদ্ধৃত রেওয়ায়েত
বর্ণিত হয়েছে যে, যথন আল্লাহ তা'আলা আকাশে কোনো আদেশ জারি করেন, তখন সমস্ত ফেরেশতা বিনয় ও নম্রতা সহকারে
পাখা নাড়তে থাকে [এবং সংজ্ঞাহীনের মতো হয়ে যায়।] অতঃপর তাদের মন থেকে অস্থিরতার ও তয়ভীতির প্রভাব দূর হয়ে
গোলে তারা বলে তোমাদের পালনকর্তা কি বলেছেন। অন্যরা বলে, অমুক সত্য আদেশ জারি করেছেন।

যুসলিম উদ্ধৃত হয়রত ইবনে আব্দাস (রা.) বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাসুলুরাহ ক্রে বলেন, আমাদের পালনকর্তা আক্রাহ যথন কোনো আদশে দেন তথন আরশ বহনকারী ফেরেশতাগণ তাসবীহ পাঠ করতে থাকে। তাদের তাসবীহ তনে তাদের নিকটবর্তী আকাশের ফেরেশতাগণও তাসবীহ পাঠ করে। অতঃপর তাদের তাসবীহ তনে তাদের নিকের আকাশের ফেরেশতাগণও তাসবীহ পাঠ করে। এ তাবে দুনিয়ার আকাশ তথা সর্বনিম্ন আকাশের ফেরেশতাগণও তাসবীহ পাঠে রত হয়ে যায়। অতঃপর তারা আরশ বহনকারী ফেরেশগণের নিকটবর্তী ফেরেশতাগণকে জ্বিজ্ঞেস করে, আপনাদের পালনকর্তা কি আদেশ দিয়েছেন তারা তা বলে দেয়। এতাবে তাদের নিকের আকাশের ফেরেশতারা উপরের ফেরেশতাগণকে একই প্রশ্ন করে। এতাবে দুনিয়ার আকাশ পর্যন্ত সর্বয়াল ও জব্য়াব পৌছে যায়। নামবারী

#### বিতর্কে প্রতিপক্ষের মানসিকতার প্রতি লক্ষ্য রাখা এবং উত্তেঞ্জনা থেকে বিরত থাকা :

আছিন তা নালের করা হয়েছে। সুশাই প্রমাণাদির মাধ্যমে ফুটিয়ে জোলা হয়েছে যে, আল্লাই তা আলাই স্রষ্টা, মালিক ও সর্বশক্তিমান। এতে মূর্তিদের অক্ষমতা ও দূর্বলতা চোষে আলুল দিয়ে দেখানো হয়েছে। প্রসব বিষয়ের পর মূর্শবিকদেরকে সন্বোধন করে একথা বলাই সঙ্গছ ছিল যে, তোমরাই মূর্ব ও পথবট । তোমরা আল্লাহর পরিবর্তে মূর্তি ও শয়তানদের পূজা কর। কিন্তু কুরআন পাক এক্ষেত্রে যে বিজ্ঞজনোচিত বর্ণনাতার অবলম্বন করেছে, তা দাওয়াত, তাবলীগ ও ইসলাম বিরোধীদের সাথে বিতর্ককারীদের জন্য একটি তরুত্বপূর্ণ পর্বনির্দেশ। এ আয়াতে তাদেরকে কাফের বা পথবাই বলার পরিবর্তে বলা হয়েছে যে, এসব সুশ্লাই প্রমাণাদির আলোকে কোনো সমঝদার ব্যক্তি তাবহীদ ও শিরক উভয়টিকে সত্য বলে মানতে পারে না এবং তাওহীদপদ্বি ও শিরকপদ্বি উভয়কে সত্যপদ্বি আখ্যা দিতে পারে না। বরং এটা নিন্দিত যে, এতদুভরের মধ্যে একদল সত্য পথে ও অপর দল আন্ত পথে আছে। এখন তোমরা নিজ্ঞেরাই চিন্তা কর এবং ফয়সালা কর যে, আমরা সংপথে আছি, না তোমরা। প্রতিপক্ষকে কাফের ও পথবাই বললে সে উব্রেজিত হয়ে যেত। তাই তা বলা হয়নি এবং সহানুভূতিমূলক বর্ণনাভর্বি অবলম্বন করা হয়েছে, যাকে কঠোর প্রাণ প্রতিপক্ষও চিন্তা করতে বাধ্য হয়।

-[কুরতুবী, বয়ানুল কুরআন]

আনেমগণের উচিত এই পয়গম্বরসূলভ দাওয়াত, উপদেশ ও বিতের্কর পছাটি সদাসর্বদা সামনে রাখা। এর প্রতি উপেক্ষা ফার্শনের ফলেই দাওয়াত, প্রচার ও তাদের প্রবন্ধতা আরও পাকাপোক্ত হয়ে যায়।

া পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে তাওহীদের এবং আল্লাহ যে সর্বশক্তিমান তার বর্ণনা ছিল। আলোচ্য আয়াত রিসালতের বিষয় বর্ণিত হয়েছে এবং বিশেষভাবে ব্যক্ত করা হয়েছে যে, আমাদের রাস্লে কারীম 🏯 বিশ্বের বর্তমান ও ভবিষ্যৎ জাতিসমূহের প্রতি প্রেরিত হয়েছেন।

শেশটি আরবি বাকপদ্ধতিতে সবকিছুকে শামিল করার অর্থে বাবকুত হয়। এতে কোনে وَالْكُاسِ كَانَّذُ ! فَكَافَةُ لِلكَاسِ বাতিক্রম থাকে না। বাকা প্রকরণে শব্দটি أَنْ বিধায় لِلنَّاسِ كَانَّذَ সঙ্গত হিল। কিন্তু বিসাল্ভের ব্যাপকতা বর্ণনার সংক্ষ শব্দটিকে আগে বাখা হয়োছ।

রাস্নুলাহা ্র্ এর পূর্বে প্রেরিত পয়গাধরগণের রিসালত ও নবুয়ত বিশেষ সম্প্রদায় ও বিশেষ ভূ-বব্রের জন্য সীমিত ছিল।
এটা শেষ নবী রাস্লে কারীম ক্রিন এরই বিশেষ বৈশিষ্টা যে, তাঁর নবুয়ত সমগ্র বিশ্বের জন্য বাপক। কেবল মানবজাতিই নহ,
জিনদেরও তিনি রাস্ল। তাঁর রিসালত তথ্ব সমকালীন লোকদের জন্যই নয়, কিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী তবিষাত বংশধরদের
জন্যও ব্যাপক। তাঁর রিসালত কিয়ামত পর্যন্ত স্থায়ী ও অব্যাহত থাকাই এ বিষয়ের দলিল যে, তিনি সর্বশেষ নবী, তাঁর পরে অনা
কোনো নবী প্রেরিত হবেন না। কেননা পূর্ববর্তী নবীর শরিয়ত ও শিক্ষা বিকৃত হয়ে গোলেই মানবজাতির পথপ্রদর্শনের লঙ্গো
পরবর্তী নবী প্রেরিত হন। আল্লাহ তা'আলা রাস্পুলাহ ক্রিয়ত ও বীয় কিতাব কুরআনকে কিয়ামত পর্যন্ত হেলার দায়িত্ব নিজে গ্রহণ করেছেন। তাই একলো কিয়ামত পর্যন্ত অবিকৃত অবস্থায় থাকবে এবং অন্য কোনো নবী প্রেরণের
আবশাকতা নেই।

বুখারি ও মুসলিমে বর্ণিত হযরত জাবের (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্বুল্লাহ 🚎 বলেন, আমাকে এমন পাঁচটি বিষয় দান করা হয়েছে, যা আমার পূর্ববর্তী কোনো পয়গাম্বরকে দান করা হয়নি। এক, আল্লাহ তা আলা আমাকে ডক্তিপ্রযুক্ত ভয় দান করার মাধ্যমে সাহায্য করেছেন। ফলে এক মাসের দূরত্ব পর্যন্ত লোকজনকে আমার ভক্তিপ্রযুক্ত ভয় আচ্ছন করে রাখে। দুই, আমার জন্য সমগ্র ভূপষ্ঠকে মসজিদ ও পবিত্র করে দেওয়া হয়েছে।[পূর্ববর্তী পয়গম্বরগণের শরিয়ত ইবাদতে নির্ধারিত ইবাদতগাহ তথা উপাসনালয়েই হতো: ইবাদতগাহের বাইরে ময়দানে অথবা গৃহে ইবাদত হতো না ৷ আল্লাহ তা'আলা উমতে মুহাম্মদীর জন্য সম্ম ভূপষ্ঠেকে এ অর্থে মসন্ধিদ করে দিয়েছেন যে, তারা সর্বত্রই নামান্ত আদায় করতে পারবে। পানি না পাওয়া গেলে কিংবা পানির ব্যবহার ষ্ণতিকর হলে ভূপষ্ঠের মাটিকে পবিত্র করে দেওয়া হয়েছে। ফলে মাটি দ্বারা তায়ামুম করলে তা অজ্বর স্থলাভিষিক্ত হয়ে যায়।] তিন, আমার জন্য যুদ্ধলব্ধ সম্পদ হালাল করা হয়েছে। আমার পূর্বে কোনো উন্মতের জন্য এরূপ সম্পদ হালাল ছিল না। তাদের প্রতি নির্দেশ ছিল যে, যুদ্ধে কাম্ফেরদের যে সম্পদ হস্তগত হবে, তা একত্রিত করে একটি আলাদা স্থানে রেখে দিবে। সেখানে আকাশ থেকে অগ্রি-বিদ্যুৎ ইত্যাদি এসে তা জালিয়ে দেবে এবং জ্বালিয়ে দেওয়াই এ বিষয়ের আলামত হবে যে, এ জিহাদ আল্লাহ তা'আলা কবুল করেছেন। উন্মতে মুহান্মদীর জন্য যুদ্ধলব্ধ সম্পদ কুরআন বর্ণিত নীতি অনুযায়ী বন্টন করা ও নিজেদের প্রয়োজনে ব্যয় করা জায়েজ করা হয়েছে। চার, আমাকে মহাসূপারিশের মর্যাদা দান করা হয়েছে (অর্থাৎ হাশরের ময়দানে যখন কোনো প্য়গম্বর সুপারিশ করার সাহস করবেন না, তখন আমাকে সুপারিশ করার সুযোগ দেওয়া হবে]। পাঁচ. আমার পূর্বে প্রত্যেক পয়গম্বর তাঁর বিশেষ সম্প্রদায়ের প্রতি প্রেরিত হতেন। আমাকে বিশ্বের সকল সম্প্রদায়ের প্রতি পয়গম্বর করে প্রেরণ করা হয়েছে। -[ইবনে কাসীর।

٣. وقال اللّذِيْن كَفَرُواْ مِنْ اَهْلِ مَكَّهُ لَنْ اللّهِ مَلَى اللّهِ مَلْمَا اللّهِ مَلْمَا اللّهِ مَلْمَا اللّهِ اللّهِ مَلَا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ المَا اللهِ المَا المِلْ المِلْ المَا اللهِ المَا اللهِ المَا المَا المَا المَا المَ

٣. قَالَ النَّذِيْنَ اسْتَكْبَرُواْ لِللَّذِيْنَ اسْتَضْعِفُواْ
 أَنْحَنُ صَدَدُنْكُمْ عَنِ الْهُلٰى بَعْدَ إِذْجَا ءُكُمْ
 لا بَلْ كُنْتُكُمْ مُجْرِمِيْنَ فِي اَنْفُسِكُمُ

٣. وقيال الذيئن استخصص فوا ليلذين استخصص فوا ليلذين استحكبروا بال مكر الليل والنّهار ائ مكر في فيهما منكم بنا إذ تامروننا أن تكفر بالله وتنعمل له أندادا د شركا، وآسروا آي الفينفان النّدامة على ترك الإيمان لَسّاراواالعذاب ما أي اخفاها كل عن رفيقه مخافة التّعيش و وعملنا الاقلل في اعتاق الذين كفروا اليسار حمل ما ينجزون إلا جزاء ما كنّ العملون في الدّنيا .

#### অনুবাদ :

- ৩১. মন্ধাবাসীদের মধ্যে <u>যারা কাফের তারা বলে, আমরা</u>
  কখনো এ কুরআনে বিশ্বাস করব না, এবং এর পূর্বরতী
  কিতাবেও নয়। যেমন তাওরাত ও ইঞ্জিল যা
  পুনরুখানের প্রমাণ বহন করে কেননা তারা এটার প্রতি
  বিশ্বাস স্থাপন করে না। আল্লাহ তাদের ব্যাপারে বলেন,
  হে মুহাম্মদ আপনি যদি পাপিষ্ট কাফেরুদেরকে
  দেখতেন, <u>যখন তাদেরকে পালনকর্তার সামনে দাঁড্</u>
  করানো হবে, তখন তারা পরম্পর কথা কাটাকাটি
  করবে। যাদেরকে দুর্বল মনে করা হতো অনুগত ব্যক্তি
  তারা অহংকারীদেরকে নেতাদেরকে <u>বলবে, তোমরা না
  থাকলে আমরা অবশ্যই নবীর প্রতি মুমিন হতাম।</u>
- ৩২. <u>অহংকারীরা দুর্বলদেরকে বলবে, তোমাদের কাছে</u>
  হেদায়েত আসার পর আমরা কি তোমাদেরকে বাধা
  দিয়েছিলাম? [না] বরং তোমরাই তো ছিলে অপরাধী
  নিজেদের প্রতি।
- ৩৩. দুর্বলরা অহংকারীদেরকে বলবে, বরং তোমরাই তো

  দিবারাত্রি আমাদের প্রতি চক্রান্ত করে আমাদেরকে

  নির্দেশ দিতে যেন আমরা আল্লাহকে অস্বীকার করি

  এবং তার অংশীদার সাব্যস্ত করি। যখন তারা শান্তি

  দেখবে তখন উভয়দল তাদের ঈমান না আনার
  কৃতকর্মের অনুতাপ অন্তরে গোপন করবে। প্রত্যেক

  দলেই তার বিপক্ষের কাছে লক্জা পাওয়ার তয়ে নিজের

  অনুতাপ নিজের অন্তরে রাখবে। বস্তুত : আমি

  কাম্কেরদের গলায় জাহাল্লামে বেড়ি পরাব। তারা সে

  প্রতিফলই পেয়ে থাকে যা দুনিয়াতে তারা করত।

রু তুর্বী বিদ্যালয় ক্রান্ত্র করা হলেই হার কোনো জন্পুদে সতর্ককারী প্রেরণ করা হলেই হার مُتَرَفُوها رُوَساء هَا ٱلْمُتَنَعَّمُونَ إِنَّا بِمَا ٢ أُرسُلْتُمْ بِهِ كُفُرُوْنَ.

বিত্তশালী নেতাগণ বলতে ওরু করেছে, তোমরা মে বিষয়সহ প্রেরিত হয়েছ আমরা তা মানি না।

. ٣٥ ٥٥. وَقَالُوا نَحْدُرُ أَكْشُرَ أَمْرًا لا وَأَوْلَاداً مَمْسُنْ أمَنَ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذُّبِينَ .

সমানদার থেকে সুতরাং আমরা শান্তিপ্রাপ্ত হবো না।

. ১ ১ . قَسَلُ إِنَّ رَبِّيْ يَبْسُطُ الرِّزْقُ بُوسَعُهُ لَمَنْ . ٢٦ . قَسَلُ إِنَّ رَبِّيْ يَبْسُطُ الرِّزْقُ بُوسَعُهُ لَمَنْ يَشَاءُ امْتِحَانًا وَيَقْدُرُ يُضَيَّفُهُ لَمَنْ يُشَاءُ ابْتلاً وللكن آكفر النَّاس أَيْ كُفَّار مَكَّةَ لا يَعْلَمُونَ ذُلكَ.

দেন পরীক্ষামূলক এবং যাকে ইচ্ছা পরিমিত দেন পরীক্ষার জন্যে কিন্ত অধিকাংশ মানুষ মক্কার কাফেরগণ তা বোঝেনা।

#### তাহকীক ও তারকীব

رُدُتَرَيْ حَالُ الظَّالِمِينَ ، قَتَ -बत खराव ववर يَرِي प्रारुखन खेश तरग्रह छेश देवातल दरना- لَوْ : فَوْلَـهُ وَلَوْ تَدُى جَوَابُ لَوْ राला प्राक्ष्म षात्र كَرَأَيْتَ الحَ हाला प्राक्ष्म षात्र كَوُوْفِهِمْ عَنْدَ رَبَّهُمْ لَرَأَيْتَ أَمْرًا فَظِيِّمًا

रसाह ( فَرْن १० - تَرَيْ ) विंग : فَوْلُنَهُ إِذَا النَّظَالُمُونَ

: इरग्रह كَالٌ शरक كَارُفُونُونَ ( अपे ) فَوْلُمَهُ مَرْجُعُ بِعُضُهُمْ

व्यत जाक्त्रीत इसाह । فَوْلُهُ يَقُولُ النَّذِيْنَ اسْتُضَعِفُوا

ষারা উহ্য খবরের প্রতি ইঙ্গিত করে : এটা মুকতাদা, এর খবর উহ্য রয়েছে। ব্যাখ্যাকার স্বীয় উক্তি তিন্দু व्यत खवाव । لَكُنَّا مُؤْمَنِيْنَ - बत खवाव الكُنَّا مُؤْمَنِيْنَ

वत यार्था रामगाणे. ' فَقُولُتُهُ के कित मिलाएकन ए . ' فَقُولُتُهُ انْسَحْنُ صَدَدْنَاكُمُ - अत्र खना इरग्रह । وَمُشَعَّهُا مُ إِنَّكُارِيُّ

بَلْ صَدَدْنَا مَكْرَكُمْ بِنَا विद्या तक लात कारता करताह है हो। छेदा तक लात करताह केदा है ने أَصُكُ اللَّفِيل ৪০-مُضَانُ الِيَبِيه অরফ্কে اِتَسَاعًا করে দিয়েছেন এবং أَوَلَيْهَار كُمْ प्रयाक ইলাইহিকে مَذَنْ করে দিয়েছেন স্থলাভিষিক্ত করে দিয়েছেন

مَكْرَكُمْ وَنْنَ أَمْرُكُمْ لَنَا अयर दासरह वर्षार ! فَقُلْمَهُ إِذْ تَسَأَمُو وَتَعْفَا

তে পড়িড شَبَانٌ نَغَيْ यেरছতু এটা نَكَرَهُ ব্ৰেছে كُلْيَة হুডে كَالْ হুয়েছে كَالْ اللَّهُ قَالُوْا مُشْرَفُوهُمَا হয়েছে তাই الْعَالَ হওয়ার অবকাশ সৃষ্টি হয়ে গেছে।

اِسَمُ शामनात (शाक أَتْرَافُ ए शाक (शाक (शाक وَمُتَرَفُرُنَ بِهَا हिल किल (शाक ) . فَوْلُـهُ مُتَرَفُوْهَا الله مَتَرَفُرُنَ بِهَا शामनात (शाक مُتَرَفُوْهَا عَلَيْهِ शाक (शाक وَهُمُ مُذَكِّرُ وَهُ مُتَكُولًا عَلَيْهُ وَهُمَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাদেরকে যথন কিয়ামতের দির্নের কথা, হিসাব নিকাশের কথা বলা হয়, তখন তারা বলে, আমরা এই কিতাব কুরআনে কারীমকে মানিনা, এ কিতাবে আবেরাতের এবং কিয়ামতের দিনের কথা রয়েছে। তথু এ কিতাবই নয়; বরং ইতিপূর্বে থে সব আসমানি এই নাজিল হয়েছে যেমন, তৌরাত ও ইঞ্জিল, সেগুলোও আমরা মানিনা। আর কখনো মানবো না বলে তারা সংকল্প করে। কেননা এসব এহে তাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদের কথা রয়েছে, শিরকের নিন্দা রয়েছে। অতএব পবিত্র কুরআন বা ইতিপূর্বে অবতীর্ণ সব আসমানি এইই আমাদের নিকট সমান।

এর হারা একথা প্রমাণিত হয় যে, মুশরিকরা শুধু যে প্রিয়নবী ﷺ এর নবুয়ত ও রিসালতকে অস্বীকার করতো তাই নয়; বরং
ভারা কারো নবুয়তকেই মেনে নিতে রাজি ছিলনা। এর পাশাপাশি তারা আল্লাহ পাকের একত্বাদ ও তাইদেও বিশ্বাস করতো না।
পবিত্র কুরআনের সত্যতার অগণিত দলিল প্রমাণ পাওয়া সন্তেও তারা তাতে বিশ্বাস করতো না। আল্লাহ পাক পরবর্তী আয়াতে
ভাদের এ চরমে ধৃষ্টতার জবাব এতাবে ইরশাদ করেছেন— الرفي تَعْمُنُونُ مَنْ فَرُفُونُ وَمُنْدَرُكُونُ وَمُنْدُكُونُ وَمُنْدُونُ وَمُنْدُكُونُ وَمُنْدُونُ وَمُنْدُونُ وَالشَّعْدِينَ وَالْمُونُ وَمُنْدُونُ وَمُنْدُونَا وَمُعْلَى وَمُنْدُونُ وَمُنْدُونُ وَمُنْدُونُ وَمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونَا وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُؤْمِلُكُونُ وَالشَّعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعُلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُونُ وَالْمُعْلِكُ

কাকেরদের চিংকার এবং আক্ষালন দুনিয়ার এ জীবন পর্যন্তই সীমিত। এরপর শুরু হবে তাদের চরম দুর্গতি। হে রাসূল! আপনি তাদের সে অসহায় অবস্থা দেখতেন, যখন এ পাপীষ্ঠদেরকে হিসাব নিকাপের জন্যে কিয়ামতের কঠিন দিনে তাদের প্রতিপালকের মহান দরবারে দগুরমান করা হবে, তখন তাদের অবস্থা হবে অত্যন্ত পোচনীয়। কোনো মানুষ যদি নিয়াশ এবং অসহায় হয়ে পড়ে তখন সে তাদের নিজের দোষ অপরের উপর চাপিয়ে দিয়ে রেহাই পেতে চায়, কিয়ামতের কঠিন দিনে কাক্ষেররাও অনুরূপ পস্থাই অবলম্বন করতে থাকবে। নিজেদের নিজেদের দোষের জন্যে অন্যকে দোষারোপ করতে থাকবে। নিজেদের পাপাচারের জন্যে অন্যকে দায়ী করতে থাকবে।

যারা দুর্বল ছিল এবং ছোট বলে পরিগণিত ছিল, তাদেরকে বড়দের কথা মেনে চলতে হতো, তারা তাদের মাতকরে এবং সমাজপতিদেরকে লক্ষ্য করে বলবে, 'চধু তোমাদের জন্যেই আজ আমাদের এ দুদর্শা, তোমাদের কারদেই আমাদের এই বিপদ, দুনিয়ার জীবনে আমরা তোমাদের কথা মেনেছিলাম, তাই আজ ভার প্রতি ঈমান এনে তথা মুমিন হয়ে জীবনকে ধন্য করতাম'। করিবলে আমরা তোমাদের কথা মেনেছিলাম, তাই আজ ভার প্রতি ঈমান এনে তথা মুমিন হয়ে জীবনকে ধন্য করতাম'। তাদের কর্মান্দর কথা করেবল করার ভাবাবে বলবে, 'দুনিয়ার জীবন তোমাদের নিকট সত্য উদ্বাসিত হয়েছিল, এতদসক্ত্রেও তোমরা করেকে অনুসারীদের কথার জবাবে বলবে, 'দুনিয়ার জীবন তোমাদের নিকট সত্য উদ্বাসিত হয়েছিল, এতদসক্ত্রেও তোমরা মত্যকে প্রস্থাবান করেছে, তোমরা ইছা করলেই তা গ্রহণ করতে পারতে, সত্য প্রত্যাখ্যান করের জন্য আমরা তোমাদেরকে করনও বাধ্য করিনি, তোমরা হৈছার, স্বজ্ঞানে সত্যকে বর্জন করেছ এবং আজ আমাদের প্রতি দোষারোপ করছে, আমাদেরকে লোষারোপ করা যুক্তিযুক্ত নয়। কেননা তোমরা ইছা করলেই আল্লাহ পাকের প্রেরিত নবীর অনুসরণ করতে পারতে, কিছু ডা করনি। প্রকৃত অবস্থা এই যে, তোমরা আদতেই ছিল অপরাধী। আর সে অপরাধের শান্তি অবশাই তেমাদেরকে ভোগ ক্রেরে হার করিন। ইতা অবস্থা এই যে, তোমরা আদতেই ছিল অপরাধী। আর সে অপরাধের শান্তি অবশাই তেমাদেরকে ভোগ করে হাব।

শালে নুযুগ : ইবনুল মুনজির, ইবনে আবি হাতেম সুফিয়ান আসেমের সূত্রে আবৃ রাখীনের বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। মঞ্চা শহরে দু'ব্যক্তি ।ব্যবসা-বাণিজ্যে অংশীদার ছিল। একজন সিরিয়া গমন করল। বিতীয় ব্যক্তি মঞ্চায় রয়ে গেল। যখন প্রিয়নবী ——
-এর আবির্তাব হয়, তখন মঞ্চায় অবস্থানকারী ব্যক্তি তার সিরিয়াগামী অংশীদারকে এ খবর লিখে জানিয়ে দেয়। ঐ ব্যক্তি সিরিয়া
থেকে এ সম্পর্কে অনুসন্ধান করে লিখল, যিনি নবুয়তের দাবি করেছেন, তাঁর কি অবস্থা হয়েছে। তখন মঞ্চায় অবস্থানকারী ব্যক্তি
লিখল যে, নিহু শ্রেণির দারিদ্রা-প্রশীড়িত কিছু লোক তাঁর অনুসারী হয়েছে। এ খবর পাওয়া মাত্র সে ব্যক্তি ব্যবসা-বাণিজ্য ছড়ে
অনতিবিলিহে মঞ্চায় প্রত্যাবর্তন করল এবং তার বন্ধুকে বলল, 'আমাকে ঐ ব্যক্তির ঠিকানা দাও'। এ ব্যক্তি পূর্ববর্তী আসমানি
কিতাব পাঠ করেছিল। এরপর সে রাস্লে কারীম —— এর খেদমতে হাজির হলো এবং জিজ্ঞাসা করল যে আপনি কি বিষয়ের
প্রতি আহ্বান করেন। রাস্লে কারীম —— তাঁকে জবাব দিলেন। ঐ ব্যক্তি জবাব শ্রবণ মাত্র স্বতঃস্কূর্তভাবে বলে উঠল, 'আমি
সাক্ষ্য দেই যে, আপনি আল্লাহ পাকের রাস্ল', রাস্লে কারীম —— জিক্তাসা করলেন, 'ভূমি কিতাবে এ সত্য অবগত হলে'।
তখন তিনি বলনেন, 'ইতিপূর্বে যে নবীই প্রেরিত হয়েছেন নিচু এবং দরিদ্র শ্রেণির মাথহারী, খ. ৯. পৃ. ৪৮০,২৯-২২।

প্রিয়নবী — -কে সান্ত্রনা : এ আয়াতে প্রিয়নী — -কে বিশেষভাবে সান্ত্রনা দেওয়া হয়েছে এ মর্মে যে (হে রাসূল!) মঞ্জার সমৃদ্ধশালী লোকেরা আপনার বিরোধিতা করছে , এজন্যে আপনি ব্যথিত, মর্মাহত হবেননা। কেননা এটি নতুন কিছু নয়, ইতিপূর্বে আল্লাহ পাক যখনই কোনো নবী রাসূল প্রেরণ করেছেন, তখনই সমৃদ্ধশালী লোকেরা এবং সমাজপতিরা তাঁনের বিরোধিতা করেছে, তাদের ধন-সম্পদ এবং ক্ষমতার গর্বে তারা এমন অন্ধ হয়ে গিয়েছিল যে সত্য এহণের যোগ্যতা তারা হারিয়ে ফেলে, তখন সমাজের দরিদ্র ও দূর্বল শ্রেণির লোকেরাই নবী রাসূলগণের প্রতি ইমান এনেছিল।

সমৃদ্ধশালী কাফেররা তাদের স্বপক্ষে যে বক্তব্য পেশ করতো, পরবর্তী আয়াতে তার উল্লেখ রয়েছে। ইরশাদ হয়েছে ।

ত্যুঁইন্দুন্ত আরু বিলেহে আমাদের ধন-সম্পদ এবং সন্তান-সন্ততি তোমাদের ধন-সম্পদ এবং সন্তান-সন্ততি তোমাদের চেয়ে অনেক বেশি, এবং কখনো আয়াদেরকে আজাব দেওয়া হবেনা, অর্থাৎ তারা বলতো, যদি আমরা পথন্তই হতাম, আল্লাহ পাকের অপ্রিয় হতাম, তবে তিনি আমাদেরকে কখনও এত ধন-সম্পদ, এত সন্তান-সন্ততি এবং এমন সৃখ-স্বাচ্ছ্ম্ম দান করতেন না, তাঁর এসব নিয়ামত একথারই প্রকৃষ্ট প্রমাণ যে আমরা ভূল পথে নেই; বরং আমরা সঠিক পথেই রয়েছি। আমরা তাঁর প্রিয় এবং পছন্দনীয়, আমাদের সন্থান এবং মর্থাদা একথারই প্রমাণ যে, আল্লাহ পাকের দরবারে আমরা অতি সম্মানিত, আর এক কারণেই আবেরাতে আমাদেরকে কোনো শান্তি দেওয়া হবে না, কেননা আল্লাহ পাক দুনিয়াতে যাকে সম্মানিত করেছেন, আবেরাতে তাকে অপ্যানিত করবেন না।

ধনবল বা জনবল বড় কথা নয় : আলোচ্য আয়াত ধারা একথা প্রমাণিত হয় যে দূরাত্মা কাফের মুশরিকরা মানুষের ধনবল এবং জনবলকে সর্বাধিক গুৰুত্বপূর্ণ এবং সবচেয়ে বড় বিষয় মনে করতো, তধু তাই নয়; তারা ধন-সম্পদ এবং ক্ষমতাকে আল্লাহ্ পাকের দরবারে পছদনীয় হওয়ার মানদণ্ডও মনে করতো। অথচ এটি সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন কথা, এর সঙ্গে বাস্তবের কোনা সম্পর্ক নেই।

নবী রাস্লগণ আল্লাহ পাকের সর্বাধিক প্রিয়ন্তন, অথচ, দৃ' একজন ব্যতীত তাদের কেউই ধন-সম্পদের অধিকারি ছিলেন না, একই অবস্থা আউলিয়ায়ে কেরামেরও, তাদের মধ্যে অতি সামন্য সংখ্যক লোক ধন-সম্পদের অধিকারি ছিলেন, তার ধন-সম্পদের দিকে দৃষ্টিপাত করাও পছন্দ করতেন না : সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাস্থান নবী কারীম ক্রি দিনি সর্বকালের সর্বশ্রেষ্ঠ রাস্থান নবী কারীম ক্রি নারী ক্রি মান্তন নবী কারী ক্রি মান্তন নবী করিনে করিবলের সর্বশ্রেষ্ঠ মহামানব, যিনি নবীগণের দলপতি বা সাইয়োদুল মুরসালীন তিনি কি ধনী ব্যক্তি ছিলেন; তার প্রী উত্মুল মোমেনীন হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, 'হযরত রাস্থাল কারীম ক্রি এই ন্তেকাল হয়েছে অথচ তার পরিবারবর্গ কথনও একাধারে দু বেলা উদরপূর্ণ করে আহার করেননি'। অতএব, অর্থ সম্পদ আল্লাহ পাকের প্রিয় ও পছন্দনীয় হওয়ার মাননত নয়, স্বয়ং আল্লাহ পাক প্রিয়নবী ক্রিটিন করে ইরশাদ করেছেন, পবিত্র কুরআনের ভাষায় ক্রিটিন তিনি নির্দিশ করেছেন, পবিত্র কুরআনের ভাষায় ক্রিটিনিয়ার ক্রিবনের স্নেশির্মর করে তাদেরকে দান করেছি, এর ঘারা আমি তাদের পরীক্ষা করতে চাই, আর আপনার প্রতিপালকের প্রদত্ত বিজক উত্তম এবং স্থায়ী'।

जाता देतनाम रस्यस्क وَلاَ ٱوْلاَوُهُمْ إِنْسَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُتَعَلِّبَهُمْ بِهَا فِي الدُّنْبَا وَتَزْهَنَ ٱنْفَسَهُمْ وَهُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّ

আর হে রাস্ন! তাদের ধনশক্তি এবং জনশক্তি যেন আপনাকে বিশ্বিত না করে, আল্লাহ পাক এর দ্বারা পার্থিব জীবনে তাদেরকে শান্তি দিতে চান, আর কাফের অবস্থায় যেন তাদের প্রাণ বের হয়'। এমনিভাবে অন্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে بَنْ فَيُرُرُّ لاَ يَفُرُنُّكُ مَنْاكًا قَلِيْلُ ثُمُ مَارًامُمْ جَمَهَمْ كَبْهُ الْجَمَارُ مَنَاكًا قَلِيْلُ ثُمُ مَارًامُمْ جَمَهَمْ رَبِّشَنَ الْمِهَادُ

্বির রাস্! কাফেরদের দেশে বিদেশে অবাধে বিচরণ যেন কোনোভাবেই আপনাকে প্রভারিত না করে, এতো অভান্ত সামান্য সম্পদ, এরপর দোজধই হবে তাদের আবাসস্থল এবং কত নিকৃষ্ট সে আবাসস্থল।

অতএব, একথা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত যে, কারো ধনবল বা জনবল আল্লাহ পাকের দরবারে পছদনীয় হবার প্রমাণ নয়; বরং এটি বিপদেবও কারণ হতে পারে। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে। وَالْكُونُ رَالُكُنُ وَالَمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مُعَلِّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُعَلِّمُ وَاللَّهُ وَال وَاللَّهُ وَاللَ

বস্তুত: কারো রিজিক বাড়িয়ে দেওয়া বা কমিয়ে দেওয়া সম্পূর্ণ আল্লাহ পাকের ইচ্ছাধীন, তিনি যাকে ইচ্ছা তার রিজিক বাড়িয়ে দেন আর যাকে ইচ্ছা তার রিজিক কমিয়ে দেন, তবে উভয় অবস্থাই হলো পরীক্ষামূলক। যার রিজিক বাড়িয়ে দেওয়া হয় তাকে পরীক্ষা করা হয় যে দে কৃতজ্ঞ হয় কি অকৃতজ্ঞ, আর যার রিজিক কমিয়ে দেওয়া হয় তাকে পরীক্ষা করা হয় যে সে সবর অবলয়ন করে কি.না।

নৈকট্য-ধন্য হবার মাধ্যম: এ পৃথিবী মানুষের জন্যে পরীক্ষাগার। প্রতিটি কথা ও কাজে মানুষের পরীক্ষা হয়। এ পৃথিবী মানুষের কর্মস্থল, তবে কর্মফল আখেরাতে, এখানে নয়। আল্লাহ পাকের নৈকট্য-ধন্য হবার মাধ্যম হলো ঈমান ও নেক আমল, যাদের মধ্যে এ দু'টি গুণ পাওয়া যাবে, তারা আল্লাহ পাকের প্রিয় ও পছন্দনীয় হবে, আর যার মধ্যে ঈমান ও নেক আমল যত বেশি হবে, সে আল্লাহ পাকের দরবারে ততবেশি প্রিয় ও পছন্দনীয় হবে। ধনী বা নির্ধন হওয়া কখনও কোনো অবস্থাতেই আল্লাহ পাকের নৈকট্য লাভের উপকরণ নয়।

পার্থিব ধন-সম্পদ ও সন্ধানকে আক্লাহর প্রিয়পত্র হওয়ার দলিল মনে করা ধোকা : পৃথিবীর জন্মপণ্ন থেকে পার্থিব ধন-সম্পদ ও ভোগ-বিলাসের নেশায় লোকেরা সর্বদায় সত্যের বিরোধিতা এবং পয়গন্ধর ও সং লোকদের সাথে শক্রতার পথ অবলম্বন করেছে। তথু তাই নয়, তারা সত্যপস্থিদের মোকবিলায় নিজেদের অবস্থার উপর নিশিস্ত ও সস্তুষ্ট থাকার এই দলিগও উপস্থাপন করেছে যে, আল্লাহ তা আলা যদি আমাদের কার্যকলাপ ও অত্যাস আচরণ পছন্দ না করবেন, তবে আমাদেরকে পার্থিব ধন-সম্পদ, মান-সম্মান ও শাসনক্ষতায় কেন সমৃদ্ধ করবেন। কুরআন পাক এর জওয়াব বিভিন্ন আয়াতে বিভিন্ন ভারিতে দিয়েছে এমনি ধরনের এক ঘটনা সম্পর্কে আলোচ্য আয়াতসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে এবং এতে এই অসার দলিলের জওয়াব দান কর হয়েছে।

বেনে বিস্তশালী সরদারকে বোঝানো হয়েছে। এখন কর্মিট কৈনে বিস্তশালী সরদারকে বোঝানো হয়েছে। এখন مُنْزَنْتُ বলে বিস্তশালী সরদারকে বোঝানো হয়েছে। এখন আয়াতে বলা হয়েছে, যখনই আমি কোনো রাসূল প্রেরণ করেছি, ত্থনই ধনৈশ্বর্ধ্য ও ভোগ-বিলাসে লালিত-পালিত লোকেরা কৃষ্ণর ও অস্বীকারের মধ্যমে তাঁর মোকবিলা করেছে।

ছিডীয় আয়াতে তাদের উক্তি বর্ণিত হয়েছে : وَمَا نَحْنُ بِسُمُكَّبِيثْنَ অর্থাৎ আমরা ধনেজনে সব দিক দিয়েই তোমাদের অপেক্ষা বেশি সমৃদ্ধ। সূতরাং আমরা আজাবে পতিত হবো না। বাহাত তাদের উক্তির উদ্দেশ্য ছিল এই যে. আরাহ তা'আলার কাছে আমরা শান্তিযোগ্য হলে আমাদেরকে এই বিপুল ধনৈশ্বর্যা কেন দিতেন।

অনবাদ:

٣٧. وَمَاۤ اَمَّوالُكُمْ وَلاَ اَوۡلاَدُكُمْ بِالَّتِدْ, تُفَدَّ بُكُ عِنْدَنَا زُلِّفَى قُرْبُى أَيْ تَقْرِيْبًا الْآ لُكِّ، مَنْ امَن وعَمالُ صَالِحًا فَأُولَنِّكَ لَهُمْ جَزَاَّهُ الصِّعْف بِمَا عَمِكُوا أَيْ جَزَاءَ الْعَصَل الْحَسَنَةِ مَثَلًا بِعَشْرِ فَاكَثُرُ وَهُمْ فِي الْغُرُفْت مِنَ الْجَنَّنة أَمِنُونَ مِنَ الْمَوْت وَغَيْره وَفِيْ قَراءَةِ ٱلغُرْفَةِ وَهِيَ بِمَعْنِي الْجَمْعِ.

مُعْجِزِينَ لَنَا مُقَدِّرِينَ عِجْزَنَا وَأَنَّهُمُ يَفُوتُونَنَا أُولَنَّكَ فِي الْعَذَابِ مُحَضَّرُونَ .

. قُـلَ إِنَّ رَبِّى يَبِسُطُ الرَّزْقَ بِثُوبَتِعُهُ لِـمَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ امْنِحَانًا وَيَقَدُرُ يُضَيِّقُهُ لَهُ ط بَعْدَ الْبَسُط أَوْلِ مَنْ بَسَفًا ءُ إِبْسَلًا ، ومَا آ أَنْفَقُتُمْ مِنْ شَيْ فِي الْخَيْرِ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ يُقَالُ كُلُّ إِنْسَانِ يَرْزُقُ عَائلَتَهُ أَي مِنْ رِزْقِ اللَّهِ .

وَ اذْكُرْ يَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيْعًا أَلْمُشْ كَدْ: ثُمَّ بَقُولُ لِلْمَلِّئِكَةِ أَهَوُلًا ۚ إِيَّاكُمْ بِتَحْقِيثُق الْهَسْمَزَتَيْسُن وَابِدَالِ الْأُولَىٰي يَاءً وَالسِّفَاطُهَا كَانُمُّا يَفْيُدُوْنَ .. ৩৭ তোমাদের ধন-সম্পদ ও সন্তান সন্ততি তোমাদেরকে আমার নিকটবর্তী করবে না। তবে যারা বিশ্বাস স্থাপন করে ও সংকর্ম করে তারা তাদের কর্মের বহুগুণ প্রতিদান পাবে। অর্থাৎ সৎকর্মের প্রতিদান দশগুণ বা এর অধিক এবং তারা জান্নাতের সুউচ্চ প্রাসাদে নিরাপদে থাকবে। মৃত্যু ইত্যাদি থেকে, অন্য কেুরাতে الْكُنْاتُ একবচন যা বছবচনের অর্থ প্রদান করে।

. وَالَّذِيْنَ يَسْعَوْنَ فَيُّ الْيُعَا الْقُواْنِ بِالْابْطُ PA ৩৮. <u>याता আমার আয়াতসমূহকে</u> কুরআনকে বাতিল করেব ব্যর্থ করার অপপ্রয়াসে লিগু হয় তারা মনে করে তারা আমার কাছ থেকে বাঁচতে পারবে তাদেরকে আজাবে উপস্থি করা হবে :

> ৩৯ বলন! আমার পালনকর্তা তার বন্দাদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা রিজিক বাডিয়ে দেন পরীক্ষামলক এবং বাড়ানোর পর তাকে সীমিত পরিমাণে দেন অথবা যাকে ইচ্ছা সীমিত পরিমাণ দেন পরীক্ষার জন্যে তোমরা যা কিছু ব্যয় কর সৎপথে, তিনি তার বিনিময় দেন ৷ তিনি উত্তম রিজিকদাতা বর্ণিত আছে যে, মানষ আল্লাহর রিজিক থেকে তার পরিবার পরিজনকে বিজিক দেয়।

৪০, তমি উল্লেখ কর যেদিন তিনি তাদের মশরিকদের সবাইকে একত্রিত করবেন অভপ্রের ফেরেশতাদেরকে বলবেন, এরা কি তোমাদেরই পূজা করত? 🛱 🛋 🚅 الُّاكِيَ -এর মধ্যে দুই হামযার বা প্রথম হামযা ইয়া দ্বারা পরিবর্তন করে বা বিলুপ্ত করে পড়বে।

٤١ 8٤. <u>تَعَالُوا</u> سُبِّحَنَّكَ تَنْزِيْهَا لَكَ عَن الشَّرِيْكِ .٤١ الشُّرِيْكِ أَنْتَ وَلَيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ مِ أَيْ لَا مُوالاً بَبْنَنَا وَبَيْنَهُمْ مِنْ جِهَتِنَا بِلَّ لِلْإِنْتِقَالَ كَانُوا يَعْبُدُونَ ٱلَّحِنَّ عِ الشَّبَاطِينَ ايُ يُطِبُعُونَهُمْ فِيْ عِبَادِتِهِمْ إِيَّانَا أَكْثُرُهُمْ بِهِمْ مُوْمِنُونَ مُصَدِّقُونَ فِيمَا يُقُولُونَ لُهُمْ.

আপনিই আমাদের অভিভাবক, তারা নয় অর্থাং আমাদের ও তাদের মধ্যে কোনো সম্পর্ক নেই বরং তারা জিনদের শয়তানদের পূজা করত অর্থাৎ তার আমার ইবাদতে শয়তানের আনুগত্য করত তংদের অধিকাংশই শয়তানে বিশ্বাসী অর্থাৎ শয়তান যা বলে তাতে বিশ্বাস করে।

٤٢. قَالَ تَعَالَى فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمُ لِبَعْضِ أَيْ بَعْضُ الْمُعْبُودِيْنَ لِبَعْض الْعَابِدِيْنَ نَفْعًا شَفَاعَةٌ وَلاَ ضُرًّا ء تَعْذَيْبًا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظُلُمُوا كَفُرُوا ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ النَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ .

৪২. আল্লাহ তা'আলা বলেন, অতএব আজকের দিনে তোমরা একে অপরের এক মাবুদ অন্য মাবুদের কোনো উপকার ও অপকার সুপারিশ ও শাস্তি করার অধিকারী হবে না ৷ আর আমি জালেমদেরকে কাফেরদের বলব তোমরা আগুনের যে শান্তিকে মিথ্যা বলতে তা আস্বাদন কর :

. وَإِذَا ثُنتُكُى عَكَيْهِمْ أَيْثُنَا مِنَ الْقُرَأُن بَيُنْتِ وَاضِحَاتِ بِلِسَانِ نَبِيُنَا مُحَمَّدٍ قَالُوا مَاهٰذًا إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَنْ يُتُصَّدِّكُم عَمَّا كَانُ يَعَبُدُ أَبِاؤُكُمُ عِمِنَ الْأَصْنَامِ وَقَالُوا مَا هٰذَا أَى الْقُرْأَنُ الْآ اِفْكُ كَذِبٌ مُفْتَرَى ﴿ عَلَى اللُّهِ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ الْفُرَانِ لَسَّا جَأَعُمْ إِنْ مَا هَٰذَا إِلَّا سِحْرُ مُبِينٌ بَيْنَ .

১৮ ৪৩. যখন তাদের কাছে আমার সুস্পষ্ট আমাদের নবী মুহামদের ভাষায় আয়াত কুরআন তেলাওয়াত করা হয়, তখন তারা বলে, তোমাদের বাপ-দাদারা যার মূর্তিসমূহ ইবাদত করত এ লোকটি তা থেকে তোমাদেরকে বাধা দিতে চায়। তারা আরও বলে, এই করআন আল্লাহর নামে মনগড়া মিথ্যা বৈ নয়। আরু সত্য কুরআন অস্বীকার কারীগণ বলে, যখন তাদের কাছে সত্য আগমন করে এতো সুস্পষ্ট জাদু ছাড়া কিছুই না।

يَّدُرُسُونَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَيْهِمْ قَبْلُكَ مِنْ نُذِيرٍ فَمِن أَينَ كُذُّبُوكَ .

দেইনি, যা তারা অধ্যয়ন করবে এবং আপনার পূর্বে তাদের কাছে কোনো সতর্ককারী প্রেরণ করেনি। অতএব তারা কিভাবে আপনাকে অস্বীকার করবে?

ઠ 8৫. <u>তाদের পূর্ববর্তীরাও মিথ্যা আরোপ করেছে। আমি وَمَا بَلَغُوًّا أَيْ</u> هُوُلاءِ مِعْشَارُ مِنَا الْتِينَاهُمْ مِنَ الْفُوَّةِ وَطُول الْعُمُر وكَثُرةِ الْمَالِ فَكَذَّبُوا رُسُلِي للد اِلَيْهِمَ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيْرَ اِنْكَارِيْ عَلَيْهِمْ بِالْعُقُوبَةِ وَالْإِهْلَاكِ أَيْ هُوَ وَاقِعُ مَوْقِعَهُ .

তাদেরকে যা দিয়েছিলাম শক্তি, সম্পদের প্রাচুর্যতা ও অধিক হায়াত ইত্যাদি এরা তার এক দশমাংশ ও <u>পায়নি। এরপরও তারা তাদের প্রতি প্রেরিত আমার</u> রাসলগণকে মিথ্যা বলেছে। অতএব কেমন হয়েছে আমার শান্তি। অর্থাৎ আমার শান্তি উপযুক্ত ব্যক্তির জনো হয়েছে :

#### তাহকীক ও তারকীব

स्वित وَمُسَلِّهِ مُسْتَعَانِفَه ख़ला وَمَا أَمُوالكُم : وَمَنَّا أَمُوالُكُمْ وَلاَّ أَوْلاُدُكُمْ بِالنَّتِيّ تُنَقَرَّبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِسْم সহ তার مُعَطُوف সহ বি أَمُوالُكُمْ আর مُشَابِه بِلْكِسَ عرب عرب باللهِ अवः مُعَطُوف अवें का तिथुत्रा राताह مُعَلِينًا আর بَالْتِيْ يُومُونُونِ و صِفَتْ بِالْتِيْ يُومُونُونِ و صِفَتْ بِالْتِيْ يُورُدُ وَعِدَ الْمَوْلُ بِالْتِيْ এর مُوَنَّتُ बार वा المُعُفُولِ वार वा ذَوِي الْمُغُولِ काই जा بَنْ عُلُولِ हाई जा جَمَع تُكُسِيْرِ हुकूस इरा थारक। এই मिक थर्रक मध्युक-निकट्ठर्त मात्य مُطابَقَتُ तरप्रदेश। आवात विठाउ राज भारत या, بالنين हुकूस মওস্ফের সিফত হরেছে। উহা ইবারত হলো مَرُيُّلُ ছার্রা করে تُغَرِيكُمْ يَغَرِيبًا अर्था مَغَمُولًا مُطَلَقَ مِن غَيْرِ لَغَظِه 94-تُغَرِيكُمْ राजा زُلْنِي अर्था مَغَمُولً

बत बर्वरातत من वात أُولْنِكَ बात مُشَارُ النِّب राना مَنْ أَسَلُ اللِّب عَلَيْهُ أُولَٰنِكَ मुर्वजाना बात مَنْ أَمْنَ हाना المَعْرَانِ اللَّهُ : فَوَلُّهُ أُولَٰنِكَ অর্থের হিসেবে। উভয় ফে'লকে 🅳 শাব্দিক দিকের প্রতি লক্ষ্য করে 🚅 নেওঁয়া হয়েছে।

( युक्जमाव वरह रागाइ) أُولُونِكَ राह مُبِتَدَا مُؤكِّر جُمُلَه إِسْوِبُه रहन جَزَاءُ الطِّمْفِ आह خَبَر مُثَكَّمُ करन لَكُمّ : قَوْلُهُ لَهُمْ اَلْغُزُفَةُ এক কেরাতে لَهُمُ الْجَزَاءُ الْمُضَاعَفُ এর অন্তৰ্গত অর্থাং - إِضَافَةُ الصِّغَةِ إِلَى الْمُؤَصُّونِ الْحَلَ جَزَاءُ الظِّغْفِ बराहरू أَلَف كُمُ वराहरू । वराहरू वराहरू । वराहरू ।

مُتَعَقِّدِينَ إِنَّنَا عَاجِزُونَ فَلَا نَقْدِرُ عَلَيْهِمْ ١٩٤٣ : قُولُهُ مُقَدِّدِينَ عِجْزَنَا

उरे जाग्नाएत वाभात करें करें वत्तहन, এই आग्नाएि : فَوْلَهُ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزقَ لِمَنْ يُشَاءُ الخ পূর্বের كَاكِيْد পূর্বের জন্য হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেন, এটা প্রথমটার বিপরীত। প্রথমটি বিভিন্ন শ্রেণির লোকদের ন্ধন্য অর্থাৎ কারো জীবিকায় প্রশস্ততা, কারো সংকীর্ণ করেন। আর এই আয়াত এক ব্যক্তির জন্য অর্থাৎ একই ব্যক্তির জীবিকা এক সময় প্রশন্ত করে দেওয়া হয় এবং এক সময় সংকীর্ণ করে দেওয়া হয়।

: عَوْلُتُهُ فَهُو كُمْ يَخْطُفُ : अर्थाৎ आज़ार्र ठा आला आज़ार्रत পथ्य ताग्रक्छ तख्दर तनन এবং विनिभग्न मान करतन । । अठा थका छरा श्रद्धात अवाव : قَولُـهُ يُقَالُ كُلُّ إِنْسَانِ يَرَزُقُ عَائِلَتَهُ

अन्न. बर्ला- رَازِقُ वंहतरून त्नथ्या रख़ाह अत्र बाता जाना यात्र (य, أُرَازِقُ जीविका माठा] जतन्त । जवर أرازِقُو উত্তর, প্রকৃত রিজিক দাতা তো আল্লাহ। তা'আলাই যেহেতু বাহ্যত বান্দা আল্লাহর দেওয়া জীবিকা হতে স্বীয় পরিবার-পরিজন, वना رُازِقُ राम (संख्या दंग । এकाद्रश्यरे वान्तादक رُازِقُ राम काकद वान्तादक وَازِقُ राम काकद वान्तादक وَازِقُ व्यट भारत है। ﴿ مَسَنَه مُخْتَصُه العَرَاقُ है। इरला وَرُأَقُ नम्र । क्लनना رُزَاقُ प्राप्त مُسَنَه مُخْتَصُه

مُتُمَالِقٌ अत श्वत مُؤْمِنُونَ الآبِهِمْ छात श्वत مُؤْمِنُونَ शता श्वणा। ٱكَثَرُهُمْ: ﴿ فَوَلَـمُ ٱكَثَرُهُمْ كُلُ अत श्वत الْمُؤْمِنُونَ الآبِهِمْ अत श्वत مُؤْمِنُونَ हाता श्वणा। كُلُ कात फिल्मा इस्ता كُنُورُ अहत हिंदी

এর উপর يَمْلِكُ হলো عَطَف এর উপর

نَكُنْبُوا अर्था९ नगा जश्म এथात्म जीमातक्षकत्वन উष्ममा नाः; वतः बङ्कात विवतन উष्ममा, यिन المُعَشَّلَ كَنْبُوا هما अवश्य अवश्य مَا بَلَغُوا مِعْمَارَ مَا أَتَيْنَاهُمْ इत ज्व کَذَّبُ الَّذِينَ مِن فَبَلِهِمْ عَاصِهِ الله عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ مُعْمَدُمُ مُعْمَدُمُ مُعْمَدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ مُعْمَدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ مُعْمَدُمُ عَمْدُمُ عَلَامُ عَمْدُمُ عِمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْدُمُونُ عَمْدُمُ عَمْدُمُ عَلَيْمُ عَمْدُمُ عِمْدُمُ عِمْدُمُ عَمْدُمُ عَمْ

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

এবং بالله على الولادكم الآولادكم المنظقة بالمنظقة بالمنظة بالمنظقة بالمنظة بالمنظقة بالمنظقة بالمنظة بالمنظقة بالمنظقة بالمنظقة بالمنظة بالمنظقة بالمنظة بالمنظقة بالمنظقة بالمنظة بال

অন্য এক আয়াতে আছে : نَكْرَ مَكُوْرِدَ لَكُ لِمِكْرِيْمَ مِنْ الْكُوْرِدَ لَكُ لِمُحْرِدُونَ الْكُوْرِدَ الْكُوْرِدَ الْكُورِدَ আপাৰ কামেবদের ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততি যেন আপানকে বিশ্বয়াবিই না করে। কেননা আন্তাহ তা আলার ইচ্ছা এই যে, তাদেরকে এই ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততির মাধ্যমে দুনিয়াতে আজাব দেবেন এবং অবশেষে তাদের প্রাণ কাফের অবস্থায়ই বের হয়ে যাবে, যার ফলে হবে পরকালের চিরন্থায়ী আজাব। ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততির মাধ্যমে দুনিয়াতে আজাব দেওয়ার অর্থ এই যে, তারা দুনিয়ার ধনসম্পদ ও সন্তানসন্ততির মহকতে এমনতাবে মও হয়ে পড়ে যে, নিজেদের পরিণাম এবং আল্তাহ ও পরকালের প্রতি ক্রন্ধেণও করে না, যার পরিণতি হবে চিরন্থায়ী আজাব। অনেক ধন ও জনের অধিকারী ব্যক্তিকে এ দুনিয়াতে ধন ও জনের কারণেই বরং তাদেরই মাধ্যমে হাজারো বিপদাপদ ও কষ্ট ভোগ করতে হয়, তাদের শান্তি ও আজাব তো এ ক্রপং থেকেই তক্ষ হয়ে যায়।

হবরত আবৃ হরায়র। (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্লুল্লাহ ্র্টা বলেন, আল্লাহ তা আলা তোমাদের রূপ ও ধনসম্পদ দেখেন না, তিনি তোমাদের অন্তর ও কাঞ্চকর্ম দেখেন। ⊣আহমদ, ইবনে কাসীর।

ত্র কিন্তু কর্ম করি করি। তুর্নি করি। তুর্নি করি। তুর্নি করি করি। তুর্নি করি।

النخ المُن يَسُنَّ النخ وَ لَمَانَ يَسُنَّ النخ وَ لَمَانَ وَ النَّمَاءُ النخ وَ المَعْن يَسُنَّ النخ و المعتدى و

কেউ কেউ আয়াতছয়ের এই পার্থকা বর্ণনা করেছেন যে, প্রথম আয়াতে বিভিন্ন মানুষের মধ্যে রিজিক বন্টনের উল্লেখ ছিল । অর্থং আল্লাহ তা'আলা স্বীয় রহস্য ও পার্থিব কল্যানের প্রতি লক্ষ্য রেখে কাউকে অধিক এবং কাউকে অল্প রিজিক দেন। আর এ আয়াতে একই ব্যক্তির বিভিন্ন অবস্থার উল্লেখ রয়েছে। অর্থাং একই ব্যক্তি কখনও আর্থিক স্বাক্ষ্মনা লাভ করে, কখনও দারিদ্রা ও রিজক রম্বাধীন হয়। এ আয়াতে একই ব্যক্তির বিভিন্ন অবস্থার উল্লেখ রয়েছে। অর্থাং একই ব্যক্তির বিভিন্ন অবস্থার সম্পান্ধ করে বর্ণিত র্যক্তির সম্বাব্ধির রইল না; বরং প্রথম আয়াত বিভিন্ন ব্যক্তি সম্পাক্তি এবং এ আয়াত একই ব্যক্তির বিভিন্ন অবস্থা সম্পাক্তি বর্ণিত হয়েছে। অর্থালা স্বীয় অদৃশা ভাবার থেকে তোমাদেরকে তারা বিনিমম দিয়ে দেন। এই বিনিময় কখনও দুনিয়াতে, কখনও পরকালে এবং কখনও উত্তর জাহানে দান করা হয়। জগতে প্রতিটি বস্তুর মধ্যে আমরা প্রতাক্ষ করি যে, আকাশ থেকে পানি বর্ষিত হয়। মানুষ ও ব্রক্তির অবজ্ঞা সম্বাক্তির করে, শস্যক্ষেত্র ও বৃক্ষাদি সিক্ত করে। এক পানি নিঃশেষ না হতেই তংস্থলে অন্য পানি বর্ষিত হয়। অনুরূপভাবে ভূগতে কৃপ খনন করে যে পানি বের করে নেওয়া হয়, তা যতেই বায় করা হয়, তার স্থলে অন্য পানি প্রকৃতির পক্ষ থেকে এসে সঞ্চিতত হয়ে যায়। মানুষ বাহ্যত খাদ্য-খাবার খেনে নিঃশেষ করে দেয়, কিন্তু আল্লাহ তা আলা তংস্থলে অন্য আদ্য সরবরাহ করে দেন। চলাক্ষেরা, কাজকর্ম ও পরিশ্রমের কারণে দেহের যে উপাদানে ক্ষয়প্রতি হয়, তার স্থলে অন্য উপাদান এসে তার ক্ষতিপূরণ করে দেয়। মোটকথা, মানুষ দুনিয়াতে যা কিছু ব্যয় করে, আল্লাহ তা আলা প্রকৃতিগতভাবে অন্য বৃদ্ধকে তার স্থলাভিছিক করে দেন। অবশ্য কথনও কাউকে শান্তি দেওয়ার জন্য অথবা অন্য কোনো কল্যাণ বিবেচনায় তার কারণে এর অন্যা এই আল্লাহর নীতির পরিপন্থি নয়।

সহীয় মুসলিমে হয়রত আবু ছরায়রা (বা.) থেকে বর্ণিত হানীসে রাস্পৃদ্ধাহ কলেন, প্রত্যহ সকাল বেলায় দুন্ধন ফেরেশতা আকাল থেকে নেমে এই দোয়া করে তাঁটে তিন্দু কলি করে। তাঁটি করি করে। তান্ধ কলেন, আরাহ তান্ধানিময় দান করে এবং যে কূপণতা করে, তার সম্পদ বিনষ্ট করে। তান্ধ করিনময় দান করে এবং যে কূপণতা করে, তার সম্পদ বিনষ্ট করে। তান্ধ করিনময় দান করে এবং যে কূপণতা করে, তার সম্পদ বিনষ্ট করে। তান্ধ করিনময় দান করে এবং যে কূপণতা করে, তার সম্পদ বিনষ্ট করে। তান্ধ করিন আরাহে বলেছেন, আপনি মানুষের জন্য বায় করন, আমি আপনার জন্য বায় করব।

যে ব্যয় শরিষ্ণতসম্মত নয়, তার বিনিময়ের ওয়াদা নেই : হয়বত জাবের (রা.)-এর হাদীসে রাসুলুহাহ 🚟 বলেন, সংকাত সদকা। মানুষ নিজেবও পরিবার-পরিজনের জন্য যা ব্যয় করে, তাও সদকার পর্যায়ে পড়ে। সম্মান ও আবন্ধ রক্ষার্থে যা ব্যয় করে, তাও সদকার পর্যায়ে পড়ে। সম্মান ও আবন্ধ রক্ষার্থে যা ব্যয় করে, তাও সদকা। যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার আদেশ অনুযায়ী ব্যয় করে তাকে বিনিময় দান আল্লাহ নিজ দায়িত্বে এহণ করেছেন। কিন্তু যে ব্যয় অযথা, প্রয়োজনাতিরিক নির্মাণ কাজে অথবা পাপ কাজে করা হয়, তার বিনিময়ের ওয়াদা নেই।

হযরত জাবের (রা.)-এর শিষা ইবনুল মুনকাদির এই হাদীস গুনে তাঁকে জিজ্ঞেস করলেন, আবরু রক্ষার্থে ব্যয় করার অর্থ কিং তিনি বললেন, এর অর্থ যে ব্যক্তিকে দান না করলে দোষ বের করবে, নিন্দাবাদ করে ফিরবে অথবা গালমন্দ করবে বলে মনে হয় সন্মান রক্ষার্থে তাকে দান করা। –কিরতবী।

যে বন্ধুর ব্যয়ন্ত্রাস পায় তার উৎপাদন ওপ্রাস পায় : এ আয়াতের ইন্দিত থেকে আরও জানা গেল যে, আরাহ তা আলা মানুষ
ও জীবজন্ত্বর জন্য যে সমস্ত ব্যবহার্থ বন্ধু সৃষ্টি করেছেন, সেগুলো যে পর্যন্ত ব্যয়িত হতে থাকে, সে পর্যন্ত আরাহর পক্ষ থেকে
সেগুলোর পরিপুরবকও হতে থাকে। যে বন্ধু রেশি ব্যয়িত হয়, আরাহ তা আলা তাঁর উৎপাদনও বাড়িয়ে দেন। জীব-জানেয়ারের
মধ্যে হাগল ও গরু সর্বাধিক বায়িত হয়। এগুলো জবাই করে গোশত বাওয়া হয়। কুরবানি, কাফফারা, মানুত ইত্যাদিতে জবাই
করা হয়। এগুলো যত বেশি কাজে লাগে, আরাহ তা আলা সে অনুপাতে এগুলোর উৎপাদনও বৃদ্ধি করেন। আমরা সর্বত্তাই এটা
প্রত্যক্ষ করি। সর্বদা ছুরির নিচে থাকা সত্ত্বেও দুনিয়াতে ছাগলের সংখ্যা বেশি। কুকুর ও বিড়ালের সংখ্যা এত নয়, অধ্য
এগুলোর সংখ্যা বেশিই হওয়া উচিত। কারণ এরা একই গর্ভ থেকে চার পাঁচটি পর্যন্ত বাদ্ধা প্রস্ক করে। গরু-হাগল বেশির
চেমে রেশি দুটি বাচ্চা প্রস্কব করে। তদুপরি এগুলোকে সর্বদাই জবাই করা হয়। পক্ষান্তরে কুকুর-বিড়ালকে কেউ হাতও লাগায়
না। এতদসত্ত্বেও এটা অনস্বীকার্য যে, দুনিয়াতে গরু-ছাগলের সংখ্যা কুকুর বিড়ালের ভূলনায় অনেক বেশি। প্রতিবেশী রাই
ভারতে মেদিন থেকে গো-হত্যা নিষিদ্ধ হয়েছে, সেদিন থেকে সেখানে গরুন্ত উৎপাদনও অপেক্ষাকৃত হ্রাস পেয়েছে। নতুবা
জবাই না হওয়ার কারণে প্রতিটি বর্গী ও রাটি গরুতে ভরপর থাকা উচিত ছিল।

আরবরা যখন থেকে সওয়ারী ও মালপত্র পরিবহনের কাব্রে উটের ব্যবহার কমিয়ে দিয়েছে, তখন থেকে সেখানে উটের উৎপাদনও হ্রাস পেয়েছে। কুরবানির মোকাবিলায় অর্থনৈতিক মন্দা সৃষ্টির আশব্ধা ব্যক্ত আজকাল যে, বিধর্মীসূলভ আলোচনার অবতারণা করা হয়, উপরিউক্ত আলোচনার মাধ্যমে তার অসারতা প্রমাণিত হয়েছে।

কারও মতে कं ने हेर्बे के हिर्बे क

মনুবাদ :

43. قَدَّلُ لَكَهُمَّ مَا سَالَتُكُمَّ عَكَى الْإِنْ لَالْ وَالْتَكُمُّ عَكَى الْإِنْ لَالْ وَالْتَكُمُّ عَكَى الْإِنْ لَالْمِ وَالْتَلْكُمْ عَكَيْدِهِ أَجُرًا إِنَّ اجْرِى مَا تُوالِي إِلَّا عَكَى اللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَ شِيوبُكُ مَطْلَعُ يَعَلَى اللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَ شِيوبُكُ مَطْلَعُ يَعَلَمُ صِدْقَى .

٤٨. قُلُ إِنَّ رَبِّى يَغَذِفُ بِالْحَقِّ عِيدُقِبِ إِلَى الْحَقِيمِ إِلَى الْعَيْبِ إِلَى الْعَيْبِ اللهِ عَلَيْم الْعَيْبُوبِ مَا غَابَ عَنْ خَلْفِهِ فِي السَّمُونِ وَالْاَرْضِ .

ن ٤٩. قَلَ جَأَءَ الْحَقُ الْإِسْلاَمُ وَمَا يُبِيْدِيُ الْبَاطِلُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ الْم الْكُفُرُ وَمَا يُعِيِّدُ أَنْ لَمْ يَبْنَقَ لَهُ أَثَوَّ.

٥. قَلْ إِنْ صَلَلْتُ عَنِ الْحَقِ فَإِنَّكَ آضِلُ عَلَى نَضِيلًا عَلَى الْحَقِ فَإِنَّكَ آضِلُ عَلَى نَضِيعً إِنْ مَضَلَالِينَ عَلَيْهَا وَإِن الْعَرَانِ الْعَرَانِ مَتَكَيْتُ فَيِمَا يُرْحِي إلى رَبِّقَ عَمِنَ الْقُرَانِ وَالْحَكَاءِ فَرِينًا الْقُرَانِ وَالْحَكَاءِ فَرِينًا الْقُرَانِ

৪৬. বলুন: আমি তোমাদেরকে একটি বিষয়ে উপদেশ

 দিচ্ছি এটা হলো <u>তোমরা আল্লাহর নামে</u> আল্লাহর

 জন্যে দু'জন ও একজন করে দাঁড়াও অতঃপর

 চিন্তা-ভাবনা কর অতএব তোমরা জানতে পারবে যে,

 তোমাদের সঙ্গী মুহামদ <u>মধ্যে কোনো উম্মাদনা নেই।</u>

 তিনিতো আসমু কঠোর শান্তি সম্পর্কে তোমাদেরকে

 স্তর্ক করেন মাত্র। আথেরাতে যদি তোমরা তার

 নাফরমানি কর।

৪৭. তাদেরকে বলুন, আমি তোমাদের কাছে এই দাওয়াত ও সতর্কতার বিনিময়ে কোনো পারিশ্রমিক চাই না; বরং তা তোমরাই রাখ। অর্থাৎ আমি তোমাদের কাছে এটার পারিশ্রমিক চাইব না আমার পুরক্ষার তো আল্লাহর কাছে রয়েছে। তিনি প্রত্যেক ব্যুর সামনে উপস্থিত তিনি অবগত ও আমার সভ্যতা তিনি জানেন।

৪৮. বলুন! আমার পাল্নকর্তা সত্য দীন তার নবীদের প্রতি অবতরণ করেছেন। তিনি আসমান জমিনের সৃষ্টিজীবের সকল অদৃশ্যের জ্ঞান রাখেন।

৪৯. বলুন, সত্য ইসলাম আগ্রমন করেছে এবং অসত্য কৃষ্ণর পারে না নতুন কিছু সূজন করতে এবং পারে ন পুনঃ প্রত্যাবর্তিত হতে। অর্থাৎ তার কোন নিশানা থাকবে না।

৫০. বলুন! যদি আমি হক্ থেকে প্রবন্ত ইই তাহলে নিজের ক্ষতির জন্যেই প্রবন্ত ইব। অর্থাৎ আমার পথভ্রষ্টতার পাপ আমার জন্য <u>আর যদি আমি সর্থাপথ</u> প্রাপ্ত ইই তবে তা এজন্যে সে, আমার পালনকর্তা আমার প্রতি এই কুরআন ও হিকমত প্রেরণ করেন। নিক্তর তিনি নোরার সর্বশ্রোতা, নিক্টবর্তী।

रितः राजनीकः कारजनादिव (GR **पश**) ३५ (क)

०১ ७১. व मूशायन यिन आपिन एनथरून, यथन ठार وَلُوْ تُرَى بِنَا مُحَمَّدُ إِذْ فَزِعُوا عِنْدَ الْبَعْثِ لَرَأَيْتَ أَمْرًا عَظِيمًا فَلَا فَوْتَ لَهُمْ مِنَّا أَيْ لاَ يَغُونُونَنَا وَأُخِذُوا مِنْ مَّكَانِ قَرِيْبِ أَي الْقَبُورِ .

अ १०२. <u>قَالُوْاً أَمْنًا بِهِ مِ أَيْ بِمُ حَمَّدٍ</u> أَوِ الْقُرَانِ الْقُرانِ وَأَنِّي لَهُمُ النَّنَّاوُشُ بِالْوَاوِ وَبِالْهَمْزَةِ بَدْلَهَا أَىٰ تَنَاوَلَ الْإِيْمَانَ مِنْ مَّكَانِ بُعِيدٍ عَنْ مَحَلِّهِ إِذْهُمْ فِي الْأَخِرَةِ وَمَحَلُّهُ الدُّنْيَا .

აশেণ্ড. অথচ তারা পূর্ব থেকে দুনিয়াতে সত্যকে অধীকার وَقَدْكَ غُدُوا بِهِ مِنْ قَسْلُ عِ فِي الدُّنْسِكَ وَيَقَذِفُونَ يَرْمُونَ بِالْغَيْبِ مِنْ مُكَانٍ بَعِيْدٍ أَىْ بِمَا غَابَ عَمَلُهُ عَنَهُمْ غَيْبَةً بُعِيْدَةً حَيْثُ قَالُوا فِي النَّبِيِّي سَاحِرٌ شَاعِرُكَاهِنُ وَفِي ٱلْقُرْأَنِ سِعْرُ شِعْرُ كَهَانَةً.

الْإِنْمَانِ أَيْ قَبُولِيهِ كُمَّا فَعَلَ بِاشْبَاعِهِمُ اشْبَاهِهِمْ فِي الْكُفْرِ مِنْ قَبْلُ أَيْ قَبْلُهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا فِي شَكِّ مُرِّيِّبٍ مَوْقِعِ الرِّيبَ وَ لَكُهُمْ فِينِهَا أَمَنُوا بِهِ ٱلْأِنْ وَلَمْ يَعْتَدُواً بدَلَاتِلِهِ فِي الدُّنْيَا . ভীতসন্ত্রত হয়ে পড়বে পুনরুখানের সময়, তখন আপনি ভয়াবহ অবস্থা পর্যবেক্ষণ করবেন অভঃপর তার আমার কাছ থেকে পালিয়েও বাঁচতে পারবে না এবং নিকটবর্তী স্থান কবর থেকে ধরা পড়বে।

কুরআন বিশ্বাস স্থাপন করলাম ৷ কিন্তু তারা এতদুর থেকে তার ঈমানের নাগাল পাবে কেমন করে? অর্থাৎ তারা যখন আখেরাতে আর ঈমানের স্থান দুনিয়াতে। े उच्याचारव भाषा यारव । التَّنا وُثُرُ التَّناوُشُ

করছিল। আর তারা সত্য হতে দূরে থেকে অজ্ঞাত বিষয়ের উপর মন্তব্য করত। অর্থাৎ এমন মন্তব্য করতে যার জ্ঞান সম্পর্কে তারা অনেক দূরে। যেমন তারা নবী কারীম 🕮 সম্পর্কে বলত, তিনি জাদকর, কবি ও গণক ইত্যাদি এবং করআন সম্পর্কে বলত, এটা জাদু, কবিতা ও গণনা ইত্যাদি।

৩১৫৪. তাদের ও তাদের বাসনার মধ্যে ঈমান প্রহণের প্রতি অন্তরাল হয়ে গেছে, যেমন এর পূর্বে কৃফরের মধ্যে তাদের সতীর্থদের সাথেও এরূপ করা হয়েছে। তারা ছিল বিদ্রান্তিকর সন্দেহে পতিত। যার উপর এখন তারা ঈমান এনেছে এতে তারা সন্দেহে পতিত হয়েছে অথচ দুনিয়াতে এটার ঈমানের প্রতি তারা কোনো লক্ষ্য ও করেনি ।

#### তাহকীক ও তারকীব

أَن تُقُوِّمُوا राला تُرِينَه उदः উद्दात উপत بخصلة وَاجِدَةٍ विम उपाएक निक्छ सदम्हरू के विभ : قُولُهُ بِـ واحدةٍ উহ্য মেনে ইন্সিড مِنَ (ম়ে) আমনটি শারেহ (র.) يَتَارِيْنُ مَصَدَّرُ اللَّهُ أَنْ تَتَوَمُّوا আৰু لِلْم ों राप्तरह । वरे पूरे नूतरह केरे क्या مَطْف بَيَانُ कर. بِكَرامِكةِ इस्य بَتَارِيْل مُصْفَرُ कि أَنْ تَفُرُمُوا ا عَلَا مُحَدُّدُ مُجُدُّدُ الْأَ تَكُوْمُوا

أن عواله كُمْ تَنْكُرُوا والله عَمَّ عَرَيْثِ عَلَيْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن عَنْ الله عَنْ الهُ الله عَنْ الْعُمْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الْعُنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الْعُنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَل

আন্নাহর তা'আলা অদৃশ্য বিষয়াবলি খুব তালো করেই জানেন قَوْلُتُهُ مَا غَلَبٍ عَنْ خَلْقَهُ আন্নাহর তা'আলা অদৃশ্য বিষয়াবলি খুব তালো করেই জানেন غَلْبِ عَنْ خَلْقَهُ بَا الْمَاكِنَ الْمَاكِنَ الْمَاكِنَ সবই উপস্থিত। এই প্রশ্নের উত্তর দান করেই ব্যাখ্যাকার (র.) عَنْ خَلْقِهِ ( هَـ عَلْمَهِ ( هَـ عَلْمَهِ ( هَـ عَلْمَهِ ( هَـ عَلْمَهِ )

بِسَبَبِ إِيْجًا وَرَبِّي अवीर سَبَيَبَّهُ वरा शदर बाद बवर الله الله الله كَا : قَوْلُهُ فَبِمَا يُوْجى الله رَبُى بِسَبَبِ الَّذِيْ يُوْجِنُو إِلَى عَلَيْهِ عَرْفَ عَرْفَ عَرْفَ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَرْفُولَ ١٩٤٤ لَكُنَّ

لَوْ يَرِيْ حَالَهُمْ अरु अश्ववनाथ तास्राह् त्य, أَكْرَى هَمْ अश्ववनाथ तास्राह् त्य, . قَنُولُمْ وَلَوْ تَكُرى . أَنْ تُرَانِي

। छेरा ताप्तार : فَوَلَـهُ لَـرُوا عَدَلُ , हेरा अपन हेनिक करताहन ता قَولُـهُ لَـرَايَتَ أَمْرًا عَظِينَمًا

वड खब्दत: مَثَنَاعُـلُ कर दामया द्याता वमन करत وَارْ का लन मिरा खवर وَارْ का दाए प्रि किताज करत . فَعُولُـهُ مُشَاوِشُنُ - बड खब्दत: مُثَنَاعُـلُ रक दामया द्याता عَمُونُـ वर्ष कामात وَمُثَنِّ कर्ष सामात وَمُثَنِّ करात وَمُنْ يُشُونُ

रहाइ विन्धा वह या, जाता मूनित्राए क्यति कहाति : فَوَلَمُ وَقَدْ كَفُرُوا

। এর উপর আতক হয়েছে وَخَذُرُوا ভিত্তিতে وَحَكَابِتَ حَالَ مَاضِيَة विष्ठे : قَوْلُـهُ وَيَقَدْ فُوْنَ بِالْفَيْب

مُعَامِهِمْ فِي الْكُفْرِ अर्था९ : فَوَلُهُ يِاشَيَاعِهِمْ أَنِي الْكُفْرِ अर्था९ : فَوَلُهُ يِاشَياعِهِمْ ما معهم عنه المُعَلِّمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

बता वाज कतात कात राना এই ماضِق । बता वाज कतात कात राना এই وراشيغيّال अप काता कात कात कात कात कात कात कात वाज व ति, आहार का आमात कना केंद्र केंद्र के को केंद्र का कात केंद्र केंद्र का कात्र का कात्र का कात्र का कात्र का का नाराद काराम तरहे योगित केंद्र केंद्र केंद्र केंद्र का कात्र कात्र कात्र कात्र कात्र कात्र कार्य कात्र का कात्र कात्र

। अब निक्छ : قَوْلُهُ وَمِنْ فَبُولُ

হতে পাবে

रायार । أَنَكُوا عَلَم يَعْمَنُوا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সালে সম্পর্ক : এ সুরার শুরু থেকে তাওহীদ, রিসালত এবং কিয়ামত সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে। এখন একটি উপদেশ দিয়ে সুরা শেষ করা হঙ্গে। এখনে উল্লেখ্য, যে সব মৌলিক বিষয়ের উপর পরিপূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করা মর্দ্রে মুদ্রিনের একান্ত কর্তব্য, তনাধো তাওহীদ, রিসালত এবং কিয়ামত বিশেষ গুরুত্বের অধিকারি। এ সুরার এ তিনটি বিষয় এ পর্যন্ত বিজ্ঞার বর্গিত হয়েছে, এরপর ইরশাদ হয়েছে - ক্রিট্রান্ত বর্গিত হয়েছে, এরপর ইরশাদ বর্গে, আমি তোমাদেরকে একটি নসিহত করছি, তোমরা দুজন, এক একজন করে আল্লাহ পাকের নামে উঠে দাঁড়াও, এরপর চিন্তা করে দেখ যে, তোমার সঙ্গী উন্মাদ নন, তিনি তো তোমাদেরকে এক আসন্ত ভয়ঙ্কর আজাব সম্পর্কে সতর্ক করেছেন মাত্র। কাফের মুশরিকদেরকে লক্ষ্য করে এ আয়াতে বিশেষভাবে উপদেশ দেওয়া হছে যে, তোমরা ক্ষণিকের জন্যে হলেও হিংসা-বিষেধ, জেদ, শত্রুতা ও হঠকারিতা পরিহার কর এবং ইনসাফের ভিত্তিতে আন্তরিকতার সঙ্গে আল্লাহ পাকের নামে একটি বিষয় চিন্তা করার জন্যে উঠে দাঁড়াও, অর্থাৎ প্রকৃত হও আর তা একা একাও করতে পারে, অথবা দু'জন দু'জন একত্রিত হয়ে পরামর্শ করতে পার।

চিন্তার বিষয়টি হলো এই যে, তোমাদের সঙ্গী অর্থাৎ হয়রত মুহামদ ক্রা যিনি অতি শৈশব থেকে বিগত চল্লিশটি বছর তোমাদের সঙ্গেই অতিবাহিত করেছেন, তাঁর সততা, সতাবাদিতা, সাধুতা, বুদ্ধিমস্তা এবং বিশ্বস্ততায় তোমরা সকলেই ইতিপূর্বে মুদ্ধ ছিলে, তাঁর প্রশংসায় তোমরা ছিলে পঞ্চমুখ, তাঁকে তোমরাই 'আল-আমিন' বা বিশ্বস্ত বলে উপাধি দিয়েছিলে, জীবনে কখনো তাঁর মধ্যে তোমরা স্বার্থপরতা বা অসাধুতা লক্ষ্য করনি। এমতবস্থায় তোমরাই বল, তাঁর ন্যায় এমন মহান ব্যক্তি কি উন্মাদ হতে পারেন? তোমরা সারা জীবন যার প্রশংসা করেছে আজ যখন তিনি আল্লাহ পাকের নবুয়ত লাভ করেছেন, তোমাদেরকে সত্যের দিকে আহ্বান করেছেন, তোমাদের কল্যাণার্থেই তোমাদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করছেন, এমন অবস্থায় কিডাবে তোমরা তাঁকে বিকৃত মন্ত্রিক বলার ধৃষ্টতা দেখাক্ষ্যে মুলত: যে তাঁকে উন্মাদ বলে, সে নিজেই উন্মাদ।

মানুষ দু'টি উদ্দেশ্যে কাজ করে, কোনো বিষয়ে উপকৃত হবার লক্ষ্যে, অথবা কোনো প্রকার ক্ষতি থেকে আত্মরক্ষার উদ্দেশ্যে।
সাধারণত : এ দু'টি জাগতিক উদ্দেশ্যেই মানুষ কোনো পদক্ষেপ গ্রহণ করতে পারে। কিছু প্রিয়নবী —— এ দু'টি জাগতিক
উদ্দেশ্যের কথা পূর্বাহেন্ট অস্বীকার করেছেন। সুশ্লষ্ট ভাষায় তিনি ঘোষণা করেছেন আমার এই কাজের জন্যে আমি কোনো
বিনিময় চাইনা, আমার বিনিময় তো তধু আল্লাহ পাকের কাছেই রয়েছে।

অতএব, দীন ইসলামের প্রচারে প্রিয়নবী — এর জাগতিক কোনো বার্থ নেই। এমনকি, কোনো ক্ষতির আশক্ষা থেকে
আমারক্ষার জন্যেও তিনি এ কাজ করছেন না, কেননা তিনি যখন আরববাসীকে তাওহীদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের আহ্বান
জানালেন, তখন সারা আরব তথা সমগ্র বিশ্ববাসী তার শক্ত হয়ে গেল। কিছু তিনি যেহেতু এক আল্লাহ ব্যতীত আর কারো কাছে
আশা করতেন না এবং এক আল্লাহ ব্যতীত কাউকে ভয় করতেন না, তাই মানুষের শক্ততারও তিনি পরোয়া করতেন না।

খন্তার কাকেদের প্রতি দাওরাত : المُؤَمِّرُ بَرَائِينَ المُؤَمِّرِ بَرَائِينَ المُؤَمِّرِ بَرَائِينَ المُؤَمِّرِ بَرَائِينَ مَا الله وهو معه مده التجاه المعهد المعهد المعهد التجاه المعهد المعهد المعهد التجاه المعهد التجاه المعهد الم

া নাকোর সাথে সংযুক্ত। এতে দাঁড়ানোর লক্ষ্য ব্যক্ত হয়েছে যে, সব পুরাতন ধ্যান-ধারণা থেকে মুক্ত হয়ে একান্তভাবে আল্লাহর উদ্দেশ্যে হয়রত মুহাখন এর দাওয়াত সম্পর্কে চিন্তাভাবনা করার জন্য তৎপর হয়ে যাও। এ দাওয়াত সতা না মিথ্যা তা তেবে দেখ। তা একাই তা কর অথবা অন্যান্যের সাথে পরামর্শক্রমেই কর।

অতঃপর এই চিন্তাভাবনার একটি সুম্পষ্ট পদ্ধা বলে দেওয়া হয়েছে যে, দলবল ও অর্থকড়ির প্রাচ্যহীন, একা এক ব্যক্তি যদি তার স্বজাতি বরং সমগ্র বিশ্বের বিরুদ্ধে তাদের যুগ যুগ ব্যাপী বদ্ধমূল বিশ্বাসের বিপরীতে যাতে তারা একমতও বটে কোনো ঘোষণা দেয়, তবে তা দু উপায়েই সন্তব । এক. হয় ঘোষণাকারী বদ্ধপাগল ও উন্যাদ হবে। ফলে নিজের হিতাহিত চিন্তা করে সমগ্র জাতিকে শক্রতে পরিণত করে বিপদ ডেকে আনবে। দুই, তার ঘোষণা অমোঘ সত্য। কারণ তিনি আল্লাহর প্রেরিত রাস্প। তাই আল্লাহর আদেশ পালনে কারও পরওয়া করেন না।

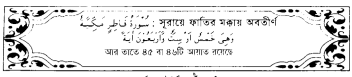
এখন তোমরা মুক্তমনে চিন্তা কর, এতদুভয়ের মধ্যে বান্তব ঘটনা কোনটিঃ এভাবে চিন্তা করলে তোমাদের পক্ষে নির্দিতভাবে এ বিশ্বাস করা ছাড়া গভান্তর থাকবে না যে, হযরত মুহাম্মদ ক্রেট্র উন্মান ও পাগল হতে পারেন না । তাঁর জ্ঞানবৃদ্ধি, বিবেচনা ও আচার-আচারণ সম্পর্কে সমগ্র মঞ্জা ও গোটা কুরাইশ সম্যক অবগত । তাঁর জীবনের চল্লিশটি বছর স্বজ্ঞাতির মাথেই অভিবাহিত হয়েছে । কখনও কেউ তাঁর কথা ও কর্মকৈ জ্ঞানবৃদ্ধি, গান্ধীর্য ও শালীমভার পরিপত্তি পারেনি । কেবল এক কলেমা "লা ইলাহা ইল্লালাহ" বাজীত আজও কেউ তাঁর কথা ও কর্ম সম্পর্কে জ্ঞান-বৃদ্ধির বিপরীত হওয়ার ধারণা করতে পারে না । সুতরাং এটা সুম্পষ্ট যে, তিনি উন্মান হতে পারেন না । আয়াতের পরবর্তী তাঁর কোনে তাই প্রকাশ করা হয়েছে । ক্রিন্তা (তোমাদের সঙ্গী) শব্দে ইনিত রয়েছে যে, কোনো বিহাগত অজ্ঞাত পরিচর্য় মুসাফির ব্যক্তির মুখ থেকে স্বজাতির বিরুদ্ধে কোনো কথা তানলে কেউ হয়তো তাকে উন্মান বলতে পারে । কিছু তিনি তো তোমাদের শহরের বাসিনা, তোমাদের গোত্রেরই একজন এবং তোমাদের দিবারাত্রির সঙ্গী । তাঁর কোনো অবস্থা তোমাদের অগোচরে নয় । ইতিপূর্বে তোমরা কখনও তাঁর সম্পর্কে ও ধরনের সন্দেহ করনি ।

শাপাচারীরা ভীত-বিহবল হয়ে পালাতে চাইবে। কিছু পরিআণ পাবে না। দুনিয়াতে কোনো অপরাধী পলায়ন করলে তাকে থেঁজ করতে হয়; সেখানে তাও হবে না; বরং সবাই ব-ছানে শ্রেফতার হবে, কেউ পালিয়ে যাওয়ার স্থাো পাবে না। কেউ কেউ একে অন্তিম কষ্ট ও মুমূর্ষ্ অবস্থা বলে সাব্যক্ত করেছেন,। যখন মৃত্যুর সময় হবে এবং তাদের উপর জীতি উপস্থিত হবে, তখন ক্রেকতানের হাত থেকে নিষ্কৃতি পাবে না; বরং স্ব-স্থানেই আত্মা বের হয়ে যাবে।

জঠানে। বলা বাহল্য, যে বন্ধু বাদিন দুরে নম, হাতের নার্গালের মধ্যে, তাই হাত বাড়িয়ে তেওঁ হাত বাড়িয়ে কোনো কিছু জঠানো। বলা বাহল্য, যে বন্ধু বেশি দূরে নম, হাতের নার্গালের মধ্যে, তাই হাত বাড়িয়ে উঠানো যায়। আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, কান্দের ও মুশরিকরা কিয়ামতের দিন সভ্যাসভা সামনে এসে যাওয়ার পর বলবে, আমরা কুরআনের প্রতি অথবা রাস্লের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করলায়। কিন্তু তারা জানে না যে, ইমানের স্থান তাদের থেকে অনেক দূরে চলে গেছে। কেননা কেবল পার্থিব জীবনের ইমানই এইণীয়। পরকালে কর্মজগং নয়। সেখানকার কোনো কর্ম হিসাবে ধরা যাবে না। তাই এটা কেমন করে সম্বর যে, তারা ইমানরূপী ধন হাত বাড়িয়ে ভূলে নেবে।

ভাৰত আদের প্রেষ্ঠ বন্ধুর মাঝখানে পর্দার অন্তরাল করে তাদেরকে তা থেকে বঞ্জিত করে নেওয়া হয়েছে। কিয়ামতের অবস্থায়ও এ বিষয়ট প্রযোজ্য। কিয়ামতে তারা মৃতি ও জান্নাতের আকাজকী হবে; কিছু তা লাভ করতে পারবে না। দূনিয়াতে মৃত্যুর বেলায়ও এটা প্রযোজ্য। দূনিয়াতে তাদের লক্ষা ছিল পার্থিব ধন-সম্পদ। মৃত্যু তাদের ও তাদের এই উদ্দেশ্যের মাঝখানে অন্তরায় হয়ে তাদেরকে তা থেকে বঞ্জিত করে দিয়েছে।

এর বহুবতন। অর্থ অনুসারী ও সতীর্থ। উদ্দেশ্য এই যে, তাদেরকে যে শান্তি দেওয়া হয়েছে অর্থাং তাদের অতীষ্ঠ ও ঈশ্লিত বন্ধু থেকে বঞ্জিত করে দেওয়া হয়েছে তা ইতিপূর্বে তাদের মতোই কুফরি কর্মে প্রবৃত্ত ব্যক্তিদেরকে দেওয়া হয়েছে। কেননা তারা সবাই সন্দেহে নিপ্তিত ছিল। অর্থাং রাস্লুল্ডাহ ক্রিয়ালত এবং কুরআনের আক্রাহর কালাম হওয়ার বিষয় তাদের বিশ্বাস তাক্ষান ছিল না।



## بسيم الله الرَّحَمُن الرَّحِيْم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

- ١. أَلْحَمْدُ لِلَّهِ حَمِدَ تَعَالَى نَفْسَهُ بِذَٰلِكَ كَمَا بُيِّنَ فِي أَوَّلِ سَبَا فَاطِرِ السَّمُوتِ وَٱلْاَرْضَ خَالِقُهُمَا عَلْي غَيْد مِثَالٍ سَبَقَ جَاعِلِ الْمَلْئِكَةِ رُسُلًا إِلَى الْآنِبِيَاءِ أُولِيُّ اجْنِحَةِ مَّتْنَى وَثُلَثَ وَرُبَاعَ مَ بَزِيدُ فِي النَّخَلُق فِي الْمَلْئِكَةِ وَغَيْرِهَا مَايَثُنَّا مُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قِلَدِيْرٌ.
- ٢. مَا يَفَتَح اللُّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَّحْمَةٍ كَرِزْقِ وَّمُ طَيِ فَكَلَّ مُمْسِكَ لَهَا ج وَمَا يُمْسِكُ مِنْ ذٰلِكَ فَكَلَا مُسُرْسِلَ لَهُ مِنْ بُعَيْدِهِ أَيْ بَعَدُ إمْسَاكِهِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْعَالِبُ عَلَىٰ امْسِوهِ الْحَكِيمُ فِي فِعَلِهِ.
- ٣. يُنَايِّهَا النَّاسُ أَيْ أَهْلُ مُكَّةَ أَذْكُرُوا نَعْمَهُ اللُّهِ عَلَيْكُمُ م بِراسْكَانِكُمُ الْحَرَمَ وَمَنْعِ الْغَارَاتِ عَنْكُمْ.

#### অনুবাদ :

- ১, সমস্ত প্রশংসা আল্লাহর আল্লাহ তা'আলা উক্ত বাক্য দারা নিজের প্রশংসা করেছেন যেমন সুরায়ে সাবার প্রারম্ভ বর্ণিত হয়েছে যিনি আসমান ও জমিনের স্রষ্টা উভয়ের ম্রষ্টা কোনো পূর্বের নমুনা ব্যতীত এবং ফেরেশতাগণকে করেছেন বার্তাবাহক নবী-রাসূলের নিকট তারা দুই দুই, তিন তিন ও চার চার পাখা বিশিষ্ট। তিনি সৃষ্টির ফেরেশতাগণ ও অন্যান্য মধ্যে যা ইচ্ছা বৃদ্ধি করেন, নিক্তয় আল্লাহ সর্ববিষয়ে সক্ষ**ম**।
- ২. আল্লাহ মানুষের জন্য অনুগ্রহের মধ্যে থেকে যা খুলে দেন, যেমন, বৃষ্টি ও রিজিক ইত্যাদি তা ফেরাবার কেউ নেই এবং তিনি যা বারণ করেন, তা কেউ প্রেরণ করতে পারে না তিনি ব্যতীত ৷ তিনি তার হকুম ও কর্মে পরাক্রমশালী প্রজ্ঞাময়।
- ৩. হে মানুষ মক্কাবাসী! <u>তোমাদের প্রতি আক্লাহর অনুগ্রহ</u> নিরাপদ স্থানে তোমাদেরকে বসবাসের সুযোগ করে দিয়ে তোমাদেরকে পটতরাজ থেকে হেফাজত রাখা শরণ কর ৷

هُلُ مِنْ خَالِقِ مِنْ زَائِدَةً وَخَالِقِ مُبْتَدَا عَبُرُ اللّه بِالرَّفْعِ وَالْجَرِ نَعْتُ لِخَالِقِ لَغْظًا وَمَحَلًا وَخَبُرُ الْمُبْتَدَد لَيْرُزُفُكُمْ مُنَ السَّمَاء الْمَطَر وَ مِنَ الْأَرْضِ النَّبَاتَ وَالْإَسْتِغْهَامُ لِلتَّقْرِيْر اَى لاَ خَالِنَ رَازِقَ عَبْرُهُ لَا الْمُرالاَّهُورَ فَانْنَى تُنْوَفَكُونَ مِنْ اَيْنَ تَصْرِفُونَ عَنْ تَوْجِيْدٍه مَعَ افْرادِكُمْ بِانَّهُ النَّالِقُ الرَّالُونَ

٤. وَإِنْ يُسْكَدَبُوكَ يَهَا مُحَمَّدُ فِنَى مَحِينَظِكَ بِالشَّرْحِيْدِ وَالْبَعِثِ وَالْبِحِسَابِ وَالْعِقَابِ وَالْعِقَابِ فَقَدْ كُلْبَتَ رُسُلً مِّنْ قَسْلِكَ طِفَى ذٰلِكَ فَاصِيْر كُمَا صَبْرُوا وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ فِي أَلْلِي اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ فِي الْمُحْرَدِ وَعَنْ يَجَازِى الْمُكَلِّذِينِينَ وَمَنْ مُسُورًا وَالْحَالِي اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ فِي اللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمْورُ وَعَنْ يَجَازِى الْمُكَلِّذِينِينَ وَمَنْ مُسُورًا وَالْحَالِي اللَّهِ مُنْ مَنْ الْمُحْرَدُ وَعَنْ يَرْجَعُ الْمُحْرَدُ وَعَنْ يَعْرَفُونَ وَعَنْ مَنْ الْمُحْرَدُ وَعَنْ عَلَيْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ وَعَنْ عَلَيْهِ مِنْ وَعَنْ اللَّهِ وَالْعِقَالِ وَالْمُعَلِيقِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعْرَالِي اللَّهِ عَلَيْ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ وَعَلَيْهِ مِنْ وَعَلَيْهِ مِنْ وَعَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ فَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَالْمِقَالِي اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَالْمُعِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَالْمُعَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَ

. يَكَابُهُا النَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ بِالْبَعْثِ وَعَثِيرٍ حَقُّ فَلَا تَغُرْنُكُمُ الْعَلِيوَةَ الدُّنْيَا مِن عَنِ

الْإِنْمَانِ بِذَٰلِكَ وَلَا يَغُرُنُكُمْ بِاللَّهِ فِيْ

حِلْهِ وَإِمْهَالِهِ الْعَرُورُ الشَّيْطَانُ .

إنَّ الشَّيطانَ لَكُمْ عَدُدُّ فَاتَخِذُهُ عُدُّا حَدُّوا حَدُوا حَدِيرًا لَهُمَا يَدُعُوا خَذِيَهُ بِطَاعَةِ اللَّهُ وَلَا تُطِيعُونُ إِنَّمَا يَدُعُوا خِزَيَهُ إِنِّ الْمَحْدِ إِنْهَا عَدُولُونُ مِنْ اصْعُدِ التَّهَاعِيدِ الثَّارِ الشَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ الشَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الشَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ الثَّارِ السَّعِيدِ النَّارِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّامِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ النَّالِ السَّعِيدِ السَّعِيدُ السَّعِيدِ الس

- হে মুহামদ! আপনার তাওহীদ, পুনরুখান, হিসাব-নিকাশ ও শান্তির দাওয়াতের ব্যাপারে তারা যদি আপনাকে মিথ্যাবাদী বলে, তবে এতে আপনার পূর্ববর্তী প্রগাম্বরদেরকেও তো মিথ্যাবাদী বলা হয়েছিল। অতএব, আপনি সবর করুন মেমন তারা সবর করেছে আখেরাতে আল্লাহর প্রতিই যাবতীয় বিষয় প্রত্যাবির্ত ইয়। অতএব তিনি মিথ্যুকদের শান্তি দিবেন ও নবীগণকে সাহায়্য করবেন।
- বে মানুষ, নিচয় পুনকথান ও অন্যান্য বিষয়ে <u>আল্লাহর ওয়াদা সভা। অভএব পার্থিব জীবন যেন তোমাদেরকে এতলোর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন থেকে প্রভারণা না করে। এবং সেই প্রবঞ্চক শয়তান যেমন কিছুতেই ভোমাদেরকে আল্লাহ সম্পর্কে প্রবঞ্চিত না করে। এই বলে। যে, আল্লাহ ক্ষমাশীল ও তিনি ক্ষমা করে দিকে।</u>
  - তামরা জেনে রাখ নি<u>চয় শরতান তোমাদের শরু অন্তএব আরাহর আনুগত্যে তাকে শরুরনে গ্রহণ কর।</u> অতএব তার অনুসরণ করিওনা সে তার দলবদকে তার অনুগতদেরকে কুফরির দিকে <u>আহ্বান</u> করে যেন তারা জাহানুষী হয়।

। ८ ٩. याता कुरुति करत जाएनत छएन। तरप्ररह करहेत आकार و ﴿ اَلَّذِينَ كَافُرُوا لَهُمْ عَذَاكُ شَدِيكً ﴿ وَالنَّذِينَ أُمُنُوا وَعُمِلُوا الصَّلَحَتِ لَهُمْ مُغْفَرُهُ وَأَجْرَ كَبِيرٌ فَلْهِذَا بِيَانُ مَا لِمُوافِقِي الشَّبُطَانِ وَمَا لِمُخَالِفِيهِ وَنَزَلَ فِي أَيِي جَهْلِ وَغَيْرِهِ.

আর যারা ঈমান আনে ও সংকর্ম করে তাদের জন্যে রয়েছে ক্ষমা ও মহাপুরস্কার। এটা ঐ প্রতিদান ও শান্তির বর্ণনা যা শয়তানের বিরুদ্ধাচরণকারী ও অনুগামীদের জনো বয়েছে।

#### ভাহকীক ও ভারকীব

সুরায়ে ফাতিরের অপর নাম সুরায়ে মালাইকা।

مُطْلَعًا شُقُ अर्था : قَوْلُمُ عَلِي عَلَى غَيْرِ مِثَالِ अर्था : قَوْلُمُ فَاطِرِ السَّمُواتِ

وَعَنْ مُجَاهِدٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (رض) مَاكُنْتُ ادْرِي مَا فَاطِرُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ خُنْي إِخْرَى فَعَالُ احَدُمُهَا انَّا فَطَرِيْهَا انَّ أَبِتَدَاتُهَا وَابتَدَعْتُهَا

थद्म . وضَافَة لَفُظِيْ वत कासन तन्न ना। जवा वरें وضَافَة لَفُظِيْ वत प्रासन तन्न ना। जवा वरें وَأَلْرُضَ कुमना الله रायित صفت शायित الله शायित ا

े এর সিফত হওয়। مُعَنَّرِيُ फ'ल भारीत অর্থে হয়েছে যার কারণে এই ইযাফত مُعَنَّرِيُ फ'ल भारीत অর্থে হয়েছে تا مُعَنَّرِيُ বৈধ হয়েছে 🛚

। শব্দের দিতীয় সিফত হয়েছে اللُّهُ (এটা ﴿ اللَّهُ لَا لِكُمَّا لِكُمَّةٍ لِكُمِّ

এর অর্থে হয়েছে অথবা أَسْتِغْبَالٌ वा أَسْتِغْبَالٌ مَالُ عَالِمَ عَالِمَ عَامِي . এর অর্থে হয় তবে তার আমেল श्वता रिवंध नवा अविक विका المُسْتِغْيَالُ वा حَالُ रायाह। यमि عَامِلُ वा عَامِلُ अर्थ रव वार وَضَافَت لَفْظِيْ बें गेंस्मत সिফত হওয়া বৈধ নয়। এই সুরতে اللهُ गेंस्मत সিফত হওয়া বৈধ নয়।

উত্তর. এখানে إِسْتِسْرَارِيْ हिं جَاعِلِ ।এর অর্থে হয়েছে । কাজেই مُعْنَوِيْ हिं جَاعِلِ । हिं جَاعِلِ बत वर्ष اللهُ वर أَلْكُ वर وَالْتُومِينَ وَعَلَى اللَّهُ व्र काँग्रामा निर्दा । यात्र कर्तन اللهُ अत काँग्रामा निर्दा । यात्र कर्तन হয়েছে কাজেই তার كَاصِرٌ হওয়াও বৈধ হয়েছে। এখন আর কোনো আপত্তি বাকি থাকে না।

रावक्व रहा वर्ष अग्राना, धाती। और वर्राहर, أَرْلُو का देशके حَالَت نَصْبِيقْ का جُرِي वर جُرُق शब حَالَت نَصْبِيقْ অর্থে ব্যবহৃত হয় । এর একবচন আসেনা, কেউ কেউ এর একবচন 🎜 বর্ণনা করেছেন ।

ভাই نَكِرَ, আই وَهُولُـهُ أُولِيُّ कि हे. أُركُرُ वह तहनान । এটা أُربُيُّ कि हे وَهُولُـهُ أُولِيُّ أَجُنِكَةٍ ও বিদ্যমান রয়েছে, কিন্তু তাতে এই সংশয়ের সৃষ্টি হয় যে পর/পাখা হওয়া সেই ফেরেশতার জন্য নির্দিষ্ট যারা নবী রাসুলগণের নিকট প্রেরিত হতেন। অথচ সকল ফেরেশতারই পর রয়েছে। কাজেই একে ــــــُــرُ-এর সিফত বা عُـلُ वना বেশি উপযোগী হবে ৷

हि تُتَعَد 90-إِنَّ रास्रतः مُعَدُّ مُجُرُور १८९१ कात कात्रत بُدُل राह أَجْنِحَةٍ वहा : قُولُهُ مُكْتُسَى وَقُلْتُ وَرُبِعَ غَبُر مُنْصَرِفُ २७য়ाর काরণে হয়েছে। (कॅननां এই তিন कालिমাতে وُصْغِبَتْ এবং بَيُابُت عَالَمَ काরণে وَبُيَابُت ع । स्रक مُعَدُّرُل अरक وَتُنَيِّنِ الِثُنَيِّنِ الْنَبِيْنِ الْمُنَالِي -करत्न अर्थाह । এই किलिमाधरला ক্রমিডাবে অনাগুলোও।

काका या शूर्यत अकिएमत कना इरारह। ﴿ فَوَلُمُ وَيَوْدُوُ فِي النَّفَلُقِ مَا يَشَاءُ ﴿ وَيُولُوُ فِي النَّفَلُو ٤٠٠- لَهُا : مَا अत्र राहा مُرْضِع उवर पर्या ﴿ مَا مَا مَا مَا مَا مَا كَمَا كَمَا اللهِ عَلَيْهُمَا مَا مَا كَ عند لَهُا : مَا اللهِ عَرْضِع كَالْمُ مُرْضِعُ لَهُمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

. وَلَمُ مَلُ : هُولُهُ هَمُلُ مِن خَالِقِ अब जना ७ दरा भारत, जात مِن गि مُلُ : هُولُهُ هَمُلُ مِن خَالِقِ अविविक : आत كان दरा। مُسَيَّدًا प्रमाण्डात مُخُرُّر (दराह : आत كان दरा। مُسَيَّدًا प्रमाण्डात مُخُرُّر (दराह : आत كان दरा। مُخُرُ عَلَيْ الله - عَالَيْ अविविक : आत كَانُ مُسَاتِعًا مُسَيِّدًا الله - عَالَيْ क्षित عَالَمُ مَا الله عَلَيْ الله - عَالَيْ अविविक : अत अविविक : अत अविविक : अति خَالَقُ क्षित अविविक : अति अविविक :

## প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

নামকরণ : 'ফাতের' শব্দটির অর্থ স্রষ্টা। এ সূরার ওকতেই স্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহ পাকের সৃষ্টি-নৈপুণাের কথা রয়েছে, তাই এ সূরার নাম 'ফাতের' হয়েছে।

এ সুরাকে 'সুরাতুল মালায়েকা'ও বলা হয়। কেননা এ সুরায় ফেরেশতাদের সম্পর্কে বিশেষ আলোচনা রয়েছে। সুরায়ে সাবা-এর শেষের দিকে এ বিষয়ে উল্লেখ রয়েছে যে মুশরিকরা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহ পাকের কন্যা মনে করে নি'উজুবিল্লাই মিন জ্বালিক)।

মুশরিকদের এ ভ্রান্ত ধারণার নিরসন করা হয়েছে স্বস্থানে। এ সূরায় ফেরেশভাদের আলোচনা এভাবে করা হয়েছে যে, ফেরেশভাগণ আল্লাহ পাকের এক বিশ্বয়কর সৃষ্টি যারা আল্লাহ পাকের সম্পূর্ণ অনুগত, সর্বক্ষণ ভারা আল্লাহ ভা আলার বন্দেগিতে মশগুল এবং তার ত্তুম পালনে ব্যক্ত। এ সূরাটি সেই পাঁচটি সূরার অন্যতম যা আরম্ভ করা হয়েছে হামদ দ্বারা। যিনি বিশ্ব নিথিলের প্রষ্টা ও পালনকর্জা, যিনি রিজিকদাভা, ভাগ্য নিয়ন্তা যার এক আদেশে বিশ্ব সৃষ্টি অন্তিত্ব লাভ করেছে, যার আরেক আদেশে সম্মা সৃষ্টি জগত লয় প্রাপ্ত হবে, আমরা যার অনত্ত অসীম নিয়ামত লাভে ধন্য, তাঁর মহান দরবারে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা আমাদের কর্তব্য। যারা আল্লাহ পাকের শোকর গুজার এবং নেককার হয়, ভাদের তভ পরিণতির সুসংবাদ রয়েছে এ সুরায়। পক্ষান্তরে যারা আল্লাহ পাকের অনান্ত অসীম নিয়ামত ভোগ করেও তাঁর অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হয়, ভাদের ভয়াবহ পরিণতির কথাও এ সুরায় উল্লেখ রয়েছে।

পূর্ববর্তী সূবার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূবায় মুশরিকদের ধ্বংসের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। দৃষ্টের দমন শিষ্টের পালন নিঃসন্দেহে আল্লাহ পাকের বিরাট নিয়ামত। তাই এ নিয়ামতের শোকর আলায়ের ইন্থিত করে এ সূরাকে হামদ ধারা ওক্ষ করা হয়েছে। এ পর্যায়ে আল্লাহ পাকের প্রকাশ্য অপ্রকাশ্য নিয়ামত সমূহের উল্লেখ করে শোকরওজারীর জন্য উদ্ধুদ্ধ করা হয়েছে এবং অকৃতজ্ঞতার পরিণতি সম্পর্কে সতর্ক করা হয়েছে। -[তাফসীরে রুহুল মা'আনী. খ. ২২, পৃ. ১৬১]

এ সূরার অধিকাংশ আয়াতে ভৌহীদের প্রমাণ এবং শিরক ও কুফরের বাতুলতা ঘোষণা করা হয়েছে এবং কিয়ামতের কঠিন দিনের উল্লেখ করে মুশরিকদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। যেহেতু কাফেরদের বিরোধিতা এবং নানা চক্রান্তের কারণে প্রিয়নবী 🏣 কোনো কোনো সময় চিন্তিত হয়ে পভূতেন, তাই তাঁকে সান্ত্রনাও দেওয়া হয়েছে।

এ সুরাকে আল্লাহ পাক হামদ এবং শোকরের কথা দ্বারা ওক করেছেন। প্রথমত এ সুরায় আল্লাহ পাকের মসংখ্য নিয়ামত এবং অসাধারণ কুদরত হেকমতের উল্লেখ রয়েছে। এতে তাওহীদের প্রমাণ রয়েছে। এপর প্রিয়ননী '∰ুএর রিমালতের মোদণা রয়েছে এবং অবপেছে কিয়ামতের কঠিন দিনের বর্ণনা স্থান পেয়েছে। আল্লামা সৃষ্ঠী (র.) ইবনে মরনবিগা এবং বায়হাকীতে সংকলিত হাদীদে হ্যরত আব্দুল্লাহ ইবনে আক্রাস (রা.) এর বর্ণনার উদ্ধৃতি নিয়েছেন। তিনি বলেছেন, 'সুরায়ে ফাতের' মক্লায় নাজিল হয়েছে।

ক্রাফসীরকার কাতাদা (র.) বলেছেন, সূরায়ে ফাতেরকে 'সূরাতুল মালায়েকা' ও বলা হয়, আর এটি মক্কায় অবতীর্ণ।

আবদ ইবনে হোমায়েদ, ইবনূল মুনজির, ইবনে আবি হাতেম এবং বায়হাকী হয়বত আনুদ্রাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, আমি এ সূরার ماطر السَّاسُون বাক্যটির অর্থ জানতাম না, ঘটনাক্রমে দু'জন কোইন বাক্তিকে একটি কূপের মালিকানা নিয়ে কলহরত দেখলাম, তনাধ্যে একজন বলন أَنَ نَظَرُتُهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَ

—[তাফেনীরে আদদ্ররুল মানসূর, খ. ৫, পৃ. ২৬৫, তাফেনীরে ইবন কাসীর (উর্নু), পারা ২২, পৃ. ৬৮]

েফেরেশতাগণকে রাসূল অর্থাৎ বার্তাবাহক করার বাহ্যিক অর্থ এই যে, তাদেরকে জারাহর দৃত নিযুক্ত করে প্রগাধরণণের কাছে পাঠানো হয়। তারা আল্লাহর ওহী ও হকুম আহকাম পৌছে দেয়। রাসূল অর্থ
এখানে মাধ্যমও হতে পারে। অর্থাৎ তারা সাধারণ সৃষ্টি ও আল্লাহ তা'আলার মাঝখানে মাধ্যম হয়ে থাকে সৃষ্টির মধ্যে
পরগাধরণণ সর্বশ্রেক। তানের ও আল্লাহ তা'আলার মধ্যেও ফেরেশতারা ওহীর মাধ্যম হয় এবং সাধারণ সৃষ্টি পর্যন্ত অথবা আজাব পৌছানোর কাজেও ফেরেশতাগণাই মাধ্যম হয়ে থাকে।

্রতিটি টিন্ট্র কিন্তু করিছেন হার উত্তর্গ করিছেন হার করিছেন হার করিছেন হার করিছেন হার তার উত্তর্গ করেছেন হার ভারা উত্তরে পারে। এর করেছ করেছেন হারা ভারা উত্তরে পারে। এর করেছ করেছেন হারা ভারা উত্তরে পারে। এটা করেছেন হারা ভারা উত্তরে করে। এটা দ্রুতগতিসম্পন্ন হওয়ার মাধ্যমেই সম্ভবপর। উভার মাধ্যমে দ্রুতগতি হয়ে থাকে।

ফেরেশতাগণের পাখার সংখ্যা বিভিন্ন। কারও দুই দুই, কারও তিন তিন এবং কারও চার চার পাখা রয়েছে। এখানেই শেষ নয়।
মুসলিমের হাদীদে হ্যরত জিবরাঈল (আ.)-এর ছয়শ পাখা রয়েছে বলে প্রমাণিত। দৃষ্টান্তস্বরূপ চার পর্যন্ত উল্লিখিত হয়েছে।
—[কুরতুরী, ইবনে কাসীর]

আয়াতের এমন অর্থও হতে পারে যে, যেসব ফেরেশতা আল্লাহ তা'আলার বার্তা বহন করে দুনিয়াতে পৌছায়, তারা কখনও দুই দুই, কখনও তিন তিন এবং কখনও চার চার করে আগমন করে। এমতাবস্থায়ও চার সংখ্যাটি সীমাবন্ধতা বুঝায় না; বরং একটা উদাহরণ মাত্র। কেননা কুরআনেই প্রমাণিত আছে যে, আরও বেশিসংখ্যক ফেরেশতা দুনিয়াতে আগমন করে থাকে। ন্বাহতে মুখীত।

ভাজাৰ বাহাত এটা পাখার সাথে সম্পর্করত । তর্থাৎ জোল্লাহে তা'আলা স্বীয় সৃষ্টির মধ্যে যত বেশি ইচ্ছা যোগ করতে সক্ষয়। বাহাত এটা পাখার সাথে সম্পর্করত । তর্থাৎ ফেরেশতাগনের পাখা দু চারের মধ্যেই সীমিত নয়। আল্লাহ ইচ্ছা করলে তা আরও অনেক বেশিও হতে পারে। অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতও তাই। মুহরী, কাতাদাহ প্রমুখ তাফসীরবিদ বলেন, এখানে অধিক সৃষ্টি সাধারণ অর্থে বাবহৃত হয়েছে। যাতে ফেরেশতাদের পাখার আধিক্যও অন্তর্ভুক্ত। দৈহিক সৌন্দর্য, চরিত্র মাধুর্য, সুললিত কন্ঠ এবং বিভিন্ন মানুষের সৃষ্টিতে বিশেষ বিশেষ ত্থাবলির সংযোজনও এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত। আবৃ হাইয়ান বাহরে মুহীতে এ মতের আলোকেই তাফসীর করেছেন। এ তাফসীর থেকে প্রমাণিত হয় যে, মানুষ যে সৌন্দর্য ও পরাকাষ্ঠা অর্জন করে, তা আল্লাহ তাআলার দান ও নিয়ামত। এজন্য কৃতক্ত হওয়া উচিত।

এই কেন্ত্ৰ কৰি কৰিছে। এখানে রহমত বলে ইহলৌকিক ও পারলৌকিক উভয় প্রকার নিয়ামত বুথানো হয়েছে। যেমন- ইমান, জ্ঞান, সংকর্ম, নবুয়ত ইত্যাদি এবং রিজিক, সাঞ্জ-সরঞ্জাম, সুথ-শান্তি, স্বান্থ্য, ইজ্ঞা করেন, তাকে কেউ ঠেকিয়ে রাখতে পারে না।

এমনিভাবে দ্বিভীয় বাক্যের অর্থণ্ড ব্যাপক। অর্থাৎ আরাহ তা'আলা যা বারণ করেন, তা কেউ খুলতে পারে না। সেমতে সপ্ত' তা'আলা কোনো বানা থেকে দুনিয়ার বিপদাপদ ফিরিয়ে রাখতে চাইলে তাকে কষ্ট দেওয়ার সাধ্য কারও নেই। এমনিভাবে আড়াঃ তা'আলা কোনো কারণবশত কোনো বান্দাকে রহমত থেকে বঞ্চিত করতে চাইলে, তাকে তা দেওয়ার সাধ্য কারও নেই।

–(আৰু হাইহ;'ন

এ বিষয়বন্তু সম্পর্কে একটি হাদীসও বর্ণিত আছে। একবার হয়বত মু'আবিয়া (রা.) কুফার গতর্নর মুণীরা ইবনে শোবা (রা.) -এ
এই মর্মে চিঠি নিখালেন যে, তুমি রাসূল 
এব কাছ থেকে তনেছ। এরপ কোনো হাদীস আমাকে লিখে পাঠাও। ইয়ার
মুগীরা তার সচিবকে ডেকে লিখালেন, আমি রাসূপুরাহ

কল নামাজ আদায়ের পর নিম্নোক বাকাতলো পাঠ করতে তনেক
মুগীরা তার সচিবকে ডেকে লিখালেন, আমি রাস্পুরাহ

কল নমাজ আদায়ের পর নিম্নোক বাকাতলো পাঠ করতে তনেক
কাউকে নান করেন, তা কেউ ঠেকাতে পারে না এবং আপেনি যা ফিরিয়ে রাখেন, তা কেউ দিতে পারে না। আপনার ইক্ষয়
বিকল্পে কারও কোনো চেটা কার্যকর হতে পারে না। নম্মসনাদে আহমদা

মুসলিমে বর্ণিত হয়বত আবু সায়ীদ খুদরী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে আছে যে, উপরিউক বাক্যগুলো তিনি রুক্ ধেকে মাগা তোলার সময় বলেছিলেন এবং এর আগে বলেছিলেন لَكُنُّ مَا قَالُ الْفَيْدُ رُكُلُنَا لَكُ বাক্য বলতে পাতে. তনুধ্যে একলো সর্বাধিক উপযুক্ত ও অগ্রগণা।

আল্লাহর উপর ভরসা করলে যাবজীয় বিপদ থেকে মৃক্তি পাওয়া যায় : উল্লিখিত আয়াত মানুষকে শিক্ষা দেয় যে, আল্লাহ বাতীত কারও তরফ থেকে উপকার ও ক্ষতির আশা ও ভয় রাখা উচিত নয় : কেবল আল্লাহর প্রতিই লক্ষা রাখা উচিত । এটাই ইহলৌকিক ও পারলৌকিক সংশোধন এবং চিরস্থায়ী সুখের অবার্থ ব্যবস্থাপত্র । এর মাধ্যমেই মানুষ হাজারো দুঃশ ও চিক্তার কবল থেকে মুক্তি পেতে পারে । –বিচ্ছল মা'আনী)

হযরত আমের ইবনে আবদে কায়েস (রা.) বলেন, আমি যখন ভোরবেলা কুরআন পাকের চারটি আয়াত পাঠ করে নেই, তথ-সকালে ও সন্ধ্যায় কি হবে, সে বিষয়ে আমার কোনো চিন্তা থাকে না : তন্যুধ্যে এক আয়াত এই مُرْسِلُ مُرْسِلُ كُمُ مِنْ لُكُمْوَّا رُضُكِمَ فَكُلَّ مُنْسِكُ لَكُمَ مُرْسِكُ كُمُ مُرْسِكُ كُمُ مُرْسِكُ كُمُ مُرْسُكُ مُعْمِلًا عَلَيْسُ مُعْمِلًا مُعْسِلُكُ مُرْسُكُ مُرْسُكُ مُرْسُكُ مُرْسُكُ مُرْسُكُ مُسْكِعُونُ مُعَلِقًا مُعْسَلِكُ مُرْسُكُ مُعْسِكُ مُسْكِعُ لِلْكُ مُرْسُكُ مُعْسِكُ مُعْسُكُمُ مُعْسِكُ مُعْسِكُ مُسْكُمُ مُنْسُكُمُ مُعْسِكُ مُعْسَلِكًا مُعْسَلِكًا مُعْسَلِكُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسُكُمُ مُعْسُكُمُ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِعُمْ لِعُمْ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِعُمْ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسُكُمُ مِنْ لِكُمُ عُلِكُ مُعْسُلِكُمُ مُعْسِكِمُ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مِنْ لِكُمُ مِنْ لِكُمُ مِنْ لِكُمُ عُلِكُ مُعْسُلُكُمُ مِنْ لِكُمُ مِنْ لِكُمُ عُلِكُ مُعْسُلُكُمُ مُعْسِكُمُ لِكُمُ مُعْسُعُونُ مُعْسُلُكُمُ مُعْسِكُمُ مِنْ لِكُمُ مُعْسُلُكُمُ مِنْ لِكُمُ مُعْسُلُكُمُ مِنْ لِكُمُ مُعْسُلُكُمُ مُعْسُلُكُمُ مُعْلِكُمُ مُنْ مُعْسُلُكُمُ مُعْسُلُكُمُ مُعْسُلُكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُ مُعِلِكُمُ مُ لِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُمُ مُعِلِكُ

سَبَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ ख़िय आग्नाण إِنْ يُسْسَسُكَ اللَّهُ يِشُرٍّ فَكَا كَاشِفَ لَهُ إِنَّا هُوَ وَانْ يُرُونَّ بِخَيْرٍ فَكَا رَادٌ لِفَضْلِيهٍ ﴿ [अवन मांपानी] - إلا مَعَوم अग्नाण المُحَالِثُ عَمْدِ إِنَّا عَلَى اللَّهِ رَوْقُهُا वतः ठळूव आग्नाण اللَّهِ رَوْقُهُا

হযবত আৰু হ্ৰায়রা (বা.) বৃষ্টি হতে দেখলে বলতেন مُطْرَعًا بِشُوْءِ الْفَتْمِ اللَّهُ مِنْ رَحْمَةٍ ضوة مُطْرَعًا কৰতেন। এতে আরবদের আন্ত ধারণার খন্তন রয়েছে। তারা বৃষ্টিকে বিশেষ বিশেষ বিশেষ সাথে সহচ্চযুক্ত করে বলত, অমুক এবের প্রভাবে আমরা বৃষ্টি পেয়েছি। হধরত আবু হ্রায়রা (বা.) বলেন, আমরা مُنْتُمِ اللَّهُ আয়াতের কারণে বৃষ্টি পেয়েছি। ভিন্নি বৃষ্টির সময় এই আয়াতটি ডেলাওরাত করতেন। -[মুয়াভা মালেক]

হরেছে, তাঁর কাজর্মী মানুবছে প্রতানিকে বৃষ্ণারে ও প্রথমেন। অর্থাৎ অতি প্রবঞ্জক। এতে পরতানকে বৃষ্ণারে হরেছে, তাঁর কাজর্মী মানুবছে প্রতারিত করে কুফর ও তানাহে লিঙ করা। "পরতান যেন তোমানেরকে আল্লাহ সম্পর্কে ধৌকা না দেয়" এব অর্থ শয়তান যেন মন্দ কর্মকে শোকনীয় করে তোমানেরকে তাতে লিঙ করে না দেয়। তদন তোমানের অবস্থা হবে তে. তোমানার তনাহ করার সাথে সাথে মানে করতে থাকবে যে, তোমারা আল্লাহর প্রিয় এবং তোমানের শান্তি হবে না। শুকুবুরী।

٨. أفَمَن رُيْن لَهُ سُوّ، عَملِيه بِالتَّمْوِيْهِ فَرَاهُ كَمَن هَدَاهُ اللّهُ حَسَنًا ٩ مَن مُبتَداً خَبُرُهُ كَمَن هَدَاهُ اللّهُ لا دَلٌ عَلَيْهِ فِإِنَّ اللّه يُضِلُّ مَن بَشَاءُ ويَهٰلِي مَن يَشَاءُ ويَهٰلِي مَن يَشَاءُ ويَهٰلِي مَن يَشَاءُ ويَهٰلِي مَن يَشَاءُ ويَهٰلِي اللّهُ الْعُزَيْنِ لَهُمْ حَسَرات وبياغيمامِك أنْ لا يُؤمنوا إنْ اللّه عَلِيْهُ عِلى إنَّ اللّهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِ.
٩. وَاللّهُ اللّذِي أَرْسَلُ الرّبَاعُ وَفِي قِراءَ وَ الرّبِعُ لَي وَاللّهُ اللّذِي أَرْسَلُ الرّبَاعُ وَفِي قِراءَ وَ الرّبِعُ لَي فَعْمَدُونَ فَي عَلَيْهِ الرّبَعُ لَي السّمَا اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ الرّبَعُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ الرّبَعُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

ا. مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِرَّةَ فَلِلْهِ الْعِزَّةُ جَمِيعُكَا الْعِرْةُ جَمِيعُكَا الْعَرْةُ جَمِيعُكَا الْعَرْةُ الْعَرْةُ الْعَرْةُ الْعَرْةُ الْعَرْةُ الْعَرْدُ الْعَرْدُ الْعَرْدُ الْعَيْبُ الْعَلَيْبُ الْعَلَيْبُ الْعَلَيْبُ الْعَلَيْبُ الطَّيْبُ الطَّيْبُ الطَّيْبُ الطَّيْبُ الطَّيْبُ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الصَّلِيلِ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الْعَلَيْبُ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الْعَلَيْبُ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الْعَلَيْبِ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الْعَلَيْبُ اللَّهُ وَنَحُوهُا وَالْعَملُ الْعَلَيْبِ اللَّهِي فِي دَارِ النَّذَاوَةِ مِن تَغْينِيهِ وَالْعَلَيْبُ اللَّهِي فِي دَارِ النَّذَاوَةِ مِن تَغْينِيهِ وَاللَّهِي فِي دَارِ النَّذَاوَةِ مِن تَغْينِيهِ وَاللَّهِي فِي دَارِ النَّذَاوَةِ مِن تَغْينِيهِ وَاللَّهِي فَي مَلْ اللَّهُ مَا عَلَيْهِ اللَّهُ مَا عَلَيْلُ لَهُمْ عَلَالُ لَهُمْ عَذَالُ اللَّهُ مَا عَلَيْلِ لَهُمْ عَلَيْلُ لَهُمْ عَلَيْلُ لَاللَّهُ مَا الْعَلَيْلِ لَلْهُ مَا عَلَيْلُ لَاللَّهُ مَا عَلَيْلُ اللَّهُ مَا عَلَيْلُ لَلْهُ مَا عَلَيْلُ لَلْهُ مَا عَلَيْلُ لَالْهُ مَا عَلَيْلُ لَلْهُ مَا عَلَيْلُ لَاللَّهُ مَا عَلَيْلُ لَلَهُ مَا عَلَيْلُ لَا اللَّهُ الْعُلُولُ لَلْهُ اللَّهُ الْعُلِيلُ اللْعُلُولِ لَلْهُ الْعَلَيْلُ لَلْهُ الْعَلَيْلُ لَلْهُ الْعَلِي لَلْهُ اللَّهُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ اللْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلِيلُولُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلِيلُولُ اللْعُلْمُ الْعُلُولُ لَلْهُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ لَلَهُ اللْعُلِيلُ لَلْمُ لِللْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ لَلَهُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ الْعُلْمُ الْعُلِكُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ لَلْمُ الْعُلِيلُ الْعُلْمُ الْعُلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ الْعُلِكُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ الْعُلِيلُ الْعُلِيلُ الْعُلِيلُ الْعُلِيلِيلُهُ الْعُلِيلُ الْعُلْمُ الْعُلِيلُ الْعُلْمُ الْعُلِلْمُ

ٱلْبَلَدِ بَعْدُ مُوْتِهَا مَا يَبْسِهَا أَيَّ ٱنْبُتَنَابِهِ الزَّرْعَ

وَالْكُلاَ كُذَّالِكَ النُّسُورُ أِي الْبَعْثُ وَالْإِحْبَامِ.

ন ৬ আগত আয়াতটি আবৃ জাহনের ব্যাপারে অবতীর্ণ ব্যাহে থাকে <u>মন্দর্মে শাতনীয় করে দেখানো হয়, সে তাকে উত্তম মনে করে,</u> সে কি তার সমান থাকে আল্লাহ হেদায়েত দান করেছেনং না এতে ঠু মুবতাদা এবং তার খবর হলো উহ্য ঠি টা কিছম প্রমাণ বহন করে পরবর্তী আয়াত তারা হাকে ইচ্ছা প্রথম বানে বহন করে পরবর্তী আয়াত আল্লাহ থাকে ইচ্ছা প্রথম বান বানের ক্রম সম্প্রম্ম করেন। সুতরাং আপনি থাদের জন্যে এই মর্মে তারা ইমান আনে না কেনং অনুতাপ করে নিজেকে তারা ইমান আনে না কেনং অনুতাপ করে নিজেকে ধ্রংস করবেন না। নিশ্বয় আল্লাহ জানেন তারা যা

করে। অতএব তিনি তাদেরকে এর উপর শান্তি দিবেন।

৯. <u>আন্থাইই বায়ু প্রেরণ করেন</u> অন্য কেরাত মতে তুলি আতঃপর সে বায়ু মেঘমালা সঞ্চারিত করে। এখানে করার জন্যে অবাংর অতীত কালের অবস্থাকে বর্ণনা করার জন্যে অর্থাং বায়ু মেঘকে নাড়া দেয় <u>অতঃপর আমি তা মৃত ভূ-থঙের দিকে পরিচালিত করি।</u>
গায়েব থেকে পরিবর্তন করে তুলি বলা হয়েছে।
গায়েব থেকে পরিবর্তন করে তুলি করে বলা হয়েছে।
শামি তাশদীদ ও তাশদীদবিহীন উভয়ভাবে পর্ডবে। অর্থাং শস্য বিহীন ভূমি <u>অতঃপর তাদ্বারা সে ভূথঙকে তার মৃত্যুর পর সঞ্জীবিত করে দেই।</u> অর্থাং তাতে শস্য ও ঘাস ইত্যাদি উংপন্ন করি <u>এমনিভাবে হবে পুনরুখন অ</u>র্থাং মৃত্যুর পর জীবনদান।

১০. কেউ সন্থান চাইলে জেনে রাখুক, সমন্ত সন্থান আল্লাহর জন্যে। দুনিয়াতে ও আবেরাতে অতএব তার অনুসরণ বাতীত সন্থান অর্জন হয় না। অতএব তৃমি তারই অনুসরণ কর তারই দিকে আরোহণ করে সংবাক্য অর্থাৎ তিনি তা জানেন এবং এটা হলো, লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ এবং এ জাতীয় বাক্য এবং সংকর্ম, তিনি তাকে তুলে নেন। অর্থাৎ কবুল করে ম্বার্মনকার্যের চক্রান্তে পেণে থাকে দাক্লন নদওয়ায় নবীকে বনী, ইত্যা বা দেশান্তর করার জন্যে চক্রান্তম্পুলক পরামর্শ করেছিল, যেমন স্বায়ে আনকান্দে বর্ণিত তাদের জন্যে রয়েছে কঠোর শান্তি। তাদের চক্রান্ত বার্থ হবে।

তোমাদের আদি পিতা আদমকে সৃষ্টির মাধ্যম <u>অতঃপর বীর্য থেকে</u> আদম সন্তানকে বীর্য থেকে সৃষ্টির মাধ্যমে তারপর করেছেন তোমাদেরকে যুগন নারী ও পুরুষ <u>কোনো নারী গর্ভ ধারণ করেনা এবং</u> <u>সম্ভান প্রসব করেনা কিন্তু তার জ্ঞাত অনুসারে</u> এখানে بِعِلْتِ گارِ বাক্যটি شِيلِتِ তং معلومة لك अर्था بعِلْمِه अर्थार معلومة لك المعلومة الم কোনো বয়ৰু ব্যক্তি বয়স পায়না অৰ্থাৎ বৃদ্ধ ব্যক্তির বয়সে বৃদ্ধি করা হয় না এবং তার বয়স হাস পায়না কিন্তু তা লিখিত আছে কিতাবে তথা লাওহে মাহফুযে নিশ্চয় এটা আল্লা<u>হর পক্ষে</u> <u>সহজ।</u>

১২. দু'টি স<u>মুদ্ৰ সমান হয়না একটি অধিক মিঠা ও তৃষ্</u>ঞা নিবারক এবং অপরটি অধিক লোনা, উভয়টি থেকে তোমরা তাজা গোশত মাছ আহার কর এবং লবাণাজ পানি থেকে বা উভয়টি থেকে পরিধা<u>নে ব্যবহার্য</u> <u>গ্রনা</u> মণি-মুক্তা ও মারজান <u>আহরণ কর। তুমি</u> তাতে উভয় সাগরে জাহাজসমূহ দেখ, যা পানি চিরে চলে। অর্থাৎ একই বাতাসের মাধ্যমে তা পানিকে চিরে সামনে ও পশ্চাতে চলে যাতে তোমরা তার অনুগ্রহ কর ব্যবসা-বাণিজ্যের মাধ্যমে এবং যাতে তোমরা আল্লাহর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর।

ंगर ١١. وَاللُّهُ خَلَقَكُمْ مَنْ تُرَابِ بِخَلْقَ أَبِيكُمُ أَدَمُ اللَّهُ عَلَقَكُمْ مَنْ تُرَابِ بِخَلْقَ أَبِيكُمُ أَدَمُ مِنْهُ ثُمَّ مِنْ نُتُطْفَةٍ اَى مَنِنِيَ بِخَلْق ذُرِّنْتِهِ مِنْهَا ثُمُّ جَعَلَكُم أَزْوَاجًا وَ ذُكُورًا وَإِنَاثًا وَمَا تَحْمِلُ مِن أَنْفَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ مَ حَالُّ أَيْ مَعَلُومَةً لَهُ وَمَا يُعَدُّرُ مِنْ مُعَدَّرٍ أَيْ مَا يَزَادُ فِنِي عُمُرٍ طَوِينُلِ الْعُمُر وَّلَا يُسْتَقَصُّ مِنَّ عُمْرِهِ أَيْ مِنْ ذَٰلِكَ الْمُعَثَرِ أَوْمُعَمِرِ أَخَرَ إِلَّا فِي كِعْبِ و هُوَ اللَّوْحُ الْمَحْفُوظُ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى الله يُسِيرُ مَينُ .

١٢. وَمَا يَسْتَهِوى الْبَحْرَانِ هٰذَا عَذْبُ فُرَاتً شُدِيدُ الْعَدُوبَةِ سَأَنْعُ شَرَاكِهُ شُرِبُهُ وَهَٰذَا مِلْعُ أَجَاجُ م شَدِيدُ الْمُلُوحَةِ وَمِن كُلِّ مِنْهُمَا تَأْكُلُونَ لَحْمًا طُرِيًّا هُوَ السَّحَكُ وتُستَخْرِجُونَ مِنَ الْمِلْعِ وَقِيلٌ مِنْهُمَا حِلْيَةٌ تَلْبُسُونَهُا عِلِي اللَّوْلُووْ وَالْمُرْجَانُ وَتُرَى تَبْجِرُ الْفُلُكُ السُّفُنَ فِيهِ فِي كُلَّ مِنْهُمَا مَوْاخُرُ تَمِخُو الْمَاءُ أَيْ تَشَقُّهُ بِجَرْبِهَا فِيهِ مُقْبِلَةً وَمُدْبِرَةً بِرِيعِ وَاحِدَةٍ لِتَبْتَعُوا تَطْلُبُوا مِنْ فَنَصْلِهِ تَعَالَى بِالرَّبِجَارَةِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ اللهُ عَلَى ذَلِكَ.

אין اللَّهُ ا فَيَزِيدُ وَيُولِحُ النُّهَارُ يُدْخِلُهُ فِي اللَّبِيلَ فَيَزِيدُ وسَخُر الشَّمْسَ والْقَمَر كُلُّ مِنْهُمَا يُجْرِيْ فِي فَلَكِهِ لِأَجَلِ مُسَمَّى مَ يَسُومُ الْقِينَمَةِ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلْكُ مَ وَالْذِينَ تَدُعُونَ تَعْبُدُونَ صِنْ دُونِهِ أَيْ غَيْرِه وَهُمُ الْأَصْنَامُ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيْر لِفَافَةِ النُّواةِ .

১১. তোমরা তাদেরকে ডাকলে তারা তোমাদের সে ডাক الله عَمَا وَكُوْ وَلُو مُ لَا يَسْمُعُوا دُعَا وَكُمْ عَ وَلُو سَمِعُوا فَرْضًا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ دمَا أَجَابُوكُمْ وَيَوْمَ الْقِيلَمَةِ يَكَفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ مَ بِإِشْرَاكِكُمْ إِيَّاهُمْ مَعَ اللَّهِ أَيْ بِتَبُرُوْوْنَ مِنْكُمْ وَمِنْ عِبَادَتِكُمْ إِيَّاهُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ بِاحْوَالِ الدَّارَيْن مِثْلُ خَبِيْرِ عَالِم وَهُوَ اللهُ تَعَالَى .

হয় এবং দিবসকে রাত্রিতে প্রবিষ্ট করেন অভঃপর তা দীর্ঘ হয় এবং তিনি সূর্য ও চন্দ্র উভয়কে কাজে নিয়োজিত করেছেন । প্রত্যেকটি তারা নিজম্ব কক্ষপথে নির্দিষ্ট মেয়াদে কিয়ামত পর্যন্ত চলবে। ইনি আল্লাহ, তোমাদের পালনকর্তা, সাম্রাজ্য তারই। তাঁর পরিবর্তে তোমরা যাদেরকে ডাক যে সমস্ত মৃর্তির উপাসনা কর তারা তুচ্ছ খেজুর আটির ও অধিকারী নয় :

তনেনা। যদিও মেনে নিলাম তনলেও তোমাদের ডাকে সাড়া দেয় না ৷ বরং কিয়ামতের দিন তারা তোমাদের শিরক অস্বীকার করবে তোমরা আল্লাহর সাথে তাদেরকে অংশীদার করা থেকে নিজেদের পবিত্রতার দাবি করবে বস্তু আল্লাহর ন্যায় উভয় জাহানের অবস্থা সম্পর্কে তোমাকে <u>কেউ অবহিত করতে</u> পারবে <u>না</u>। অর্থাৎ একমাত্র অবহিতকারী আল্লাহই।

#### তাহকীক ও তারকীব

تَانِيْد अठा مُسَتَانِفَه वर्गना कड़ा हरहरू वह मूरे नलड़ পड़िनात्मत वालात लार्थका वर्गना कड़ा हरहरू वह أَنْسَنُ زُبُنَ لَوْ سُورً अूवजाना दखग्रात कातल مُحَلِّ رَبَّ لَوْ اللَّهِ अरग्रात : فَي عَلْمُ رَبِّع لَا اللّ فكر क्षा वालन, تأكيف كمن لا بُرُيْن لك عَلَيْهِم حَسَرَات مَعَلَيْهِم حَسَرَات करमाप्री वरलन, تأكيف لك عَمَن ل الله يُرَيّن لك عَمَن لا بُرُيّن لك عَمَن لا بُرُيّن لك عَمَن لا بُرُيّن لك عَمَن الله بُرُيّن لك عَلَيْهِم حَسَراتٍ क केंशत अभवतद । आत हैभाम युकाक كمن مَدَادُ اللّه عَلَيْهِم حَسَراتٍ সুরত শব্দও অর্থের ক্ষেত্রে এই -এর কারণে উত্তম

। তাত্তি ক্রমের ১৮ বুলা ক্রিটি । ক্রিটি ক্রমির নির্মাণ ক্রিটি ক্রমির প্রাথিত । ক্রিটিক ক্রিটিক ক্রিটিক ক্রিটিক - अत नित्क देत्रिष्ठ कतात्र छना। إنستيفهام إنكاري रिक्षकत्रग कता रस्तरह : فَنُولُتُهُ لَا

: विके : فَكُرُ تُنْمُبُ व्यादक अवश्व वह्वकन बावशात कता शरहक प्रिक लादनानि क्वालाव कना فَكُرُ تُنْمُبُ اللّهَ

ें نَعَلُنَ هَا - عَلَيْهِمْ ; مَانَ عَلَيْمِ مُحَزَّقًا इरद्रारह रयमन- वला रह الله عَلَيْهِمْ : فَعُولُهُ عَلَيْهِمْ مَعَمُّرُ अरख रिट नाह : कमना मामनारत مُعَمُّرُ अपनारत مُعَمُّرُ १ रेट नाह नाह नाह नाह नाह ने

عَلَى أَنْ لاَ يُؤْمِنُوا अर्थार : قَنُولُهُ أَنْ لَايَوْمِنُوا

এটা মূলত একটি উহা প্রশ্নের জবাব। قُولُهُ لِحِكَايَةِ الْحَالِ الْمَاضِيَةِ

প্রশু এই যে, এর পূর্বে ارسال মাধীর সীগাহ ব্যবহার করেছেন এবং এই বিষয়েই তাৎক্ষণিকভাবে পরিবতীতে بنتيرُ মুঘারের সীগাহ ব্যবহার করেছেন। এতে ফায়দা কিঃ

এই প্রস্নের জরাবের সার হলো এই যে, মুযারের সীগাহ যা حَالً -এর উপর দালালত করে, আল্লাছ তা'আলা এর ঘারা সেই بعضب رُغَرِبُ بِعَرِض بَعْرِبُ بِعَرْبُ بِعَرْبُ بِعَرْبُ وَعَرْبُ بِعَرْبُ وَعَرْبُ مِنْ اللهِ بِعَامِهُ بِعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَعَرْبُ وَاللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمُؤْمِنُ اللهُ وَمِنْ اللهُومُ وَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُومُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ الللّهُ

দেয়। وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلِلْمُوالِمُواللّٰ اللّٰلّٰ اللّٰلّٰ اللّٰ

व्यादह । بَيَانِيَه اللَّهِ مِنْ الْبَكْدِ

হ এতে মূর্দাদের কে তব্ধ ভূমির সাথে তাশবীহ দেওয়া হয়েছে। এবং মূর্দাদেরকে জীবিত করাকে ভূমিকে সবুজ্ব শ্যামল করার সাথে ভূলনা দেওয়া হয়েছে।

এর জবাৰ تُسْرِطِيْك قَا مَنْ वार्गाकार এর दाता देशिए करतहरून مَن كَانَ -अत मर्रा : فَمَوْلُهُ فَلْلَمُ طِعْهُ উद्य तरहरू । आज्ञास्त तानी مَنْرُطِيْدُ مُوسِمًا اللّهِ وَلِمُنْ اللّهِ الْمِرْزُةُ جَمِيْمًا अरहरू ।

আৰু عِلْم قَ صُعُرَد হয়েছে আর مُجَازُ হরেছে আর عَلَم তি گَلَامُ অর হয়েছে যে, مُجَازُ عَلَم عَلَم হয়েছে আর ع عَلَم عَلَم قَا صُعُود هِ عَلَم عَلَم الله عَلَم عَلَمُ অর عَمْرُتُ عَلَمُ عَلَم عَلَمُ عَلَم عَلَمُ عَلَم

بَيَانَ 🙉 - كَلِمَاتَ خَرِيْفَةَ वर्षना कहात পत औं يَكُولُهُ ٱلنَّذِيثَنَّ يَعْمُكُولُونَ

ভা তৈত্ব মানতিলে মুভলাকের সিক্ত। উহ্য ইরারত বেমনটি শারেহ (র.) وَالسَّمَّ مَنَاتِ केহা মেনে ইক্তিত করে দিয়েছেন। অর্থাৎ السَّبَتَانِ السَّبَتَانِ السَّبَتَانِ अव्याद कातरन السَّبَتَانِ कातरन क्रिंट भारत ना। क्रिंट करनन क्रिंट भारत ना। क्रिंट करनन क्रिंट करन क्रिंट करनन क्रिंट करनन क्रिंट करनन क्रिंट करनन क्रिंट करनन क्रिंट करने क्रि

वत नीशाद चारत تَصَرُ अभागमाव أَيُسُرُ अर्थ- श्वरम देखा । وَاحِدْ مُذَكِّرَ غَانِبٌ अर्थ- अरम देखा ا

: অর্থ অত্যন্ত মিষ্ট পানি : قَـُولُـهُ فُـرَاثُ شَـدِيدُ الْعَدُوبَةِ

। অর্থ খুবই লবণাক : قَنُولُهُ أَجِناجٌ شَدِيْدُ الْمُلُوحَةِ

مُكُثّرٍ शात जिठिवक बात مِنْ आत نِعُـل مُشَارِعُ शता يُكثُرُ बात كَافِيَه वाज اللّهَ وَمَا يُحَمَّرُ مِنْ مُحَمّو تَابِ فَاعِلْ शता किविक बात مِنْ اللّهِ فَاعِلْ اللّهِ عَالِمِنْ اللّهِ فَاعِلْ اللّهِ فَاعِلْ اللّهِ فَاعِلْ

ৈ : সেই পাতলা ঝিল্লিকে বলে যা খেজুরের দানার উপর পেচানো থাকে। আবার কেউ কেউ সেই লম্বা সৃষ্ধ সূঁত্রকে বলেছেন যা দানার লম্বালম্বিতে হয়ে থাকে। কেউ কেউ ঐ তন্ত্রকে বলেছেন যা সেই গর্ভে/ ছিদ্রে হয়ে থাকে যা দানার পিঠে হয়ে থাকে। উদ্দেশ্য হলো যাদেরকে তোমরা ডাকো এবং যাদের থেকে সাহায়ের আশা রাখা এটা তো একটি সামান্য ও মার্মুলি জিনিসেরও ক্ষমতা রাখে না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

া আলোচ্য আয়াতটি অবতীৰ্ণ হওয়ার প্রেক্ষণটি বর্ণনা করা হয়েছে যে, যধন হয়বত মুহাম্মদ ্রান্দ্র দোয়া করলৈন, বে আল্লাহ ওমর ইবনুল হাতাব বা ওমর বিন হিশাম আহু জাহলী দ্বারা ইলামকে শক্তিশালী করুন। তবন উক্ত আয়াত নাজিল হয়। এবং এ দোয়ার বদৌলতে আল্লাহ তা আলা হয়রত ওমর ইবনে হাতাবের (রা.) ইসলাম এহণের মাধ্যমে ইসলামকে শক্তিশালী করেন। -[রুল্ল মাআনী]

হাণী করা এবং তদাবায়ী শরিষ্কার অনুসরণে কর্ম করে। তার বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বাবের বিশ্বাস বিশ্বাস বাবের বাবের বিশ্বাস বাবের বাবের

আলোচ্য আয়াতে এই দৃ'টি অংশ ব্যক্ত করার জন্য বলা হয়েছে, সংবাক্য আল্লাহর দিকে আরোহণ করে এবং সংকর্ম তাঁকে পৌছায়। আঁকার বাকেরর ব্যাকরণিক প্রকরণে কয়েকটি সঞ্জব্যতা বিদ্যমান রয়েছে এবং প্রত্যেক সঞ্জব্যতার দিক দিয়ে বাকোর তিনু তিনু অর্থ হয়ে থাকে। তাকসীরবিদপণ এসব সঞ্জাব্যতার প্রেক্ষাপটে এর তিনু তিনু তাকসীর করেছেন। প্রথম সঞ্জবনা অনুযায়ী তরজমা করা হয়েছে যে, সংবাক্য আল্লাহর দিকে আরোহণ করে, কিছু তার উপায় হয় সংকর্ম। হয়রত ইবনে আরোস, হাসান বসরী, ইবনে জ্বায়ের, মুজাহিদ, যাহহাক শহর ইবনে হাওশার প্রমুখ অধিকাংশ তাফসীরবিদও এ অর্থই এবং করেছেন। তাঁরা বদেন, আল্লাহর দিকে আরোহণ করা ও করানোর অর্থ আল্লাহর কাছে কবুল হওয়া। তাই এ বাকোর সারমর্ম এই যে, কালেমায়ে তাওহীদ হোক অথবা অন্য কোনো জিকির-তাসবীহ হোক কোনোটিই সংকর্ম ব্যতিরেকে আল্লাহর দববারে কবুল হয় না। সংকর্মের প্রধান অংশ হচ্ছে আন্থিক বিশ্বাস। অর্থাৎ আল্লাহ ও তাঁর তাওহীদে বিশ্বাস স্থাপন করা। এটি ব্যতীত কলেমা পা-ইলাছ ইল্লাল্লাহ' কিংবা অন্য কোনো জিকির মকবুল নয়।

সংকর্মের অন্যান্য অংশ হল্ছে নামাঞ্জ, রোজা ইত্যাদি সম্পাদন এবং হারাম ও মাকরহ কর্ম বর্জন। এসর কর্মও পূর্ণরূপে কবুল হওয়া পর্ত। অতএব, যে ব্যক্তি অন্তরে ঈমান ও বিশ্বাস রাখে না, সে মুখে যতই কলেমায়ে তাওহীদ উচ্চারণ করুক আল্লাহ তাত্যালার কাছে কিছুই কবুল হবে না। পকান্তরে যে ব্যক্তি অন্তরে ঈমান ও বিশ্বাস রাখে; কিছু অন্যান্য সংকর্ম সম্পাদন করে না অথবা তাতে ফ্রণ্টি কবুলিয়াত লাভ করতে পারবে না। ফলে সংকর্ম বর্জন ও ফ্রণ্টি পরিমাণে আজাব জোপ করবে। ইম. কর্মন্টিছ ক্ষমন্তর্কীর (১৪ ছব) ৮ (ছ)

এক হানীসে রাসৃনুন্নাহ 🚃 বলেন, আল্লাহ তা'আলা কোনো কথাকে কাজ ছাড়া এবং কোনো কথা ও কাজকে সুনুত অনুদৰ্মা ন ইওয়া পর্যন্ত কবুল করেন না : -[কুরতুরী].

সূতরাং বুঝা যাক্ষে যে, যে কোনো কান্ধ সুনুত অনুযায়ী হওয়া তা পূর্ণরূপে কবুল হওয়া শর্ত। কথা, কর্ম ও নিয়ত প্রকৃতি ঠি৫ হওয়ার পর যদি কর্মপন্থা সুনুত মূতাবিক না হয়, তবে সেগুলো পূর্ণরূপে কবুল হবে না।

বাস্তব সত্য এই যে, কালেমায়ে তাওহীদ ও তাসবীহ যেমন সংকর্ম ব্যাতীত যথেষ্ট নয়, তেমনি সংকর্ম এবং আন্নাহত ভূক্ম-আহতাম ও নিষেধাজ্ঞাসমূহ মেনে চলাও জিকির বাতীত ফুটে উঠে না; প্রচ্ব জিকিরই সং কর্মকে শোভনীয় ও এহপযোগ্য করে বাকেঃ

ভাষাতের মর্ম এই যে, আল্লাহ তা আলা যাকে দীর্ঘ জীবন দান করেন, তা প্রবিষ্ট লগতে এ আলাতের মর্ম এই যে, আলাহ তা আলা যাকে দীর্ঘ জীবন দান করেন, তা প্রবিষ্ট লগতে মাহফুষে লিখিত রয়েছে। অনুরূপতাবে বন্ধ জীবনত পূর্ব থেকে লগতের মাহফুষে লিখিত রয়েছে। অনুরূপতাবে বন্ধ জীবনত পূর্ব থেকে লগতের মাহফুষে লিখিত রয়েছে যার সারমর্ম দাঁড়াল এই যে, ওলের বাজিবিশেরের জীবনের দীর্ঘতা বা ব্রুষতা বোঝানো উদ্দেশ্য নয়; বরং গোটা মানব জাতি সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে যে, তাদের কাউকে দীর্ঘ জীবন দান করা হয়ে এবং কাউকে তার চেরে কয়। ইবনে কাসীর হয়রত ইবনে আকাস (রা.) থেকে এই তাফসীর বর্ণনা করেছেন। জাসসাস, হাসান বসরী ও যাহহাক প্রযুধ্ব মতও তাই। কেউ কেউ বলেন, যদি আয়াতের অর্থ একই বান্ধির বয়সের, হাসবৃদ্ধি ধরে নেওরা যায় তবে বয়স ক্রাস করার উদ্দেশ্য এই যে, প্রত্যেক ব্যক্তির বয়স আল্লাহ তা আলা যা লিখে দিয়েছেন, তা নিশ্চিত কিন্তু এই নির্দিষ্ট বয়ক্রম থেকে একনিন অতিবাহিত হলে একনিন হাস পায়, দু'দিন অতিবাহিত হলে দু'দিন হাস পায়। এমনিভাবে প্রতিটি দির প্রতিটি নিঃশ্বাস তার জীবনকে হাস করতে থাকে। এই তাফসীর শাখী, ইবনে জুবায়র, আবৃ মালিক, ইবনে আভিয়া ও সুদ্ধী থেকে বর্ণিত আছে। নুরূহদ মা'আনী। এ বিষয়বন্ধটি নিয়েক করিতায় ব্যক্ত করা হয়েছে।

حُبَاتُكَ أَنْفَاشُ ثُمَدُّ فَكُلَّمًا \* مُعْنَى نَقَصَ مِنْهَا إِنْتَقَصَتْ بِهِ جُزَّةً

অর্থাৎ তোমার জ্বীবন গুণাগুনতি কয়েকটি নিঃশ্বাসের নাম। কাজেই যখনই একটি শ্বাস বিগত হয়ে যায়, জীবনের একটি অংশ ফ্রাস পায়।

এ আয়াতের ডাফনীর প্রদলে ইমাম নাসাস্থ বর্গিত হয়রত আনাস ইবনে মালিকের রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ ক্রেন নান ইবনে মালিকের রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ ক্রেন নার্য হার তিত আজীয়-বজনদের সাথে সন্থাবহার করা।" বুখারী, মুসলিম ও আবু দাউনেও এই হানীস বর্গিত আছে। এই হানীস থেকে বাহাত জালা যায় যে, আজীয়-বজনের সাথে সন্থাবহারের ফলে দীর্ঘ হয়। কিন্তু অপর এক হানীস এর উদ্দেশ্য পরিস্থার করে দিয়েছে। হানিসাটি এই ইবনে আবী হাতেমের রেওয়ায়েতে হয়রত আবুদারদা (রা.) বলেন, আমরা রাসূলুরাহ ——এর সাথে এ বিষয়ে আলোচনা করলে তিনি বলেন, বিরুল তো আলোহ তা আলার কাছে একই বলে নির্দিষ্ট ও অবধারিত। নির্দিষ্ট সে মেয়ান পূর্ব হয়ে শেলে কাউকে এক মুমূর্ত্তও অবকাল দেওরা হয় না। তবে জীবন দীর্ঘ হব্যার অর্থ এই যে, আলাহ তা আলা তাকে সংকর্মপরায়ে সম্বোন-স্বতি দান করেন। তারা সে ব্যক্তির জন্য দোরা করতে থাকে। সে না থাকলেও করবের ভালের নোয়া লোকে করতে থাকে। ফলে তার বরস যেন বেড়ে গেল। ইবনে কাসীর উত্তয় রেজতে বর্ণনা করেছেন। সামারকথা, বেসৰ হাদীলে করেনে কোনো কর্ম সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এডলো সম্পাদন করলে বঙ্গার বছর যে, শেকলের ক্রিন করেছেন। সামারকথা, বেসৰ হাদীলে কোনো কর্ম সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এডলো সম্পাদন করলে বঙ্গার বছর, সেন্ডেলের অর্থ বন্ধনের বন্ধক বন্ধক বন্ধক ও কল্যান বৃদ্ধি পাওৱা।

है। स्वरूपीया साम्याचीन (का मही ३५ (व

উত্য দরিয়া থেকে তোমরা তাজা গোশত অর্থাৎ শংস্য খাওয়ার জন্য পাও। আয়াতে মংসাকে গোশত বলে অতিহিত করার মধ্যে ইন্ধিত পাওয়া যায় যে, মংস্য আপনা-আপনি হালাল গোশত একে জবাই করার প্রয়োজন হয় না। স্থলচাগের অন্যানা জন্ম এর বিপরীত। সেগুলো জবাই না করা পর্যন্ত হালাল হয় না। মাছের বেলায় এটা শর্ত নয় বিধায় তা যেন তৈরি গোশত। ইন্দি শন্দের অর্থ গয়না। এখানে মোতি বুমানো হয়েছে। আয়াত থেকে জানা পেল যে, মোতি যেমন লোনা দরিয়ায় পাওয়া যায় তেমিন মিঠা দরিয়াতেও পাওয়া যায়। অথচ প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত মত এই যে, মোতি লোনা দরিয়াতেই উৎপন্ন হয়। সত্য এই যে, উত্য় প্রকার দরিয়াতে মোতি উৎপন্ন হয়। কুরআনের ভাষা থেকে তাই জানা যায়। তবে মিঠা দরিয়াতে কম এবং লোনা দরিয়াতে অনেক বেলি উৎপন্ন হয়। কুরআনের ভাষা থেকে তাই জানা যায়। তবে মিঠা দরিয়াতে কম এবং লোনা দরিয়াতে অনেক বেলি উৎপন্ন হয়। এতেই খ্যাত হয়ে গেছে যে, মোতি কেবল লোনা দরিয়াতেই পাওয়া যায়।

: শব্দে পুংলিঙ্গ ব্যবহৃত হওয়ায় ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, মোতি ব্যবহার করা পুরুষের জন্যও জায়েজ। কিন্তু ছর্গ-রৌপা অলংকাররূপে ব্যবহার করা পুরুষদের জন্য জায়েজ নয়। –ািক্রচন মা'আনী!

ভেটি কিন্ত নি । তেওঁ কিন্ত নি । তেওঁ কিন্ত নি তিওঁ কিন্ত নি তেওঁ কিন্ত নি তেওঁ কিন্ত নি । তেওঁ কিন্ত নি । তেওঁ পারবেন। কেননা মূর্তির কেও নবী ও ফেরেশতার পূজা কর; বিপদ মূহুতে তাদেরকে আহ্বান করলে প্রথমত তারা তনতেই পারবেন। কেননা মূর্তির মধ্যে প্রবেনের যোগ্যতাই নেই। নবী ও ফেরেশতাগণের মধ্যে যোগ্যতা থাকলেও তারা সর্বত্ত বিদ্যান নন এবং প্রত্যেকের কথা তনে না। অতঃপর বলা হয়েছে, ফেরেশতা ও নবী যদি ধরে নেওয়ার পর্যায়ে তনেও, তবে তারা তোমাদের আবেদন পূর্ণ করার ক্ষয়তা রাবে না। আল্লাহ তাজালার অনুমতি বাতিরেকে তারা তার কাছে কারও জন্য সুপরিশও করতে পারে না।

মৃতদের শ্রবণ সম্পর্কিত আলোচনা পূর্বে হয়ে গেছে। আলোচ্য আয়াত তার পক্ষেও নয় বিপক্ষেও নয়।

الله والله الله عنون الله <u>আল্লাহ তিনি</u> মাথলুক থেকে <u>অভাবমুক্ত, সৃষ্টিজীবের তার</u>

অনু**গ্রহের কারণে প্রশং**সিত।

७६ हिने देखा कतल त्वासामतरक विनुख करत जात हुए। إِنْ يَشَا يُذُهِبُكُمْ وَيَاتٍ بِخَلْق جَدِيْدٍ ىَدْلَكُنْهُ ـ এক নতুন সৃষ্টির উদ্ভব করবেন।

. ١٧ >٩. طَلَ اللَّهِ بِعَزِيْزِ شَدِيْدٍ

.١٨ كه. (कात्मा नानी व्यक्ति वनातत नात्ना वहन कत्रत ना. ولا تَعْرُ نَفْسُ وَازِرُهُ أَمْدُ أَي لا تَحْمَلُ وَزُرُ نَفْسَ أَخْرَى ط وَأَنْ تَدْعُ نَفْسُ مُثْقَلَةً بِالْوِزْدِ إِلَى حِمْلِهَا مِنْهُ أَخَدًا لِيحْمِلَ بِعَضَهُ لاَ يُحْمَلُ مِنْهُ شَدٌّ وَلَوْكَانَ الْمُدُّوعُ ذَا قَسَرَبْسَى م قَسَرابَسَةٍ كَالْاَبُ وَالْابِسُنِ وَعَسَدُم الْحَمْلِ فِي الشُّقَّيْنِ حُكُمٌ مِنَ اللَّهِ إِنَّهَا تُنْذِرُ الَّذِيْنَ يَخْشُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ أَيُّ يهَ خَافُ وَهُ وَهُارَأُوهُ لأنَّاهُ مُ الْمُسْتَفِعُونَ بالإنذار واَقامُوا الصَّلْوةَ م اَدَامُوهَا وَمُنَّا يتَزُكِّي لِنَفْسِهِ وَفَصَلَاحُهُ مُخْتَصُّ وَالِكِي اللَّهِ الْمُصِيْرُ الْمُرْجِعُ فَيُ بِالْعَسَلِ فِي الْأَخِرَةِ.

بكُلَّ حَالِ وَاللَّهُ هُوَ النَّغَيْنِي عَنْ خَلْقه

الحميد المحمود في صنعه بهم.

এবং যদি কেউ তার পাপের গুরুতর ভার বহন করতে অন্যকে আহ্বান করে কেউ তা বহন করবে না , যদি সে আহবানকত ব্যক্তি নিকটবর্তী আত্মীয়ও হয় : যেমন, পিতা, ছেলে-সন্তান ইত্যাদি। উভয় অবস্থায় বোঝা বহন না করা আল্লাহর নির্দেশ। আপনি কেবল তাদেরকে সতর্ক করুন, যারা তাদের প্রভুকে না দেখেও ভয় করে, অর্থাৎ ভারা আলাহকে ভয় করে। অথচ ভারা ভাকে দেখেনি কেননা তারা সতর্কবাণী থেকে উপকত হয় এবং নামাজ কায়েম করে সর্বদা। যে কেউ নিজের সংশোধন করে নিজেকে শিরক ইত্যাদি থেকে পবিত্র রাখে অর্থাৎ তার সংশোধনের উপকারীতা তার জন্যই নির্দিষ্ট আল্লাহর নিকটই সকলের প্রত্যাবর্তন। অতএব পরকালে কর্মের প্রতিদান দেওয়া হবে।

। ١٩ ه. به मृष्ठियान अमृष्टियेन कारम्ब अयान ता। ومَمَا يَسْتَوَى الْأَعْمَلُي وَالْبُصِيْرُ الْكَافِرُ والعذمان

. ٢٠ २٥. खक्तकात कुफत ७ खाला हिमान नमा नस । وكا الظُّلُمتُ الكُفُر وكا النُّور الأيمان. । ११ २১. श्रुग जाता ७ उछरताम काशताम नगा . وكا الظُّلُ وكا الْحَرُورُ الْجَنَّةُ وَالنَّارُ -

७४ २२. <u>आतु अमान नग्न जीविक</u> यूपिन ७ मृठ कात्फ्त्र, डेक الأمسواك د তিন বাক্যে অতিরিক্ত । তাকীদের জন্য। নিক্য الْمُوْمِنُونَ وَالْكُفَّارُ وَزِيادَةُ لاَ فِي الثُّلْثَةِ আল্লাহ যাকে ইচ্ছা তার হেদায়েত শ্রবণ করান অতঃপর تَاكِيدُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يُشَاَّءُ وَهِذَابِتَهُ সে ঈমানের উপর লাব্বায়েক বলে আপনি কবরে فَيُجِيبُهُ بِالْإِيمَانِ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِع مَّنْ শায়িতদেরকে কাফেরদেরকে তুনাতে <u>সক্ষম নন।</u> فِي الْقُبُورِ أَي الْكُفَّارَ شَبَّهَهُمْ بِالْمُونِي অর্থাৎ কাফেরদেরকে মৃত্যুব্যক্তির সাথে তুলনা দেওয়া হয়েছে ৷ অতএব তারা দাওয়াত কবুল করে না فَلاَ يُجِيبُونَ .

. ١٢٣ ২৩. আপনি তো কেবল তাদের জন্য একজন সতর্ককারী।

٢٤. إِنَّا ٱرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بِالْهُدَى بَشِيرًا مَنْ أجَابَ إِلَيْهِ وَنَكِيْرًا م مَنْ لَمَ يُحِبُ إِلَيْهِ وَإِنْ مَا مِنْ أُمَّةِ إِلَّا خَلَا سَلَفَ فِيهَا نَذِيرٌ نَبِيُّ ر. پنذرها .

২৪. আমি আপুনাকে সত্যধর্মসূহ হেদায়েত দিয়ে <u>পাঠিয়েছি</u> সুসংবাদদাতা যারা গ্রহণ করে তাদের জন্য ও সতর্ককারীরূপে যারা কবুল করে না তাদের জন্য এমন কোনো সম্প্রদায় নেই যাতে সতর্ককারী এমন নবী যিনি তাদেরকে সতর্ক করে আসেনি।

. ٢٥ وَأَنْ يُكُذُبُوكُ أَيْ اَهْلُ مَكُمْ فَعَلَدْ كُذُبُ الكذبين وسن قبيلهم ع جَاءَته م مُركبهم بِالْبَيِّنْتِ الْمُعْجِزَاتِ وَبِالزُّبْرِ كَصُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَبِالْكِتَابِ الْمُؤْمِدِ هُوَ التَّوْرَاهُ وَالْإِنْجِيلُ فَاصْبِرْ كُمَّا صُبُرُوا.

তাদের পূর্ববর্তীরাও মিথ্যারোপ কুরেছিল<u>।</u> তাদের কাছে তাদের রাসূলগণ স্পষ্ট নিদর্শন, মুজিজা সমূহ সহীফা, যেমন, ইবরাহীমের সহিফাসমূহ এবং উচ্ছুল কিতাবসমূহ তাওরাত ও ইঞ্জিল নিয়ে এসেছিলেন্। অতএব তুমি ধৈর্য ধর যেমন তারা ধরেছে।

فَكُيْفُ كَانُ نَكِيْرِ انْكَارِيْ عَلَيْهِمْ بِالْعُقُوبَةِ وَالْإِهْلَاكِ أَىٰ هُو َ وَإِنَّعُ مُوتِعَهُ .

১٢٦ ، ثُمَّ اخَذْتُ النَّذِيْنَ كَفَرُوا بِـتَكَٰذِيْبِهِمُ <u>ধৃত করেছিলাম। কেমন ছিল তাদের প্রতি আমার</u> আজাব। তা উপযুক্ত স্থানেই পতিত হয়।

# তাহকীক ও তারকীব

: आश्राष्ट भानुस्तित्वक अराधित कता श्रायत्व व्यक्त व्यक्ति विकेश । يُحَايِّنُهَا النَّحَاسُ اَفَفَتُمُ النَّفَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُولِمُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّالِمُ اللللْمُ ا

মানুষ সীয় সন্তা, সিফত, পরিবার পরিজনে, সম্পনে মোটকথা সকল ব্যাপারে প্রতি মৃত্তর্গে মুখাপেক্সী, যার যত্টুকু প্রয়োজন হয় সে পরিমাণই মুখাপেক্সী হয়। সমন্ত সৃষ্টির চেয়ে মানুষের প্রয়োজন বেশি হওয়ায় তার মুখাপেক্সীতা সবচেয়ে বেশি। আল্লাহ তা আলা মানুষের জনা ইরশাদ করেছেন এই ক্রিট্র ট্রিট্র আর এ হতেই হযরত আবু বকর (রা.) এর উজি ক্রিট্র ট্রিট্র আর এ হতেই হযরত আবু বকর (রা.) এর উজি ক্রিট্র আর্লাহ উজ্জত.
অমুখাপেক্সীতা, ক্রমতাকেও জানতে পারল।

কাজেই এব সাথে مِسْيَعُه مِسْفَتْ এর বহবচন تُعَيِّرُ হরেছে مُغَيِّرُاءُ হরেছে مُعَمَّلِقٌ ۾ لَهُ وَأَنْ آلَانَ عَفُولُهُ وَلَى اللَّهِ ই ই ই কিন্তু ক্রিটেট ক্রিটিট ক্

র্প্রস্ল. ফকিরের যোকাবিলায় غَنِيَ নেওয়ার পর কোনো উদ্দেশ্যে పేషాఫ్స్ কে বৃদ্ধি করা হয়েছেঃ

উত্তর. বাশার ফকির হওয়া এবং আল্লাহর ধনী হওয়া প্রমাণিত হয়ে গেছে, তবে وَعَنِي اَنْ ততক্ষণ পর্বন্ত উপকারী হয় না যতকণ সে দানবীর না হয়। আর ফবন شَمْعُ عَلَيْهِمٌ عَلَيْهِمٌ عَلَيْهِمٌ بَعْ جَوَادٌ ، كَانِ شَخْمٌ وَ غَنْهُمُ عَلَيْهِمٌ الْخَمِيْدُ कथात দিকে ইঙ্গিত করার জনা مُنْهُمُ عَلَيْهِمٌ अप्तार प्रकारी प्रकारी হয়। কাজেই আল্লাহ সে مُنْهُمُ عَلَيْهِمٌ শশ্টির বৃদ্ধি করেছেন। (جَمَدُلُ)

بِيَانَ مِخَلَىقَ مَطَلَقَ العَلَمَ العَلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

। जात खना त्कात्ना कठिन विषयर नग्न। إنْمَابْ अर्था وَمَاذَالِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ

ৰাৱা উহ্যের মণ্ডস্ক উহ্য রয়েছে। মুফাসসির (র.) স্বীয় উক্তি نَشِي وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْرَدُّ وَالرَّرُّ اللَّهِ : فَوَلُّمُ وَالرَّرُّ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

প্রস্ন. এই আরাজে کَشَابِيْنِ । এর কি সুরত হবে। كَشَابِيْنِ الْمُوَّالِّيَّةِ الْمُوَّالِّيِّةِ الْمُوَّالِّيِّ উত্তর. এই আরাজ مَنْالِيْنِ এবং اَسْبَلِيْنِ এর ব্যাপারে উদ্দেশ্য এই যে, এ সকল লোকেরা اَسْبَلِيْنِ এবং اَسْبَلِيْنِ হওয়া ও পথন্ত্রই করার বোঝা উঠাবে। এই পদ্ধতিতে নিজেই নিজের তুনারের বোঝা বহনকারী হবে।

काता وَهَ مَوْرُ وَازِرَهُ وَوَرَا أَضَرُى لا حَمُل إِجْمَارِيْ वाता وَجَمُل إِجْمَارِيْ वाता وَخَمُل إِجْمَارِي عَمَل إِجْمَارِيْ इत मा مُحَمَّل إِجْمَارِيْ عَدَى اللهِ عَمَّل اللهِ عَمَّمَ اللهِ عَمْمَ عَمَل إِخْمَارِيْ مَمْل إِجْمَارِيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه وم المُعَنَّدُ عَلَيْهُ مِن المُعَنَّدُ مِن الْمُعَنَّدُ مِن الْمُعَنَّدُ مِن الْمُعَنَّدُ مِن الْمُعَنَّدُ المُعَنَّدُ المُعَنَّدُ عَلَيْهُ المُعَنَّدُ مِن الْمُعَنَّدُ اللهِ ال

জवात्वव मात रत्ता- त्यरङ् উপদেশ ७ أَمْلُ خُشْبَتُ वाता أَمْلُ خُشْبَتُ हे डे अन्वर इस छारे مُمْلُ خُشْبَتُ त्व مِرْتُمَا بِنَعْمُ إِنْكَارُكُ أَمْلُ الخُشْبَةِ ، वित्यवात्वव । मत्त इस त्यमन अक्षल हत्तात्वव । मत्त इस त्यमन अक्षल हत्तात्वव त्या

مَايِسَتَوَى الْأَعْلَى بِهُ عَلَيْهُ مِنْ يَقْلِمُ وَلَا يُقُولُهُ وَمَا يُسَتَوَى الْأَعْمَى وَالْبَصِيْرِ م قال المُعْلَى المُعْلَى اللهُ اللهُ المُعْلَى وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلا اللّهُ وَالْبَصِيْرِ वाता प्रिमि এवर काटफतानत अखात अर्था পार्थका वर्गना करताहन । कुछीन्नछ हे । اللّهُ وَلا الطّهُ وَلا الطّهُ وَلا اللّهُ وَلا الطّهُ وَلا اللّهُ وَلّهُ وَلا اللّهُ واللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللللّهُ وَلّهُ وَلَّا اللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلِمُواللّهُ وَلِلْلّهُ وَلّهُ وَلِلْلّهُ وَلِمُواللّهُ وَلِلْلّهُ وَلَّا اللّهُ وَلّه

- क प्राञ्जा एतरहा فكيف كان نكير १४७ क्यूंब तामून (क्या वरहारह ।

প্রতি ক্রিয়া) কবুল না করার মধ্যে মুর্দাদের সাথে তাশবীহ (প্রতিক্রিয়া) কবুল না করার মধ্যে মুর্দাদের সাথে তাশবীহ নেওয়া হয়েছে

এর বহবচনের যমীর অর্থের হিসেবে مَنْ এর নিকে ফিরেছে। এ কারণে মুফাসসির (র.) وَهُولُهُ فَكَلَّ يُحِيبُونَ عَنَّارُ कांद्रां केट्रों के हाता कदतहन। काला काला नुमशात وَعَنَّارُ कांद्राहा كُنَّارُ कांद्राहा केट्रों केट्रों

डें हें जिसमा राला এই যে, আপনার দায়িত্ব ওধু মাত্র ভাবনীগ করা। হেদায়েত আল্লাহর হাতেই রয়েছে। তিনি যাকে ইচ্ছা হেদায়েত দান করে থাকেন। ,

مَاوِيًّا الْأَ مِمْدَايَتْ अर्थ बरसरह बात مِمَايَتْ الْأَ حَقَ इरसरह बवर حَالً काल الرَسَلْنُكَ ता : هَنُولُهُ بِالْمُحَقِّ ارْسَلْنُكُ حَالًا كُونِكَ مَادِيًّا अर्थ वरसरह । هَرْسَلْنُكُ حَالًا كُونِكَ مَادِيًّا अर्थ वरसरह । هَرُسَلْنُك

اَ عَنَابُ वर सभीत مَا اللهِ عَنْهُ الْمَابُ اللَّهِ वर मितक किरत्राष्ट्र । जात اللَّهِ عَنْهُ الْمُحَابُ اللّ اللَّمُ يَعْبُلُهُ अर्थ राता اللَّهُ يَعْبُلُهُ कर्ष राता اللَّهُ يُعْبُلُهُ कर्ष राता اللَّهُ يُعْبُدُ إِنْهُ

ইরেছে। اِسْتِنْهَام تَغْرِيْرِيَّ এর মধ্যে فَوَلِيَّ এতে ইঙ্গিত রমেছে যে, مَوْلِيَّة مُوْلِيَّة مُووَاقِيَّة العقومة العقومة العقومة العقومة العقومة على العقومة العقومة العقومة العقومة العقومة العقومة العقومة العقومة ال

े . এটা কাফেরদের विতীয় তাশবীহ প্রথমটি থেকে الْكُمْلِكُ है । এটা কাফেরদের विতীয় তাশবীহ প্রথমটি থেকে الْكُمْلِكُ विषय তাশবীহ কাফেরদেরকে مَدْمَ عَدْمَ كُنْمَ -এর ক্ষেত্রে অক্ষের সাথে দেওয়া হয়েছিল। আর এতে মুর্দাদের সাথে দেওয়া হয়েছে। অক্ষের মধ্যে কিছুলা কিছু عَدْمَ الْمُواَتَّةُ প্রাকে, মুর্দাদের বিপরীত। যে, তাকে কোনোরপ উপকারই নেই।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হয়রত ইকরিমা উদ্লিখিত আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেন, সেদিন এক পিতা তার পুত্রকে বলবে, তুমি জান যে, আমি স্তেম্মার প্রতি কেমন স্নেহলীল ও সদয় পিতা ছিলাম। পুত্র স্বীকার করে বলবে, নিশ্চয় আপনার ঋণ অসংখ্য। আমার জন্য পৃথিবীতে অনেক কট সহ্য করেছেন। অতঃপর পিতা বলবে, বংস আজ আমি তোমার মুখাপেন্ধী। তোমার পুণাসমূহের মধ্য পেকে আমাকে যৎসামান্য দিয়ে দাও এতে আমার মুক্তি হয়ে যাবে। পুত্র বলবে, পিতা আপনি সামান্য বস্তুই চেয়েছেন কিন্তু আমি কি করব, যদি আমি তা আপনাকে দিয়ে দেই, তবে আমারও যে সে অবস্থা হবে। অতএব আমি অক্ষম। অতঃপর সে তার সহধর্মিনীকেও এই কথা বলবে যে, দুনিয়াতে আমি তোমার জন্য সবকিছু বিসর্জন দিয়েছি। আজ তোমার সামান্য পুণা আমি চাই। তা দিয়ে দাও। সহধর্মিনীও পুত্রের অনুরূপ জওয়ার দেবে।

হয়রত ইকরিমা (রা.) বলেন, ব্রুটে বিন্তুটি বর্ণনা করেছে। এক আয়াতে এবিষয়টি বর্ণনা করেছে। এক আয়াতে বলা হয়েছে, বিন্তুটি বুর্ণনা এবং কোনো পুত্র পিতাকে বাঁচাতে পাররে না। উদ্দেশ্যে এই যে, কেউ অপরের পাপভার নিজে বহন করে তাকে বাঁচাতে পাররে না। তবে সুপারিশের ব্যাপারটি এ থেকে ভিন্ন। অনুরপভারে অন্য এক আয়াতে বলা হয়েছে ক্রটেইটি কুর্ণনি কুর্তিটি বুর্ণনা করেছে। ক্রটি অর্থাৎ সেদিন মানুষ তার ব্রাতা, মাতা, পিতা, পত্নী ও সন্তান-সন্ততির কাছ থেকে পালাতে থাকরে। পালানো অর্থ এই যে, সে আশক্কা করবে, না জানি কোথাও তারা তাদের পাপভার তার উপর চাপিয়ে দেয় অথবা কোনো পুণ্য চেয়ে বংল। –[ইবনে কাসীর]

এ আন্নাতের শুক্তকে কাফেরদেরকে মৃতদের সাথে এবং মুমনিগণকে ভিক্তকে কাফেরদেরকে মৃতদের সাথে এবং মুমনিগণকে জীবিতদের সাথে তুলনা করা হয়েছে। এরই সাথে সামঞ্জস্য রেখে مَنُ فِي الْفُبُورِ কবরস্থ লোক) -এর অর্থ হবে কাফের। উদ্দেশ্য এই যে, আপনি যেমন মৃতদেরকে শোনাতে পারেন না, তেমনি এই জীবিত কাফেরদেরও বুঝাতে পারবেন না।

এ আয়াত পরিষার করে দিয়েছে যে, এখানে শ্রবণ করানোর অর্থ উপকারী ও কার্যকররূপে শোনানো। নতুবা সাধারণভাবে কান্দেরদেরকে সর্বদাই শোনানো হতো। রাস্পুরাই ক্রেই যা প্রচার করতেন, তা তারা তনত। তাই আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আপনি মৃতদেরকে হক কথা তনিয়ে যেমন সংপথে আনতে পারেন না। কারণ তারা পরকালে চলে গেছে, দেখানে ঈমানের বীকারোতি ধর্তব্য নয়, তেমনি কান্দেরদেরকেও সংপথে আনা সম্ভবপর নয়। এতে প্রমাণিত হলো যে, আয়াতে "মৃতদেরকে শোনাতে পারবে না" বলে ফলপ্রস্ শোনানো বুঝানো হয়েছে, যার কারণে শ্রোতা মিখ্যাপথ ত্যাপ করে সংপথ অবলম্বন করে। এতে পরিষার হয়ে গেল যে, মৃতদেরকে শোনানো সম্পর্কিত আলোচনার সাথে এই আয়াতের কোনো সম্পর্ক নেই। মৃতরা জীবিতদের কথা তানে কিনা, তা পৃথক এবং এ সম্পর্কে বিজ্ঞারিত আলোচনা সুরা রম ও সুরা নমলে করা হয়েছে।

مَّاءً عَ فَأَخْرُجُنَا فِيهِ الْتِفَاتُ عَنِ الْغَيْبُ قِ بِهِ ثُمَرَاتٍ مُّخْتَلِفًا ٱلْوَانُهَا كَأَخْضَرَ وَ احمر واصفر وغيرها ومن الجبال جدد جَمْعُ جُدَّةٍ طَرِيقٍ فِي الْجَبَلِ وَغَيْمٍ إَبِيْثُ وُحَمَّرُ وَصَغَرُ مُنْخَتَلِفُ الْوَانَهَا بِالرَّشُدُّةِ والضَّعْفِ وَغُرابِيبِ سُودٌ عَطَفُ عَلَى جُدَدُ اَى صَخُورٌ شَدِيدُهُ السَّوادِ يُقَالُ كَثِيرًا أَسُودُ غَرْبِيْبُ وَقَلِيلًا غَرْبِيْبُ أَسُودُ -

স্কুরপভাবে বিভিন্ন ফলমূল ও পাহাড়ের ন্যায় <u>বিভিন্ন</u> ٱلْوَانُهُ كُذْلِكَ وَكَاخْتِلَافِ النِّمَارِ وَالْجِبَالِ إنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَّاءُ ط بِخِلاَفِ الْجُهَّالِ كَكُفَّارِ مَكَّةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُكُ فِي مُلْكِه غُفُور لِذُنُوبِ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ .

وَأَقَامُ إِ السُّكِ فَ أَدَامُ هَا وَأَنْفَقُوا مِعَّارِزُقَنَهُمْ سِرًّا وَعَلَاتِيهٌ زَكُوةً وَغَيْرُهَا رُحُونَ تِجَارَةً لِيُّ تَبِيرُ تَهُلِكُ.

ে. ৩০. পুরিণামে আরাহ তাদেরকে তাদের প্রতিদান তাদের الُمَذَكُورَة وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضَلِهِ وَإِنَّهُ عَنْفُورٌ لِذُنُوبِهِم شَكُورٌ لِطَاعَتِهِم.

বর্ষণ করেন্ অভঃপর তা ছারা আমি বিভিন্ন বর্ণের সবুজ, লাল হলুদ ইত্যাদি ফ্ল্মূল উদগত করি। ফেয়েল দ্বারা গায়েব থেকে মৃতাকাল্লিমের দিকে الْبَغَاتُ করা হয়েছে প্রত্সমূহের মধ্যে রয়েছে বিভিন্ন বর্ণের গিরিপথ 🚧 শন্দটি 🕰 এর বহুবচন অর্থাৎ পাহাড়ের গিরিপথ যেমন, <u>সাদা, লাল</u> ও হলুদ, হালকা ও গাঢ় রংয়ের ও নিকষ কালোকৃষ্ণ । عُرَابِيْبُ এর আতফ 🕰 -এর উপর, অর্থাৎ গাঢ় কালো বর্ণের মরুভূমি। অধিকাংশ সময় عُرَابِيَّب বাবস্তত হয় ववः कर्याता غُرَابِيِّبُ أَسْوُدُ वावक्र रहा ।

বর্ণের মানুষ, জন্তু, চতুষ্পদ প্রাণী রয়েছে: আল্লাহর বান্দাদের মধ্যে জ্ঞানীরা<u>ই কেবল তাঁকে ভয় করে ৷</u> পক্ষান্তরে জাহেলগণ যেমন মঞ্চার কাফের আল্লাহকে ভয় করে না নিশ্চয় আল্লাহ তার রাজতে পরাক্রমশালী ও তার ঈমানদার বান্দাদের গুনাহসমূহকে ক্ষমাশীল।

কায়েম করে ও আমি যা দিয়েছি তা থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে জাকাত ইত্যাদি ব্যয় করে তারা এমন ব্যবসা আশা করে যাতে কখনো লোকসান হবে না।

> উল্লিখিত কর্মের ছওয়াব পুরোপুরি দেবেন এবং নিজ <u>অনুগ্রহে তাদেরকে আরো বেশি দেবেন। নিকয় তিনি</u> তাদের পাপসমূহ ক্ষমাশীল, তাদের আনুগত্যে গুণুয়াহী:

٣١ ده ٣١. وَالْكُوْنُ ٱوَحَيْنًا اِلْبِكُ مِنَ الْكِتَٰبِ الْقُواْنِ . ٣١ وَالْكُوْنُ ٱوْحَيْنًا اِلْبِكُ مِنَ الْكِتَٰبِ الْقُواْنِ هُوَ الْحُونُ مُصَدِّقًا لِكَمَا بَيْنَ يَدَبْعِ ﴿ تَقْدِمُهُ مِنَ الْكِتْبِ إِنَّ اللَّهُ بِعِبَادِهِ لَخَيبَكُ بُصِيرً عَالِمُ بِالْبَوَاطِينِ وَالظُّواهِرِ .

الَّذِيْنَ اصْطُفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ج وَهُمْ أُمُّنَّكَ فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِّنَفْسِهِ ۽ بالتُّقْصِيْرِ فِي الْعَكُمُ لِيهِ وَمِنْهُمْ مُتُقْتَصِدُ عِيعُمُ لُ بِهِ فِي اَغُلُبُ الْأُوقُاتِ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخُيْرِتِ يَنْضُمُّ إِلَى الْعَصَلِ بِهِ التَّعْلِيْمَ وَالْإِرشَادَ إِلَى الْعَمَلِ بِإِذْنِ اللَّهِ طِ بِإِدَادَادَتِهِ ذُٰلِكَ أَيُّ إِيْرَاثُهُمُ الْكِتَابَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيْرُ-

بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ وَلِلْمُفْعُولِ خَبَرُ جَنَّاتٍ ٱلْمُبِتَدَأُ يُحَلُّونَ خَبُرُ ثَانِ فِبْهَا مِنْ بَعْضِ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبِ وَكُوْلُوًّا ج مُرَصَّع بِالذَّهَبِ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيْرُ.

الْحَرَنَ جَمِينُعُهُ إِنَّ رَبُّنَا لَغُهُورٌ لِلذُّنُوبِ شُكُورُ لِلطَّاعَاتِ . করেছি, তা সত্য, পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের সত্যায়নকারী নিশ্চয় আল্লাহ তার বান্দাদের ব্যাপারে জাহের ও বাতেন সব জানেন, দেখে<u>ন।</u>

শে ৩২. আতঃপর আমি কিতাবের কুরআনের অধিকারী করেছি ورُثْنَا أَعْطَيْنَا الْكِتَابُ الْقُرْأَنَ তাদেরকে যাদেরকে আমি আমার বান্দাদের মধ্যে থেকে মনোনীত করেছি এবং তারা হলো আপনার উশ্বত তাদের কেউ কেউ নিজের প্রতি অত্যাচারী উক কিতাব মতে আমল করতে অবহেলা করার কারণে কেউ মধাপুত্রা অবলম্বন কারী অধিকাংশ সময় কিতাব মতে আমল করে এবং তাদের মধ্যে কেউ কেউ আল্লাহর নির্দেশক্রমে কল্যাণের পথে এগিয়ে গেছে। অর্থাৎ যারা কুরআনের উপর আমল করার পাশাপাশি ভালীয় ও দাওয়াতের কাজ করেছেন এটাই তাদেরকে কিতাবের উত্তরাধিকার বানানো মহা অনুমহ।

অধাৎ এই بَيْتِ عَدْنِ إِفَامَةٍ يَدْخُلُونَهَا أَي الشَّلاَّتُهُ তিন দলই জান্লাতে প্রবেশ করবে। كَنْخُلُونَ সীগাহটি ্রং 🚣 ও 🦯 🚣 🖰 উভয়ভাবে পড়বে। এবং মুবতাদার খবর তথায় তারা بَدْخُلُونَهُا স্বর্ণনির্মিত মোতিখচিত কঙ্কণ দারা অলঙ্কত হবে। ্রিন্র্র্র্র দ্বিতীয় খবর সেখানে তাদের পোষাক হবে রেশমের ৷

७४. ७३. وقَــَالُـوا الْسَحَــُــُدُ لِلَّبِهِ النَّذَيُّ أَذْهُبُ عَنَّد <u>আমাদের সকল দুঃখ দূর করেছেন। নিশ্চয় আমাদের</u> <u>পালনকর্তা</u> পাপসমূহের ক্ষমানীল, আনুগত্যের উপর হুনুয়াহী :

.٣٥ ৩৫. খিনি স্বীয় অনুগ্রহে আমাদেরকে ধসবাদের গৃহে স্থান يُكْنِي أَحَلُنَا دَارَالْمُقَامَةِ أَي الْإِقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ عِلاَ يَمُسُنَا فِيبُهَا نُصَبُّ تُعَدُّرُوٓ يُمُسُنَا فِيهَا لُغُوبُ إِعْيَاءُ مِنَ النَّعَبِ لِعَدَمِ النَّكُلِيْفِ فِيهَا وُذُكِرَ النَّانِي التَّابِعُ لِلْأَوْلِ لِلتَّصْرِيْحِ بِنَفْيِهِ.

णात याता कुकति करतए जामत जना तरसए . وَالَّذِينَ كُفُرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ عَ لَا يُغْضِي عَكَيْهِم بِالْمُونِ فَيَهُمُ وَثُوا يَسْتُرِينَحُوا وَلَا يُخَفُّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا طَرْفَةَ عَنْينِ كُذْلِكَ كَمَا جَزَيْنَاهُمْ نَجْزِيْ كُلُّ كَفُوْر كَافِر بِ الْبَاءِ وَالنُّنُونِ الْمَفْتُوحَةِ مَعَ كَسْرِ الزَّايِ وَنَصَب كُلُّ وَهُمْ يَصَطُرِخُونَ فِيهَا ع يسَتَغِيثُونَ بِشِدَّةٍ وَعَوِيْلِ يَقُولُونَ .

الُّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴿ فَيُعَالُ لِهُمْ أُولَهُ نُعَمَّرِكُمْ مَّا وَفَتَّا يَتَذَكُّرُ وَفِيهِ مَنْ تُذَكُّر وَجُنّا مُكُمُ النَّاذِيرَ مِ الرَّسُولُ فَعَا اَجَبِنَهُمْ فَذُوْفُوا فَمَا لِلظِّلِمِيْنَ الْكَافِرِينُ مِنْ نُصِيْرِ يَدُفَعُ الْعَذَابَ عَنْهُمْ. দিয়েছেন, তথায় কষ্ট আমাদেরকে স্পর্শ করে না এবং স্পর্শ করে না ক্লান্তি ৷ জান্নাতে কষ্ট না হওয়ার কারণে কষ্টের কোনো ধরনের ক্লান্তি থাকবেনা। দ্বিতীয় 🗸 💥 প্রথম 🚄 এর তাবে হিসেবে উল্লেখ করে স্পষ্টভাবে ক্রান্তিকে নফী করা হয়েছে।

<u>জাহানামের আগুন। তাদেরকে মৃত্যুর আদেশও দেওয়া</u> হবে<u>না যে, তারা</u> ম<u>রে যাবে</u> অতঃপর আরাম উপভোগ করবে এবং তাদের থেকে শান্তিও সামান্য সময়ের জন্যও লাঘব করা হবে না। আমি প্রত্যেক অকতজ্ঞকে এভাবেই যেমন, তাদেরকে শান্তি দিয়েছি শান্তি দিয়ে धोक । نَجْزِي সীগাহটি ن ও ও অর্থাৎ نَجْزِي । সেখানে তারা আজাবের ভয়াবহতার কারণে আর্ত চীৎকার করে বলবে, রক্ষা চাইবে

ल्य ७२. رَبُنَا أَخْرِجُنَا مِنْهَا نَعْمَلُ صَالِعًا غَيْرُ এখান থেকে, <u>আমরা সংকাজ করব,</u> পূর্বে যা করতাম তা চিন্তা করব না তাদেরকে বলা হবে যে, <u>আমি</u> কি <u>তোমাদেরকে এতটা বয়স</u> সময় দেইনি, যাতে যা <u>চিন্তা করার বিষয় তা</u> চিন্তা করতে পারতে**ঃ** এবং <u>ভোমাদের কাছে সতর্ককারী রাস্লও আগমন</u> করেছিল। তবুও তোমরা সাড়া দাওনি অতএব আস্বাদন কর। জালেমদের কাফেরদের <u>জন্য</u> কো<u>নো সাহা</u>য্য<u>কারী</u> নেই যিনি তাদের থেকে আজাব প্রতিহত করবে।

# তাহকীক ও তারকীব

वन वर्गमा कदाव लगा كُمَال حِكْمَتْ वह كُمَال حِكْمَتْ वह غَالِب قُدْرَتْ विष्ठ كُلَام مُسْتَانِفٌ विष्ठ : قُولُـهُ أَلَمْ تَسَ নেওয়া হয়েছে। আর وَعَلَمُ वाता करत ইঙ্গিত করে ورَيْتُ وَلَيْنِي वाता وَعَلَمُ وَاللَّهِ वाता करत देशिल करत صُخَاطَبُ शास عَلَى कर्ष राग्रह जात मूरे माक्छलात مُخَاطَبُ कर्ज निता تُعلَى या تُعلَمُ व निता الله المحافظة ا হলেন রাসূল 😅 এবং প্রত্যেক ব্যক্তিও 🚅 🕳 হতে পারে যার মধ্যে 🕰 হওয়ার যোগ্যতা রয়েছে :

عَوْلُهُ يَا وَالْمُوْنَ : مُولُمُهُ : مُولُمُ : مُولُمُ : مُولُمُ يَالِمُ مُونَا بِالْمَامِ : مُولُمُ كُمُلُم مُنْ الْمُنْالِقُونَ الْمُنْفِينَ عَلَيْهِ الْمُنْفِقِينَ عَلَيْهِ اللَّهِ الْمُنْفِقِينَ مَا الْمُنْفِقِينَ ا

صِنْكُ مُخْتَلِكٌ श्वा अधम्तकः निक्छ दत्ततः هُخْتَلِكُ ٱلْوَاتُهُ इत्ततः خَبَرَ مُقَدَّمٌ वि : فَلُولُهُ وَمِنَ النَّاسِ ٱلْوَاتُهُ مِنَ النَّاسِ

إخْتِلَانًا كَذَالِكَ अशा यात्रनात्त्र तिक्छ इत्स्यह खर्थार : فَوَلَهُ كَذَالِكَ

जर हेतुछ । उद्याप शिक्षि मानुस्वत छारक এই खना छर्र وَجُرُبُ وَاللَّهُ عَرْيِكُ غُفُولُهُ إِنَّ اللَّهُ عَرْيِكُ का उद्देश - अर्थ : عَنُولُهُ إِنَّ اللَّهُ عَرْيِكُ غُفُولُهُ إِنَّ اللَّهُ عَرْيِكُ غُفُولُهُ إِنَّ اللَّهُ

वि : قَنُولُهُ يَرَجُونَ تِحَارَةً ( वि : قَنُولُهُ يَرَجُونَ تِحَارَةً

स्वात कातरा و و العَكْرِيَة वरहाए प्रवीत مُنصَّرِب वरहात कातरा و و العَكْرِيَة वरहाए प्रवीत के الله و العَكْرِيَة वरह वरहात कातरा و مَنصَّرِب करह कातरा و مَنصَّرِب करह कातरा و مَنصَّرِب करह करह कातरा و مَنصَّرِب करह करहात و مَنصَّرِب करह करहात و مَنصَّر على مَنصَّرِب करहात करहात و مَنصَّر करहात वरह مَنصَّر करहात करहात करहात है कि करहात है कर है करहात है करहात है कर है

এর জন্য হয়েছে। غَانِبُ টি كُمْ তির মধ্যে : قَنُولُهُ لِيوفِيهُمْ أَجْوَرُهُمْ

-এর وَمَنْ الْكِنَابِ হালা মওসূল الَّذِيِّ : هَاوَلُهُ وَالَّذِيِّ مَا الْكِنَابِ হালা মওসূল الَّذِيِّ : هَاوَلُهُ وَالَّذِيِّ - এর وَالْكِنَابِ হালা মুবাডাদা الَّذِي হালা মুবাডাদা খবর মিলে জুফলা হয়ে الْكِنَّةِ মুবাডাদার খবর হয়েছে । وَمُنَّ - (مُعَلِّلُ مَا يُعَمِّلُ الْمُعَلِّمُ مِنْ الْمُعَالِّمُ عَلَيْهُ الْمُعَالِّمُ عَلَيْهُ الْمُعَالِمُ الْمُ

रसारह । كَالُ अरह كَالُ अरह الْكِيَابِ (की : قَوْلُهُ مُصَدُقًا

নির্কান করে করিছে। আর أَرْزُنْنَا এর তাফসীর أَمَطُيْنَا (ক বর্ণনা করের জন্য হয়েছে। আর أَرْزُنْنَا كَمَطْيَنَا বারা করে ইন্সিত করেছেন যে, যেমনিভাবে কোনো কষ্ট ক্রেশ বিহীনভাবে মিরাশ অর্জন হয়। এমনিভাবে কুরআন ও উমতের কষ্ট কষ্ট ক্রেশ ছাড়াই অর্জিত হয়েছে।

अवीद जीशाद : बेंद्रीके बेंद्रीत जीशाद . فَرُرَع بَضِينَ अवीद : बेंद्रीके बेंद्रिके बेंद्रिके बेंद्रिके बेंद्रिक ( शदन कता । उद्योग अव अर्थ हाना अदन कता । خَلُ بُحِلُ خُلُولًا । فَكُولُهُ أَلَمُ هَامَهُ الْمُلَمَّا مِنْ ( अर्थ- जर्मना अवज्ञान : فَاللَّهُ مُنْصَدَّرُ مِنْسِنِي अर्थ) إِنْصَالًا عَلَيْهُ فَكُمُ الْمُفَامِّة ( अर्थ)

يا المَّمْوَدُ : هَـُولُهُ لُـُهُوْكِ الْمَالِمِينَ السَّالِحُ الْمُوْكِ : هَـُولُهُ لُـُهُوْكِ الْمُوْكِ : هَـُولُهُ لُـُهُوْكِ المَّالِمِينَ السَّالِحُ لِللَّوْلِ السَّالِحُ لِللَّوْلِ المَّالِحُ لِللَّوْلِ المَّالِحِينَ السَّالِحُ لِللَّوْلِ المَّالِحِينَ السَّالِحُ لِللَّوْلِ المَّالِحِينَ السَّالِحِينَ المَّالِحِينَ السَّلِحِينَ السَّالِحِينَ السَّلَحِينَ السَّالِحِينَ السَّلَحِينَ السَّالِحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَحِينَ المَّلِحِينَ السَّلَحِينَ السَّلِحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَمِينَ السَّلَحِينَ السَلَّحَانِ السَّلَحِينَ السَّلَحِينَ السَّلَمِينَ السَلَّولِ الْمَلْكِينَ السَلَحِينَ السَّلَحِينَ السَلَّمِينَ السَلَّمِينَ الْمَلْكِينَ السَلَّكِ السَلَّمِينَ السَلَّكِينَ السَلَّمَ الْمَالِحِينَ السَلَّمِينَ السَلَّمُ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ السَلَّمِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّمَ الْمَلْكِينَ السَلَّ

উত্তর, উত্তরের সার হলো যদিও بَنْيَنَ वि نَنْيَلُ اللهِ عَلَيْهُ क আবশ্যক করে তবে এই مَنْيَنَ । أَنْ نَنْيَ عَم এবং مُسْتَنَا الْأَنْفِقَ करत हो। عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْ

عَلَى اِصْطِرَاخُ । यो विष्कात कतरत । جَمْع مُذَكُّرُ غَانِبٌ श्ररण اِصْطِرَاخُ اللهُ يَصَمَّ طُولُهُ يَصَمَّ طُولُهُو वार المَّاسِ عَلَى اللهِ ع

إِنْكُارِي الْمُوْرِدِ بِالْبُكَارِ عَالَيْكُ الْكُمْ الْمُكُولِدُ الْمُكُولِدُ الْمُكُولِدُ الْمُكُولِدُ الْمُكُولِدُ وَقَوْلُمُ الْمُكُولِدُ فَعَ الْمُكَارِدُ فَعَ الْمُكُولِدُ اللّهِ عَلَيْهُ الْمُكُولِدُ اللّهِ عَلَيْهُ الْمُكُولُدُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

فَكَ أَجَبُتُمُ करात्वत त्रात रहा। عَدَابٌ करात्वत त्रात रहा। वागृन आत्रात छेनत नयः आत छेरा रहा। وَاذَافَت عَذَابٌ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে তাওহীদের কথা বর্ণিত হয়েছে। আর এ আয়াত থেকে তাওহীদের একাধিও প্রমাণের উল্লেখ রাছেছে। বিশ্ব-সৃষ্টির মাথে স্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহ পাকের বিশ্বরুকর কুদরতের যে অনন্ত মহিমা রয়েছে । দেখে তাওহীদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করার আহ্বান জানানো হয়েছে। নানা বর্ণের মানুষ, নানা রং এর ফল-মূল সাদা, কালো, লাল নানা প্রকৃতির কীট-পতঙ্গ, বিচিঞ্জ অবস্থায় পাহাড় পর্বত বর্তমান রয়েছে। এসব কিছুর মধ্যে আল্লাই পাকের সৃষ্টি-নৈপুণ্যের বচ নির্দশন রয়েছে। তাই ইরশাদ হয়েছে বিশ্বামি ইর্মিটি ট্রিটির ক্রিটির ক্রিটির বর্ণের জঞ্চল। দেখনি যে আল্লাহ পাক আসমান থেকে পানি বর্ষণ করেছেন এরপার আমি এর হারা বিভিন্ন বর্ণের ফলমূল উৎপন্ন করেছি পাহাড়ের মধ্যে রয়েছে সাদা লাল এবং গাঢ় কৃষ্ণ বর্ণ তথা বিচিত্র বর্ণের জঞ্চল।

আসমান জমিন আল্লাহ পাক সৃষ্টি করেছেন। পুনরায় আসমান থেকে জমিনে বৃষ্টিপাতের মাধ্যমে আল্লাহ পাক পানি বর্বণ করেছেন। লক্ষাণীয়, বৃষ্টির পানি একই, আর ঐ এক পানি দ্বারাই সারা পৃথিবীতে যে ফলমূল উৎপন্ন হচ্ছে তা বৈচিত্রাপূর্ণ বিশিল্প। এব বর্ণ তিনু, বাদ তিনু, কোথাও আকৃতি এক, কিন্তু প্রকৃতি বিভিন্ন। এর বারাই আল্লাহ পাকের সৃষ্টি নৈপুণোর জীবর নিদর্শন লক্ষ্য করা যায়। এমনিতাবে মানুষ, কীট-পতঙ্গ এবং চতুপ্পদ জতুর প্রতি লক্ষ্য করেলও দেখা যায় যে, একই প্রকার আণীর মধ্যে কত বর্ণ এবং কত আকৃতি রয়েছে। এ সবই মহান আল্লাহ পাকের অলন্ত মহিমা। এর কোনো শেষ নেই, নেই কোনো সীমা। মৃক্ত আল্লাহ পাক সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তিনিই সর্বপত্তিমান, তিনি যা ইচ্ছা তা করেন। সম্ম্য বিশ্ব ভূবন তাঁর কুদরত হেকমতে পরিপূর্ণ।

তাফসীরকারণণ বলেছেন, ইতিপূর্বে মুমিন ও কান্টেরের মধ্যকার পার্থকা বর্ণিত হয়েছে। এরপর এ আয়াতে বিশ্ব সৃষ্টির বিচিত্র রূপের কথা উল্লেখ করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, মুমিন ও কান্টেরের মধ্যে পার্থক্য কোনো বিষয়কর ব্যাপার নয়। যেভাবে সৃষ্টির মধ্যে রূপ ও প্রকৃতিতে পার্থক্য রয়েছে, যদিও সব কিছু এক পানি গ্রারাই সৃষ্টি করা হয়েছে, ঠিক এমনিভাবে মানুষের মধ্যেও কেউ মুমিন আর কেউ কান্টের রয়েছে, মুমিনের গস্তব্যস্থল জান্নাতে মুমিন আল্লাহ তা'আলার অনুগত, কৃতজ্ঞ, আর কান্টের আল্লাহ পাকের অবাধ্য অকৃতজ্ঞ। – তাফসীরে মাজেদী, পু. ৮৭৭)

তাফসীরকার আবৃ হাইয়ান (র.) বলেছেন, এ আয়াতে আল্লাহ পাকের তাওহীদ বা একত্ববাদের বর্ণনা রয়েছে। মানব জাতিকে বিশ্ব সৃষ্টির অপরূপ রূপ দেখে বিশ্ব প্রষ্টার একত্ববাদে বিশ্বাস স্থাপনের আহ্বান জানানো হয়েছে। রং বেরংয়ের ফল ফুল, সাদা কালো লাল, আর এ অবস্থা তথু ফল ফুলে নয়; বরং মানব জাতির মধ্যেও একই অবস্থা ও বৈশিষ্ট্য বিরাজমান। আর এ বিচিত্র আকৃতি-প্রকৃতি জীব-জত্তু কীট-পতঙ্গেও পরিলক্ষিত হয়। এ সবই এক আল্লাহ পাকের কুদরত হেকমতের জীবস্ত নিদর্শন।

আবদ ইবনে হোমায়েদ, ইবনে জারীর, কাতাদা (র.)– থেকে বর্ণনা করেছেন যে, হযরত আন্মন্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.) আলোচা আয়াতের এ তাফসীরই করেছেন। –[ডাফসীরে রুচল মা'আনী. খ. ২২. প. ১৮৮-৮৯]

আয়াতসমূহের পূর্বাপর সম্পর্কে কেউ কেউ বলেন, এসব আয়াতে ভাওহীদের বিষয়বন্ধুর দিকে প্রত্যাবর্তন করা হয়েছে এবং তা প্রাকৃতিক প্রমাণাদি দারা প্রমাণ করা হয়েছে। আবার কেউ কেউ বলেন, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে মানুষের বিভিন্ন অবস্থা ও তার উপমা বর্ণনা প্রসঙ্গে ঠুলি করা হয়েছে। আলোচ্য অয়াতসমূহ সে বিষয়রই বিশাদ বিশ্লেষণ যে, সৃষ্ট বন্ধুর পারম্পরিক পার্থক্য একটি সৃষ্টিগত ও স্বভাবগত ব্যাপার। এ পার্থক্য উদ্ধিদ ও ক্রড্পদার্শের মধ্যেও বিদ্যামান এবং তা কেবল আকার ও বর্ণের মধ্যেই সীমিত নয়; বরং মন-মানসিকতার মধ্যেও রয়েছে।

আৰ পৰ্বতেৰ ক্ষেত্ৰেই বলা হয়েছে। ﴿ الْمِيْمُ পদাট ﴿ الْمُعْرَفِي مُ বহুবতন। এর প্রদিদ্ধ অর্থ ছোট পিরিপথ, যাকে ﴿ لَا مُعْرَفِي وَ مَعْ الْمُعْرَفِي وَمَعْ مَرْافَعُومُ وَمَعْ مَرْافُومُ وَمَعْ مَرْافُومُ وَمَعْ مَرْافُومُ وَمَعْ مَرْافُومُ وَمَعْ مَرْافُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ مُومُومُ وَمُعْمَ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرْافُومُ وَمُومُ مُرَافِعُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُومُ مُومُومُ وَمُومُ وَمُؤْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ مُرَافُومُ وَمُعُمِلُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُؤْمُومُ وَمُومُ و

ং অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে এখানে كَذُلِكَ النَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ পর বিরতি রয়েছে যা এ বিষয়ের আলামত যে, এটা পূর্ববতী বিসয়বস্তুর সাথে সম্পর্কযুক্ত। অর্থাৎ সৃষ্টবকুসমূহকে বিভিন্ন প্রকারে ও বর্ণে প্রক্রাসহকারে সৃষ্টি করা আল্লাহ তা আলার অসীম শক্তি ও প্রজ্ঞার উজ্জ্বল দিন্দ্র্শন।

জোনো কোনো রেওয়ায়েত থেকে বোঝা যায় যে, غَرُنگ 'শব্দের সম্পর্ক পরবর্তী বাক্যের সাথে। অর্থাৎ ফলমূল, পাহাড়, মানুষ ও স্ত্রীবজন্তু সর্বদা বিভিন্ন রকম। কেউ এর সর্বোচ্চ মর্যাদা অর্জন করে এবং কেউ কম। এটা জ্ঞানের উপর নির্ভরশীল। যার জ্ঞান যে পর্যায়ের তার আল্লাহ ভীতিও সে পর্যায়ের হয়ে থাকে। –[রহুল মা'আনী]

বিশেষ ও অপরিহার্য বৈশিষ্ট্য। সূতরাং যে আলেম নয় তার মধ্যে আল্লাহন্তীতি না থা জরুরি হয় না। বিষয়ে-মুখীত, আবৃ হাইয়ানা আয়াতে । এই বলে এমন লোক বৃথানো হয়েছে, যারা আল্লাহ তা আলার সন্তা ও গুণাবলি সম্পর্কে সম্মন্ত অবগত এবং পৃথিবীর সৃষ্টবন্তু সামগ্রী, তার পরিবর্তন-পরিবর্ধন ও আল্লাহর দয়া করুণা নিয়ে চিন্তা-গবেষণা করেন। কেবল আরবি ভাষা, ব্যাকরণ-অবংকারাদি সম্পর্কে জ্ঞানী ব্যক্তিকেই কুরআনের পরিভাষায় আলেম বলা হয় না, যে পর্যন্ত সে আল্লাহর মারেফত উপন্তিউক্তরপে অর্জন না করে।

এ আয়াভের তাফসীর প্রসঙ্গে হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, সে ব্যক্তিই আলেম যে একান্তে ও জনসমক্ষে আল্লাহকে ভয় করে, আল্লাহ যা পছন্দ করেন, তা কামনা করে এবং আল্লাহ যা অপছন্দ করেন, সে তাকে ঘৃণা করে। হযরত আন্দুল্লাই ইবনে মাসজদ (রা.) বলেন, بَيْضَ وَالْمُونِّ وَلَيْمُ وَالْمُونِّ وَالْمُونِّ وَالْمُونِّ وَالْمُونِّ وَالْمُونِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُونِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُونِّ وَالْمُؤْنِقِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُونِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِي وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِقِيلِيْكُونِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ

সারকথা, যার মধ্যে যে পরিমাণ আল্লাহভীতি হবে, সে সেই পরিমাণ আলেম হবে। আহমদ ইবনে সালেহ মিসরী বলেন, অধিক রেওয়ায়েত ও অধিক জ্ঞান দ্বারা আল্লাহভীতির পরিচয় পাওয়া যায় না; বরং কুরআন ও সুনাহর অনুসরণ দ্বারা এর পরিচয় পাওয়া যায়। –(ইবনে কাসীর)

শায়খ শিহাবৃন্দীন সোহরাওয়ার্দি (র.) বলেন, এ আয়াতে ইন্ধিত পাওয়া যায় যে, যার মধ্যে আল্লাহজীতি নেই, সে আলেম নয়। —[মাযহারী]

প্রাচীন মনীধীগণের উক্তির মধ্যেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। হয়রত রবী ইবনে আনাস (রা.) বলেন مَن لَمْ بِمُثَلُ فَلُيَسُ بِمُالِمٍ مَن خَشِى اللَّهُ अर्था९ যে আন্তাহকে তয় করে না, সে আলেম নয়। মুজাহিদ (त.) বলেন وَيُسُا المُمَالِمُ مَنْ خَشِى اللَّهُ अर्था९ करवा । আলেম যে আন্তাহকে তয় করে।

সাদ ইবনে ইবরাহীমকে কেউ জিজ্ঞাসা করল, মদিনায় সর্বাধিক আলেম কেং তিনি বললেন, مَثِنَا مُشْرِ لِرَبِيَّةِ অর্থাৎ যে তার পাসনকর্তাকে সর্বাধিক ভয় করে।

আল্লাহর তয় নেই: এমনও তো অনেক আলেম দেখা যায় উপরিউদ্ধি বক্তব্যের পরিপ্রেক্ষিতে এরূপ বলার আর অবকাশ নেই। কেননা উপরের বর্ণনা থেকে জানা গেল যে, আল্লাহর কাছে কেবল আরবি জানার নাম ইলম এবং যে তা জানে তার নাম আলেম নয়। যার মধ্যে আল্লাহর তয় নেই, কুরআনের পরিভায়য় দে আলেমই নয়। তবে এই তয়ে কোনো সময় কেবল বিশ্বাসগত ও যৌকিক হয়ে থাকে। এব কারণে আমূল নিজের উভাষায় পৌরিয়তের বিধিনিষেধ পালন করে। আবার কৰনও এই তথ্য ক্ষেত্র করে এই কারণে আমূল নিজের উভাষ রাজ বিশ্ব পিনিষেধ পালন করে। আবার কৰনও এই তথ্য ক্ষেত্র তালের পর্যায়ে পৌছে যায়। এ পর্যায়ে পারিয়তের অনুসরব মজাপত ব্যাপারে হয়ে যায়। এই দুই তরের ত্যের মধ্যে প্রথমিত অবলয়ন করা উত্তম জ্বর্পর শা। -বিদ্যান্ধ ক্রমণ্য প্রথমিত অবলয়ন করা উত্তম জ্বর্পর শা। -বিদ্যান্ধ কুরমণ্য

المَّاوِينَ مِعْتَابُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْلَمِي اللَّهُ الللللِهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

দ্বিতীয় ৩ণ নামাজ কায়েম করা এবং তৃতীয় ৩ণ আল্লাহর পথে অর্থ ব্যয় করা। এর সাথে 'গোপনে ও প্রকাশ্যে' বলে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, রিয়া থেকে আত্মরকার জন্য অধিকাংশ ইবাদত গোপনে করাই উত্তম। কিন্তু ধর্মীয় উপযোগিতার কারণে মাঝে মাঝে প্রকাশ্যে করাও জরুরি হয়ে যায়। থেমন- মিনারে আজান দিয়ে অধিকতর লোক সমাগমের ব্যবস্থা করে জামাতে নামাজ আদায় করার বিধান রয়েছে। এমনিভাবে অপরকে উৎসাহিত করার জন্য মাঝে মাঝে আল্লাহর পথে প্রকাশ্য দান করা জরুরি হয়ে যায়। নামাজ ও আল্লাহর পথে থ্রকাশ্য দান করা জরুরি হয়ে যায়। নামাজ ও আল্লাহর পথে ব্যয়ের ক্ষেত্রে ফিকুহবিদগণ বলেন, ফরজ, ওয়াজিব ও সুনুতে মুয়াক্কাদাহ হলে প্রকাশ্যে করা উত্তম। এছড়ো নক্ষেব নামাজ ও নক্ষেব বায় গোপনে করাই বাঞ্কনীয়।

যারা উপরিউক্ত তিনটি তারে অধিকারী, তানের সম্পর্কে অভঃপর যারা বলা হয়েছে— بَرَجُونُ وَحَارُ لَّ يُرَجُونُ (ধাকে উদ্ধৃত । অর্থ বিনষ্ট হওয়়া । আয়াতে অর্থ হচ্ছে যে, তারা এমন এক ব্যবসায়ের প্রার্থী, যাতে পোকসানের আশব্ধা নেই । প্রার্থী বলে ইদিত করা হয়েছে দুনিয়াতে মুমিনের জন্য কোনো সংকাজে ছওয়াব সম্পর্কে নিচিত হওয়ার অবকাশ নেই । জকনা পূর্ণ কমা ও বর্থাপন কেবল মানুষের কর্মের বিনিময়েই সম্ভবপর নয় । মানুষ যত কর্মই করুক আল্লাহর মহিমা ও প্রাণ্য ইবালতের পদে তা যথেষ্ট হতে পারে না । কাজেই আল্লাহর কুপা ও অনুগ্রহ রাতিরেকে কারও মাগাফিরাত হবে না । এক হাদীসে তাই বলা হয়েছে । এছাও অনেক সংকর্মে গোপন শারতানি অথবা বিপুণত চক্রান্তও শাসিল হয়ে যায় । ফলে সে সংকর্ম কবুল হয় না । মাঝে মাঝে সংকর্মের পাশাপালি কোনো মন্দ কর্মেও হয়ে যায় যা সংকর্ম কবুল হঽয়ার পথে প্রতিবন্ধক হয়ে দাঁড়ায় । তাই আল্লাতে ঠুনিয়াল ক্রিকার কারও করে করে ক্রিকাত করা হয়েছে যে, যাবজীয় সংকর্ম সম্পোদন করার পরও মুন্তি ও উক্ত মর্যাদা লাতে বিশ্বাসী হওয়ার অধিকার কারও করে বলেই ক্রিনিয়াল লোভাই করেতে পারে । বিস্তৃন্স মান্দী।

সংকর্মের তুলনা ব্যবসায়ের সাথে : এ আয়াতে বর্ণিত সংকর্মসমূহকে রূপক অর্থে ও উনাহরণস্বরূপ ব্যবসা বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। যেমন— অন্য এক আয়াতে ঈমান ও আল্লাহর পথে জিহাদকে ব্যবসা বলা হয়েছে। আয়াতি এই— بَعَلُونُ مَنِي سَبِسِلِ اللّهِ مِالَّوْلِيكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلِكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلِكُمْ وَانْفُلِكُمْ وَانْفُلِكُمْ وَانْفُلِكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلُولُهُ وَلِكُمْ وَانْفُلُلْكُمْ وَانْفُلُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُولُكُمْ وَالْكُمْ وَانْفُلُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمُ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمُلْكُمُ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَانْفُلْكُمْ وَا

এই বেশির মধ্যে আল্লাহ তা'আলার সে ওয়াদাও অন্তর্ভুক্ত, যাতে বলা হয়েছে, মুমিনের পুরন্ধার আল্লাহ বহুকণ বেশি দান করেন, যা কমপক্ষে কৃতকর্মের দশক্তণ এবং বেশির পক্ষে সাতশ গুণ বরং যা তার চেয়েও বেশি। অন্যান্য পাশীর জন্য মুমিনের সুপারিশ কবুল করাও এ অতিরিক্ত অনুমহের শামিল। এ অনুমহের তামসীর প্রসঙ্গে হয়রত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) রাসুলুল্লাহ প্রকে বর্ণনা করেন যে, মুমিনের প্রতি দুনিয়াতে যে ব্যক্তি অনুমহ করেছিল, পরকালে মুমিন তার জন্য সুপারিশ করবে। ফলে জাহাল্লামের যোগা হওয়া সন্তেও মুমিনের সুপারিশে সে মুক্তি পাবে। [মাযহারী]

বলাবাহুল্য, সুপারিশ কেবল ঈমানদারের জন্য হতে পারবে, কান্ডেরের জন্য সুপরিশ করার অনুমতি কাউকে দেওয়া হবে না। এমনিভাবে জান্নাতে আল্লাহ ডা'আলার দীদারও এ অতিরিক্ত অনুমাহের প্রধান অংশ:

বাবহৃত হয়। ফলে বুঝা যায় পূর্বাপর উত্তর বাক্য অভিনুক্ত বিশিষ্ট ইওয়া সন্ত্বেও ধারাবাহিকতা রক্ষা করে। পূর্ববর্তী বাক্যের করন্ত হয়। ফলে বুঝা যায় পূর্বাপর উত্তর বাক্য অভিনুক্ত বিশিষ্ট ইওয়া সন্ত্বেও ধারাবাহিকতা রক্ষা করে। পূর্ববর্তী বাক্যের বিষয়বন্ধ আগে এবং পরবর্তী বাক্যের বিষয়বন্ধ আগে এবং পরবর্তী বাক্যের বিষয়বন্ধ আগে এবং পরবর্তী বাক্যের বিষয়বন্ধ আগে এবং করনও মর্যাদা ও জরের দিক দিয়েও হয়ে থাকে। এ আয়াতে এ আরাছে বিশ্বর আয়াতে বর্ণিত বিশ্বর আয়াতে বর্ণিত বিশ্বর করের দিক দিয়েও হয়ে থাকে। এ আয়াতে বর্ণিত বর্ণায় বারা পূর্বের আয়াতে বর্ণিত বিশ্বর নাল্যান করিছে। এরপর আমি আমার মনোনীত বালাদেরকেও এর অধিকারী করেছি। এবন এটা সুম্পষ্ট যে, কুরআন এইব মাধ্যমে রাস্পূর্বাহ করা করে করা মর্যাদা ও জরের দিক দিয়ে অয়ে এবং উমতে মুহাম্মনীকে দান করা পাচাতে হয়েছে। উমতকে কুরআনের অধিকারী করের অর্থ ও হতে পারে যে, রাস্বূর্বাহ উমতের জন্য অর্থ কিটার করের করিবর্তে আল্লাহর কিতাব রেবে গাছেন। এক হাদীসেও সাক্ষ্য পাওয়া যায় যে, প্রমুদ্ধরাণ দিরহায় ও দীনার উত্তরাধিকার রেখে যান না। তারা উত্তরাধিকার স্বন্ধ ইপম বা জান রেখে যান। অস্ব্য এক হাদীসে আলেম ও জ্ঞানীসণকে পর্যান্যহবাদের উত্তরাধিকারী বলে আগায়েত করা হয়েছে। এরপ অর্থ পেতাের হলে উপরিউক্ত অয়্য-পাচাংকালের দিক দিয়েও হতে পারে। অর্থাং আমি এ কিতার আপনাকে দান করেছি। অতঃপর আপনি তা উম্বতের জন্য উত্তরাধিকার স্বন্ধ রেখেছেনে। আয়াতে উত্তরাধিকার করের অর্থ দান করা বোঝানো হয়েছে। একে উত্তরাধিকার স্বন্ধের মাধ্যমে বাক্ত করার মধ্যে ইনিত রয়েছে যে, উত্তরাধিকার বাক্তি যেমন কোনো কর্ম ও চেষ্টা ব্যতিরেকেই উত্তরাধিকার স্বন্ধ লাভ করে তেমনি কুরআন পাকের এই ধনও মনোনীত বাদাদেরতে কোনো কর্ম ও চেষ্টা ব্যতিরেকেই ভারাধিকার সত্ত লাভ করে তেমনি কুরআন পাকের এই ধনও মনোনীত বাদাদেরেকে কোনো কর্ম ও চেষ্টা ব্যতিরেকেই লান করা হয়েছে।

हेत. **तक्षित कलल्ली**स (का यश ३৮ (क)

উমতে মুহামনী বিশেষত আলেমগণের একটি ৩কজ্পুর্ণ বৈশিষ্ট্য : مِيكِرِنَ الْمَلْمُ الْمُرْدِينَ الْمُلْمُ الْمُرْدِينَ الْمُلْمُ اللهِ (ধেকে যাদেরকে আমি মনোনীত করেছি । অধিকাংশ তাফসীরবিদ এর অর্থ নিয়েছেন উমতে মুহামনী । এতে আগেগ প্রতাক্ষতাবে এবং অন্যান্য মুসলমান আলেমগণের মধ্যস্থতা এর অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায় । হয়রত ইবনে আকরাস (রা.) থেকে বর্গিত আছে বিশ্বার কি তাবের ইউরো কিল উমতে মুহামনীকে বুঝানো হয়েছে । আল্লাহ তা আলা তাদেরকে তাঁর প্রত্যেকটি অস্তর্গ কিতাবের উত্তরাধিকারী করেছেন । অর্থাৎ কুরআন পূর্ববর্তী সমন্ত কিতাবের সমর্থক ও সংরক্ষক বিধায় সহজ্ঞ ঐশীয়ছের বিষয়বন্তুর সমষ্টি । এর উত্তরাধিকারী হওয়া যেন সমন্ত আসমানি কিতাবেরই উত্তরাধিকারী হওয়া । অতঃগর হয়বন আকাস (রা.) বলেন, وَالْمُ الْمُمْ الْمُرْدُلُ الْمُحْدَلُ الْمُحْدَلُ আম্বাহ তা আলা তাদেরকে কিল পর্বত্ত ক্ষমা করা হবে মধ্যপদ্ধিদের হিসাবে সহজ্জতাবে নেওয়া হবে, আর যারা সংকর্মে অশ্রগামী তাদেরকৈ বিনা হিসাবে জাল্লাতে প্রবেশ করানো হবে । বিহানে কাসীর।

আয়াতের ৃত্যিক পদ বারা উদ্বাদ্ধে মুহাম্মনীর সর্ববৃহৎ শ্রেষ্ঠত্ব পরিকৃত হয়েছে। কেননা এ শদ্ধি কুরআন পাকে পরগাঘরগণের কেত্রে বেশির ভাগ ব্যবহৃত হয়েছে। এক আয়াতে আছে কুর্নিট্রিই কুর্মী আন্য এক আয়াতে আছে আছে এই আরাতে আছে এই আরাতে আয়াতে আয়াত আয়া আয়াত আয়াত আয়াত আয়া আয়া আয়া আয়া আয়া আয়াত আয়াত আয়া আয়া আয়া আয়া আয়া আয়া আয়া আ

উষতে মুহাম্মী তিন প্রকার : الْمُنْسِّرُ مَا اللهِ ال

অন্যান্য তাফসীরবিদ এ প্রসঙ্গে বিভিন্ন উক্তি বর্ণনা করেছেন। রন্থদ মাআনীতে তেতাপ্রিশটি উক্তি উদ্রিখিত রয়েছে। কিছু চিডা করলে দেখা যায়, অধিকাংশ উক্তির সারমর্ম তাই, যা উপরে ইবনে কাছীর থেকে বর্ণিত হয়েছে।

একটি সন্দেহ ও তার জবারাৰ : উদ্বিখিত তাফসীর থেকে প্রতীয়মান হয়ে গেল যে, জালেমও আল্লাহ তা'আলার মনোনীত বান্দানের অন্তর্ভুক্ত। একে বাহাত অবান্তর মনে করে কেউ কেউ বলেছেন যে, জালিম উমতে মুহাম্মনী ও মনোনীতদের অন্তর্ভুক্ত নয়। অথচ অনেক সহীহ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, এ তিন প্রকার লোকই উমতে মুহাম্মনীর অন্তর্ভুক্ত এবং ক্রেমনি বান্ধানের হুড়ান্ত বৈশিষ্ট্য ও শ্রেষ্ঠত্ব। তাদের মধ্যে যে ব্যক্তি কার্যত ক্রেমিন বান্ধানের হুড়ান্ত বৈশিষ্ট্য ও শ্রেষ্ঠত্ব। তাদের মধ্যে যে ব্যক্তি কার্যত ক্রেমিন বান্ধানের হুড়ান্ত বৈশিষ্ট্য ও শ্রেষ্ঠত্ব। তাদের মধ্যে যে ব্যক্তি কার্যত ক্রেমিন করে এই মর্যাদার অন্তর্ভুক্ত। ইবনে কাছীর এ প্রসঙ্গে এ সম্পর্কিত সমুদর হাদীস সমাবেশ করেছেন। তন্মধ্যে কয়েকটি নিম্নে উদ্ধৃত করা হলো।

হয়রত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণনা করেন যে, রাস্পুল্লাহ 🚟 এ আয়াতের 🚉 তৈ বর্ণত তিনটি প্রকার সম্পর্কে বন্দেছেন যে, তারা সমন্ত একই তরভুক্ত এবং জান্নাতী ৷ হিমাম আহমদ, ইবনে কাসীর)

অর্থাৎ মাগচেরাত সবারই হবে এবং সবাই জান্নাতে প্রবেশ করবে। অবশ্য এর অর্থ এই নয় যে, মর্যাদার দিক দিয়ে একজন অপরজন থেকে শ্রেষ্ঠ হবে না। ইবলে জারীর আবৃ সাবেত থেকে বর্গনা করেন যে, একদিন তিনি আবৃ সাবেত] মসজিদে পৌছে হযরত আবৃদ্ধারদাকে পূর্ব থেকে সেখানে অবস্থানরত দেখতে পান। তিনি তাঁর বরাবর গিয়ে বসে যান এবং এই দোয়া করতে থাকেন وَمُوْسَعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُؤْسِعُونُ وَمُوْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسِعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُونُ وَمُواْسُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُونُ وَمُواْسُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُوالْمُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَمُواْسُعُونُ وَالْمُونُ وَمُواْسُعُونُ وَالْمُواْسُعُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ

তাবারানী বর্ণিত হ্যরত আত্মন্তাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুন্তাহ 🚎 বলেন, مُذَلِّهُمْ مِن مُدِّرِ الْأَكْةِ , বিজ্ঞান ক্রিকার্টিক প্রকার লোকই হবে উমতে মুহামনী থেকে।

বিনয়বশত হয়রও আয়েশা সিন্দীকা (রা.) নিজেকে তৃতীয় স্তর অর্থাৎ জালিমের পর্যায়ে গণ্য করেছেন। নতুবা সহীহ হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী তিনি অগ্রগামীদের প্রথম সারির একজন।

ইবনে জারীর মুহাখদ ইবনে হানাফিয়া (র.) থেকে বর্ণনা করেন, তিনি বলেন- এ উম্মত রহমতপ্রাপ্ত উদ্মত। এর জালিমও কমপ্রাপ্ত। মিথ্যাচারী জান্নাতী এবং সৎকাজে অর্য্যামী দলে আল্লাহর কাছে উক্তমর্যাদার অধিকারী।

মুহামন ইবনে আলী বাকের (রা.) জ্বালিমের ডাফসীরে বলেন أَخُرُ سُبِيَّا أَخُرُ سُبِيَّا وَأَخْرُ سُبِيَّا উভয় কর্মে সংমিশ্রিণ ঘটায় সে জ্বালিম পর্যায়ন্তক :

উষতে মুখাষদীর আদিম সম্প্রদারের শ্রেষ্ঠত : আলোচ্য আয়াতে আয়াহ তা'আলা বলেছেন, আমি আমার মনোনীত বাদাদেরকে আমার কিতাবের উত্তরাধিকারী করেছি। বলাবাহল্য, আয়াহর কিতাবেও রাসুল — এর শিকার উত্তরাধিকারী হল্পে ওলামায়ে কেরাম। হালীসেও বলা হয়েছে ১০০০ টি ১০০০ ট

হয়রত আবৃ মূলা আল'আরী (রা.) বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ ﷺ বলেন, হালরে আরাহ তা'আলা সরাইকে একত্র করবেন, অতঃপর আলিমগণকে এক বিশেষ জায়গায় সমবেত করে বলবেন, الَّذِي مُنَا الْمُنْ عِلْمِنْ نِنْكُمْ وَالْمُلِّقُونَا كَمْ كَمُ كُمُ وَمُنْ الْمُنْ عَلْمُونَا وَمَا اللّهِ अर्था९ আমি তোমাদের অন্তরে আমার ইলম এ জন্য রেবেছিলাম যে, আমি জানতান।ত যে, তোমাদের এই আমানতের হক আদায় করবে। তোমাদের আজাব দেওয়ার জন্য তোমাদের বচ্চে আমি আমার ইলম রাখিন। যাও, আমি তোমাদেরকে ক্ষমা করে নিলাম। —তাফ্সীরে মাযহারী।

জ্ঞাতব্য: আয়াতে সর্বপ্রথম জ্ঞালিম, অতঃপর মিথাচারী বা মধ্যপদ্থি ও সর্বশেষে সংকর্মে অর্যগামী উল্লিখিত হয়েছে। এই ধারাবাহিকতার কারণ সম্ভবত এই যে, আলিমের সংখ্যা সর্বাধিক, তাদের চেয়ে কম মিথ্যাচারী-মধ্যপদ্থি এবং আরও কম সংকর্মে অর্যগামী। যাদের সংখ্যা বেশি, তাদেরকে প্রথমে উল্লেখ করা হয়েছে।

ख्यार فَرِكَ هُوَ الْمُضَلُّ الكَمِيْرُ جَنَّاتُ عَمْنِ يُعَظِّرُنَهَا يَحْلُونَ فِيهَا مِنْ أَمَّا وَرَبِنَ ذَهِبَ أَنُولُوا أَولِاسُهُمْ فِيهَا خَرِيْرُ उक्टि आहार जापाना जीव सेंदानीज दानागरणव सरक्षा जिन अकादवत कथा जैद्वाब करविन । जावनव दरलाहन रेट्टें ذُلِكُ هُورُ अवार अतानात कर्मानीज्यात सरक्षा जावाच जापानाव सर्घा प्रकृति । अजिनान वक्षण जावा काद्राव्य सर्वें जावाची क्षेत्र सर्वेंद्र कर्का अवर मुकाव अनुकाव अनुकाव अवादना सरव । जामव रिमान सर्वेंद्र (द्रमास्प्रव ।

দূনিয়াতে পুরুষদের জন্য স্বর্গের অলঙ্কার ও রেশমী পোশাক উভয়টি পরিধান করা হারাম। এর বিনিময়ে জান্নাতে তাদেরকে এসব বস্তু দেওয়া হবে। এরপে বলা ঠিক হবে না যে, অলঙ্কার নারীর ভূষণ, পুরুষদের জন্য শোভনীয় নয়। কেননা দূনিয়ার অবস্থার সাথে জান্নাত পরকালের অবস্থার তুলনা করা একান্ত নির্বৃদ্ধিতা।

হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.)-এর বর্ণিত রেওয়ায়েতে আছে যে, রাস্লুরাহ 🚃 বলেছেন, জান্নাতীদের মন্তকে মুক্তা বচিত মুকুট থাকবে। এর নিমন্তরের মুক্তার আলোকে সমগ্র পূর্ব ও পশ্চিম দিগন্তে উদ্ধাসিত হবে। –[তাফসীরে মাযহারী]

তাফসীরবিদগণ বলেন, প্রত্যেক জাল্লাতীর হাতে একটি স্বর্ণ নির্মিত ও একটি রৌপ্যনির্মিত কঙ্কণ থাকবে। এরই পরিপ্রেন্ধিত কুরআনের এক আয়াতে স্বর্ণ নির্মিত এবং এক আয়াতে রৌপ্য নির্মিত কঙ্কণের কথা উল্লেখ রয়েছে। এ তাফসীর দৃষ্টে উভয় আয়াতে কোনো বৈপরীতা নেই। –[তাফসীরে কুরতুরী]

দুনিয়াতে যে ব্যক্তি সোনা-রূপার পাত্র ও রেশমী পোশাক ব্যবহার করবে, সে জান্নাতে এগুলো থেকে বঞ্চিত থাকবে। হযরত হযায়তা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পুলাহ ৄ বলেন, রেশমী পোশাক পরিধান করো না; সোন-রূপার পাত্রে পানি পান করো না এবং এসবের ঘারা তৈরি বরতনে আহার করো না। কারণ এগুলো দুনিয়াতে কাফেরদের জন্য এবং তোমাদের জন্য পরকালে। —'ব্রথারী, মুসনিম্

হযরত ওমর (রা.)-এর রেওরায়েতে রাসূলুরাহ === বলেন, যে পুরুষ দুনিয়াতে রেশমী পোশাক পরিধান করবে; সে পরকালে তা পরিধান করতে পারবে না। -বিশ্বারী, মুসলিম]

হযরত আবৃ সাঈন খুদরীর এক রেওয়ায়েতে আছে যে, দুনিয়াতে রেশমী পোশাক পরিধানকারী পুরুষ পরকালে তা থেকে বঞ্চিত থাকবে যদিও সে জন্মাতে প্রবেশ করে। —্ভাফসীরে মাযহারী]

অর্থাৎ জান্নাতিরা জান্নাতে প্রবেশ করার সময় বলবে, আল্লাহর শোকর, যিনি আমাদের দুরুব দূর করেছে। এই দূরুব কিঃ এ সম্পর্কে তাফসীরবিদগদের বিভিন্ন উচ্চি আছে। প্রকৃত পক্ষে সকল প্রকার দুরুবই এর অন্তর্ভ্জন দুনিয়াতে মানুষ যত রাজাধিরাজ অথবা নবী ও ওলী হোক না কেন, দুরুবকটের করল থেকে কারও নিকৃতি নেই।

#### درین دنیا کسے غم نبا شد

#### وگر باشد بنی ادم نباشد

্র দুনিয়াতে দুংখ-দুর্দশা ও চিন্তা-ভাবনা থেকে কোনো সং ও অসং ব্যক্তিরই নিস্তার নেই। একারণেই সুধীবর্গ দুনিয়াকে দারুল-আহ্যান' দুংখ-কটের আলয় বলেন। আয়াতে উল্লিখিত দুঃখের মধ্যে প্রথমত দুনিয়ার যাবতীয় দুঃখ, দ্বিতীয়ত কিয়ামত ও হাশর-নাশরের দুঃখ-কট অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা জান্লাতিদের এসব দুঃখ-কটই দূর করে দেবেন।

হয়রত আদুরাহ ইবনে ওমর (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ 🚃 রলেন, যারা লা-ইলাহা ইরারাহ কলেমায় বিশ্বাসী, তারা মৃত্যুর সময়, কররে ও হাশরে কোথায়ও উৎকণ্ঠা বোধ করে না। আমি যেন দেখতে পান্দি তারা কবর থেকে উঠার সময় الْكُنْلُ الْكُنْلُةُ عَمْدُ عَنَّا الْكُرْلُ عَالَمُ عَنْدُ الْكُرُنُ وَمَا اللّهِ عَنْدُ الْكُرُنُ الْمُعَالَّةُ عَنْدُ الْكُرْلُ الْمُعَالِّةُ عَنْدُ الْكُرْلُ

ভগরে বর্ণিত হযরত আবুনারদা (রা.)-এর হাদীসে বলা হয়েছে যে, উল্লিখিত জালিম শ্রেণিভূক ব্যক্তিরা এই উক্তি করবে। কেননা হাদারে সে প্রথমে দুরখ-কষ্ট ও উদ্বেশের সম্মুখীন হবে। অবশেষ জান্নাতে প্রবেশের আদেশ পাওয়ার কারণে তার এসব দুরখ কষ্ট দূর হয়ে যাবে। এ হাদীসটি হয়রত ইবনে ওমরের হাদীসের পরিপদ্ধি নয়। কেননা জালিম ব্যক্তি অন্যদের তুলনায় হাদারেও একটি অতিরিক্ত দুরখের সম্মুখীন হবে, যা জান্নাতে প্রবেশ করার সময় দূর হয়ে যাবে। সারকথা, সংকর্মে অগ্রণামী, মিথাাচারী ও জালিম সকল শ্রেণির জান্নাতিই এ উক্তি করবে: ক্রিপ্ত প্রত্যেকের দুরখের তালিকা আলাদা অলাদা হওয়া অবান্তর নয়।

ইমাম জাস্সাস (রা.) বলেন, পার্থিব জীবনে চিন্তা-ভাবনা ও দুঃখ-কষ্ট থেকে মুক্ত না থাকাই মু'মিনের শান। রাস্পুরাহ 🏯 বলেন, দুনিয়া মু'মিনের জন্য কয়েদখানা। এ কারণেই রাস্পুরাহ 🏯 ও প্রধান প্রধান সাহাবীগণের জীবনালেখ্যে দেখা যায়, তানেরকে প্রায়ই চিন্তিত ও বিমর্শ দেখা যেত।

জিয়াতে জান্নাতের কভিপয় বৈশিষ্ট্য বিশ্বত হয়েছে। এক, জান্নাতে বসবাদের জায়গা। এই বিশ্বত হয়েছে। এক, জান্নাতে বসবাদের জায়গা। এই বিশ্বত অধবা সেখান থেকে বহিন্ত হওয়ার কোনও আশঙ্কা নেই। দুই. সেখানে কেউ কোনো দুহাধর সম্মুখীন হবে না। তিন, সেখান কেউ ক্লান্তিও বোধ করবে না। দুনিয়াতে মানুষ ক্লান্ত হয় এবং কাজকর্ম পরিহার করে নিদ্রার প্রয়োজন অনুভব করে। জান্নাত এ থেকে পবিত্র হবে। কোনো কোনো হাদীসেও এ বিষয়বন্ধু বর্গিত রয়েছে। নিতাফ্সীরে মাযহারী

ভিত্তি কৰিব থা, হে আমানের পালনকর্তা। আমানেরকে আজাব পেকে মুক ককল, আমবা সংকর্ম করব এবং অতীত কুকর্ম ছেড়ে দেব, তথন জগুলাব দেওয়া হবে যে, আমি কি তোমাদেরকে আমন বরস দেইনি যাতে চিন্তাশীল ব্যক্তি চিন্তা করে বিতদ্ধ পথে আসতে পারে? হযরত আলী ইবনে হসাইন ইবনে জয়নুল আবেদীন (রা.) বলেন, এর অর্থ সতের বছর বয়স। হযরত কাতাদাহ আঠারো বছর বয়স বলেছেন। আসল অর্থ সাবালক হওয়ার বয়স। এতে সতের বা আঠারোর পার্থক। হতে পারে। কেউ সতের বছরে এবং কেউ আঠারো বছরে সাবালক হওয়ার বয়স। এতে সতের বা আঠারোর পার্থক। হতে পারে। কেউ সতের বছরে এবং কেউ আঠারো বছরে সাবালক হতে পারে। শরিয়তে এ বয়সটি প্রথম সীমা, যাতে প্রবেশ করার পর মানুবকে নিজের ভালোমন্দ বুঝার জ্ঞান আল্লাহর পক্ষ থেকে দান করা হয়। তাই সাধারণ কাফেরদেরকে উপরিউক্ত কথাটি বলা হবে তারা বয়েবুক হোক অথবা অল্পবয়ন। তবে যে ব্যক্তি সুনীর্ঘকাল বেঁচে থাকার পরও সতর্ক হয়নি এবং প্রকৃতির প্রমাণাদি দেখে ও পয়গাল্বরগবের কথাবার্তা তনে সত্যে পরিচয় এহণ করেনি সে অধিক ধিকারযোগ্য হবে।

সারকথা এই যে, যে ব্যক্তি কেবল সাবালক হওয়ার বয়স পায়, তাকেও আল্লাহ তা আলা সত্য ও মিধ্যার পার্থক্য কুমতা দান করেন। সে তা না বুঝলে তিরন্ধার ও আন্ধাবের যোগা হবে। কিছু যে ব্যক্তি দীর্ঘ বয়স পায়, তার সামনে আল্লাহর প্রমাণাদি আরও পূর্ণ হয়ে যায়। সে কুফর ও শুনাহ থেকে বিরত না হলে অধিকতর শান্তি ও তিরন্ধারের যোগা হবে।

হযরত আলী মূর্ত্যা (রা.) বলেন আল্লাহ তা'আলা যে বয়সে গুনাহণার বান্দাদেরকে লচ্ছা দেন, তা হচ্ছে ষাট বছর। ইযরত ইবনে আববাদ (রা.) ও এক রেওয়ায়েতে চল্লিল ও অন্য রেওয়ায়েতে ষাট বছর বলেছেন। এ বয়সে মানুষের উপর আল্লাহর প্রমাণ পূর্ব হয়ে যায় এবং মানুষের জন্য কোনো ওজর-আগন্তি পেশ করার অবকাশ থাকে না। ইবনে কাসীর হযরত ইবনে আব্যাস (রা.) -এই দ্বিতীয় বেওয়ায়েতাক অ্যাধিকার নিয়েছেন।

উপরিউক বর্ণনা থেকে স্পষ্ট হয়ে গেছে যে, সতের আঠারো বছর সংক্রান্ত রেওয়ায়েতেও ঘাট বছরের রেওয়ায়েতের মধ্য কোনো বিরোধ নেই। সতের আঠারো বছর বয়সে মানুষ চিন্তা-ভাবনার মাধ্যমে সতা ও মিধ্যার পার্থকা বৃথতে পারে। এ কারণেই এ বয়স থেকে সে পরিয়তের বিধানাবলি পালনে আদিষ্ট হয়। কিন্তু ঘাট বছর এমন সুদীর্ঘ বয়স যে, এতেও কেই সত্যের পরিচয় লাভ না করলে তার ওজর আপত্তি করার কোনো অবকাশ থাকে না। এ কারণেই উম্বতে মুহাম্মীর বয়সের গড় ঘাট থেকে সত্তর বছর পর্যন্ত কিধারিত রয়েছে। এক হানীসে আছে: وَأَمْسُونُ السِّنِيْسُ السِّنِيْسُ الرَّابُ السَّنِيْسُ وَالْ السَّنِيْسُ وَالْمُولِيْسُ وَالْ السَّنِيْسُ وَالْمُولِيْسُ وَالْمُولِيْسُلِيْسُ وَالْمُولِيْسُلِيْسُ وَالْمُولِيْ

–্তাফসীরে ইবনে কাছীর।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে, ক্রিটি অর্জনকে জীবনের লক্ষ্য ছির করার মতো জ্ঞানবৃদ্ধি প্রদান করা হয়। এ কাজের জন্য মান্দের জ্ঞান-বৃদ্ধিই যথেষ্ট ছিল; কিছু আন্তাহ তা'আলা তথু তা দিয়েই কান্ত থাকেননি; বরং তার বৃদ্ধিকে সাহায্য করার জনা ভীতি-প্রদর্শনকারী ও প্রেরণ করেছেন। 'নায়ীর' শব্দের অর্থ ভীতি-প্রদর্শনকারী। প্রকৃতপক্ষে সে ব্যক্তিই নায়ীর তথা জীতি প্রদর্শনকারী । প্রকৃতপক্ষে সে ব্যক্তিই নায়ীর তথা জীতি প্রদর্শনকারী । প্রকৃত্যপক্ষে সে ব্যক্তিই নায়ীর তথা জীতি প্রদর্শনকারী। প্রকৃত্যপক্ষে সে ব্যক্তিই নায়ীর তথা জীতি প্রদর্শনকারী । প্রকৃত্যপক্ষে সে ব্যক্তিই নায়ীর তথা জীতি প্রদর্শনকারী । প্রকৃত্যপক্ষের ক্ষাত্ম করার করা প্রকৃত্যপক্ষি দিয়েছি, পর্যান্ধরও প্রক্রেম করেছি।

হযরত ইবনে আব্বাস, হযরত ইকরিমা ও ইমাম জাফর বাকের (র) থেকে বর্ণিত আছে যে, আরাতে উদ্লিখিত بُنَرُيْر [সতর্ককারীর] অর্থ বার্ধকোর সাদা চুল। এটা প্রকাশ হওয়ার পর মানুষকে নির্দেশ করে যে, বিদায়ের দিন ঘনিয়ে এসেছে। বদা বাহুলা, পয়গাহর ও আলেমগণের সাথে সাদাচুলও সতর্ককারী হতে পারে। এতে কোনো বিরোধ নেই।

সতা এই যে, বাদেগ হওয়ার'পর থেকে মানুষ যত অবস্থার সন্মুখীন হয়, তার নিজ্ঞ সন্তার ও চারপাশে যত পরিবর্তন ও বিপ্রব শেষা দেয়, সবই আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে সতর্ককারী ভূমিকা পালন করে।

শু তেওঁ, নিক্ষ আল্লাহ আসমান ও জমিনের অদুশ্য বিষয় ক্ষা إِنَّهُ عَلَيْمٌ بُذَاتِ الصُّدُوْرِ بِمَا فِي الْقُلُوبِ فَعِلْمَهُ بِغَيْدِه أَوْلَى بِالنَّنَظِرِ اللِّي حَالَ

هُوَ الَّذِيْ جَعَلَكُمْ خَلَّتْفُ فِي الْإَضْ مِ جَمْعُ خَلَيْفَةِ أَيْ يَخْلُفُ يَعْضُكُمْ يَعْضُا كُفْره وَلَا يَزِيْدُ الْكُفِرِيْنَ كُفْرُهُمُ عَنْدَ رَبِّهِ الَّا مَفْتًا ۽ غَضَّبًا وَلاَ يَزِيْدُ الْكُفرِيْنُ كُفُرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا لِلْأَخِرَةِ.

قُـلْ اَوَابْسُمْ شُرِكَانُكُمُ الَّذِيْنَ يَدْعُرُهِ تَسْعَبِدُونَ مِسِنَ دُونَ السُّهِ مِ الْيُ غَسَيْسِرِه وَهُمْهُ الْاَصْنَامُ الَّذِيْنَ زَعَمْتُ مُ انَّهُمْ شُرِكًا ۗ اللَّهُ تُعَالِئِي أَرُونَيْ أَخْبِرُونِنِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْاَدْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ شِرْكَةٌ مَعَ اللَّهِ فِي خَلْق السَّهُ مُوت عَ أَمُ أَتَبُنُهُ مَ كِتَابًا فَهُمُ عَلَىٰ سَتَنَة خُجَّة مِّنَّةً بِأَنَّ لَهُمْ مُعِيْمٍ شِرْكَةً لَا شَدْءَ مِنْ ذُلِكَ بِلُ انْ مَا يَعِد الطُّلِكِينَ الْكَافِرُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا بِاطِلاًّ بِفُولِهِمَ الْأَصْنَامُ تَشْفُعُ لَهُمْ.

সম্পর্কে জ্ঞাত। তিনি অন্তরের বিষয় সম্পর্কেও জ্ঞাত। অতএব অন্তরের বিষয় ব্যতীত অন্য বিষয়ের জ্ঞানতো থাক্রবেই। অবশ্যই হওয়ার হুকুম মানুষের অবস্থার পরিপ্রক্ষিতে বলা হয়েছে।

৩৯. তিনিই তোমাদেরকে পথিবীতে স্বীয় প্রতিনিধি করেছেন। दंधीई শব্দটি ईंडीई -এর বহুবচন অর্থাৎ তোমাদের মধ্যে একজন আরেকজনের স্থলাভিষিক্ত হওয়া অতএব তোমাদের থেকে যে কৃফরি করবে তার কফ্রি তার কুফরের পরিণাম তার উপরই বুর্তাবে। কাফেরদের জন্য তাদের কৃষ্ণর তাদের পালনকর্তার নিকট বৃদ্ধি করে না ক্রোধ ব্যতীত অন্য কিছু এবং কাফেরদের কৃফর কেবল তাদের ক্ষতিই বৃদ্ধি করে আখেরাতে।

৪০, বলুন, তোমরা কি তোমাদের সে শরিকদের কথা ভেবে দেখেছ, যাদেরকে আল্লাহ ব্যতীত তোমরা ডাক পূজা কর এবং ঐ সমস্ত মূর্তিসমূহ যাদেরকে তোমরা আলাহর শরিক বলে মনে কর তোমরা আমাকে দেখাও খবর দাও যা তারা পৃথিবীতে সৃষ্টি করেছে ৷ না আসমান সষ্টিতে আল্লাহর সাথে তাদের কোন অংশ আছে, না আমি তাদেরকে কোনো কিতাব দিয়েছি যে, তারা তার দলিলের উপর কায়েম রয়েছে আমার সাথে তাদের অংশ রয়েছে এতে তাদের কোনো দলিল নেই বরং জালেমরা কাফেরগণ একে অপরকে কেবল প্রতারণামূলক ওয়াদা দিয়ে থাকে। তাদের ওয়াদা যে. মর্তিসমূহ তাদের সুপারিশ করবে

انَّ اللَّهُ يُسْمِكُ السَّمَاتِ مَا الْأَرْضَ إَنَّ اللَّهُ وَ अك. विक्य आज्ञार आप्रमान ও अमिनरक हिंद तास्थन याए تَرُوْلاً ءَ أَيْ يَمْنَعُهُمَا مِنَ الرُّوَالِ وَلَبُنْ لَامُ قَسْمِ زَالَتَا إِنْ مَا أَمْسَكُهُمَا يُمْسِكُهُمَا مِنْ آحَدِ مِنْ بَعْدِه مْ أَيْ سِوَاهُ إِنَّهُ كَانَ حَلِيْمًا غَفُورًا فِي تَاخِيْر عِفَابِ الْكُفَّارِ.

٤٤. وَأَقْسَمُوا أَيْ كُفَّارُ مَكَّةَ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ أَيُّ غَايِنةً إِجْتِهَادِهِمْ فَيْهَا لَئِن ُّ جَأْنَهُمْ نَذَيْرٌ وَسُولٌ لَيكُونَنَّ أَهْدُى مِنْ إحدى اللهُمَ ع النَّهُودِ وَالنَّصَارِي وَغَيْرِهِمَا أَيُّ أَيُّ وَاحِدَةِ مِنْدُهُمَا لَمَّا رَأُواْ مِنْ تَكُذيبُ بعَضْهَا بَعْضًا إذْ قَالَت البِّهُودُ لَيْسَت النَّكُ صَارِي عَلِيْ شَدْعُ وَقَالَتِ النَّنَصَارِي لَيْسَت الْيَهُودُ عَلَىٰ شَوْعُ فَلَمَّا جَا مَهُمْ نَذِيْرُ مُحَمَّدُ عَلَيْهُ مَازَادَهُمْ مَجِيئُهُ إِلَّا نُفُورًا تَبَاعُدًا عَن الْهَدِي ـ

اسْتِكْبَارًا فِي أَلاَرْضِ عَنِ الإِبْسَانِ مَغْعُولًا لَهُ وَمَكُرَ الْعَصَلِ السَّبِيِّي مِنَ البَّشُرِكِ وغَيْره وَلاَ يَحِينُ يَحِيْطُ الْمَكْرُ السَّبِّيُّ إِلَّا بِأَهْلِهِ ﴿ وَهُوَ الْمُاكِرُ وَوَصُفُ الْمَكُر ببالتشبيئ أصبلً وإضافَتُهُ إليه قَبْل استعمال أخرُ قُلْرَ فيه مُضَافٌ حَذْرًا مِنَ الْاضَافَة إِلَى الصَّفَةِ.

টলে না যায় অর্থাৎ উভয়কে টলে যাওয়া থেকে বিরত রাখে যদি এগুলো টলে যায় তবে তিনি ব্যতীত কে এগুলোকে স্থির রাখবে? ুর্ন্ত এর মধ্যে 🕽 শপথ এর অর্থ প্রদান করে তিনি সহনশীল ক্ষমাশীল কাফেরদের শান্তি বিলম্ব করতে।

৪২, তারা মক্কার কাফেরগণ আল্লাহর নামে জোর <u>শপথ</u> করে বলত, তাদের কাছে কোনো সতর্ককারী রাস্ল আগমন করলে তারা অন্য যে কোনো সম্প্রদায় ইয়াচদি নাসারা ও অন্যানা অর্থাৎ যে কোনো সম্প্রদায় অপেক্ষা অধিকতর সংপথের পথিক হতো। অর্থাৎ তাদের এই উক্তি যখন তারা দেখে ইহুদি ও নাসারা একে অপরকে মিথ্যক সাব্যস্ত করে। ইহুদিরা বলে নাসারা সতেবে উপর নেই আর নাসারাগণ বলে ইচদিরা সভ্যের উপর নেই অতঃপর যখন তাদের কাছে সতর্ককারী মহামদ 🎫 আগমন করলেন, তখন তার আগমন তাদের ঘৃণাই হেদায়েত থেকে পলায়ন কেবল <u>বাড়িয়ে</u> দিল।

▲ ₩ 8৩. পৃথিবীতে ঈমান থেকে ঔদ্ধত্যের কারণে এবং কুচক্রের শিরক ইত্যাদি বদ আমলের কারণে। ا مَفْعُولً لَنْهُ शरक نَفُورًا अविष्ठि اسْتَكُبِياً إِلَا পরিণাম কুচক্রীদেরকেই ঘিরে ধরে। মূল ব্যবহার অনুযায়ী : 🚅 টি 🚣 -এর সিফত। আয়াতের विकन्न اضَافَتْ अत नित्क مَكْر विकन्न إضَافَتُ الْمَرْصُولُ الى الصِّفَةِ अवर अरड থেকে বিরত থাকার জন্যে একটি عُضَاتُ । তিনিক অতিরিক্ত कत्रा रायार । यमन, مَكُرُ الْعَصَل السَّبِّين

فَهَلْ بَنْظُرُونَ بَنْنَظِرُونَ اللهِ سُتَّتَ الْاَوْلِيْنَ عَلَىٰ اللهِ فِينَوْمِ مِنْ تَعَذِيهِمْ بِتَعَكَدِيْدِهِمْ رَسَّتَ اللهِ تَجْدِيثُومُ مِنْ تَعَذِيهِمْ بِتَعَكَدِيْدِهِمْ رَسُلُهُمْ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَجْوِيلًا أَنَّ لاَ يُبْلَلُهُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَجْوِيلًا أَنَى لاَ يُبْلَلُهُ بِالْعَلَامُ وَلَا يُحْوِيلًا أَنَى لاَ يُبْلَلُهُ بِالْعَلَامُ مَنْ مَعْدُولُ اللهِ عَنْهُمُولُ اللهِ عَنْهُمُ وَلاَ يُحْتَولُ اللهِ عَنْهُمِ مُسْتَحَقِّهُ .

26. أَوَلَمْ يَسِسْبُرُوْا فِي الْأَرْضِ فَيَسْظُرُوا كَبِفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا الشَّدَ مِسْهُمْ مُوَّدَةٌ فَاحَلَكَهُمُ اللَّهُ بِسَكْذِيْدِهِمْ رُسُلَهُمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِبَعْجِزَهُ مِنْ شَيْء يَسْبَقُهُ وَيَقُونُهُ فِي السَّمْوَاتِ وَلاَ فِي الْأَرْضِ دَالِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا بِالْاَشْبَا، كُلِها قَدْدًا عَلَيْها.

وَلَوْدُوْا فِذُ اللّٰهُ النَّاسَ بِعَا كَسَبُوْا مِنَ اللّٰهُ النَّاسَ بِعَا كَسَبُوْا مِنَ الْدَوْنِ الْعَعَاصِى مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا أَى الْاَرْضِ مِنْ دَابَةٍ نَسَمَةٍ تَدُبُّ عَلَيْهَا وَلَكِنْ يَحْمَ بُنُومَ يَنْ بَسُومَ الْفِينُمَةِ فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّٰهَ كَانَ الْقِينُمَةِ فَإِذَا جَاءً أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللّٰهَ كَانَ اللّهَ كَانَ بِعِبَادِم بَصِيْرًا فَيهُ جَازِنْهِمْ عَلَى اعْمَالِهِمْ بِاثْابَة الْمُؤْمِنِيْنَ وَعِفَابِ الْكَافِرِيْنَ.

তারা কেবল পূর্ববর্তীদের দশারই তার। নবীদেরকে অধীকার করার কারণে <u>তাদের প্রতি আল্লাহর আজাবের অপেক্ষা করছে।</u> অতএব আপনি <u>আল্লাহর বিধানে পরিবর্তন পাবেন না এবং আল্লাহর রীতি নীতিতে কোনো রকম বিচ্চাতিও পাবেন না।</u> অর্থাৎ আজাবকে অন্য কিছু তথা শান্তি দিয়ে ও আজাবের উপযুক্তকে আজাবের অনুপয়ক্ত ব্যক্তি দ্বারা পরিবর্তন করে না।

88. <u>তারা কি পৃথিবীতে অমণ করে নাং যাতে তারা দেখত তাদের পূর্ববর্তীদের কি পরিণাম হয়েছে। অথচ তারা তাদের অপেক্ষা অধিকতর শক্তিশালী ছিলু তবুও আল্লাহ তাদেরকে ধ্বংস করেছেন তাদের নবীদের অস্বীকার করার কারণে <u>আকাশ ও জমিনে কোনো কিছুই আল্লাহকে অপারণ করতে পারে না।</u> অতএব কেউ তার কাছ থেকে বাঁচতে ও অগ্রসর হতে পারবে না <u>নিশ্চর</u> তিনি সর্ব বিষয়ে সর্বজ্ঞ সর্বশক্তিমান।</u>

8৫. যদি আরাহ মানুষকে তাদের কৃতকর্মের পাপের কারণে পাকড়াও করতেন, তবে ভূ-পৃষ্টে চলমান কোনো প্রাণী ছেড়ে দিতেন না। কিন্তু তিনি এক নির্দিষ্ট মেয়াদ কিয়ামতের দিবস পর্যন্ত তাদেরকে অবকাশ দেন। অতঃপর যখন সে নির্দিষ্ট মেয়াদ এসে যাবে তখন আরাহর সব বান্দা তার দৃষ্টিতে থাকবে । অর্থাৎ তাদের কর্মপ্রতিদান মুমিনদেরকে পৃণেয়র মাধ্যমে আর ক্যন্তেরকে শক্তির মাধ্যমে দিবেন

# তাহকীক ও তারকীব

्यत देशल, खर्शन राहे अशा जखरतर उन عَبْدِ النَّسَوَاتِ وَالْآرَضِ विन : فَنُولُكُ وَلَدُ عَلِيْكُمْ بِخَاتِ الصَّدُورِ بَّنُ : को राही प्रता प्रति : खा को के عَالِمُ غَبِيْنِ السَّسُواتِ وَالْآرَضِ अवगल विनि रठा जा राजील अवगल के : विन स्वतं के के के के के किला प्रति प्रति : खाव السَّسُواتِ وَالْآرَضِ अवगल विन رَوْلُ ,रहाता पादित पतित ,

َ اَرَّتُكُ عَمْ اَوْلُوبُ يَ الْعَلَى حَالِ النَّاسِ وَ النَّا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَ - 4. बिटार्निट कार्ता र्लार्थका रज्ञ ना; बदर जात সामन्त नकन जिनिगरे সমাनजाद श्रञ्कुण्डि । आहाद्वर عَلَمُ حَصَّرَى - 4. बिटार्निट कार्ता र्लार्थका राह्ना रज्ञ ना; बदर जात नामन्त्र अन्य कार्जा कार्जा कार्ता कार्ता कार्ता कार्

উত্তর: আল্লাহর দিকে - اَزُرْتُتُ এর নিসবত মানুষের অভ্যাদের হিসেবে যে, মানুষ যখন গোপন বিষয় সম্পর্কে অবহিত হয় তখন প্রকাশ্য বিষয় সম্পর্কে তোঁ আরো ভালোভাবেই অবগত হয়।

। अठे। क्रस्तत भाखि ७ जात भतिभासित वर्गना : قَوْلُتُهُ وَلاَ يَزِيْدُ الْحَافِرِيْنَ الْحَ

এর হিসেবে দুটি সুরত হতে পারে- اِعْرَابٌ এতে : فَـوْلُـهُ أَرَايَتُكُمْ

- ২. বিতীয় সম্ভাবনা হলো এই বে, এই বাকাটি کَنْکُورُ وَمُکْنُونَ مُنْکُورُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مُنْکُورُ وَاللّٰهُ مَنْکُورُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُلّٰمُ اللّٰمُ ال

এই ইয়াফত دَوْشُ مُنَاسَبَتْ এই ইয়াফত وَمُنَّ مُنَاسَبَّة এই কারণে হয়েছে। কেননা মুশরিকরা ভাদেরকে আক্লাহর অংশীদার সাবান্ত করেছিল। অথবা وَمَنَافَتْ এ কারণে যে, মুশরিকরা মৃতিদেরকে বান্তবিক পক্ষে স্বীয় সম্পদে শরিক করে নিয়েছিল। এবং নিয়মিত স্বীয় সম্পদে মৃতিদের অংশ রাখত এবং ভাদের নামে কুরবানি করত।

উদ্দেশ্য অর্থাৎ আমি कि مُرَكَا ٌ. के وَلُمُ مَمْ أَنْسَنَاهُمْ काরा উদ্দেশ্য হলো মুশরিকরে। কেউ কেউ বলেন যে, م মুশরিকদের كَرُكَا ٌ कে এমন কোনো কিতাব দিয়েছি যে, যাতে এটা লিখা আছে যে, আমার ক্ষমতায় আমার সাথে কোনো শরিক রয়েছে?

إَسْنَفُهُمْ । शता रेक्चि करतरहन (ए, बाहा है। क्षेत्र करतरहन एक् बाहे के कि क اِسْنَفُهُمْ الْمُعْلَمْ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ ذَالِكُ وَاللَّهُ لَا تُسْنَى مِنْ ذَالِكُ عَ

शाता करत देतिक करताहन (ए, يَبْرُك: قَاوَلَهُ مِنْدُكَ वाता करत देतिक करताहन (ए, يُبْرُك: قَاوَلُهُ فِسْرُكَةً ইসিমের অর্থে ব্যক্তি

रदारह । فَالِمُونَ विन : فَكُولُـهُ بِمَعْضُمُهُمُ

- এर शाता अनिरक रेकिंड कार हैं। येर शात अनिरक रेकिंड कता दरप्राष्ट (य. रेट्रेटेंके केकेंके कुकेंके कुकेंके कुक - अर्थ स्वापन - अर्थ स्वापन - अर्थ कुकांव (त्र.) राजध्येत कि कुकेंचे कि कुकेंचे कि कुकेंचे कि कि केकेंदें - अर्थ स्वापन स्वापन क्षेत्र के स्वापन क्षेत्र के कि केचेंचे कि कि केचेंचे स्वापन केचेंचे स्वापन क्षेत्र केचेंदे

बात ब्राहित के हैं। وَا اَمْسَكُمُ राह कुराहि वरुषिक के किया के किया के किया के किया के किया के किया किया के क विषयानाव पृष्टि कान (थरक مَرْابُ فَعَلِيّ के उदा तरहाहित किया के किया किया के किया के किया के किया के किया किय

وَاخْذُفْ لَدَى إِجْتِمَاعِ شَرْطٍ وَقَسَّمِ \* جَوَابُ مَا أَخَّرْتَ فَهُوَ مُلْتَزَمُّ.

إِنْدَانِيَّة वर्ष سَنْ بَعْدِهِ वर्ष عَدْدِ वर्ष عَيْرِ वर्ष بَعْدُ वर्ष فَيْرِ वर्ष : عَنْ بَعْدِهِ الله : قَوْلَهُ سِوَاهُ عَنْدُورَّ رَحْبَمُ और وَ عَنْدُرَّ رَحْبَمُ اللهِ वर्ष عَنْدِة عَنْدَة عَنْدَة عَنْدَة عَنْدَة عَنْدَ اللهِ عَنْدَ अंतरा अप्ति व व्यावाप तक পिंडेंट इंख्या त्यात वर्षात वर्षात वर्षात करात वर्षात करात वर्षात व

جُهُدُ يَ सूराशनित (त.) جُهُدُ أَيْسُانِهُمُ وَمَا يَعَانُمُ أَيْسُانِهُمُ اللّهُ وَمَا مَعْدَلُهُ مُهُمُ الْمَعْانِهُمُ وَمَا اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَّالِمُ وَلِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُ وَا مُعْلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُواللّمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُ وَلِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ مِنْ مُواللّمُ وَاللّمُ وَلِمُوالِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُوالِمُ وَلِمُواللّمُ وَلِمُواللّمُ وَلِمُ مُلْمُولِمُ وَلِمُوالِم واللّمُوالِمُواللّمُ لِمُعِلّمُ لِمُواللللللّمُ لِمُواللّمُ لِمُلْلِمُ لِمُلْمُولِمُولِمُلِمُ لِمُولِمُولِمُولً

। रुरप्तरह षनावात्र हारिना हिन يَالْمَعْنَى حِكَايَتْ حَالَ اللهِ : فَوْلُهُ لَيَكُوْنَنَّ

আন بَمُورًا لَهُ هِلَ مُغُولَهُ إِلَيْكَ عَبَارَا وَ عَلَى الْمُعَلِّلُ لَهُ هِلَ مُغُولًا لَهُ وَاللّهُ وَاللّ مَازَادُهُمْ إِلّا نُفُرِرًا حَالً श्रव्ह असत व حَال अपीर وَاللّهِ عَلَى اللّهِ असत عَالَمُ عَالَمُ अहत असत व كَرْنَيْمُ مُسْتَكَجُّرُنَ

. هَ عَنْ اللَّهِ وَيُهِمُ चाता करत देकिত करत निरस्टूक (य, मामनात اللَّهِ وَيُهِمُ चाता करत देकि करत निरस्टूक (य

बावण वेर्नुहाँ के वेर्नुहाँ केर्नुहाँ केर्नुहाँ वेर्नुहाँ वावण वेर्नुहाँ के वेर्नुहाँ हैं हिन्दू के प्रित्र केरिया है जिस अप्तरह । छेरा हैरावण स्राप्त केरिया केर

eat بِسَبَبِ كَسْبِهِمْ عَلَامُ مَوْسُوَلَهُ ove مُصْدَرِيَّهُ عَلَمَ مَا عَلَمَ سَبَيِيَةً ि रहना يُسْبَبِ الَّذِي كَسَبَبُوا يسبَبُ الَّذِي كَسْبِهِمْ

نَسَمَّ तल वलकात وَيْ رُرْحٍ مُتَنَفَّسِ : كَثُولُـهُ نَسَمَتُ

بَرَا، হলো শর্ত আর তার أَوَلُهُ فَيُجَازِيْهِمْ : মুফাঁসসির (র.) এই ইবারত দ্বারা ইঙ্গিত করেছেন যে, أَوَلُهُ فَيُجَازِيْهِمْ উহা রয়েছে। আর তা হলো فَيُجَازِيْهِمْ

### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

# : قَوْلُهُ إِنَّ اللُّهُ عَلِمُ غَيْبِ السَّمُواتِ وَالْارَضِ العَ

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াত সমূহে তাওহীদের প্রমাণ এবং শিরকের বাতুলতা ঘোষণা করা হয়েছে এবং আল্লাহ পাকের বিষয়কর কুদরত হেকমত এবং গুণাবলির বিবরণ ছিল। আর এ আয়াত সমূহে আল্লাহ পাক তাঁর পরিপূর্ণ ইলম সম্পর্কে অবগত। গুধু তাই নয়; বরং মানুষের মনের গোপনতম প্রকোষ্টে যে সব ভাবনার অবতারণা হয় সে সম্পর্কেও আল্লাহণাক সম্পূর্ণ অবহিত। তার নিকট কোনো কিছুই গোপন নেই, মানুষের জীবনের সকল অবস্থা তার নিকট সুম্পষ্ট এবং প্রকাশ। পূর্ববর্তী আয়াতে পোজখীদের আর্তনাদের কথা ব্যক্ত হয়েছে, তারা দোজখের শান্তি-যন্ত্রণায় অথবর্থ হয়ে আল্লাহ পাকের দরবারে এই ফরিয়াদ করবে যে, একটিবার অন্তত: তাদের দোজখ থেকে বের হয়ে দুনিয়াতে প্রত্যাবর্তনের সূযোগ দেওয়া হোক। তাহলে তারা পূর্বের নায়্য় আর মন্দ কাজ করবে না, বরং এবার সৎ কাজ করে আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভ করবে।

আল্লাহ তা আলা এ আয়াতে তাদের এ অন্যায় আবদারের জবাব দিয়ে ইরশাদ করেছেন মানুষের অবস্থা, তাদের মনের সব গোপন কথা, তাদের অতীত, বর্তমান এবং তবিষ্যাৎ আল্লাহ পাক ডালো করেই জানেন। কাফেররা যত শপথ করেই বলুক না কেন যে, আর অন্যায় করবে না, নিতান্ত বিপদগ্রন্ত হওয়ার কারণেই তারা একথা বাদে, একটু ছাড় পেলেই তারা তাদের পুরনো অজ্যানের পুনরাবৃত্তি করবে, একথা আল্লাহ পাক ইব ভালোভাবেই জানেন। এজন্য অন্য আয়াতে আল্লাহ পাক ইবশাদ করেছেন كُرُورُوا 'যদি তাদেরকে পৃথিবীতে প্রত্যাবর্তন করা হয়, তবে তারা পুনরায় সে মন্দ কাজই করবে যা তাদেরকে নিষেধ করা হয়েছিল'।

আর যেহেতু আল্লাহ পাক তাদের সার্বিক অবস্থা সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত, তাঁর নিকট পৃথিবীর কোনো কিছুই গোপন নেই, তাই তাঁর জ্ঞান মোডাবেকই তাদের সাথে ব্যবহার করা হবে এবং তাদেরকে দোজধ থেকে বের হতে দেওয়া হবেনা

-[তাফসীরে রূহল মা'আনী, খ.২২,পৃ.২০১-২০২]

ইমাম রাখী (র.) এ পর্যায়ে লিখেছেন, যদি কেউ এ প্রশ্ন করে যে কাফেররা যতদিন পৃথিবীতে ছিল ততদিন কৃষরি ও নাফরমানি করেছে, তাদের শান্তি হলে তাদের জীবনের দিনগুলোর হিসাব মোতাবেকই হবে, এর বেশি নয়। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা এ প্রশ্নের জ্ববাব দিয়েছেন। যেহেতু আল্লাহ তা'আলা তাদের পূর্বাপর সব কিছু জানেন, তাই তিনি একথাও জানেন, যদি তাদেরকে চিরস্থায়ী জীবন দেওয়া হতো, তবে তারা চিরদিনই কাফের থাকত, এজনো তাদেরকে চিরস্থায়ী শান্তি দেওয়া হবে।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, যেহেতু আল্লাহ পাক পুব ভাগো ভাবেই জানেন যে কাফেরদেরকে দুনিয়াতে প্রত্যাবর্তন করানো হলে তারা পুনরয়ে কুফরি, নাফরমানি ও যাবতীয় পাপাচারে লিও হবে, তাই তানের শান্তি সর্বদা অব্যাহত থাকবে। –তাফসীরে কবীর খ. ২৬,পৃ.-৩০!

ত্ত্বি আরাজের পানে নুবৃদ : ইবনে আবি হাতেম ইবনে আবি হোজেম ইবনে আবি হাতেম ইবনে আবি হোজেম ইবনে আবি স্থোপন করেছেন যে, রাসুর্পুরাহ ক্রাইপরা বলতো যে, যদি আরাহ পাক আমাদের মধ্যে কোনো নবী প্রেরণ করেন, তবে আমরা অন্যদের চেয়ে তার অধিকতর অনুসরণ করবো। ইতিপূর্বে যত উমত পৃথিবী থেকে বিদায় নিরেছে, তাদের চেয়ে অনেক বেশি আমরা এই নবীর অনুগত থাকবো। তাই এ আয়াত নাজিক হয়েছে।

প্রিয়নবী : . এর পূর্বে মন্ধার কুরায়শরা জানতে পেরেছিল যে, ইহুদি নাসারারা তাদের নিকট প্রেরিত নবী রাসুলগণকে মিধ্যা জান করেছিল। এজনো তারা বলেছিল, ইহুদি নাসারাদের উপর আগ্রাহর লানত হোক, তাদের নিকট আগ্রাহ পাকের তরফ থেকে নবী রাসুলগণ আগমন করেছিলেন, কিন্তু ভারা ভাদের প্রতি মিধ্যা আরোপ করেছে। এরপর মন্ধার কুরায়শরা আগ্রাহ পাকের নামে শপথ করে বলেছিল, যদি আগ্রাহ পাকের ভরফ থেকে আমাদের প্রতি কোনো নবী রাসুল আপমন করেন, তবে আমবা

অন্যদের চেয়ে তাঁর অধিকতর অনুসরণ করবো। ইতিপূর্বে যত উন্মত পৃথিবী থেকে বিদায় নিয়েছে, তাদের চেয়ে অনেক বেশি আমরা এই নবীর অনুগত থাকবো। তাই এ আয়াত নাজিশ হয়েছে।

প্রধানবী — এর পূর্বে মঞ্চার কুরায়শরা জানতে পেরেছিল যে, ইহুদি নাসারারা তাদের নেকট প্রেরিত নবী রাসুলগণকে মিখ্যা জান করেছিল। এজন্যে তারা বলেছিল, ইহুদি নাসারাদের উপর আল্লাহর লানত হোক, তাদের নিকট আল্লাহর পাকের তরফ থেকে নবী রাসুলগণ আগমন করেছিলেন, কিছু তারা তাদের প্রতি মিখ্যা আরোপ করেছে। এপর মঞ্চার কুরায়েশরা আল্লাহ পাকের নামে শপথ করে বলেছিল যদি আল্লাহ পাকের তরফ থেকে আমাদের প্রতি কোনো নবী রাসুল আগমন করেন, তবে আমরা পূর্ববর্তী যে কোনো উম্বতের চেয়ে সে নবীর অধিকতর অনুসারী হবো।

এই যে, আমি মানুষকে একের পর এক ভূমি, বাসগৃহ ইত্যাদির মালিক করেছি। একজন চলে গেলে অনাজন তার স্থলাতিষিক। উদ্দেশ্য এই যে, আমি মানুষকে একের পর এক ভূমি, বাসগৃহ ইত্যাদির মালিক করেছি। একজন চলে গেলে অনাজন তার স্থলাতিষিক হয়। এতে আল্লাহ তা'আলার দিকে রুক্তু করার জন্য শিক্ষা রয়েছে। আয়াতে উন্মতে মুহাম্মনীকেও বলা হতে পারে যে, আমি বিগত জাতিসমূহের পরে তাদের স্থলাতিষিক্তরূপে তোমাদেরকে মালিক ও ক্ষমতাশালী করেছি। সূতরাং পূর্ববর্তীদের অবস্থা থেকে তোমাদের শিক্ষা এহণ করা অবশ্য কর্তব্য। জীবনের সূবর্ণ সুযোগক হেলায় নষ্ট করো না।

ভার্তি আকাশসমূহকে দ্বির রাখার অর্থ এরপ নয় যে, তাদের গতিশীলতা রহিত করে দেওয়া হয়েছে; বর্রং এর অর্থ স্বস্থান থেকে বিচ্যুত হওয়া ও টলে যাওয়া। أَنْ تَرْزُلُا শব্দি এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। সুতরাং এ আয়াতে আকাশ স্থিতিশীল অথবা গতিশীল এ বিষয়ের কোনো প্রমাণ দেই।

يَحْمِينُ السَّمِينَ الْمَسَيِّيَ إِلَّا مِا مَعْمِينَ وَ هَوْلُمُ وَلاَ يَحِيثُو الْمَسَيِّيَ إِلَّا مِا مِعْمَ  $\vec{y}$  प्र अर्थार कृहत्कत माखि जमा कावत छैशत शिष्ठ दश मा— कृहत्कीत छैशत शिष्ठ दश । या वाकि ज्ञशतक ज्ञानि कामना करते, या निष्कद जिल्हा शिकाव रस ग्राय।

এতে প্রশু দেখা দিতে পারে যে, দূনিয়াতে অনেক সময় কৃচক্রীদের চক্রান্ত সফল হতে দেখা যায় এবং যার ক্ষতি করার উদ্দেশ্য থাকে, তার ক্ষতি হয়ে যায়। এর স্বওয়াব দেওয়া হয়েছে যে, এটা ধর্মীয় ক্ষতি। আর কৃচক্রীর ক্ষতি হক্ষে পারলৌকিক আন্তাব, যা যেমন গুরুতর, তেমনি চিরস্থায়ী। এর বিপরীতে পার্থিব ক্ষতি তুক্ষ ব্যাপার।

কেউ কেউ এর জওয়াবে বলেন, কোনো নিরাপরাধ ব্যক্তির বিরুদ্ধে চক্রাও তার উপর জুলুম করার প্রতিফল জালিমের উপর প্রায়ই দুনিয়াতেও পতিত হয়। মুহাখন ইবনে কা'ব কোরায়ী বলেন, তিনটি কাজ যারা করে, তারা দুনিয়াতেও প্রতিফল ও শান্তি কবল থেকে রেহাই পাবে না। এক. কোনো নিরাপরাধ ব্যক্তির বিরুদ্ধে চক্রান্ত করে তাকে কট্ট দেওয়া, দুই. জুলুম করা এবং তিন, অসীকার ডঙ্গ করা। প্রায়ম্পীরে ইবনে কাসীর

বিশেষত যে ব্যক্তি অসহায় এবং প্রতিশোধ গ্রহণের শক্তি রাখে না অথবা প্রতিশোধ গ্রহণের শক্তি থাকা সম্ভেও সবর করে, তার উপর জ্বলুমের শান্তি থেকে দুনিয়াতেও কাউকে বাঁচতে দেওয়া যায়নি।

সূতরাং আয়াতে সামগ্রিক নীতি বর্ণনা করা হয়নি; বরং অধিকাংশ ঘটনার দিকে লক্ষ্য করে বলা হয়েছে।

# بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِبْمِ جَمَّا كَمَا الرَّحِبْمِ

नामकबटभन्न काबल: भराधष्ट्र आल-कृतआस्त्र সृतागम्हत्त नाम ताथ रस সाधात्रपछ সে সृतास উদ্ভিখিত কোনো বিশেষ পদ বা ঘটনা দ্বান অথবা আলাহ তা আলার নির্দেশ। সূরা ইয়াসীন এর বেলায়ও তার ব্যত্যয় ঘটেন। সূরাটির গুরুতে দুর্শ উল্লেখ থাকায় তার নামকরণ করা হয়েছে সূরাতু ইয়াসীন। তা ছাড়া আরবি প্রবাদ المُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمِ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالَّمُ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالِمُ الْمُحَرِّدُ وَالْمُعَالِمُ اللَّمِ الْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ

এ সুরার অন্যান্য নাম : আরাহব নির্দেশানুষায়ী বাস্পুরাহ 🚃 উল্লিখিত নামটি ছাড়াও সুরাটির কভিপয় নাম প্রদান করেছেন। যেমন- ইমাম তিরমিয়ী হয়রত আনাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন, রাস্পুরাহ 🚃 এ সুরাটির নাম نَلْبُ النَّهُ إِنَّهُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ وَالْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَالَمُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الل

পূর্ববজী সূকার সাত্থে সালক: সূরা ইয়াসীনের মধ্যে তিনটি বিষয় নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে ১. রিসালাতের প্রমাণ, ২. হাশরের প্রমাণ ও ৩. তাওহীনের প্রমাণ। যেহেতু পূর্ববজী সূরা (সূরায়ে ফাতির) -এর সমান্তিতে কাফেরণণ কর্তৃক মহানবী — -এর রিসালাতের অস্বীকৃতির কথা বর্ণিত হয়েছে, আর সূরা ইয়াসীনের প্রারম্ভে নবী করীম — এর রিসালাতক অকটা প্রমাণ দারা সূদ্যভাবে সাব্যন্ত করা হয়েছে এবং কাফেরদের অসীকৃতি ও অবাধ্যতার মোকাবিলায় রাস্পুন্তাই — -কে সান্ত্রনর বাণী ভনিয়ে ধৈর্ঘবান করতে বলা হয়েছে, কাজেই উপরিউজ সূরা ও এ সূরার পারশেরিক সম্পর্ক সুম্পন্ট।

আরাত ও ককু' সংখ্যা : সূরা ইয়াসীনে ছোট বড় মোট ৮৩টি আয়াত এবং ৫টি রুকু' রয়েছে। এর প্রতিটি আয়াত তাওহীদ, রিসালাত ও আখেরাত সম্পর্কিত পর্যালোচনায় ভরপুর।

সূরার আপোচ্য বিষয় : এ সূরায় মূলত রাসূলুরাহ === এর রিসালাতকে অকাট্য প্রমাণ দ্বারা সাব্যস্ত করা হয়েছে এবং মহানবী
== এর রিসালাতের উপর বিশ্বাস স্থাপন করার দাওয়াত প্রদান করা হয়েছে। আর যারা নবীর রিসালাতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন
করবে না তাদেরকে মর্মজুদ শান্তির ভীতি প্রদর্শন করত সভর্ক করে দেওয়া হয়েছে এবং সাথে সাথে ঘৃত্তি ও অকাট্য প্রমাণ দ্বারা
বিষয়টি সুস্পইভাবে তাদেরকে বৃশ্বিয়ে দেওয়ার নীতি প্রহণ করা হয়েছে।

- এ সূরায় ভিনটি বিষয়ের প্রমান পেশ করা হয়েছে-
- ভাওহীদ বা একজ্বাদ সলার্কে: প্রাকৃতিক নিদর্শনাদি ও সাধারণ বিবেক-বৃদ্ধির মাধ্যমে।
- পরকাল সম্পর্কে: প্রাকৃতিক নিদর্শন, সাধারণ বিবেক-বৃদ্ধি এবং স্বয়ং মানুষের অন্তিত্বের সাহায্যে।

সূবার সার-সংক্ষেপ: সূরা ইয়াসীনের ওকতেই ওইা এবং প্রিয়নবী 🏬 এর রিসালাতের সত্যতা পরিত্র কুরআনের সাথে শপথ কবার মাধ্যমে ঘোষণা করা হয়েছে। এরপর রাস্পুরাহ 뜭 -কে মিথ্যা প্রতিপন্নকারী চরম গোমরাহে লিগু কুরাইশী কাঞ্চেরদের সম্পর্কে আলোকপাত করা হয়েছে যাদের জন্য কঠিন আজার প্রস্তুত রাখা হয়েছে।

- এ শ্রাতে রাসূলগণকে অস্বীকারকারী ইনতাকিয়াবাসীদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, যাতে করে মক্কার পৌর্তলিকরা নবী ও রাসূলগণকে মিখ্যা প্রতিপন্নকারীগণের কঠোর পরিণতি সম্পর্কে অবহিত হয়ে মহানবী = -কে মিধ্যা প্রতিপন্ন করা হতে বিরত থাকে।
- এ সুরাতে আরা উল্লেখ করা হয়েছে আল্লাহর রাহে নিবেদিত প্রাণ দাওয়াত ও তাবলীগের কাজে আত্মনিয়োগকারী একনিষ্ঠ দীন প্রচারক হাবীবে নাজ্জারের কথা, যিনি স্থীয় কওমকে দীনের দাওয়াত দিতে গিয়ে নির্মমতারে শাহাদত বরণ করেন এবং পরকালের অফুরস্ত শান্তি লাত করেন। আর তার সম্প্রদায়ের উপর আল্লাহর অবধারিত আজার ও ধ্বংসলীলা নেমে আসে।
- এ সুরাতে প্রাকৃতিক নিদর্শন যথা
   নিজীব ভূমিতে জীবনের সঞ্চার করত সুজলা
   সুফলা
   সফলা
   রুলা
   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা

   রুলা
- ② এ সুরাতে আরো আলোচনা করা হয়েছে কিয়ামত ও সে দিবসের বিজীষিকায়য় অবস্থা সম্পর্কে; য়য়য়য় পুরুলির রাজ্যানের জন্য
  শিলায় ফুৎকার, জান্নাতবাসী ও জাহান্নামীদের আলোচনা, কিয়ায়ত দিবসে মুম্মিন ও অপরাধীদের মধ্যকার বিচ্ছেদের সংবাদ
  দেওয়া হয়েছে য়ে, মুম্মিনগণ জান্নাতে আর অপরাধী কায়্বের মুম্পরিকরা জাহান্নামের দিকে চলে বাবে।
- ☑ অবশেষে উপসংহারের ন্যায় মৌলিক আলোচ্য বিষয় য়থা- পুনরুথান, প্রতিদান ইত্যাদির উপর অকাট্য প্রমাণ উপস্থাপন করার মাধ্যমে এ সুরার পরিসমাপ্তি ঘোষণা করা হয়েছে।

সুরা ইয়াসীনের ফঞ্জিলত : এ সুরার ফঞ্জিলত সম্পর্কে অনেক হানীস বর্ণিত হয়েছে, তন্মধা হতে নিয়ে কয়েকটি উদ্ধৃত হলো-وَعَنْ اَنَسِ (رضا) قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ إِنَّ لِكُلِّ شَيْء قَلْبًا وَقَلْبُ الْقُرَأُنِ يُسَ وَمَنْ قَرَأَ يَسَ كَشَبَ اللّٰهُ لَهَ يَها وَمَاءَ ذَا الْقُرَانَ عَشَرَ مَرَّاتِ . ( تِرْمِيْنِي حَائِيبَةُ جَكَرَيْسُ صَـ ٣٦٨)

অর্থাৎ হয়রত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত। তিনি বলেন, রাসুলুরাহ 🎫 ইরশাদ করেছেন প্রত্যেক জিনিসের অন্তঃকরণ রয়েছে, আর কুরআনের অন্তঃকরণ হলো সূরা ইয়াসীন। আর যে ব্যক্তি এ সূরা একবার তেলাওয়াত করবে আল্লাহ তাকে দশ খতম কুরআন তেলাওয়াত করার ছুওয়াব দান করবেন।

وَعَنْ عَائِشَةَ وَضَى اللَّهُ عَنْهُ النَّ وَمُؤْلُ اللَّهِ عَلَى النَّرَاقِ ضَوْدَةٌ ثَشْفَعُ يِعَارِيْهَا وَتَسْتَغِيمُهَا الأَوْرَةُ وَشَفَعُ يَعَارِيهُا وَتَسْتَغِيمُهَا الْأَرْدُونُ النَّهِ وَمَا النَّهِيمُّةُ . فَالَّ مَعْمُ صَاحِبُهَا يَعْبُرُ النَّهِ وَمَا النَّهِيمُّةُ . فَالَّ مَعْمُ صَاحِبُهُ وَالنَّاسِيمُ وَلَهُ وَيَعْرُونُ اللَّهِ وَكَانِكُ وَمُنْفَعُ مَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَكَانِكُ وَمُنْفَعُ مَنْ صَاحِبِهَا كُلُّ مُنْفَعَ وَلَعْنَاضِيمَةً . وَلِنْ لَا لَهُ وَكَانِكُ وَلَائِكُ وَمُنْفَعُ عَنْ صَاحِبِهَا كُلُّ مُنْفَعِ وَلَائِكُ وَلَعْنَاضِيمَا كُلُّ مُنْفَعِ وَلَائِكُ وَلَائِكُونَةً . وَلِنْ لَا لَا لَمُ وَلَائِكُ وَلَائِكُونُ اللّهِ وَكَانِكُ وَلَائِكُونُ اللّهُ وَلَائِكُ وَلَائِكُونُ اللّهُ وَلَائِكُونُ اللّهُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَائِكُونُكُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَائِكُونُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ وَلَائِلُونُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ وَلَائِلُونُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُونُ اللّهُ وَلَائِلُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عِلْكُونُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلِيلًا عَلَالْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَالْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْك

জর্পাৎ হয়রত আয়শা (রা.) হতে বর্ণিত যে, মহানবী ক্রি ইরশান করেছেন, পবিত্র কুরআনে এমন একটি সূরা রয়েছে যা তার পাঠকের জন্য সুপারিশ করবে এবং তার শ্রবণকারীর জন্য ক্ষমার ব্যবস্থা করবে। আর তা হচ্ছে সুরায়ে ইয়াসীন। তাওরাতে একে ক্রিটা (আল- মুইখাহা) বলা হয়েছে। ক্রিজ্ঞাসা করা হলো- হে আল্লাহের রাস্পা। মুইখাহ কিং রাস্পুল্লাহ ক্রিলানে, এটা তার পাঠকারীকে একাধারে দুনিয়ার কল্যাপ দান করবে এবং পরকালের বিপদাপদ হতে রক্ষা করবে। আর একে ক্রিটা এবং তিনি তার ক্রিটা এবং তার ক্রিটা ও বলে। আরজ করা হলো ইয়া রাস্লাল্লাহ। এটা আরার কিজাবেং রাস্পুল্লাহ ক্রিটা তার পাঠকের উপর হতে সর্বহার ক্রিপানপদ্ধত প্রতিহত করে এবং তার সকল ধরনের প্রয়োজন পূর্ণ করে।

হযরত আবু হুরায়র। (রা.) থেকে বর্ণিত যে, মহানবী 🊃 ইরশাদ করেছেন- আন্তাহর সন্তুষ্টি অর্জনার্থে বে ব্যক্তি রাতে সুরা ইয়াসীন পাঠ করবে, তাকে ক্ষমা করে দেওয়া হবে। অন্যত্ম এসেছে যে, যে ব্যক্তি রাতে এ সূরা পাঠ করবে সে ব্যক্তি নিম্পাপ যয়ে প্রত্যাহে দিলা হতে জ্বায়াত হবে। ভাদসীরে ইবনে কাছীরে হযরত মা'কাল ইবনে ইয়াসার (রা.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে বর্ণনা করা হয়েছে যে, রাস্দুল্লাহ ক্রেবছেন- তোমবা তোমাদের মুমূর্ব ব্যক্তির উপর সূরা ইয়াসীন পাঠ করে। এ হাদীদের প্রেক্ষিত ওপামায়ে কেরমে বলেন এ সূরার একটি অন্যতম বৈশিষ্ট হলো, কোনো জটিল কান্ধে ৪১ বার এ সূরা পাঠ করা হলে আল্লাহ ভা'আলা তা সহক্ত করে নেকেন হয়রত আবৃ যর গিফারী (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, মুমূর্য ব্যক্তির নিকট সূরা ইয়াসীন পাঠ করা হলে তার মৃত্যুযঞ্জণা নাধ্য হবে তাফুসীরে মাযহারীতে হয়রত আবৃদ্ধার ইবনে যুবায়ের (রা.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে বর্ণনা করা হয়েছে যে, যদি অভাব-অন্টনের বেলার কোনো ব্যক্তি সূরা ইয়াসীন পাঠ করে, তবে তার অভাব দূর হয়ে যাবে।

ইয়াহইয়া ইবনে কাছীর (র.) বলেন, যে ব্যক্তি সকালে সূরা ইয়াসীন পাঠ করবে সে সন্ধ্যা পর্যন্ত সুধে ও স্বস্তিতে থাকবে। আর যে ব্যক্তি সন্ধ্যায় এ সূরা পাঠ করবে সে ভোর পর্যন্ত শান্তিতে থাকবে। তিনি আরো বলেন, আমি এটি এমন ব্যক্তি হতে শ্রনণ করেছি যিনি এ বাাপারে পরীক্ষিত।

তাফগীরে জানালাইনের হাশিয়ায় একটি দীর্ঘ হাদীস হ্যরত আপুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে বর্গিত হয়েছে, তাতে উল্লেখ আছে যে, প্রত্যেক বন্ধুরই কলব বা হৃদপিও রয়েছে, আর কুরআনে কারীমের হৃদপিও হঙ্গে সূরা ইয়াসীন। আল্লাহর সন্থাটি অর্জনের জন্য যে ব্যক্তি তা পাঠ করবে আল্লাহ তাকে ক্ষমা করে দেবেন এবং তার আমদানামায় দশ খতম কুরআন তেলাওয়াতের ছঙরাবে নেবা হবে। আর যদি কোনো মৃত্যুলয়ায় শায়িত ব্যক্তির নিকট ফেরেশতা আগমনের সময় এ সূরা তেলাওয়াত করা হয়, তাহলে তার প্রতিটি হরফের বিনিময় দশক্ষন ক্ষেরেশতা অবতীর্ণ হন। তাঁরা তার নিকট সারিবদ্ধ হয়ে তার জন্য দোয়া করতে থাকবেন, তার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকবেন, তার জানা ক্ষমা প্রার্থনা করতে থাকবেন। আর যে ব্যক্তি সাকারাতৃল মউতের সময় সূরা ইয়াসীন তেলাওয়াত করবে জান্নাতের তচ্চ সংবাদ পাওয়ার পূর্বে তার মৃত্যু হবে না।

ঐতিহাসিক পটভূমি : মুকাসসিরীনে কেরামের মতে এ সুরাটি মান্ধী জীবনের জ্রোন্তি লগ্নে অবতীর্ণ হয়েছে। ইতিহাসের আলোকে জানা যায় যে, এ সময় রাস্লুরাহ 

উষতের ফিকিরে মানসিকভাবে ভীষণ করে দিনাতিপাত করছিলেন। কারণ সুদীর্থ দল দশটি বছর মন্ধার অলিতে-গলিতে দাওয়াতি কান্ধ করে হাতে গোনা ৩টি কয়েকজন লোক ব্যতীত তেমন কেউই দীনি দীক্ষা এরণ করেনি। সাধারণ জনগণ পূর্বেও যেমন কুফর ও শিরকের গতীর অস্ককারে নিমন্ধ্রিভ ছিল, এখনো অনুরূপই রয়ে গোছে। অন্যদিকে রাস্লুরাহ 

— এর প্রিয়তমা সহধ্যিশী হয়রত বাদীজাতুল কুবরা (রা.) ও খাজা আবু তালিব পরপারে পাড়ি জমান। এরপর মন্ধ্রাবাসীদের দীন এইপের প্রতি নিরাশ হয়ে রাস্লুরাহ 

— নির দাওয়াত নিয়ে তায়েক গমন করেন। তায়েকের পৌতলিকরা প্রিয় নবীর দাওয়াত তায়ে বদনকে কত-বিক্ষত করে দেয়। এমন এক কঠিন পরিস্কৃতিতে রাস্লুরাহ 

— এর মানসিক অবস্থা কতটুকু পুন্তিভাগ্রত হতে পারে তা সহর্জেই অনুমেয়।

উপরিউক ঐতিহাসিক প্রেক্ষাপটে মূলের এক ক্রান্তি লগ্নে সূরা ইয়াসীন অবতীর্ণ হয়। এতে অত্যন্ত জোরালো যুক্তি-প্রমাণের মাধ্যমে প্রাঞ্জপ ও সাবলীল ভাষায় নবী করীম — এর রিসালাতকে প্রমাণ করা হয়েছে। কাফিরদের দাওয়াত বিমুখতায় উছিন্ন না ইওয়ার জন্য পেয়ারা নবী — কে পরমার্শ প্রদান করা হয়েছে। তাওহীদ ও আব্দেরাতকে সুস্পন্ত ও অকাট্য দলিলের মাধ্যমে সাবাত করা হয়েছে। পূর্ববর্তী দীন-প্রচারকদের ঘটনা উল্লেখ করত এ কথা বৃথিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, সত্য-মিধ্যার বন্ধু আব্হমানকাল থেকেই চলে আসছে এবং শেষ পর্যন্ত সমত্যার বিজয় সনিভিত।



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তরু করছি

- بمُرَادِهِ به عَلَمُ بمُرَادِهِ به عَلَمَ بمُرَادِهِ به عَلَمُ بمُرَادِهِ به عَلَمُ بمُرَادِهِ به عَلَمَ بمُرادِهِ به عَلَمُ بمُرَادِهِ به عَلَمُ بمُرادِهِ به عَلَمُ بمُرادِهِ به عَلَمُ إلَّهُ عَلَمُ بمُرادِهِ به عَلَمُ المُعْمَلِي المُعْمَلِي المُؤْمِنِ المُعْمَلِي المِعْمَلِي المُعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمَلِي المِعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمَلِي المِعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمَلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي الْعِمْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُ
- ٧. وَالْفُرَّانِ الْحَكِيْمِ اَلْبُحْكُم بِعَبِ ২. প্রজ্ঞাময় করআনের শপথ। যা আশ্বর্য শব্দ ভারার ভাষা] । و अ्थ्न जातत ममस्या पूनृ النَّظْم وَيَدِيعِ الْمَعَانِيْ .
  - ত अर्गिप क्यापन क्या वाजुनत्पत्र अखर्ड्स । انَّكَ يَا مُحَمَّدُ لَمِنَ الْمُرْسَلَيْنَ 🗈 انَّكَ يَا مُحَمَّدُ لَمِنَ الْمُرْسَلَيْنَ -
- ह 8. <u>आभिन श्रुविष्ठ</u> वदारहन यहा जात पूर्ववर्षी वरूरावा . عَلَيْ مُتَعَلِّقٌ بِمَا قَبْلُهُ صِرَاطٍ مُسْتَقِبْ أَى طَرِيْقِ ٱلْآنَبِيَاءِ قَبْلَكَ النَّبُوْجِيْدُ وَالْهُدٰى وَالتَّاكِيدُ بِالْقَسَمِ وَغَيْرِهُ رَدُّ لِعَوْلِ الْكُفَّارِ لَهُ لَسْتَ مُرْسَلاً.
- تَنْزِيْلُ الْعَزِيْزِ فِي مُلْكِهِ الرَّحِبَمِ بِخَلْقِهِ خَبِرُ مُبْتَدِإ مُقَدِّر أَي ٱلْقُرْآنْ.
- بعندر به قومًا مُتَعَلَقُ بعَنْ وَلَل مَا أَنْذِر به قومًا مُتَعَلَقُ بعَنْ وَلُل مَا أَنْذِر به قومًا مُتَعَلَقُ بعَنْ وَلُل مَا أَنْذِر أَبَأَوْهُمْ أَيْ لَمْ يُنْذَرُوا فِي زَمَنَ الْفَتَرَةِ فَهُمُّ أَى ٱلْقُومُ غَافِلُونَ عَنِ أَلِابْمَانِ وَالرُّسَّدِ .
- ٧. لَقَدْ حَتَّى الْقَوْلُ رَجَبَ عَلَى أَكْثَرِهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ أَيْ أَلَّاكُثُرُ.

- (এই) সাথে সংশ্রিষ্ট সঠিক সরল পথে । অর্থাৎ আপনার পূর্ববর্তী নবীদের পথ তথা হেদায়েত ও তাওহীদের উপর প্রতিষ্ঠিত রয়েছেন ৷ শপথ ইত্যাদি ছারা তাকিদ নেওয়ার কারণ হচ্ছে কাফিরদের উক্তি 🎞 🚅 🖆 তিমি প্রেরিত নওা-কে খণ্ডন করা।
- সর্বাধিক ক্ষমতাশালী সন্তার পক্ষ হতে অবতারিত খীয় রাজতে যিনি দয়াময় তার সঙ্কির প্রতি। এটা ীর্টিট উহা মবতাদার খবর হয়েছে।
  - পারেন এটা পূর্বোক্ত এটার্ট -এর সাথে ইটিট যাদের পর্বপরুষদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়নি । অর্থাৎ 🚉 তথা দুই নবীর গমনাগমনের মধ্যবর্তী সময়ে তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয়নি। ফলে তারা কুরাইশ সম্প্রদায় গাফেল অজ্ঞ রয়েছে ঈমান ও সঠিক পথ হতে।
  - ৭. অবশ্যই সত্য প্রতিপন্ন হয়েছে সাব্যন্ত হয়েছে তানের অধিকাংশের উপর ফলে তারা বিশ্বাস স্থাপন করবে না । অর্থাৎ তাদের অধিকাংশই বিশ্বাস স্থাপন করবে না।

# তাহকীক ও তারকীব

#### ইয়াসীন শব্দের বিভিন্ন কেরাত :

- 🔾 মদীনাবাসী ও ইমাম কেসায়ীর মতে, 🚉 এর ্য অক্ষরটি পরবর্তী وَأَخْلُمُ করে সাথে الْأَخْلُمُ করে পড়তে হবে।
- 🔾 করি আবু আমর আমাশ ও হামঘাহ -এর মতে الْمُنْ अक्कतिएक وَالْمُهُارُ مُنْ مُعْمَالُونُ مُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمَالُونُ وَالْمُعْمِالُونُ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعِمِينُ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعِمِينُ وَالْمُعْمِينُ وَالْمُعُمِينُ وَالْمُعْمِ
- 🗘 🕏 সা ইবনে ওমরের মতে, 🛴 -এর ن অক্ষটিকে যবর দিয়ে পড়তে হবে :
- 🔾 হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.), ইবনে আবৃ ইসহাক ও নসর ইবনে আসিমের মতে 💆 -এর ্র অক্ষরটিকে ফের যোগে পড়তে হবে।

يْسُ , শব্দটি তারকীবগত অবস্থান : يُسُ , শব্দটির তারকীবগত অবস্থান কয়েকটি হতে পারে–

- هُذِهِ أَيْسٌ -शकि डेश मूर्वणानंत थवत शिरमत्व مُونُوعُ असि بُسَرُ -शकि डेश मूर्वणानंत थवत शिरमत्व بُسَرُ
- २. يَسَ শন্ধটির لِ অক্ষরটি হরফে নেদা আর لَ মুনাদায়ে মুফরাদ হিসেবে রফার উপর মাবনী হয়েছে। বাহাত তার উপর রফা হলেও বকুতপক্ষে এটি اُدَعُوْ ফ'লের মাফউল হিসেবে مُعَكِّدٌ مَنْصُوْبُ হবে।
- रदा । مُخَلِّاً مُنْصُوبُ मकि أَثْلُ एक लाह भाक्छल दिस्सद بُسَ
- ই বাবের ক্ষেত্রে وَالْفَرْأَنِ الْعَكِيْمِ إِنَّكَ لَمِنَ الْسُرْسِلِيْنَ : এৱ অবস্থান وَانَّكَ لَمِنَ الْسُرَ ا مُفْسَمُ عَلَيْدِ अवात कमय वा وَانَّكَ لَمِنَ الْسُرْسِلِيْنَ आठ प्रकात कमय वा الْفَرْأَنِ الْعَكِيمِ

-এর ই'রাব : এ আয়াতে তিন ধরনের ই'রাব হতে পারে-

- ২. অথবা, এ বাক্যটি مُحَلَّدُ مَنْصُرُب এর যমীর থেকে হাল হওয়ার কারণে مَحَلَّدٌ مَنْصُرُبُ হয়েছে। তবন বাক্যটি এরপ হবে যে, اِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ حَالَ كَرْبِكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَغَيْمِ [निक्छ আপনি রাস্পগণের অন্তর্ভুক এমডাবস্থায় যে, আপনি সঠিক পথের উপর প্রতিষ্ঠিত রয়েছেন।
- অথবা, এটি يُورَيلُون باهة विजीध খবর, যার প্রথম খবর হলো يَسُورَ للسَّر صَلِيلُ تَعْدَى تَعْدَم وَمَا السَّر مَلِيلُونَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسَتَقِيبًهِ
   السُّر مَلِين رَاتِكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسَتَقِيبًهِ
   अभिन त्राम्लर আপिन मठिक পথের উপর প্রতিষ্ঠিত। অমতাবস্থায় এটা কَرَقْرُع विर्दे केंदि

-छातकीरव تَنْزِيْل क्ष्मद अवज्ञान : تَنْزِيْلُ الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ - अप्त अवज्ञान تَنْزِيْل अप्पद अवज्ञान تَنْزِيْل

- এটা উহ্য মুবতাদার খবর হিসেবে مَرْفُرُوعٌ হবে, তখন পূর্ণ বাক্যাট এরপ হবে المَّوِيْنِ الرَّحِيْمِ المَّحِيْمِ المَحْمَدِ المَّحْمَدِ المَحْمَدِ المَحْمَدِ المَحْمَدِ المَحْمَةِ المُحْمَدِينَ المُحْمَدِينَا المُحْمَدِينَ المُحْمِينَ المُحْمَدِينَ المُحْمَدِينَ المُحْمَدِينَ المُحْمَدِينَ الْ
- عَرُولُ الْقُرَانُ تَنْزُولُ الْقَرَانُ لِلْعُلِيلُ الْعَلَالُ لِلْعُلِيلُ لِلْعُلِيلُ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لِللَّهِ عَلَيْهِ لِللَّهِ عَلَيْهِ لِللَّهِ عَلَيْهِ لِللَّهِ عَلَيْهِ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمُ لِللَّهِ عَلَيْهِ عِلْمُ لِللَّهِ عَلَيْهِ عِلْمُ لِللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلْ
- ৩. অথবা, এটা اَلْتُرَانُ হতে বদল হয়ে মাজকর হবে।

শব্দটির কিরাত : উল্লেখা যে, تَثْرِيْلُ শব্দটি ৩টি কেরাতে পড়া যায়~

- ა. হযরত হামযাহ, কেসাই, ইবনে আমির ও হাফস (ব.)-এর মতে, এটা নসবের সাথে تَــْزِيْل পড়া হবে।
- ২. হয়রত নাফে', ইবনে কাছীর, আবৃ আমর ও আবৃ বকর (র.)-এর মতে, এটা রফা'-এর সাথে تَتُرِيْل পড়া হরে।
- ৩. হযরত শায়বা, আবৃ জা'ফর ইয়াখীদ ইবনে কা'কা' ও আবৃ হাইওয়া তিরমিখী (র.)-এর মতে এটা যেরের সাথে تَنْزِيْلُ পড়া হবে। –[ফাতহুল কাসীর]

আল্লাহর বাণী ﴿ يُنْدُنِرُ مَوْتَ : এর মধ্যে ﴿ لَا किस्पत्र সাথে مُنَالِدٌ وَمَا वागि পূর্ণোদ্রিখিত يُنْزِيْل -এর সাথে মুভাআল্লিক হবে এবং এ বাকাটি এই এক মাকউলে লাহ হয়েছে।

كُهُمْ هَا عَلَيْكُ قَالًا هَا هَهُ - لَمَا أَنْذِرُ विकामात कोवर्ग : पूर्ववकी فَا अब - لَهُمُ عَٰفِلُونَ विकाम वर्गीय فَا अविष्ठि केरा स्थालक मुखा काल्रिक स्टब : कबन वाकाणि स्टब فَفِلُونَ عَالَمُ مُعْفِلُونَ अविष्ठि केरा स्थालक मुखा काल्रिक स्टब : कबन वाकाणि स्टब فَفِلُونَ عَالَمُ اللّهُ عَالَمُ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ عَالَمُ مُعَالِمُ مُعَال مُعَالِمُ م

অথবা, এটা يُغْتَيْدُرُ ..... نَهُمُ غُيْدُرُنُ হবে। তখন বাকাটি হবে يُكَتَيْدُوُ ..... نَهُمُ غُيْدُرُنُ তয় দেখাবেন যে, তারা গাফেল। এমতাবস্থায় يُنْ عَالِمَاتِيَّةُ বৰ্গটি عَنْدُ الْعَامِةِ وَعَالَمَ بِعَالَمَ بِعَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুল : এ আয়াতের শানে নুযুল সম্পর্কে হযরত আবৃল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত যে, একদা মহানবী ক্রিউঃস্বনে সূরা সাজদাহ তেলাওয়াত করছিলেন, এতে কতিপয় দৃষ্টত কুরাইশ ব্যক্তিবর্গ উত্তেজিত হয়ে আল্লাহর রাসূল ক্রিএই উপর আক্রমণ করতে উদ্যত হয়। আল্লাহর কুদরতে তখনই তাদের হাতগুলো অকেজো ও অবশ ইয়ে পড়ে, আর চোষগুলো বায় অন্ধ হয়ে। এতে নিরুপায় হয়ে কুরাইশ ব্যক্তিবর্গ দরবারে নববীতে এসে ক্রমা তিকা করে। দয়ায় সাগর নবী মুহাখাদুর রাস্বল্লাহ ক্রমা তিকা করে। দয়ায় সাগর নবী মুহাখাদুর রাস্বল্লাহ ক্রমা তিকা করে। দয়ায় করলে তারা পুরোপুরি সুত্ব হয়ে উঠে। তখন আল্লাহ তাআলা সূবা ইয়াসীনের প্রথম চারটি আয়াত অবতীর্ণ করেন। বর্ণনাকারী হয়রত আন্ধুলাই ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, পরবর্তীকালে এ দৃষ্ঠকারীদের প্রত্যেকেই বেঈমান অবস্থায় মৃত্যু মুখে পতিত হয়।

الر الر بالر পদের বিশ্বেষণ : পরিত্র কুরআনের বিভিন্ন সূরার ওকতে له আজীয় আরো অনেক শব্দ রয়েছে যথা – الر الر بالر خور الله خور ا

- 🔾 ইবনে আরাবী 'আহকামুল কুরআন' গ্রন্থে ইমাম মালিক (র.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন যে, এটা আল্লাহর একটি নাম :
- 🖸 হযরত ইবনে আকাস (রা.) বলেন, তাঈ গোত্রের পরিভাষায় এর অর্থ হচ্ছে 🗘 নুহানুষ। আর এখানে মানুষ বলতে মহানবী 🚟 -কে বুঝানো হয়েছে।
- 🔾 হযরত ইবনে জোবায়ের (রা.)-এর মতে এটা রাসৃপুরাহ 🚞 -এর একটি নাম।

- 🔾 কারো কারো মতে, এটা কুরআনের একটি নাম।
- 🔾 আবৃ বকর আল-আবরাক বলেছেন, এর অর্থ يَا سَبَدُ النَّابِ अর্থ- হে মানুষের নেজা ।
- काता काता मत्त्व. এর অর্থ پُ رَجُلُ अর্থ- হে ব্যক্তি।
- 🔾 ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মতে, এর অর্থ 🎞 🗘 অর্থ- হে মুহামাদ 🚟 ।
- 🔾 কারো মতে, এটা সূরাটির ভূমিকা । –কুরতবী, ফাত্ত্ল কাদীর, খাঘিন, ইবনে কাষ্টার

ছারা কারো নাম রাখা বৈধ কিনা? : ইমাম মালিক (র.)-এর মতে যেহেতু এটা আল্লাহর নাম তাই এর ছারা কোনো মানুষের নাম রাখা যাবে না। কোননা, এর সঠিক অর্থ আমাদের জানা নেই। কাজেই এটা এমনও হতে পারে যে, এটা আল্লাহর এমন একটি নাম যা তথুমাত্র তার কেত্রেই প্রযোজ্য যথা ﴿ يُولِيُّ وَ خَالِقٌ অবশ্য যদি অন্য পদ্ধতিতে يَاسِبُنِ লেখা হয়, তাহনে তার ছারা মানুষের নাম রাখা যেতে পারে।

ইয়াসীন শব্দটি আরবি না অনারবি? 🛴 শব্দটি আরবি না আজমি এ নিয়ে মুফাসসিরীনদের মাঝে বিভিন্ন মতামত রয়েছে, নিষ্কে তা উল্লেখ করা হলো।

- 🔾 তাবেয়ী হযরত হাসান বসরী (র.)-এর মতে এটা আরবীয় বনূ কিলাব গোত্রের ভাষা ।
- 🗘 হ্যরত সাঈদ ইবনে জোবায়ের (র.)-এর মতে, এটা আরবি নয়; বরং এটা হাবশী শব্দ। অর্থ হচ্ছে- মানুষ।
- 🔾 ইমাম শা'বী (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে বলেন যে, আরবীয় গোত্র বনৃ তাঈ-এর ভাষা।
- 🔾 ইমাম কালবী (র.)-এর মতে, এটা সুরিয়ানী শব্দ। পরবর্তীতে আরবিতে অধিক ব্যবহারের ফলে এটা আরবিতে রূপান্তরিত হরেছে।
- 🖸 হারেন আল-আ'ওয়ার ও ইবনে সামাইক প্রমুখগণের মতে, ﴿مَنْ عُرِهُمُ এর ১ অক্ষরটিকে পেশ যোগে পড়তে হবে। আর তখন ﴿مُرْمُ تُومُ عَلَمُ تَعَالَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَ টা উহ্য মুবতাদার খবর হিসেবে مُرَّمُّرُةٍ হবে। –(বায়যাবী ও কুরডুবী]

মুকাসসিরদের উক্তি بِمُسَرَاوِهِ بِهُ कि द्वाचान : گُلُهُ أَمْلَمُ بِمُسَرَاوِهِ بِهِ अहि वर्गमानात সমষ্টি। পবিত্র কুরআনের আয়াতসমূহকে প্রধানত দু ভাগে ভাগ করা হয়। ১. مُعَكَمْ ও ১. مُعَكَمْ, আবার مُعَنَسَابِهْ, কণ্ড দু ভাগে ভাগ করা হয়েছে।

প্রথমত এমন 🚣 🚅 যার আভিধানিক অর্থ জ্ঞাত, কিন্তু পারিভাষিক বা ভাবার্থ জ্ঞাত।

ছিতীয়ত এমন بَــَـَنَ মার আভিধানিক ও পারিভাষিক উভয় অর্থই অজ্ঞাত। আর بَــَـَنَ শব্দটি শেষোক্ত শ্রেণিতুক। স্রার সূচনাতে ব্যবহৃত এ অর্থ অজ্ঞাত বর্ণসমষ্টিকে حُرُونُ مُتَظَّمَاتُ বলা হয়।

এজনোই তাফসীরে জালালাইন প্রণেতা আল্লামা জালালুনীন মহন্তী (র.) ু শব্দের তাফসীরে লেখেছেন কুন্নিট্র কুনিই তালা জানেন। অবশা মুহাজিক তাফসীরকারগণ উল্লেখত করেছেন যে, নবী করীম — এর অর্থ জানতেন। অন্যথায় তাকে এসব শব্দ ঘারা সম্বোধন অর্থহীন হয়ে পড়বে। তবে সাধারণ মুমিনগণের এর অর্থ জানার কোনো প্রয়োজন নেই; বরং তাদের জন্যে এতটুকু বিশ্বাস স্থাপনই যথেষ্ট যে, এতলো আল্লাহর পক্ষ হতে সত্য আয়াত হিসেবে এসেছে। তথাপি কোনো কোনো মুফাসির অনুমানের উপর ভিত্তি করে এর নানারপ ব্যাখ্যা-বিশ্রেষণের চেষ্টা করেছেন। বাত্তিবিক অর্থে এর মর্মার্থ সম্বন্ধ আল্লাহই তালো জানেন।

হাৰীয় বিৰেক সম্পন্ন প্ৰাণীৰ ভূপ হওৱা সম্বেও আল্লাহ ডা'আলা কুৰুআনের সিফাত হাৰীয় আননেন কেন? উল্লিখিত প্ৰপ্লের জবাবে বলা যায় যে, এবানে ﴿
كَانَ (যা বিৰেক সম্পন্ন প্ৰাণীর গুণ]-কে রূপক অর্থে কুরুআনের সিফাত নেওয়া হয়েছে। কারণ কুরআনকে বাহ্যিক দৃষ্টিতে যদিও জড়পদার্থ মনে হয় কিছু গভীর দৃষ্টিকোণ হতে লক্ষ্য করলে দেখা যাবে যে, এ পরিঅ কুরআনের মধ্যেও বিবেকবানদের গুণাবলি ও বৈশিষ্ট্য নিহিত রয়েছে। এটা জ্ঞান-বিজ্ঞানের এমন একটি ভারার যা মৃত অস্তরক সঞ্জীব করে ভোলে। হৃদয়ের চোথ খুলে দেয় আর অস্তহীন অজানা জগতকে মানুছের চোধের সামনে উল্লোচন করে দেয়, যা অন্য কোনো এছের পক্ষে আদৌ সম্ভব নয়। আর এই নিপূচ রহস্য ও তাৎপর্যের প্রতি ইঙ্গিত কররে জন্যই কুরআনকে হাকীম বিশেষণের সাথে বিশেষিত করা হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলা غَبُرُ اللّٰہ নির্দেশ্য করম করার যথার্থতা : মানুষের জন্যে ইসলামি শরিরতের হত্নম হলো, আল্লাহ তা'আলা বাতীত অন্য কারো নামে কসম করা হরাম। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা হে উক্ত আয়াতে ও অপরাপর আয়াতসমূহে সৃষ্ট বন্তুর নামে কসম করা লামে কসম করা জামেজের উপর দলিল নর কিং এ মাসআলার জবাবে হযরত হাসান করারী (র.) বলেন وَأَنْ اللّٰهُ عَلَيْكُم وَلَيْسَ لِأَحْدَرُانُ يُغْسَمُ إِلَّا بِاللّٰهِ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সৃষ্ট মে কোনো বন্তুর নামে কসম করার এর্থতিয়ার রাখেন, কিন্তু অন্য কারো জন্যে আল্লাহ ব্যতীত কোনো কিছুর নামে শপথ করা জামেজ নেই।' –[মাযহারী]

উপরিউক্ত আলোচনার উদ্দেশ্য সম্পর্কে আল্লামা মুফতি শফী (র.) বলেন, "মানুষ যদি নিজেকে আল্লাহ আজানার অনুরূপ মনে করে তবে তা ভ্রান্ত ও বাতিল বলে বিবেচিত হবে। কেননা শরিয়ত মানবমঞ্জীর জন্যে। তাই শরিয়ত আল্লাহ ব্যতীত অন্য করে। নামে কসম নিষিদ্ধ করেছে। সুতরাং আল্লাহ তা'আলার নিজস্ব কাজকর্মকে এর বিপক্ষে প্রমাণ স্বরূপ উপস্থিত করা বাতিল বলে গণ্য হবে। নামা'আরেফুল কুরআন|

উল্লিখিত বিষয়ের আলোকে ইমাম আয্যাহারী (র.) বলেন, আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো নামে শপথ করা করীরা গুনাহের অন্তর্ভুক। যেমন– নরীর নামে কসম, কা'বার কসম, ফেরেশেভার কসম, আকাশের কসম, পানির কসম, জীবনের কসম, আমানতের কসম, প্রাণের কসম, মাথার কসম, অমুকের মাজারের কসম ইত্যাদি।

মুয়াতায়ে ইমাম মালিক, সহীত বুধারী, সহীত মুসলিম, সুনানে আবৃ দাউদ, জামে' তিরমিথী, সুনানে নাসায়ী ও সুনানে ইবনে মাজাহতে বর্ণিত হাদীসে রাসুল ﷺ বলেছেন, "আল্লাহ তোমাদেরকে তোমাদের পিতৃপুরুষদের নামে কসম করতে নিষেধ করেছেন। কসম যদি করতেই হয় তবে আল্লাহর নামেই কসম করবে, নচেৎ চুপ থাকবে।"

সহীহ মুসলিমে বর্ণিত হাদীসে রাসূলুল্লাহ ক্রিবলেছেন, "ডোমরা দেব-দেবীর নামে বা বাপ-দাদার নামে কসম করো না। আমার কথা সত্য না হলে আমি অমুকের সন্তান নই," এরূপ বলা বাপ-দাদার নামে কসমের পর্যায়ভুক্ত। আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ ও হাকিমে বর্ণিত হাদীসে রাস্পুলাহ ক্রিবলেছেন, "যে ব্যক্তি এডাবে কসম করে যে, আমার কথা সত্য না হলে আমি মুসলমান নই, সে মিথ্যুক হলে যা বলেছে তাই হবে (অর্থাৎ সে ঈমান থেকে বঞ্জিত হয়ে যাবে। আর সে সত্যবাদী হলেও সম্পূর্ণ নিরাপদেই ইসলামের পথে বহাল থাকতে পারবে না।"

সহীহ বুৰারী ও সহীহ মুসলিমে বর্ণিত হাদীদে রাস্পুলাহ 🚃 বলেছেন, " কেউ অভ্যাসবশত আল্লাহ ব্যতীত অন্য কারো নামে ভুলক্রমে কসম করলে তৎকণাৎ নাম খুনিমি বুলাব।" —কিতাবুল কাবায়ের)

অধীকারকারীদের জন্য শপথের ফায়দা : আল্লাহ তা'আলা শপথের মাধ্যমে রাস্ল —এর রিসালাতকে সাব্যক্ত করেছেন। আর এটা রিসালাতের খীকৃতি প্রদানকারীদের জন্য হথেষ্ট হওয়া শ্পষ্ট। কিছু এ শপথ কাফেরদের জন্য কিসের ফায়দা দিবে। মুফাস্নিরীনে কেরামাণ্য এর তাৎপর্য বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন যে,

কাফেররা যদিও কুরআনকে আল্লাহর কালাম বলতে অধীকার করে, তবুও এটা যে একটি অপৌকিক গ্রন্থ আধীকার করতে বাধা। কারণ আল্লাহ রাব্বল আলামীন তাদেরকে তাদের সহযোগীদের সাহায্য নিয়ে কুরআনের অতি ছোট একটি সুরার ন্যায় সুরা রচনা করতে বলেছেন। তারা শতটা চেষ্টা সব্বেও এর সমকক কোনো সুরা এমনকি একটি আয়াতও রচনা করতে সক্ষম হয়নি। এ কারণে এখানে কুরআনের শপপ করা হয়েছে।

এ শপরের মাধ্যমে কাঞ্চের-মুশরিকদের যদিও কোনো উপকার সাধিত হয়ন তথাপি এর বারা মুম্মনগণ তথা সাহাবছে করামের ঈমান আরো দৃঢ় ও মজবুত হয়েছে। আর এ কারণেই বিরন্ধবাদীদের অব্যাহত অপপ্রচার ও প্রোপাণাত্তর মুখেও সাহাবায়ে কেরাম সামান্যতম বিধা-বন্দে ভোগেননি। তবে এ কথা নির্সন্দেহে বলা যায় যে, মহানবী ৄর্ব্বা এর বিসালাতকে অবীকারকারী কাফের মুশরিকদের মধ্যে যায়া বিবেকের বারা তাড়িত হয়ে একে অনুধাবন করতে চেয়েছে তাদের জনা এ অবশাই ফলপ্রস্ ছিল।

# : नभरवत माशस्य विजानाछ जावाखकवन भव्दि : كَيْغِينَةُ إِثْبَاتِ الرِّسَالَةِ بِالْقَسْمِ

- কাফিরদের ধারণা ছিল যে, মিখ্যা শপথের ধ্বংস অনিবার্থ । মহানবী ⇒ ও তাদের উক্ত বিশ্বাসের সাথে ঐকমত্য ছিলেন এরপর রাসুল ⇒ বারবার বিভিন্নভাবে শপথ করে স্বীয় বক্তব্য তাদের সামনে তুলে ধরে বুঝাতে চেয়েছেন যে, যদি আমি আছাহ না কক্রক। মিখ্যাবাদী হতাম তবে তো তোমাদের ধারণা মতে ধ্বংস হয়ে যেতাম! অথচ ধ্বংস হগুয়া তো দ্বের কথা এত শপথ করার পরও দিন দিন আমার মান-মর্যাদা প্রভাব-প্রতিপত্তি ডোমাদের চোধের সম্মুখে বেড়েই চলছে। কাজেই আমার নবুয়তের সত্যতা স্বীকারে তোমাদের এত কুষ্ঠা কেন।
- মহানবী ইতাপূর্বে নবুয়তের সত্যতার ব্যাপারে বহু বহু দলিল-প্রমাণ পেশ করেছেন। কিছু মুশরিকরা বিভিন্ন বাহানায়
   এটাকে উড়িয়ে দিয়ে কখনো যাদুকর কবনো গণক ইত্যাদি ভ্রান্তিমূলক কবাবার্তা বলেছে। যেহেতু তারা যুক্তি-প্রমাণ এহণ
   করতে অনিজ্বক ছিল তাই তাদের নিকট শপথ করে বক্তব্য উপস্থাপন করা ছাড়া অন্য কোনো পথই খোলা ছিল না।
- ② এটা একাধারে শপথ ও দলিল। কারণ যে কুরআনের শপথ করা হয়েছে তা-ই মহানবী এর নবুয়তের অকাট্য প্রমাণ।

  (য়েহেতু মানুষ নিছক দলিলের প্রতি ফুঁকতে চায় না তাই শপথ আকারে দলিল উপয়পনের মাধ্যমে এর প্রতি মানুষের দৃষ্টি

  নিবয়নের চেটা করা হয়েছে। ফলে শপথের কায়ণে যখন লোকদের এর প্রতি ঝোঁক হবে তখন তায়া দলিলের মর্ম

  উপলব্ধিতেও সক্ষম হবে।

سانة منا أَشَيْرُ السخ कों त्कान প्ৰावित्र बाका : पूकाসসিরগণের মতে বাক্যটি ইতিবাচক তথা مُنْقِبُنُ و হতে পারে, আবর নেতিবাচক তথা مُنْقِينُ ও হতে পারে। কাজেই যদি এটা নেতিবাচক বাক্য তথা مُنْقِينُ وَكَارُمُ مُنْقِينُ الْمَوْمَى نُمْ عَالَمُ مُنْقِعُ مُنْقِرُ أَمْنَقِينُ عَلَيْهِ وَمُعَالِمُ وَمِنْ عَالِمَ مُنْفِعُ إِلَيْمُ مُنْ وَاللّهَ

আর যদি এটা ইতিবাচক বাক্য তথা كُلَرُمْ شُغْبَتُ হয়, তখন এর বিভিন্ন অর্থ হতে পারে–

- অথবা, বাঞ্চাটির অর্থ হবে-- আপনি তাদেরকে এমন শান্তির ভয় দেখাবেন যে সম্পর্কে তাদের পূর্বপুরুষগণ তাদেরকে সতর্ক
  করে গেছে।

ৰপিত আৱাত দৃটির সমন্তর সাধন করে। : উদ্লিখিত আয়াত দৃটিতে প্রকাশা দৃষ্টিতে মতবিরোধ দেখা যায়। কেননা, প্রথম আয়াতের প্রতি পক্ষা করলে দেখা যায় যে, তাদের পূর্ব পুরুষদেরকে জীতি প্রদর্শন করা হয়নি কিংবা তাদের নিকট জীতি প্রদর্শনকারী কোনো নবী বা রাস্পূল আগমন করেনি। পক্ষাব্যরে বিতীয় আয়াতের প্রতি দৃষ্টি নিক্ষেপ করলে দেখা যায় যে, প্রতিটি জাতির মধ্যেই জীতি প্রদর্শনকারী নবী বা রাস্পূল আগমন করেছেন। এর সমাধান করে বলা যায় যে, তাদের পূর্ব পুরুষদেরকে জীতি প্রদর্শন করা হয়নি এব ভাবার্থ হলে— তাদের নিকটতম পূর্ব পুরুষদেরকে জয় দেখানো হয়নি। তবে ভাদের পূর্ব পুরুষদেরকৈ জয় দেখানো হয়নে। -ব্যাতহল কানীর, কাবীর।

অথক: مَا تُوَرِّرُ إِنْ اَلْكُمْرُ الْمُكَمِّرُ وَعَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ عَلَى مِنْ عَلَى مِنْ عَلَى مِن নত বে, ভাদেন মধ্যে জীতি প্রদর্শনকারী কেউই ছিল না। নবী বা রাস্ল আগমন না করলেও ভাদের অনুসারীদের মধ্যে এমন লোকজন অভিবাহিত হারেছিল যারা ভাদেরকৈ ভঙ্গ পেখিয়ে ছিল। আর এটাই হচ্ছে বিভীর আরাভের সারকথা। কাজেই উভয় আয়াভের মধ্যে কোনোক্রণ অসামঞ্জনা আর থাকল না। নাজভূহাতে ইলাহিয়া}

বাস্তবিক পক্ষে পূর্ব পূরুষদের জীঙি প্রদর্শন বারা অধন্তন পূরুষদের জীঙি প্রদর্শন বাডিল করে না : আলোচা আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, হে রাসুল । আপনি এমন জাতিকে জীঙি প্রদর্শন করবেন যাদের পূর্ব পূরুষদেরকে জীঙি প্রদর্শন করা হয়েছে তাদের অধন্তন পূরুষদেরকে ভয় দেয়ানোর প্রয়োজন নেই। কাজেই ইয়াছ্দি-প্রিটান ও নবী রাসুল এসে যাদের পূর্ব পূরুষদেরকে জীঙি প্রদর্শন করেছেন তাদেরকে ভয় দেখানোর প্রয়োজন রেছে। আর মহানবী ক্রিটান ও নবী রাসুল এসে যাদের পূর্ব পূরুষদেরকে জীঙি প্রদর্শন করেছেন তাদেরকে ভয় দেখানোর প্রয়োজন রয়েছে। আর মহানবী ক্রিটান ও নবী রাসুল এসে যাদের করা জীঙি প্রদর্শনকারী ছিলেন ভদ্রূপ ইয়াছ্দি-প্রিটান তথা সময় বিশ্ববাসীর জন্যই জীঙি প্রদর্শনকারী ছিলেন। ইরশাদ হচ্ছেন্ ব্রীটান করেছি।

সময় বিশ্ববাসীর জন্যই আমি আপনাকে সুসংবাদদাতা ও জীঙি প্রদর্শনকারী রূপে প্রেরণ করেছি।

তবে যেহেতু রাসূলুত্রাই — এর দাওরাতি মিশন সর্বপ্রথম স্বীয় জাতি কুরাইশদের মধ্যে পরিচালিত হয়েছে, তাই এখানে বিশেষভাবে তাদেরকে উল্লেখ করা হয়েছে। এর ছারা তাদেরকে খাস করা উদ্দেশ্য নয়। কাজেই মহানবী — তাঁর যুগ এবং তার পরবর্তী কিয়ামত পর্যন্ত প্রতিটি যুগের প্রতিটি মানুষের জন্য সুসংবাদদাতা ও ভীতি প্রদর্শনাকারী রাসূল। তাঁর দাওরাতি মিশন বিশেষ কোনো দেশ, জাতি, বর্ণ বা গোত্রের জন্য সীমিত নয়; বরং বর্ণ, গোত্র ও ভাষা নির্বিশেষে সকল দেশ ও জাতির সমন্ত লোকদের জন্যই তিনি সুসংবাদদাতা ও ভীতি প্রদর্শনকারী নবী ও রাসূল।

আল্লাহর বাণী أَلْفُرُلُ আয়াতে الْفُرُلُ عَلَى أَكْشُرِهُمْ वाता উদ্দেশ্য कि? আল্লাহর বাণী مَنْفُرُلُ عَلَى أكْشُرِهُمْ अक्षार्ट الْفُرُلُ عَلَى أكْشُرِهُمْ अल्लर्क মুফাসদিরগণের বিভিন্ন অভিমত রয়েছে।

- े कारता कारता मठान्याग्री এत प्राता आज्ञास्त वाणी أَجْمَعِينُ أَجْمَعِينَ وَالنَّاسِ الْجَمَعِينَ أَلْجِينًا وَالنَّاسِ الْجَمْعِينَ أَلْجِينًا وَالنَّاسِ الْجَمْعِينَ الْجِمْلَةِ وَالنَّاسِ الْجَمْعِينَ وَالنَّاسِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّلْمِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ اللَّلْمِلْمِ اللَّهِ اللَّلْمِ
- 🔾 কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে, এর দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে কারা ঈমান আনবে ও কারা ঈমান আনবে না সে সকল লোক।
- 🔾 কতিপয় মুফাসসিরের মতে, ٱلْقَوْلُ ছারা উদ্দেশ্য হচ্ছে যা নবী করীম=== ব্যক্ত করেছেন তথা তাওহীদ, রিসালাত ইত্যাদি।
- 🗘 অথবা, এখানে 🎞 দারা কাফিরদের জন্য নির্ধারিত পার্থিব আজাব উদ্দেশ্য ।
- তবে সর্বাপেকা প্রসিদ্ধ মত হক্ষে এই ছারা উদ্দেশ্য হক্ষে আল্লাহর নিয়োক বাণী এথানে দারতানকে লক্ষ্য করে আল্লাহ তা'আলা বলেন, অবশাই আমি তোমাকে ও তোমার অনুসারীদেরকে দিয়ে জাহান্লাম পূর্ব করব। আর্থাৎ মক্কার কাফেরদের ব্যাপারে উক্ত বাণী সাব্যক্ত হয়েছে।

া বারা কি উদ্দেশ্য? উল্লেখ্য যে, দুই নবীর গমনাগমনের মধ্যবতী সময়কে ফিতরাত বলা হয়। যদি আলোচ্য আয়াতে কি বাব কা বাব কি উদ্দেশ্য হয়, তবে হুঁৱা তথু কুরাইশগণ উদ্দেশ্য হয়, তবে হুঁৱা বগতে হয়রত ইসমাঈল (আ.) ও হয়রত মুহামাদ মোন্তফা—এর মধ্যবতী সময়কে বুঝানো হয়েছে। আর তখন আয়াতের মর্মার্থ হবে– নিকটবতীকালে তানের নিকট কোনো ভীতি প্রদর্শনকারী নবী পাঠানো হয়নি।

আর যদি مُرَّمُ দারা কুরাইশ ব্যতীত অন্যান্য জাতি উদ্দেশ্য হয়, তবে مُرَّمُ দারা হয়রত ঈসা (আ.) -এর তীরোধান হতে নিয়ে মহানবী عليه -এর নবুয়ত প্রাপ্তি পর্যন্ত সময়কে বুঝানো হবে।

शिवारा पूलाकीम बाता উष्मना कि? الصَرَاطُ النُسْتَعِيْمُ अर्थ राष्ट्र- সরল সোজা সঠিক পথ।

ইমাম বুখারী (র.) ইযরত আবু হুরায়রা (রা.)-এর উদ্ধৃতিতে হাদীস নকল করেছেন যে, একদা মহানবী — একটি সরল রেখা অন্ধন করলেন এবং এর ডানে ও বামে আরো অনেকগুলো রেখা আঁকলেন। এরপর বললেন, এ সরল রেখাটি হলো- المَّانِّ আর ডান-বামের রেখাগুলো হলো গোমরাহীর ও ডাইডার পথ। এদের মোড়ে মোড়ে শয়ভান অবস্থান নিয়ে আছে। তারা লোকদেরকে ঐ পথের দিকে ডাকডে থাকে। যারা তাদের ডাকে সাড়া দেয় তারাই পথ ডাই হয়ে পড়ে। আর যারা তাদের আহ্বানে সাড়া না দিয়ে সোজা চলে যায়, তধুমাত্র তারাই

- जाल्लाया वाग्रयावी (त.)-এর মতে, مَسْتَقِيْمُ مُسْتَقِيْمَ वाङ्ग्या वाग्रयावी (त.)-এর মতে, مِسْرَاطً مُسْتَقِيْمَ
- वना राग्रह । مِرَاطُ مُسْنَعْنِيمُ कारता कारता भएठ, भविज क्रुजात्मत श्रमिंठ भथरकरे
- আল্লামা যমখশরী (র.)-এর মতে, হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর অনুসৃত পথকে নুর্নিক্রিক্রিক্রিক্রিক। বলা হয়।
- 🔾 কিছু কিছু মুফাসসিরের মতে, নবী রাসূলগণের অনুসৃত পথই হচ্ছে 🛍 ক্রিটার কথা সরল সঠিক পথ।

বর্তমান সামাজিক অবস্থার উপর উদ্ভিষিত আয়াতগুলোর প্রভাব : আলোচ্য আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, নবী করীম ক্রুরইশদের নিকট দাওয়াতি মিশন নিয়ে গেলে তাদের অধিকাংশই তা প্রত্যাখ্যান করে। যারা তাকে আল-আমীন উপাধিতে ভূষিত করেছিল তারাই তাকে তাজিল্যের সাথে মিখ্যা প্রতিপন্ন করল। তারা জড়বাদী ধ্যান-ধারণা ও বন্ধুবাদী দর্শনে অনুপ্রাণিত হয়ে মহানবী ক্রুব-কে রিসালাতের অযোগ্য হিসেবে চিহ্নিত করে। ফলে তারা ভয়াবহ পরিণামের শিকার হয়।

বর্তমানে সমাজের প্রতি তাকালেও একই চিত্র ফুটে উঠে। বাতিলের কাধারীরা আজও জাগতিক ধ্যান-ধারণায় আপ্রত হয়ে দীনকে প্রত্যাখান করার মতো দুঃসাহস আজও দেখাজে। রাসুলের ক্রিড উত্তরাধিকারী ও আহলে হককে তুল্ছ-তান্দিল্য করছে। অতীব দুঃবের সাথে বলতে হয় বর্তমানে কন্তিপয় নামধারী মুসলমানও আধুনিকতার প্রবক্তা সেজে প্রগতির দোহাই দিয়ে দীনের সাথে চরম বিছেব ও শক্রতা পোষণ করছে।

বর্তমান এই সমস্যা সংকুল সমাজে আলোচ্য আরাতগুলো হতে শিক্ষা নিয়ে সকল বাধা-বিপত্তি ও ঠাট্টা-বিদ্ধুপ উপেকা করে বাতিল শক্তিকে পরাভূত করে সত্যের ঝাঝা নিয়ে নায়েবে নবীদেরকে দুর্বার গতিতে সন্মুখপানে এলিয়ে যেতে হবে। কারণ, সত্যের বিজয় সূনিচিত। যেমন আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কালামে ইরশাদ করেন– رُشُونًا الْبُعَافِلُ إِنَّ الْبُعَافِلُ إِنَّ الْبُعَافِلُ الْ مَنْ رَشُونًا أَنْ رَشُونًا أَنْ مَنَ الْمُعَلِّلُ رَبِّمَ كَانَ مَا كَانَ رَشُونًا أَنْ الْمُعَلِّلُ وَالْ اللهِ عَلَى الْمُعَلِّلُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

#### অনুবাদ :

যে, ঘাডের সাথে উভয় হাতকে বেঁধে দেওয়া হবে। কেননা 🕰 (বেডি) বলে ঘাডের সাথে হাতকে জড়িয়ে দেওয়া। কাজেই এটা অর্থাৎ উভয় হাত একত্রিত হয়ে রয়েছে থুতনির দিকে ﴿ وَأَنْ لَا أَوْنَاكُ ।এর বহুবচন। আর তা হলো চোয়ালের হাড়দ্বয়ের মিলনস্থল কাজেই তারা উর্ধ্বয়খী। তারা মাথাগুলোকে উর্দ্ধে উর্ব্যোলন করে রয়েছে। তাদেরকে অধঃগ্যমী করতে পারছে না। এটা একটি উপমা : এব ভাবার্থ হলো– তারা ঈমানের প্রতি আস্তাবান হচ্ছে না এবং ঈমানের প্রতি তাদের মাথা নত করে না।

- ৯. আর আমি স্থাপন করেছি তাদের সামনে একটি প্রাচীর এবং তাদের পিছনে আরেকটি প্রাচীর। উভয় স্থানে 🏥 শব্দটির সীনে যবর অথবা পেশ উভয় পড়া যায়। সতরাং আমি তাদেরকে ঢেকে ফেলেছি যার কারণে তারা দেখতে পায় না । এখানেও কাফিরদের জন্য ঈমানের পথসমূহ রুদ্ধ করে দেওয়াকে উপমাকারে বর্ণনা করা হয়েছে।
  - .১০. আর তাদের জন্য উভয়ই সমান আপনি তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করুন এখানে اَنْذُرْتُهُمْ শব্দটির উভয় হাম্যাহকে বহাল রেখে দিতীয় হাম্যাহকে আলিফ দারা পরিবর্তন করে। দ্বিতীয় হামযাহকে সহস্ক করে সহস্কীকত হাম্যাহ [দ্বিতীয় হাম্যাহ] ও অন্য হাম্যার মাঝে একটি আলিফ বাডিয়ে এবং সহজীকরণ পরিহার করত (বিভিন্ন কেরাতে। পড়া জায়েজ। অথবা আপনি তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন না করুন তারা ঈমান আনবে না।
- ১১১, আপনি শুধু তাদেরকেই সতর্ক করতে পারেন অর্থাৎ আপনার সত্রকীকরণ কেবলমাত্র তাদেরই উপকারে আসতে পারে- যারা উপদেশ মেনে চলে অর্থাৎ করআন মেনে চলে এবং আল্লাহকে না দেখেই ভয় করে। অর্থাৎ আপ্রাহকে ভয় করে অথচ তাঁকে দেখেনি। সূতরাং আপনি তাদেরকে ক্ষমা ও সন্মানিত পুরস্কারের শুড সংবাদ দিন। আর তা হলো জান্রাত।

. बजाय जातन गुज्यल शतरय जिस्सी । वजाय . إنَّا جَعَلْنَا فِيْ اَعْنَاقِهِمْ اَغْلُلًا باَنْ تَضُمَّ إِلَيْهَا ٱلْآيْدِي لِأَنَّ الْغَلَّ يُجْمِعُ الْيَدَ إِلَى الْعُنَىقِ فَهِيَ أَيْ ٱلْآيَدِيْ مَجْمُوعَةُ إِلَى ٱلْاَذْقَانِ جَمْعُ ذَقَنِ وَهُوَ مُجْتَمَعُ اللِّحْبَيْنِ فَهُمُ مُنِيعًا مُرِيعًا وَالْمُونَ وَالْمُعُونَ وَمُومَ وَمُ لَايَسْتَطِيْعُونَ خَفَضَهَا وَهٰذَا تَمْتُبُلُ وَالْـهُـرَادُ ٱنَّـهُـمُ لَا يُـذْعَـنُونَ لِـلْآيـْمَـان وَلَا

وَجَعَلْنَا مِنْ بُينِن أَيْدِيْهِمْ سَدًّا وَّمِنْ خَلْفَهُمْ سَدًّا بِفَتْحِ السِّيْنِ وَضَيِّهَا فِي الْمَوْضَعَيْن فَاعَشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ تَمْنَيْلُ أَيضًا لِسَدِّ طُرُقِ الْإِيْمَانِ عَلَيْهِمْ.

يُخْفَضُونَ رُوسَهُمْ لَهُ .

الهَ مْزَتَيْن وَإِبْدَالِ الثَّانِيةِ أَلِفًا وَتَسْهِيِّلهَا وَإِدْخَالِ السِفِ بَيْنَ النَّمُسَهَّلَةِ وَالْأُخْرَى وَتُركِهِ أَمْ لَمْ تُنْذُرُهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ .

وَسَوَا يَحُ عَلَيْهِمْ عَانَدُرْتُهُمْ سِتَحْقِيق

. إِنَّامَا تُنْذِرُ يَنْفُعُ إِنْذَارُكَ مَنِ اتَّبَعَ الذَّكْرَ التَّوْرَانَ وَخَشِي الرَّحْمُنَ بِالْغَيْبِ عِ خَافَهُ وَلَمْ يَرَهُ فَبَشِيْرُهُ بِمَغْفِرةٍ وَاجْرٍ كُرِيْم هُوَ

এ এম এমিই মৃতকে জীবিত করি পুনরুথানের জন্য بالله عُشِي الْمُوْتِي لِلْبَعْثِ وَنَكْتُكُ

فِى اللَّوْجِ الْمَدْخُفُوطِ مَا فَدُّمُواْ فِسَى خَبُوتِهِمْ مِنْ خَبْرٍ وَشَرِّ لِبُجَازُواْ عَلَبْهِ وَأَتَّارُهُمْ لَا مَا اسْتُنَّ بِهِ بَعْدَهُمْ وَكُلُّ شَيْع نَصَبُهُ يِغَعْلِ بَغَيِّرُهُ آخَصَيْنَهُ صَبَطْنَاهُ فِي إِمَامٍ مَّيِثِنٍ كِنتَابٍ بَيِّنٍ هُوَ اللَّوْحُ الْمُخُفُّةُ ظُ. লিপিবদ্ধ করি লাওহে মাহফ্যে যা তারা সমূহে পশকরে অর্থাৎ তাদের জীবদ্দশায় ভালোমন্দ যা করে যাতে তদন্যায়ী তাদেরকে প্রতিফল দেওয়া যায় আরু ভাদের অনুসূত কার্যাদি অর্থাৎ তাদের মৃত্যুর পর তাদের অনুসরণ করতঃ পরবর্তী লোকেরা যা করে আর প্রতিটি বস্তুকে এমন একটি আন ব্যাধা। প্রকশ্পকরেছে। আমি তাকে সংরক্ষণ করেছি লিপিবদ্ধ করেছি একটি সুম্পন্ট কৈতাবে অর্থাৎ স্পষ্ট গ্রন্থে আর তা হলোলাওহে মাহ্ফুয়।

### তাহকীক ও তারকীব

শেষটিতে বর্ণিত কেরাত এবং তার أَعْرَابً এব মহল : اَعْرَابُ শেষটিত এব মধ্যে দৃটি হরকত হতে পারে অর্থাৎ الْمُنْ مُنْ خُلُق اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ مَنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ عَلَى اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ مَا اللّٰهِ مِنْ مَا لَمُ عَلَى اللّٰهِ مِنْ مَالَّا لِمَا اللّٰهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ الللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللللّٰهِ مِنْ الللّٰهِ مِنْ الللّٰهِ

(تَوْجِجَدُ कातप, वर्गना कहा वा रुनारुन (تَعْلِينُو कातप, वर्गना कहा वा रुनारुन (تَوْجِجَدُ क्रावण) के تَعْلَيْنُهُم مراجع معادي (कातप, वर्गना कहा का अटनारुन (تَعْلِينُو क्रावण) تَعْلِينُو क्रावण) कर्गना कहात क्रावण कात क्रावण

্র মধ্যে اَغَثْبُنَا হচ্ছে -এর সীগাহ্ অর্থ - আমি ঢেকে দিলাম, আচ্ছাদিত করে দিলাম। আর مُمْ عَنْكُمُ أَ হচ্ছে যমীও যা তারকীবে মাফউলে বিহী হয়েছে।

-এর বিভিন্ন কেরাত : এ আয়াতে দু'টি কেরাত রয়েছে-

- كَ وَا عَنْ الْمُعَنَّاءُ أَعْدَادُ وَ وَهُمْ عَلَا مُعَالَّا وَ وَهُمْ عَلَا مُعَالِّمُ مُنْ وَكُلُو مُنْ الْ প্ৰিকে আৰুত করে দিয়েছি, যার ফলে তারা সত্য পথ দেখতে পাক্ষে না।
- بَ فَاعْشَيْنَا مُورَا (و এর সাথে। এটা অপ্রসিদ্ধ কেরাত। এটা أَرْسُنْنَا दें राठ নেওয়া হয়েছে। এর অর্থ হলো দুর্বল করে
  দেওয়া। তখন আয়াতের অর্থ হবে– আমি তাদের দৃষ্টি শক্তিকে দুর্বল করে দিয়েছি, ফলে তারা দেখতে পায় না।

-राहि कांद्र केंद्रें इस्प्रांत कांद्र मेंहि मुंि कांद्रल हेंद्रें राहि ने

- أَنْ أَرْفُرع صَدَمَ عَلَيْهِ وَ صَدَمَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ النَّالُ وَعَدَمًا عَلَيْهِ النَّالُ وَعَدَمًا عَلَيْهِ النَّالُ وَعَدَمًا عَدَالِهِ عَلَيْهِ النَّالُ وَعَدَمًا مَسْتَو عَلَيْهِمْ إِنْفَارُكُ وَعَدَمًا مَسْتَو عَلَيْهُمْ إِنْفَارُكُ وَعَدَمًا مَسْتَو عَلَيْهِمْ إِنْفَارُكُ وَعَدَمًا مَسْتَو عَلَيْهُمْ إِنْفَارُكُ وَعَدَمًا مَسْتَو عَلَيْهُمْ إِنْفَارُكُ وَعَدَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- ২. শব্দটি ক্রিটা অর্থে করি উহ্য মুবতাদার খবর ইওয়ার কারণে মারফু হয়েছে ৷

-এর মধ্যে কয়েকটি কেরাত : ٱلْكُرْتَكُمُّ : শব্দের বিভিন্ন কেরাত রয়েছে

- 🗘 ইবনে আমের ও কৃষ্ণীগণের মতে, উভয় হামযাকে স্ব-স্ব অবস্থায় অপরিবর্তিত রেখে পড়া হবে। যথা-
- 🗘 হযরত নাম্বে' (র.)-এর মতে, দ্বিতীয় হামযাকে আলিফ দ্বারা পরিবর্তন করে পড়া হবে। যথা-
- 🔾 আবৃ আমের (র.) ও ইবনে কাছীর (র.)-এর মতে, উভয় হামযাকে ভাসহীল করে পড়া হবে :
- তাসহীলকৃত হামযাদ্বয়ের মাঝে আলিফ বৃদ্ধি করে পড়া হবে।
- একটি হাম্যাকে তাসহীল করে এবং অপরটিকে আপন অবস্থায় অপরিবর্তিত রেখে উভয় হাম্যার মাঝে একটি আলিফ বাড়িয়ে পভা হবে।
- O হিশাম ইবনে আমের (র.)-এর মতে, তাসহীল বর্জন করে উত্তয় হাম্যার মাঝে একটি আলিফ বাড়িয়ে পড়া হবে। যথা-
- 🔾 প্রথম হামযাহ বিলুপ্ত করে পড়া হবে। यथा- اُنَذَرْتُهُمْ
- 🔾 প্রথম হাম্যাকে তার মাখরাজ হতে আদায় করে দ্বিভীয় হাম্যাকে নিম্ন স্বরে পাঠ করা।
- 🔾 দ্বিতীয় হামযার হরকত তার পরবর্তী অক্ষরে দিয়ে দ্বিতীয় হামযাকে বিলুপ্ত করে পড়া : যথা ٱنْذُرْتُهُمْ
- প্রথম হাম্যাকে হরকে লীন ও দ্বিতীয় হাম্যাকে মুদ্গাম করে পাঠ করা :

ইমাম বায়যাবী ও আবৃ হাইয়ান (র.) -এর মতে তধুমাত্র প্রথম কেরাতটি মুতাওয়াতির বাকিগুলো শায ।

- যমীরের মারজি' দৃটি হতে পারে ولَي الْأَدْثَانِ النّ

- ك. وَمِنَ এর মারজি' হলো উহা أَيْدِيُ এর দিকে। অর্থাৎ তাদের হাতসমূহ চিবুকের দিকে অধঃগামী হওয়ার তারা উর্ধেমুখী হয়ে আছে।
- ২. وَمُ प्रमीति وَالْكُوْلُ اَسْمُ पिर्क फिर्तिह । এ মতটিই আল্লামা জারুল্লাহ যমধশরী (র.) পছম করেছেন । তখন অর্থ হবে-আমি তাদের গলাম ভারী শিকল পরিয়ে দিয়েছি, যা তাদের চিবুক পর্যন্ত পৌছে গেছে ফলে কাফিররা মাথা নিচু করতে পারছে না তথা আল্লান্তর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে পারছে না ।

এর ভিত্তিতে মানসূব - مُرِيْطَةُ التَّنْشِيثِرِ अब हान : এ আয়াতে كُلُّ سُنِي الخ - اَحْسَبُنَا كُلُّ شُنِي الْحَجْبُةِ ، अत्र अवा हान كُلُّ سُنِي الْحَجْبُةُ كُلُّ شُنِي الْحَصْبُنَاءُ -अत्र मध्य والمَعْبُدُة الحَجْبُةِ الْحَجْبُةِ الْحَجْبُةُ الْمُؤْمِنُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْمُؤْمِنُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْمُؤْمِنُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْمُؤْمِنُةُ الْمُؤْمِنُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْمُعْتِينِةُ الْحَجْبُةُ الْمُعْتِمُ اللَّهُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَبْبُةُ الْحَجْبُةُ الْحَال

আল্লাহের বাণী إِنَّالِ -এর আহকীক : এখানে إِنَّالِ শদটি বাবে إِنَّالِ -এর মাসদার। এটা ইসমে মাফউল অর্থে ব্যবহৃত হয়ে ইসমে জামিদের রূপ লাভ করেছে। এর শাদ্দিক অর্থ হচ্ছে- (পশ করা, সমুখে উপস্থাপন করা। যেহেড়ু এটি المَّا ضَعَادُ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে তাই অর্থ হবে যাকে সামনে (পশ করা হয়েছে। এ কারণেই ইমামকে ইমাম বলা হয়। পরবর্তী এটা নেতা ও সর্দার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আয়াতে الله المُنْالِي অর্থ হলো এমন কিতাব যাতে মানুষের সারা জীবনবৃত্তান্ত কিষিত ব্যয়েছে।

बात नाअदर سُبِيْنِ नाजा नाअदर سُبِيْنِ वाजा नाअदर اِسْمُ فَاعِيلُ वाज أَنْسِمُ فَاعِيلُ वाज أَنْسِمُ فَاعِيلُ सादम्याल दुआत्मा दरप्रादः

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তখন তৃতীয় ব্যক্তি আরো দঞ্জেক্তি করে মহানবী 諈 -এর মন্তক চূর্ণ করার দৃঢ় শপথ নিল। সে একটি পাথর নিয়ে সম্মুখে অগ্রসর হতেই অজ্ঞান হয়ে পড়ে গেল। তাকে এর কারণ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে সে লাভ উব্যার শপথ করে বলল, আমি যখন মহানবী 🏥-এর নিকটবর্তী হতে ইচ্ছা করলাম তখন একটি বিরটিকায় হিংস্র ষাঢ় আমায় তাড়া করল। এমন ষাঢ় আমি জীবনে আর কখনো দেখিনি। আমি আর একটু অগ্রসর হলে সে আমায় পেটে পুরে ফেলত।

উল্লিখিত ঘটনার প্রেক্ষিতেই আল্লাহ তা'আলা মহানবী 🚎 -কে সাজ্বনা দান ও মানুষকে সতর্ক করার জন্য .... ﴿ وَالْ مَعَلَّنَا فِي مُلْكِمُ وَلَ يَعْلُمُ مُعْلَمُونَ مُوسِمِعُ سِيَامِ مِنْ السِّمِينِ مُعْلَمُونُ وَالْمِنْ سِيَامِ مُعْلِمُ مُعْلَمُونُ وَالْم

ত্র আয়াতের শানে নুযুল সম্পর্কে হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) ও হযরত ইবনে আব্বাস রা.) হের বিলিয়ার করিছে (ব. বৃ সালামা গোত্রের লোকেরা মসজিদে নববী হতে কিছুটা দূরে বসবাস করতেন। তাই তারা রাস্থল ত্রুত্র নিকট মসজিদে নববীর নিকটবর্তী স্থানে বাসস্থান নির্মাণের অনুমতি প্রার্থনা করলেন। মহানবী ত্রুত্র আবেদন মঞ্জুর না করে বললেন যে, তোমাদের প্রতিটি কদমের বিনিময়ে ছওয়াব লেখা হয়। তখন তাদের শানে আলোচ্য আয়াতি অবতীর্ণ হয়।

- আয়াতে বৰ্ণিত কেরাডসমূহ : উল্লিখিত আয়াতে দু'টি কেরাড বর্ণিত রয়েছে إِنَّا جَمَانًا ..... نَهُمُ مُغَمَّعُونَ

- ১. হযরত আদুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) اَعْنَاتِهِمْ -এর স্থলে اَيْمَانِهِمْ পড়েছেন।
- ইমাম युकाজ (র.) أَيْدِيهُمْ -এর স্থলে أَيْدِيهُمْ পড়েছেন।

মুহাক্তিক ওলামায়ে কেরামগণ বলেন, উল্লিখিত কেরাত তধুমাত্র তাফসীরের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। পঠনের ক্ষেত্রে তা প্রযোজ্য নয়। কেননা, এটা মাসহাফে ওসমানীর পরিপন্থি।

সুভরাং এখানে الله الله किश्वा أَيْسَائِهُمْ أَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال اللهُ اللهُ الاَوْقَالُ هَاهِ اللهُ مَمَلِنَا فِي اَعْسَافِهُمْ وَفِي اَلْمَانِهُمْ اَغَلُوهُ اللهُ هَمْ الله اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ الل

এতছাতীত কারো গলায় বেড়ি পরিয়ে দেওয়ার অর্থ হলো– তার হাতে ও পায়ে বেড়ি পরিয়ে দেওয়া হয়েছে। মহান রাব্ধুগ আলামীন যধন أَيْفُنُ اللهِ اللهُ وَمُنْ وَمَا اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا আয়াতে উদ্লিখিত رُنْـَـَـُــُا (এবং اَلْمَـَـَـُـُا ُ এবং عَلَمُ এবং كَالْمَـُـُـُا ُ এব হারা প্রকৃত অর্থ উদ্দেশ্য না উপমা উদ্দেশ্য এ ব্যাপারে দৃটি অভিমত রয়েছে-

- ১, কোনো কোনো মুফাসসিরের মতে, এদের প্রকৃত অর্থ উদ্দেশ্য। এটাই পূর্বোল্লিখিত অবতীর্ণের প্রেক্ষাপট দ্বারা প্রমাণিত হয়।
- ২. অধিকাংশ মুফাসমিরের মতে, এখানে ১২০০ ও ১২০০ ছিলার এদের রূপক অর্থ উদ্দেশ্য তথা এওলোকে উপমা দেওয়ার জনাই উল্লেখ করা হয়েছে। এর দারা বিশ্বাস স্থাপনের বিভিন্ন বাধা বিপত্তির কথা বুঝানো হয়েছে এবং তাদের সমান আনম্রন হতে বিমুখ হওয়ার কথা বুঝানো হয়েছে।

वत बाता উष्मणा कि? এ आसार्ट्य उप्तमा प्रम्लार्ट्स पूष्ठात्रतितरास्त सर्था सङ्ख्या وَتُنَاجِعُنَّا فِي أَعْنَاقِهِمْ

- ত কতিপয় ওলামায়ে কেরামের মতে, এর খারা উদ্দেশ্য হলো আল্লাহ্ তা আলা বিভিন্নমূখী বাধা-বিপত্তি সৃষ্টি করত তাদেরকে আল্লাহর পথে খরচ করা হতে বিরত রেখেছে। অপর একটি আল্লাহের পথে খরচ করা হতে বিরত রেখেছে। অপর একটি আল্লাহের বাণী النَّمْ الْاَعْتُانِ مُنْ الْمُعْتَانِ مُنْ اللهِ আল্লাহর পণে বায়ে না করা)-কে বৃঝানো হয়েছে। কাজেই আল্লাহর বাণি المُعْتَانِ مُعْتَانِ مُنْ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ وَاللهُ وَالْمُعْتَانِ مُعْتَانِ مُعْتَانِعِي مُعْتَعِي مُعْتَانِعِي مُعْتَانِعِي مُعْتَانِعِي مُعْتَعِي مُعْتَعِي مُعْتَعَانِعِي مُعْتَعَانِعِي مُعْتَعَانِعِي مُعْتَعَانِعِي
- শু অপর একদল তাফসীর কারকের মতে, কাফিরদের গলায় বেড়ি ও শিকল পরিয়ে জাহারায়ে তাদের সাথে যে ব্যবহার করা হবে সে দিকেই আলোচ্য আয়াতে ইন্সিত করা হয়েছে।
- কভিপয় মৃফাসসিরের মতে, কাফিররা সত্য গ্রহণে আগ্রহী না হওয়া এবং তাদের সত্য হতে বিমুখ হওয়াকে অত্র আয়াতে
  শিকল পরা ব্যক্তির সাথে উপয়া দেওয়া হয়েছে। গলায় শিকল পরা ব্যক্তি যেভাবে মাথা নত করতে অক্ষম তদ্রূপ কাফিররাও
  সত্যের সম্মুখে নিজেকে সমর্পণ করে সভ্যকে মাথা পেতে নিতে অপারগ।

অত্র আয়াতে কান্দেরদের পশ্চাতে প্রাচীর স্থাপনের হিকমত : এ আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, কান্দেরদের সামনে ও পিছনে প্রাচীর স্থাপন করা হয়েছে। সামনে প্রাচীর স্থাপনের অর্থ হচ্ছে তারা সন্থুখপানে অগ্রসর হতে পারে না। কিছু পিছনে প্রাচীর স্থাপনের তাংপর্য অনেকটাই অস্পষ্ট। নিম্নে এ সম্পর্কে তাফসীরকারকদের সূচিন্তিত মতামত তুলে ধরা হলো–

- মানুষ দু ধরনের হেদায়েত পেয়ে থাকে-
- খভাবগত হেদায়েত। অর্থাৎ মানুষ যে হেদায়েতের উপর জনাগতভাবে প্রতিষ্ঠিত থাকে এরপর পরিবেশের চালে কিংবা অনৎ লোকদের সংস্পর্শে এনে বিপথগামী হয়ে পড়ে। এ দিকেই ইন্সিত করে রাসৃদ ক্রান্ত বলেছেন- ইট্র করে বাস্ক ক্রান্ত বলেছেন- ইট্র করে বাস্ক ক্রান্ত ইন্দামি কর্তানের উপর ক্রান্ত আদম সন্তানই ইনলামি বভাবের উপর ভূমিট হয়ে থাকে। এরপর তার বাবা-মা তাকে ইয়াছদি বা ব্রিস্কান বা অন্নিপুজক বানিয়ে থাকে। পন্ধান্তরে জাফেরদের ধ্যান-ধারণার ফুল্যায়ন করলে বুঝা যায় যে, তারা করনে উক্ত ধ্যান-ধারণাকে পরিত্যাগ করে থাকে।

- খ : غَلَيْتُ نَطُرِيَّة (প্রমাণাদির ভিত্তিতে হেদায়েত) অর্থাৎ মহান রাব্বুল আলামীনের একজুবাদের নিদর্শনাবলি দেখে মানুষ হে হেদায়েত অর্জন করে থাকে, কান্টেরদের ভাগ্য-ললাটে এ ধরনের হেদায়েতও জ্যোটেনি।
  - কাজেই আয়াতে, বাহ্যিকরপ হতে বুঝা যাক্ষে যে, এ সত্যের প্রতিই আল্লাহ ডা'আলা ক্রিক্রের তুঁকি কুলি করতে চাক্ষেন যে, কাফিররা তাঁর নিদর্শনাবলি দেখে সঠিক হেদায়েতের উপর জীবন যাপন করতে প্রস্তুত নয়। আন করত করতে করাজ করতে হালি কুলি একথাই বুঝাতে চাক্ষেন যে, বাস্তবিকই তারা স্বভাবগত হেদায়েতের উপর প্রত্যাবর্তন করতে রাজি নয়।
- ২. এ আয়াতে কাফেরদের ধ্বংসের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। কেননা, যদি কোনো ব্যক্তি পথ চলতে গিয়ে সম্থুখ পানে অর্থাসর হতে না পারে এবং পিছনের ফিরে যেতে না পারে তবে নিশ্চিতরূপেই তার ধ্বংস অনিবার্য হয়ে পড়ে। তদ্রুপ কাফেরদের ধ্বংসও সুনিশ্চিত।
- ৩. অথবা, এ আয়াত য়য়া এ কথা বুঝানো হয়েছে যে, য়েহেতু কাফেরয়া পরকাল ও পুনরুথানকে বিশ্বাস করে না তাই তাদের সামনে যেন একটি প্রাচীর স্থাপিত রয়েছে। ফলে তারা সম্থুখে অগ্রসর হওয়ার কোনো পথ দেখছে না। অপরদিকে জীবনের এ গতিকে পেছনের দিকে ধাবিত করাও তাদের পক্ষে সম্ভব নয়। তাই মনে হয় তাদের পিছনে যেন একটি দুর্ভেদা প্রাচীর প্রতিবন্ধক হয়ে রয়েছে। আর উপরিউত আয়াতে

  য়িত্র কর্মান এদিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে।
- 8. অথবা, এখানে । المَعَنَّدُ مِنْ بَسُنِ أَبَدِيْمُ سَدًّا رَمِنْ خَلَقِهُمْ سَدًّا وَمِنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَمِنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَمِنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَمَنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَمَنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَمِنْ خَلَقِهُمْ مَدًّا وَهِمْ كَافِهُمْ مَدًّا وَهِمْ كَافِهُمْ مَدًّا ا بَدَاتَ بَدَاتُ مَا الله وَ وَهَا الله وَ وَهَا الله وَ الله وَالله وَالل

আয়াতে ডানে ও বামে উল্লেখ না করে তাদের সামনে ও পিছনে প্রাচীরের কথা কেন উল্লেখ করা হলো? আয়াতে ডানে ও বামে উল্লেখ না করে সামনে ও পিছনে প্রাচীর রয়েছে এর উল্লেখ করার কারণ সম্পর্কে মুফাসসিরগণ একাধিক হিকমতের উল্লেখ করেছেন–

- ১. হেদায়েত দূ প্রকার : ক. স্বভাবণত হিদায়েত, ঝ. নিদর্শনাদি ও প্রমাণাদির সাহায়্যে প্রাপ্ত হেদায়েত । এখানে সামনে ও পিছনের হেদায়েত উল্লেখ করে উল্লিখিত দূ প্রকার হেদায়াত হতে বঞ্চিত হওয়াকে বুঝানো হয়েছে। এ কারণেই ডানে ও বামে প্রাচীর রয়েছে এ কথা উল্লেখর কোনোই প্রয়োজন নেই।
- এ অথবা, তাদের সন্থাবর ও পিছনের পথ রুদ্ধ হয়ে যাওয়ার কারণে তারা এমন বিভান্ত ও দিশেহারা হয়ে পড়েছে য়ে, তাদের
   ভান বামে প্রাচীর য়য়েছে এ কথা বলার কোনোই প্রয়োজন নেই।

বাহ্যিক আয়াত প্রমাণ করে বে, তাদেরকে তর দেখানো আর না দেখানো বরাবর তথালিও আলাহ আনোতে তাদেরকে তর দেখানোর নির্দেশ দিলেন কেন? দুর্বিত্ত নির্দ্দিশ ন

- ১. এ আয়াতে যদিও বলা হয়েছে যে, কাফেরদেরকে ভয় দেখান আর না দেখান উভয়েই সমান য়ে, তারা আল্লাহর উপর বিশ্বান স্থাপন করবে না। তথাপিও অন্যান্য আয়াতে তানেরকে দাওয়াত দেওয়ার জন্য রাসৃল ﷺ কে দির্দেশ দেওয়া য়য়য়েছ, য়য়ত করে তার প্রতি আরোপিত দায়িত্ব হতে তিনি নিয়ৃতি পেতে পারেন। আর পরকালে কাফেররা য়েন এ ওজর করতে না পারে যে, আমাদেরকে সতর্ক করার জন্য তাে কোনো নবী রাসৃল প্রেরিত হননি। য়ি কোনো নবী বা রাসৃল য়ের হলে তার কিছতেই আয়য়া বিপ্রথামী হতাম না।
  - সার কথা হলো আল্লাহর বাণী- "كُنْ رَبْتُونِيْنَ رَمْنَيْوْرِيْنَ لِيَكْرِيكُونَ وَعَدَى رَبُعْتُ رَبُولًا وَمَاكُنَا مُعَلَّيْتِينَ وَمُنْكُونِينَ وَمُنْفَوْرِينَ لِيَكُوبِ طَعَ لِيتَالِينَ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَيْ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَلَ
- ৩. আল্লামা বায়য়য়বী (ব.) তাঁর অভিমত বাক্ত করতে গিয়ে বলেন, য়েহেতু মানুষ ইচ্ছা শক্তি সম্পন্ন আর সে ইচ্ছা করেই কৃফরি গ্রহণ করেছে। কাজেই তাবলীগ ও তীতি প্রদর্শনের মাধ্যমে তার ইচ্ছার পরিবর্তন ঘটা সম্ভব। ফলে সে সতা ধর্মে ফিরেও আসতে পারে। এ কারণেই তাদেরকে তীতি প্রদর্শনের কথা বলা হয়েছে।
- - সার কথা হলো, যদি তারা কৃত্রিম অন্তরায় তথা পারিপার্শ্বিক কারণে ঈমান গ্রহণ না করে থাকে, তবে তারা আপনার তাবলীপে প্রতাবিত হয়ে বিশ্বাস স্থাপন করবে। আর যদি মৌদিক অন্তরায়ের কারণে কৃষ্ণরিকে আঁকড়ে ধরে রাখে তথা কৃষ্ণরির উপর তাদের মৃত্যু অবধারিত হয়ে থাকলে তারা ঈমান আনবে না। তাদের ক্ষেত্রে আপনারা তয় দেখানো আর না দেখানো সমান। অর্থাৎ তাদের মাঝে এই উত্তয় প্রকারের লোকজন বিদ্যামান। কিছু আপনি তো জানেন না যে, কে কোন প্রকারের অন্তর্গত। তাই আপনি ব্যাপকভাবে দাওয়াতি মিশন চালিয়ে যান যাতে করে ছিতীয় প্রকারের লোকদেরকে প্রথম প্রকারের লোকজন হতে ছাটাই করে নেওয়া যায়।
- অথবা, এ আয়াত দ্বারা উদ্দেশ্য হচ্ছে- তালের হৃদয়ে গভীরতাবে কৃষ্ণরি রেখাপাত করেছে। অর্থাৎ এটি অনেকটাই অতিশয়োজির মতোই। অন্যথা তালের ঈয়ান আনার সম্ভাবনাকে একেবারেই উড়িয়ে দেওয়া এখানে উদ্দেশ্য নয়।
- আল্লাহর বাণী مُرَاّ عَلَيْهِمْ এটা কান্সেরদের কোনো দলের জন্য খাস না আম? উল্লিখিত আয়াত খারা কান্সেরদের কোনো বিশেষ দলকে বুঝানো হয়েছে নাকি ব্যাপকভাবে সকল কান্সেরদেরকে বুঝানো হয়েছে? এ ব্যাপারে মুফাসসির গণের মাঝে মতপার্বক্য রয়েছে–
- আল্লামা বাহাযাবী (র.) বলেন, উক্ত আয়াতটি আঁ বা ব্যাপক। যত লোকই আল্লাহর অবাধ্যতার চরম পর্যায়ে পৌছেছে তালের
  সকলের অবস্থা এক ও অভিনা।
- ২় কোনো কোনো তাফসীর কারকের মতে, উক্ত আয়াতটি মহানবী 🚐-এর সমকালীন কাফেরদের জন্য নির্দিষ্ট, ব্যাপকভাবে নয়।
- অল্লোমা জারুল্লাহ ব্যথশারী (র.)-এর মতে, এ আয়াত খারা কাঞ্চের, মূশরিক, মূনাফিক এবং করীরা গুনাহে লিও ব্যক্তিসহ
  সকলেই উদ্দেশ্য।
- ইমাম সুযুতী (য়.) বলেন, উক্ত আয়াত ছারা আবৃ জাহল, আবৃ লাহাব, ওতবা, শায়বা, উমাইয়া ইবনে খালফ ও উকবা ইবনে আবৃ মুয়ীত প্রমুখ নেতৃত্বানীয় কাফেরবর্গ উদ্দেশ্য।
- কারো কারো মতে, ওধুমাত্র তৎকালীন মঞ্কার কাফেরগণই উদ্দেশ্য।

- প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে, হে নবী। সকলকে আয়াহর আজাব ও গজবের ব্যাপারে সভর্ক করে দিবেন। চাই এ সভকীকরণ তাদের জন্য সুফল বয়ে আনুক বা না আনুক।
  - আর শেষোক্ত আয়াতে বলা হয়েছে যে, যারা পবিত্র কুরআনের অনুকরণ করে ও আল্লাহকে ভয় করে তর্থুমাত্র তারাই আপনত জীতি প্রদর্শন ছারা উপকৃত হবে। সার কথা হলো, প্রথমোক্ত আয়াত ছারা সাধারণ জীতি প্রদর্শন উদ্দেশ্য চাই তা উপকারী হোক বা না হোক। আর শেষোক্ত আয়াত ছারা বিশেষ জীতি প্রদর্শন উদ্দেশ্য যা উপকারী, কাজেই এ ক্ষেত্রে কোনো হন্ অবশিষ্ট থাকে না।
- ২. কাফেরদের মধ্যে দূ' ধরনের লোক বিদ্যমান (ক) এমন কাফের যাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হলেও ঈমান আনয়ন করবে না
  (খ) এমন কাফের যাদের ভয় দেখানো হলে ঈমান আনয়ন করবে। আর রাস্ল ==== এর দায়িত্ব তো কেবল সকলকে পথ
  দেখানো, মনযিলে মকস্দে পৌছে দেওয়া তাঁর দায়িত্ব লয়। তাই প্রথমোক আয়াতে প্রথম দলের কথা আর বিতীয় আয়াতে
  বিতীয় দলের কথা বর্ণিত হয়েছে। কাজেই উভয় আয়াতে কোনো বন্দ্ব বাকি থাকে না।
- ৩. মহানবী এর দায়িত্ব ও কর্তব্য সম্পর্কে প্রথমোক আয়াতে অবহিত করা হয়েছে। আর দ্বিতীয় আয়াতে রাসৃদ ক্র-ক সান্ত্রনা প্রদান করা হয়েছে যে, যদি কাফেররা আপনার আহ্বানে সাড়া না দেয় আপনার তয় দেখানোর ফলে প্রভাবিত হয়ে হেদায়েত কর্ল না করে, তবে আপনি বিচলিতও হবেন না এবং ধৈর্যচ্যতও হবেন না ! কারণ আপনি তো আপনার দায়িত্ যথাযথভাবে পালন করেছেন। মূলত য়ারা পবিত্র কুরআনের অনুকরণ অনুসরণ করে এবং না দেখেও আয়াহকে তয় কয়ে তধুয়াত্র তারাই আপনার আহ্বানে সাড়া দিয়ে বিশ্বাস য়াপন করবে। আপনার তীতি প্রদর্শন কেবলমাত্র তাদেরকেই উপকৃত করবে।
- ৪. প্রথমান্ত আয়াতে গড়ে সকলকে ঈয়ান আনয়নের জন্য উদান্ত আহ্বান জানানো হয়েছে। আয় পেঁবোক আয়াতে যারা ঈয়ান
  এনেছে ৩ধুমাত্র তাদেরকে ঈয়ানের পাখা প্রশাখা জানিয়ে দিতে বলা হয়েছে। সুতরাং বৃঝা গেল যে, উভয় আয়াতে
  কোনোরূপ য়নু নেই। —্কাবীর, য়াআরিফ।
- ১. আল্লামা ইমাম রাখী (ব.), জালালুমীন মহল্পী (ব.) ও অধিকাংশ মুম্গাসিরদের মতে, الْفَرْأَنِ الْمَاكِيْنِ قَالَمُ اللّهِ قَالَدُ اللّهِ قَالَمُ اللّهُ قَالَمُ اللّهُ قَالَمُ قَالَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ قَالَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ كُلّمٌ أَن اللّهُ عَلَى اللّهُ كُلّمٌ أَن اللّهُ عَلَى اللّهُ كُلّمٌ أَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال
- কোনো কোনো মুকাসসিরের মডে, আয়াতে گَلْدُرُان ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ﴿ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ وَاللَّهُ إِلَى إِنَّ اللَّهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّ وَاللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ إِلَّهُ إِلَّا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّ إِلَّا إِلَّا إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّا إِلَّهُ إِلَّا إِلَّا إِلَّا إِلَّا إِلَّا أَلَّا إِلَّا إِلّ
- ৩. ৰুজিপৰ মুজানদিবের মতে, উক জারাতে الْمَالِمَ غَاطِمَةُ बोर्च الْمَالِيُّ كُرُّ তথা অকটো দলিলসমূহকে বুঝানো হারছে। কারণ মানুষের ক্রমনে কোনো বিষয় অকটো দলিদের মাধ্যমেই সুমূচ্ডাবে বন্ধ হারে থাকে।

-हाता पूंगि उत्मना रुख नात ) الْغَيْبُ चाता উष्मना : वशात الْغَيْبُ

- النَّفَيْبُ عَنْهُ शता উत्मिना देत مَاغَابُ عَنْهُ शता উत्मिना देत النَّفَيْبُ . या आमारमत अर्शाठरत तरस्रष्ट यथा- किसामरख असावद अवञ्चाविन ।
- ২. অথবা আয়াতে 🛍 দারা তাওহীদ তথা মহান রাব্বুল আলামীনের একত্বাদ উদ্দেশ্য।

আল্লাহকে না দেখে ডয় করার পদ্ধতি : মানুষ স্বীয় চর্ম চোখে আল্লাহ তা'আলাকে দেখতে পায় না। তা সন্ত্রেও রাস্ল 🚎 -এর মুখে আল্লাহর গুণগানের বর্ণনা গুনে বিশ্বাস করতঃ তার বিধিবিধান অনুযায়ী কর্ম করে।

আহ্বাহর নিষিত্ধকৃত বিষয়াবলি যত লোভনীয় ও মোহনীয়ই হোক না কেন তাঁর আঞ্জাব ও গঞ্জবের ভয়ে তা হতে বিরত থাকে। অসতোর সম্বুধে কিছুতেই মাথা নত করে না।

আল্লাহ কিভাবে র্টা ছারা নিজের পরিচয় পেশ করদেন, অথচ পরিচয়ের জন্য এটা যথেষ্ট নয়? আল্লাহ তা'আলা পরিত্র কুরআনে مَنْ نُعْمَى اَسُمُونَى اَسُمُونَى এর যধ্যে يَا وَانَّا اَلْهُ الْمُعَالَّمُ الْمُمْوَنِّي الْمُونَى পরিচয় পরিচয় পরিচয় পাওয়া যায় না। আর এ কারগেই মহানবী ﷺ نُا وَرَقَّهُ الْمُؤْمَى পরিচয় পোওয়া যায় না। আর এ কারগেই মহানবী ﷺ نُا وَرَقَّهُ الْمُؤْمَى الْمُؤْمَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

षाता উদ্দেশ্য : তাফসীরে কাবীরে এর উদ্দেশ্য বর্ণনা করতে গিয়ে বলেন যে, এর তিনটি অর্থ হতে পারে।

- ১. দুনিয়াতে বালা ডালোমল যে আমলই করুক না কেন আল্লাহ ডা'আলার দফতরে তা লিপিবদ্ধ করে নেওয়া হয়। এখানে المَّارِيَّةُ विल ৩৪ ভালো কাজেরই উল্লেখ করা হয়েছে বলে বুঝা যায়। বান্তবিক পক্ষে أَشَرُوْ لَمَ مَا مَنْكُورُوْ أَوْمَا أَمْرُواْ مَا تَعْمُواْ أَرْمُوْنَ أَلَيْكُمُ الْحَرَّ বিতে হবে। তবন পূর্ণ বাক্যটি এরপ হবে যে, وَمَا يَعْمُونُ أَرْمُواْ أَمْ أَمْ أَلْمُواْ أَرْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَرْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَرْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَرْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُا أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُواْ أَلْمُا أَلْمُالِمُا لِللْعُمْ الْمُعَالِيَا لِمُعْلِمِا لَمُ الْمُعْرَالُكُواْ اللهُ عَلَى الْمُؤْلِقَا أَلْمُواْ أَلْمُواْ أَلْمُواْ أَلْمُواْ أَمْ أَلْمُوالْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِقَا لَمُعْلِمُ اللّمَالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهِ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ لَمْ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِمُ الْمُعْلِمُ لِمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِ
- মহান রাব্রুপ আলামীন বলেন, আমরা তালের মনের কামনা-বাসনা, ইচ্ছা ও কল্পনা বা নিয়ত তারা যা কোনো কাজের পূর্বে
  করে থাকে তাও আমাদের দফতরে লিখিত থাকে।
  - কাজেই ভবিষ্যৎ জীবনে এটা ডোমাদের ভোগ করতে হবে। কর্ম ভাল হলে তা জান্নাতের বাণ-বাণিচায় পরিণত হবে আর খারাপ হলে তা জাহান্নামের অগ্নি শিখার রূপ লাভ করবে।

সাক্লাহর বাণী أَعَارُ এর أَكَارُ बाরা উদ্দেশ্য : এ আয়াতে أَكَارُ बाরা উদ্দেশ্য কি সে ব্যাপারে বিভিন্ন উক্তি রয়েছে-

© এখানে । । এবং দারা এমন ফলাফল বা প্রতিক্রিয়া উদ্দেশ্য যা পরবর্তীতে প্রকাশ পায় এবং অবশিষ্ট থাকে। বেমন- কোনো ব্যক্তি মানুষদেরকে ধর্মীয় শিক্ষা দিল, ধর্মীয় বিধিবিধান জানিয়ে দিল, ধর্ম সম্পর্কে কোনো পুত্তক রচনা করল যার মাধ্যমে জনসাধারণ উপকৃত হয়। অথবা কোনো কিছু ওয়াকফ করল যা থেকে পরবর্তীতে জন সাধারণ উপকৃত হলো। অথবা এমন কোনো কর্ম সম্পাদন করল যা মুসলমানদের উপকার সাধন করে, তাহলে যতমূর পর্যন্ত তার এ তালো কর্মটির প্রভাব পৌছবে এবং যত দিন এটা পৌছতে থাকবে তা তার আমল নামায় লিপিবছ হতে থাকবে।

रेंग. ठाकविद्ध सात्यत्यदेश (६म ४५) २० (क)

অপর্যানকে থারাপ কাজ, যার ফলাফল ও প্রতিক্রিয়া পৃথিবীতে বাকি থাকে। যথা— অন্যায় আইন কানুন রচনা বা প্রচলন কর্ম্ন কিংবা জনসাধারণকে বিপথণামী করল, তবে যতনূর পর্যন্ত তার এই খারাপ কাজের প্রভাব পড়বে এবং এর কারণে এটান ফিতনা সষ্টি হতে থাক্তরে ততদিন তার আমল নামায় তা জমা হতে থাক্তরে।

এ আয়াতের তাফসীরের ক্ষেত্রে হযরত জাবির (রা.) মহানবী 🚟 -এর ইরশাদ নকল করেছেন যে-

ننْ سَنَّ سَنَّةَ حَسَنَةً فَلَمَّ أَجْرُكُ وَأَجْرُ مَنْ عَبِيلَ بِهَا مِنْ غَبِيلِ أَنْ يَنْغُصَ مِنْ أَجُرُوهِمَ سَبِّنَا وَمِنْ سَنَّ سَيِّنَةً كَانَ عَلَبْ وَوُدُكَا وَ وَزُوْ مَنْ عَبِيلَ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَّسْفُصَ مِنْ آوَوَارِهِمْ ضَبِينًا كُوَّ تَلَا وَتَكْتَبُ مَا قَدْمُواْ إِنَّاكُومُمْ

অর্থাৎ যে ব্যক্তি কোনো ভালো কাজের প্রচলন করল সে তোঁ এর প্রতিদান পাবেই এবং যার। এর উপর তার পরবর্তীতে আমল করবে তাদের সমপরিমাণ প্রতিদানও পাবে। অথচ তাদের কারো ভাগ থেকে কিছুই কমিয়ে নেওয়া হবে না। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি কোনো মন্দ্র কাজের প্রচলন করে সে উহার গুনাহ পাবে এবং তার পরবর্তী যারা এর উপর আমল করবে তাদের সমপরিমাণ গুনাহও সে পাবে অথচ তাদের গুনাহ হতে সামান্যতম গুনাহও কম করা হবে না।

এরপর মহানবী 🚃 পবিত্র কুরআনের এ আয়াত পাঠ করেন أَوْاَرُهُمُّ أَوْاَلُوُهُمُّ الْمُوْالُونِيَّةِ পবিত্র কুরআনের এ আয়াত পাঠ করেন أَوْالُونُهُمُّ أَوْالُونُهُمُّ الْمُوالِّةِ अध्यान করে তা লিখে রাখি এবং তাদের আমলের প্রতিক্রিয়া যা পৃথিবীতে বাকি থাকে তাও লিখে রাখি।

-[ইবনে আবী হাতিম ইবনে কাছীর কর্তৃক উদ্ধৃত]

\* أَنْ رُحَمْ - اللهِ - اللهُ - الهُ اللهُ - اللهُ

আরামা ইমাদুদ্দীন ইবনে কাছীর (র.) ইমাম রায়ী (র.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে বর্ণনা করেন যে, মদীনার যেসব সম্প্রদায়ের বাসস্থান মসজিদে নববী হতে জনেক দূরে অবস্থিত ছিল তারা মহানবী —এর নিকট মসজিদে নববীর নিকটে বসতি স্থাপনের জনুমতি প্রার্থনা করেন। মহানবী —া তাদের এ আবেদন নামন্ত্রর করে যেখানে রয়েছে সেখানেই থাকতে বলদেন। আরো বলদেন- গ্রি
প্রার্থনা করেন। মহানবী — তাদের এ আবেদন নামন্ত্রর করে যেখানে রয়েছে সেখানেই থাকতে বলদেন। আরো বলদেন- গ্রি
প্রার্থনা করিন। মহানবী — তাদার করিন্দিন করিন। আরা বলদেন ভিন্ন স্থাপন আরা তামাদের পদচিফসমূহ লিখে রাখেন
এবং এর উপর তোমাদেরকে ছওয়াব প্রদান করা হবে। কাজেই তোমরা নিজ গৃহে অবস্থান কর।

অবশ্য এ শেখোক ব্যাপারে সন্দেহের অবকাশ থাকতে পারে। কেননা, এ সূরাটি মাক্কী, আর বর্ণিত ঘটনা ছিল মদীনার। উক্ত সন্দেহের অপনোদন কল্পে বলা থেতে পারে যে, এ আয়াতের ব্যাপকার্থ হলো– আমলের প্রতিক্রিয়া লিপিবন্ধ করা হয়। আর অর আয়াতথানা মক্কাতেই অবতীর্ণ হয়েছে। এরপর মদীনায় যখন উপরোক্ত ঘটনা সংঘটিত হয় তথন নবী করীম ক্রিম প্রমাণ দিতে গিয়ে আলোচ্য আয়াতের উদ্বৃতি দেন। আর পদচিহ্নকেও অবশিষ্ট প্রতিক্রিয়ার মধ্যে শামিল করেন যা লেখার উল্লেখ আলোচ্য আয়াতে রয়েছে।

আর এ আলোচনার দ্বারা উপরে বর্ণিত ব্যাখ্যাদ্বয়ের মধ্যকার বাহ্যিক বিরোধেরও অবসান হয়ে যায়। –হিবনে কাছীর, মা আরিফ]
আল্লাহ তা 'আলা رَبَكْتُهُ مَا نَجْرَرُا বলেছেন وَرَبُكُتُهُ مَا نَدْمُواً কেন বলেনিনি? এ আয়াতের বাহ্যিক অর্থের দ্বারা যদিও
বুঝা যায় যে, আলাহ তা আলার দক্ষতরে গুধুমার মানুষের পূর্বের কৃত হিসাব লিপিবদ্ধ করা হয় লা,
তবে বাস্তব এটা নম্ব। ববং মানুষের পূর্বাপরের সকল কর্মই লিপিবদ্ধ করা হয় যা অন্যান্য আয়াত থেকে প্রতীয়মান হয়। আর অর অর্থানি এর পরে النَّهُمُونُ السَّمَا اللهُ الل

আমল লেখার পূর্বে পুনক্তথানের উল্লেখের কারণ : পুনক্তথানের বিষয়টি আমল লেখার সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। মৃত্যুর পর মানুষকে পুনরজীবিত করে তার কৃতকর্ম তাকে দেখিয়ে তাকে পুরকৃত করা বা দও প্রদান করাই হঙ্গে আমল সংরক্ষণের মূল উদ্দেশ্য। কাজেই প্রতীয়মান হঙ্গে যে, وكَانَاتُ الْإَصْالُ তুপর নির্ভরশীল। এ কারণেই পুনক্তথানের বিষয়টি আমল লিপিবদ্ধকরণ অপেক্ষা অধিক তৃত্তপূর্ণ। আর এদিকে লক্ষ্য করেই وَالْمِنَانُ الْمَالُ وَالْمُعَالِيَّ مِنْ الْمِنْانُ وَالْمُعَالَّ আমল লিপিবদ্ধকরণ অপেক্ষা অধিক তৃত্তপূর্ণ। আর এদিকে লক্ষ্য করেই وَالْمِنْانُ وَالْمُعَالِيُّ وَالْمُعَالِيُّ الْمَالُ وَالْمُعَالِيِّ مَالُولُ وَالْمُعَالِيِّ وَالْمُعَالِيْ وَالْمُعَالِيِّ وَالْمُعَالِيِّ وَالْمُعَالِيِّ وَالْمُعَالِيْ وَالْمُعَالِيْنَا وَالْمُعَالِيْ وَالْمُعَالِيْ وَالْمُعَالِيْ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعِلِّيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعِلِّي وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعِلِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ وَالْمُعِلِيْنِ وَالْمُعَالِيْنِ

অনুবাদ:

स्म हे ने हिल्ल करन हात्मत करन हात्मत करन हे कि . ﴿ وَاصْرِبْ إِجْعَلْ لَـهُمْ مَشَلًا مَفْعُنُولً اَصْحَبُ مَفْعُولً ثَانِ الْقَرْيَةِ إِنْطَاكِبَّةَ إِذَّ جُنّا أَعَنّا اللَّي الْخِيرِهِ بَدْلُ الشِّيمَالِ مِنْ اَصْحَابِ الْقَرْيَةِ الْمُرْسَلُونَ أَيْ رُسُلُ عِيْسُى .

ين عَكَنَّا اللهِ अध . اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ أخِره بَدْلُ مِن إِذْ الْأُولْكِي السِعْ فَعَدَّزْنَا بِالنَّبَخُفِيفِ وَالنَّاشِّدِيْدِ قَتَّوِينْنَا الْإِثْنَبَسْن بِثَالِثِ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ .

. قَالُوْا مَا ٓ اَنْتُمَّ إِلَّا بِنَشَرُ مَنْفُكُنَا وَمَآ اَنْزَلَ الرَّحْمُنُ مِنْ شَيْ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَكُذِبُونَ.

मुल्युप वनतन, आमारमत श्रिणानक जारून बणे . ١٦ ১৬. मुल्युप वनतन, आमारमत श्रिणानक जारून बणे زيْدَ التَّاكِينِدُ بِهِ وَسَالِلَّامِ عَلَيٰ صَا قَبْلَهَ ` لِنِيادَةِ الْإِنْكَارِ فِي إِنَّا اللَّهُكُمُّ لَمُرْسَلُونَ.

الطُّاهِرُ بِالْإَدِلَّةِ الْوَاضِحَةِ وَهِيَ ابْرَاءُ الْأَكْمَ وَٱلاَبْرَصِ وَالْمَرِيْضِ وَإِحْبَاءِ الْمَبَتِ. উপমা এটা প্রথম মাফউল বসবাসকারীগণ এটা ছিতীয় মাফউল এলাকার এলাকিয়ার। যখন তথায় আগমন करतिছिलान শেষ পर्यख الْفَرْيَد रहि वमल ইশতিমাল হয়েছে। দৃতগণ অর্থাৎ হয়রত ঈসা (আ.)-এর দতগণ :

তারা তাদেরকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করল এখানে থেকে শেষ পর্যন্ত প্রথমোক্ত 🕠 ও তৎপরবর্তী বাক্য হতে ১৯ হয়েছে। এরপর আমি শক্তিশালী করলাম এখানে এর প্রথম ; -কে তাশদীদ ছাড়া এবং তাশদীদসহ عززنا উভয়ভাবেই পড়া যায় অর্থাৎ আমি ঐ দুজনকে শক্তিশালী করলাম তৃতীয় একজন দৃত প্রেরণ করে, ভারা বললেন আমরা তোমাদের নিকট প্রেরিত হয়েছি।

 তারা বলল, তোমরা তো আমাদের মতোই মানুষ। দয়াময় আল্লাহ তোমাদের প্রতি কিছুই অবতীর্ণ করেননি। তোমরা ৩ধ ৩ধ মিথ্যাই বলছ।

শপথের স্থলাভিষিক্ত হয়েছে কাফেরদের অস্বীকৃতির কারণে পূর্বোক্ত বক্তব্যের উপর শপথ ও ু ঘারা তাকিদ বাডানো হয়েছে নিশ্চয় আমরা তোমাদের নিকট অবশ্যই দৃত হিসেবে প্রেরিত হয়েছি।

১٧ ১٩. আমাদের দায়িতু কেবল শাষ্ট্রপে প্রচার করাই সুশাষ্ট প্রমাণাদির মাধ্যমে প্রকাশ্য ও দার্থহীন প্রচাব-ই আমাদের দায়িত্ব। আর তা [অর্থাৎ উক্ত প্রমাণাদি] হলো- জন্মান্ধ, শ্বেত ও অন্যান্য রোগীদেরকে আরোগ্য দান এবং মৃতকে জীবিতকরণ :

#### তাহকীক ও তারকীব

র্ন: শব্দে বর্ণিত কেরাত : এখানে দৃটি কেরাত বর্ণিত হয়েছে–

- ك. জুমহুর কারীগণের মতে, نَكْزُزْنُ -এর প্রথম خِمْ তাশদীদ যোগে পড়া হবে, এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত।
- ২. আসিম এবং আবু বকর (র.) মতে, نَهُزُنُ -এর প্রথম ; -কে তাখফীফ করে পড়া হবে।

ইমাম জাওহারী (র.) বলেন যে. تَعَيِّنَا وَتَهَرَّنَ তাশদীদ যোগে পড়া হলে অর্থ হবে لَيُهَرِّنُ আর তাৰফীফ করে পড়া হলে অর্থ ا فَرَنْنَا رَكَفَّرْنَا عَلَا

ं कर हैं जावनंत अवहान : اَصْحَابُ الْفَرْيَةِ क्रिक وَالْمُونِ لَهُمْ مُنْفِلاً أَصْحَابُ الْفَرْيَةِ وَالْمُو وَمُونُ لِلُمُ مُنْفِلاً مِنْفُلَ اَصْحَابِ الْفَرْيَةِ क्रिक भूपाक इलाइव दश्यात कावत्व مَمَولاً مَنْمُورُ وَ अहिंबिट वात्क مِنْفُول الْفَرْيَةُ क्रिकिट वात्क क्ष्माहत हैं क्रिकिट वात्क क्ष्माहत हैं क्रिकिट वात्क مُنْفُل الْفَرْيَةُ क्रिकिट वात्क مُنْفُل الْفَرْيَةُ क्रिकिट वात्क مُنْفُل الْفُرْيَةُ الْفُرْيَةُ وَالْمُؤْلِدُ مُنْفُلُهُمُ الْفُرْيَةُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ الْفُرْيَةُ وَالْمُؤْلِدُ الْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُونِ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِقُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونِا وَالْمُؤْلِدُونِا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُ وَالْمُؤْلِدُونَا وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونُ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونُونِ وَالْمُؤْلُونُ وَالْمُؤْلِدُونِ وَالْمُؤْلِدُونُ وَال

অথবা, ينل শন্দটিকে উহ্য মেনে নেওয়ার প্রয়োজন নেই, তখন বাক্যটি এরূপ হবে–

إِجْمَلُ أَصْحَابَ ٱلْفَرْيَةِ لَهُمْ مَشَلًا (أَوْ) مِشْلَ أَصْحَابِ ٱلْقَرْيَةِ لَهُمْ.

अथवा, أَشَوْرُهُ वाकाि أَصْحَابُ الْفَرْيَةِ क'लब विकींग्र मांकडेनल शर्छ भारत। जर्बन وَشَوْبُ वाकाि أَصْحَابُ الْفَرْيَةِ

অথবা, مُشَكِّرُ الْفُرِّيَّةِ वाकार्षि كُنْفُ হতে বদল হওয়ার কারণে মানসূবের মহলে হবে। এমতাবস্থায় মুযাফকে উহা মেন নিতে হবে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উদ্ধিষিত আয়াতের সাথে সংশ্রিষ্ট ঘটনা : আন্নামা বাগবী (র.) লিখেছেন, ইতিহাসবেত্তাগণ বর্ণনা করেছেন যে, হযরত ইস (আ.) সতোর দাওয়াত দিতে তাঁর দু'জন সাধীকে এন্তাকিয়া শহরে প্রেরণ করলেন। যখন তারা প্রজাকিয়ার নিকটবতী হলেন তখন দেবলেন, জনৈক বৃদ্ধ বকরি চরাচ্ছে। (এ ব্যক্তির নাম ছিল হাবীব, পরবর্তীকালে তিনি হযরত ইসা (আ.)-এর অনুসর্ব হয়েছিলেন) তারা উভয়ে ঐ বৃদ্ধ রাজিকে সালাম করেদেন। সে তাদেরকে তাদের পরিচয় এবং ক্রমণের উদ্দেশ্য জিজ্ঞাসা করণ তারা বললেন, 'আমরা আল্লাহ পাকের তরফ থেকে প্রেরিত, তোমাদেরকে মূর্তি পূজা ত্যাগ করে এক আল্লাহ তা আলার বর্ন্দেদি করার আহামে তানাছিল। বৃদ্ধ লোকটি বলল, 'তোমাদের নিকট কি কোনো নিদর্শন বয়েছে' তারা বললেন, 'হ্যা, আমরা আল্লাহ তা আলার হকুমে কণাণ ব্যক্তিকে সুস্থ করি, জন্মান্ধকে চকুমান এবং কুষ্ঠ রোগীকে সুস্থ করি'। বৃদ্ধ লোকটি বলল, আমার এক পুত্র দু'বছর ধরে অসুস্থ, তারা বললেন, 'আমানেরকে তার নিকট নিয়ে চল'। তারা উভয়ে যখন ঐ ব্যক্তির পুত্রের দেহ শর্পাকরলেন, তখন সে সুস্থ হয়ে দাঁড়িয়ে গেল। এ সংবাদ সমগ্র জনপদে ছড়িয়ে পড়ল। তাঁদের হাতে আল্লাহ তা আলা অনেক রোগীকে আরোগ্য দান করলেন।

ওয়াহাব ইবনে মুনান্তিহ (র.) বর্ণনা করেছেন, 'এস্তাকিয়া' জনপদের রাজার নাম ছিল আনতাফাস। সে ছিল মূর্তি পূজক। রাজা এ
দু' র্যান্তির সংবাদ পেয়ে তাদেরকে তার দরবারে তলব করলো এবং তাদের পরিচয় জানতে চাইলো, তখন তারা বলদেন,
'অমেরা হগরত ঈসা (আ.)-এর বাণীবাহক'। রাজা জিল্পাসা করল, 'তোমরা কি উদ্দেশ্যে এখানে এসেছ্য' তারা বলদেন, 'আমরা
কোনে আহ্বান কবি এক আল্লাহ তাআলার বদেশি করতে, আর মূর্তিপূজা পরিত্যাগ করতে, কেননা এ মূর্তিত্পা বিত্ত শ্রবণ ও
করতে পারে না, দেখতেও পারে না। অভএব, মূর্তিপূজা পরিত্যাগ করে এমন পরিশ্র সন্তার ইবাদত কর, যিনি সব কিছু শ্রবণ
করেন সব কিছু দেখন'। রাজা বলল, 'আমাদের উপাস্য রাতীত তোমাদের কোন উপাস্য রায়েছে কিঃ' তারা বললেন, 'জী-ইয়া'
দেই পরিত্র সন্তা, দিনি ভোমাকে এবং তোমার উপাস্যদেরকে সৃষ্টি করেছেন', তখন রাজা বলল, 'আছা ঠিক আছে, এখন যাও,
পরে তোমাদের বিষয়ে কিন্তা করব'। তখন প্রান্থিত ব্যক্তিগণ উঠে আসেন, অনেক লোক তাদের শিছন শিছন আসে এবং বাজারে
এসে তাদের উচ্চাকে করের করে।

ওয়াহার ইবনে মুনাব্বিহ (র.) বর্ণনা করেন, হযরত ঈসা (আ.) যে দুই ব্যক্তিকে এন্তাকিয়ায় প্রেরণ করেছিলেন, তারা এন্তাকিয়া পৌছলেও রাজার নিকট যেতে পারেনি, অনেক দিন তাদেরকে অপেক্ষা করতে হয়েছে। একদিন রাজা শহরে বের হয়, তখন তার। উভয়ে উচ্চৈঃস্বরে আল্লাহ্ আকবর' বলেন, উচ্চৈঃস্বরে আল্লাহ্ তা'আলার জিকির করায় রাজা রাগান্তিত হয়ে তাদেরকে গ্রেফতার ও একশত বেত্রাঘাভ করার আদেশ দেয়, যখন তাঁদের উভয়কে মিথ্যাজ্ঞান করা হয় এবং তাঁদেরকে প্রহার করা হয়, তখন হযরত ঈসা (আ.) তাঁর অনুসারীদের নেতা শামউনকে তাদের সাহায্যার্থে প্রেরণ করেন। ছন্মবেশে শামউন সে জনপদে হাজির হলেন। রাজার নিকটস্থ লোকদের সঙ্গে তাঁর যোগাযোগ হয় এবং ভাদের মাঝে তিনি জনপ্রিয় হয়ে উঠলেন। তখন তারা রাজাকে শামউনের ব্যাপারে অবহিত করল। রাজা শামউনকে দরবারে ডেকে পাঠালে তিনি হাজির হলেন। শামউনের সঙ্গে আলোচনায় রাজা মুদ্ধ হলো, তাঁর যথোচিত সম্মান সে করল, কিছুদিন পর শামউন রাজাকে বললেন, 'আমি জানতে পেরেছি যে দু ব্যক্তিকে আপনি কারাবন্দী করে রেখেছেন, তারা যথন আপনার ধর্মের বিরোধী কথাবার্তা বলেছে, তথন আপনি তাদের প্রহার করিয়েছেন এবং বন্দী করেছেন। আপনি কি তাদের সঙ্গে কোনো কথা বলেছিলেন?' রাজা বলল, 'আমি এত বেশি রাগানিত হয়েছিলাম যে, ভাদের সঙ্গে কোনো কথাই বলতে পারিনি'। তখন শামউন বলল, 'রাজা যদি সমীচীন মনে করেন, ভবে তাদেরকে ভলব করে জিজ্ঞাসা করতে পারেন'। শামউনের পরামর্শে রাজা ঐ দু'জন বাণী বাহককে তলব করল। শামউন তাদেরকে জিজ্ঞাসা করলেন, 'তোমাদেরকে এখানে কে প্রেরণ করেছে?' তারা জবাব দিলেন, 'আল্লাহ তা আলা, যিনি সমন্ত কিছু সৃষ্টি করেছেন, তাঁর কোনো শরিক নেই'। শামউন তাদেরকে বনদেন, 'আল্লাহ তা'আলার গুণাবলি সংক্ষেপে বর্ণনা কর'। তারা বললো, 'তিনি যা ইচ্ছা তা করেন, তাঁর যেমন মর্জি হয় তেমনি আদেশ দেন'। শামউন বললেন, 'তোমাদের নিকট কোনো নিদর্শন রয়েছে কি?' তারা বললো, 'যে কোনো নিদর্শন ইচ্ছা তলব করতে পারেন'। একথা শ্রবণ করা মাত্র রাজা একটি ছেলেকে ডেকে আনল যার চক্ষুর কোনো নমুনাই ছিল না, কপাল যেমন সমান, চক্ষুর স্থানও তেমনি সমান। তখন ঐ দু'ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার দরবারে দোয়া করতে থাকলেন, অবশেষে ঐ ছেলেটির চক্ষুর স্থান ফেটে গেল এবং একটু পরে সে চক্ষুমান হয়ে গেল। রাজা অত্যন্ত আন্চর্যান্থিত হলো শামউন রাজাকে বলনেন, 'যদি আপনি আপনার উপাস্যকে এরূপ করতে বলেন, আর উপাস্যরা এব্রপ করতে পারে, তবে আপনার প্রাধান্য বিস্তার হবে'। রাজা বলল, 'তোমার কাছে তো কোনো কিছু গোপন নেই, আমরা যেসব মূর্তির পূজা করি, তারা কোনো কিছু শোনেও না, দেখেও না, কোনো প্রকার ক্ষতি কিংবা উপকার কিছুই তারা করতে পারে না'।

ইবনে ইছহাক কা'ব এবং ওয়াহাব (র.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, রাজা শেষ পর্যন্ত ঈমান আমেনি আর তার জাতিও ঈমান আনতে অপীকার করেছে। এ জন্য সে উজয় রাসুলকে হত্যা করার ইচ্ছা করেছে। এ খবর পেয়ে বৃদ্ধ হাবীব দ্রুতবেণে এল রাজা এবং তার পারিষদের উপদেশ দিয়েছে। এটিই হলো এন্ডাকিয়ার ঘটনার সংক্ষিত্ত বিবরণ।

–[তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড-৯, পৃষ্ঠা-৫৩২-৩৪

-এর অর্থ উপমা বর্ণনার তাৎপর্য : مُشَرَبَ -এর অভিধানিক অর্থ হচ্ছে তিনটি -

- ১, প্রহার করা, মারা, আঘাত করা। যথা– مَثَرُبُ بُكُمُّ زُنََّدًا অর্থ- বকর যায়েদকে মেরেছে। আর এ অর্থটি অধিক প্রচলিত ও প্রসিদ্ধ :
- ২, উপমা পেশ করা। যথা– হুঁনি কুর্নিটা অর্থ– আল্লাহ তা আলা একটি দৃষ্টান্ত উপস্থাপন করেছেন।
- ৩. ভ্রমণ করা। যথা– ضَرَبَ خَالِدٌ فِي أَلاَرْضِ প্রথ– খালিদ পৃথিবীতে ভ্রমণ করল।

উপমা দেওয়ার উদ্দেশ্য : আল্লাহ তা'আলা এ সূরার প্রারম্ভে ওহী, রিসালাত, পুনরুখান এবং তার নিকট জবাবদিহিতার কথ
উল্লেখ করেছেন। আর সাথে সাথে প্রমাণাদির মাধ্যমে মহানবী — এর রিসালাতের সত্যাতাও ফুটিয়ে তুলেছেন। এর মূল
উদ্দেশ্যই ছিল আল্লাহর প্রতি কাফেরদের বিশ্বাস স্থাপন করা ও মহানবী — এর অনুগত্য মেনে নেওয়া, কিছু ঐ হতভাগাদের
নিকট আল্লাহর আহ্বান নিরর্থক ছিল। ফলে তারা ঈমান তো আনয়ন করেইনি বরং উদ্যুত তরে নবীকে প্রত্যাখ্যান ও মিখ্যাবাদী
বলে অতিযুক্ত করেছে।

এরপর আল্লাহ তা'আলা পূর্ববতী নবী ও উমতদের ঘটনা কাহিনী আকারে বর্ণনা করে এদিকে সন্তর্ক করে দিয়েছেন যে, নবীকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করা কিংবা নবীর প্রতি অসদাচরণের কারণে তারা যে ভয়াবহ শান্তির মুখে পড়েছিল, যদি তোমরা মহানবী 🎫 -এর সাথে অনুরূপ অশোভন আচরণ কর তবে তোমাদের জন্যও প্রস্তুত রয়েছে পূর্ববর্তী উমতের ন্যায় ভয়ানক শান্তি।

অপরনিকে মহানবী ——কে একথা বলে সাস্থনা দেওয়া হয়েছে যে, আপনার প্রতি মক্কার কাফেরদের যে অপোচন আচরণ এটা কোনো নতুন কিছু নয়। আপনার পূর্ববতী নবী রাসূদগণের সাথেও এরূপ জঘন্য আচরণ করা হয়েছিল। কাজেই আপনার ব্যথিত ইওয়ার কোনোই কারণ নেই।

এ ছাড়াও উপমা বর্ণনার মাধ্যমে মানুষের অন্তরে ও মন্তিঙ্কে প্রভাব বিস্তার, মানুষের চিস্তা জগতে আলোড়ন সৃষ্টি করা উদ্দেশ্য। যার ফলে তারা পূর্বোক্ত কাহিনী নেখে মুক্তি পাবার আশায় ঈমান গ্রহণ করতে পারে। –্থিবনে কাছীর|

ারা উদ্দেশ ও তাদের মর্যাদা : উল্লিখিত আয়াতে ইন্ট্রিনির কোন জনপদকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে? পবিত্র কুরআন ও হাদীসে এর বিশদ কোনো বিবরণ পাওয়া যায় না। ঐতিহাসিকগণ হয়রত ইবনে আববাস (রা.) কা'বে আহবার ও ওহাব ইবনে মুনাবিবহ (র.) প্রমুখগণের উদ্বৃতি দিয়ে বর্ণনা করেন যে, উক্ত জনপদের নাম এন্ডাকিয়া। এটাকেই জমহুর মুফাসসিরগণ গ্রহণ করেছেন।

আৰু হাইয়ান ও ইবনে কাছীর (র.) বর্ণনা করেন যে, কোনো মুফাসসিরই উপরিউক্ত অভিমতে, বিরোধিতা করেননি। মা'জামুদ বুলদান নামক কিতাবে রয়েছে যে, এস্তাকিয়া হচ্ছে সিরিয়ার একটি বড় শহর। হাবীবে নাজ্জারের মাজারও এই এস্তাকিয়ায় অবস্থিত।

আব্লামা আশরাফ আদী ধানবী (র.) বয়ানুল কুরআনে লিখেছেন যে, কুরআনের আয়াতের মর্মার্থ উপলব্ধি করার জন্য উক্ত শহর নির্দিষ্টকরণের প্রয়োজন নেই। কুরআনে যেহেডু এটাকে অস্পষ্ট রেখেছে কাজেই সেভাবেই রেখে দেওয়া উচিত। এ ব্যাপারে সলকে সালেইানের বক্তব্য হন্দে— المَهْمُونُ الْمَالَمُونُ الْمُعْلِّمُونُ الْمُعْلِّمُ الْمُعْلِمُ اللَّهِ الْمُ আয়াতে বর্ণিত ঘটনায় আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে প্রেরণের নিসবত নিজের দিকে করেছেন। এব দারা প্রতীয়নান হয় গে, তারা নবী বা বাস্ক ছিলেন। ইবনে ইসহাক, হযরত ইবনে আক্রাস (রা.), কা'বে আহ্বার (র.) এবং ওহাব ইবনে মুনান্দিহ (র.) হতে বর্ণনা করেন যে, তারা বাস্ক (প্রগম্বর) ছিলেন।

হয়বত কাতাদাহ (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে যে, এখানে ক্রিন্সিন্সিন্দ শব্দটি তার আভিধানিক অর্থে তথ দৃত-এ ব্যবহৃত হয়েছে। এরা তিনজনের কেউই পরগন্ধর ছিলেন না। তারা হয়বত ঈসা (আ.)-এর হাওয়ারী ছিলেন। তিনি তাদেরকে এন্তাকিয়াবাসীদের হেদায়েতের জন্য প্রেরণ করেছিলেন। আর যেহেতু এ প্রেরণ করা আল্লাহর নির্দেশে ছিল তাই কুরআনে প্রেরণের নিসবত আল্লাহর দিকে করা হয়েছে।

তাদের নাম সম্পর্কেও মতভেদ রয়েছে। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.), কা'বে আহবার ও ওহাব ইবনে মুনাব্দির (র.)-এর বর্ণনানুপাতে তাঁপের নাম হলো- ১. সাদেক, ২. সাদৃক, ৩. সালুম এক বর্ণনায় তৃতীয়ন্তনের নাম শামউন এসেছে। অন্য এক বর্ণনায় তাদের নাম বলা হয়েছে- ১. ইউহান্না, ২. বুলিস, ৩. শামউন। –িইবনে কাছীর, কুরতুরী, মা'আরিফ!

তাদের মর্যাদা : হংরত ঈসা (আ.) আল্লাহর নির্দেশে তাদেরকে দাওয়াত ও তাবলীগের দায়িত্ব দিয়ে এন্তাকিয়া নগরীতে প্রেরণ করেছিলেন। আর এ কারণের তাদের প্রেরণের নিসবত স্বয়ং আল্লাহ নিজের দিকেই করেছেন। কাজেই বুঝা গেল যে, তাদের মর্যাদা নবীগণের মর্যাদার মতোই হতে পারে।

া কালামটি যে ফিকহী মাসআলকে অন্তর্ভুক্ত করে : কুরআনের এ বাকাটি ওঙ্গত্বপূর্ণ একটি কিবহী মাসআলকে শামিল করে, তা হলো- ﴿رَئِيلُ الْرُكِيلُ الْمُرَكِّلُ الْمُرَكِّلُ الْمُرَكِّلُ وَكِيلُ الْمُرَكِّلُ وَكِيلُ الْمُرَكِّلُ وَكِيلُ الْمُرَكِّلُ وَكُيلُ الْمُرَكِّلُ وَكُيلُ الْمُرَكِّلُ وَكُيلُ الْمُرَكِّلُ وَكُيلُ الْمُرَكِّلُ الْمُرَكِّلُ وَكُيلُ الْمُرَكِّلُ الْمُركِّلُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَا يَعْمَلُونُ مُعْلِقًا مِنْ مُعْلِقًا مِنْ مَا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا مُعْلِقًا وَمُعْلِقًا مُعْلِقًا مُؤْمِنِ اللهُ مُؤْمِنِ اللهُ مُؤْمِنُ اللهُ مُؤْمِنُ وَاللَّمِينِ اللَّهِ مُؤْمِنُ اللّهُ مُؤْمِنِهِ مُؤْمِنِ اللّهُ مُؤْمِنُ وَاللّهُ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلِيلِيلُ اللّهُ مُؤْمِنِ اللّهُ مُؤْمِنِيلُ اللّهُ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلِيلِيلُ اللّهُ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلُ اللّهُ مُلِيلًا الْمُؤْمِنِيلُومِ اللّهُ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلُ الْمُؤْمِنِيلُومِ الللّهُ مُؤْمِنِيلُومِ الللّهُ مُعْلِمُ مُؤْمِنِيلِيلِيلًا مُعْلِقًا مُعْلِمُ مُؤْمِنِيلًا مُعْلِمُ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلُ اللّهُ اللّهُ مُنْ الْمُؤْمِنِيلُ اللّهُ مُؤْمِنِهُ مُؤْمِنِيلًا مُؤْمِنِ مُؤْمِنِيلًا الْمُؤْمِنِيلُومِ الْمُؤْمِلِيلُومُ مُنْ الْمُؤْمِنِيلُومُ مُؤْمِنِيلِيلِيلُومُ مُؤْمِنِيلُ

আল্লাহর বাণী وَالِنَّ عَالِثَ এব মধ্যে غَالِنْ ছারা উদ্দেশ্য : অত্র আয়াতে غَالِنْ ছারা কাকে বৃঝানো হয়েছে এ বাাপারে তাফসীরকারকদের মধ্যে بعروب

- ১. এখানে ৣর্ট দারা হযরত শামউনকে বুঝানো হয়েছে। এন্তাকিয়াবাসী কর্তৃক প্রথম দুজন বন্দি হলে তাদের সাহায্যার্থে তাঁকে প্রেরণ করা হয়েছিল।
- ২. কারো মতে, এখানে وَيَكُونُ দ্বারা হাবীবে নাজ্জার উদ্দেশ্য । তিনি দৃতদ্বয়ের আহ্বানে তাওহীদে দীক্ষিত হয়ে তানেরকে দাওয়াতি মিশনে সহযোগিতা করেন ।
- ৩. কারো কারো মতে, তিনি হচ্ছেন শামউনে সখর, যিনি হযরত ঈসা (আ.) অন্তর্ধানের পর হাওয়ারীদের আমির নিযুক্ত হন।
- 8. কারো কারো মতে, మీర్ల দ্বারা এন্ডাকিয়ার বাদশাহ উদ্দেশ্য, যিনি গোপনে ঈমান এনেছিলেন। –িরুত্ব বয়ান]

কাফেরদের নবী ও রাসুলগণকে মিখ্যা প্রতিপন্ন করার পছাতি : রাসুলগণকে নানা টালবাহানা ও অনর্থক অজুহাত তুলে বুগে যুগে কাফেররা মিখ্যা প্রতিপন্ন করার প্রয়াস পেয়েছে। সবচেয়ে আকর্ষের বিষয় হচ্ছে নবীগণের লাওয়াতি জিন্দেগী পর্যালোচনা করলে দেখা যায় যে, সকল নবীকে প্রত্যাখ্যান করতে গিয়ে কাফেররা একই অজুহাত বারবার তুলে ধরেছে। আর তাদের সেই অজুহাত তারবার তুলে ধরেছে। আর তাদের সেই অজুহাতওলো হলো- রাসুল তো তাদের মতোই একজন রক্তে মাংসে গড়া মানুষ। সে কি করে তাদের পথ প্রদর্শক হতে পারে। হয়বত নুহ (আ.) যখন তার জাতিকে তাওহীদ ও রিসালাতের লাওয়াত দিয়েছিল তখন তারা প্রতিউত্তরে বলেছিল- মা এই কি করে তাদের কর্মান করে তামানের ন্যায় মানুষ ছাড়া আর কিছুই নয়। তোমানের উপর সে মর্বাদালীল হতে চায়। আর আন্তাহ ইচ্ছা করলে তো ক্রের-ত্রেই এবতার্গ করতে পারতেন। আমানের পূর্ব পুরুহদের মধ্যে তো আমরা একল কিছু শ্রবণ করিনি।

হয়বত হুদ (আ.) যথন তাঁর জাতিকে দাওয়াত দিলেন তখন তারা বলেছিল - آخُمُنُونُ رَبُّنَ مُشَارِّ مُّنَاكُمْ بِالْكُلُّ مِنْ كُمُ الْكُنْسِرُونُ وَلَيْنُ أَطَّمْتُمْ بُشَرِّ مِثْلُكُمْ أَنْكُمْ إِذًا لَنَّيْسِرُونَ لَيْنَ أَطَّمْتُمْ بُشَرِّ مِثْلُكُمْ أَنْكُمْ إِذًا لَنَّيْسِرُونَ مِن مُعَمَّمَ بَشَرُونَ وَلَيْنَ أَطَّمُمْ الْكُمْرِ وَاللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

হয়রত সালিহ (আ.)-এর দাওয়াতের জবাবে তাঁর জাতি বলেছিল- وَيَضَرُّا مِنَّا رَامِدًا فَنَتَّيِّعُ অবাং আমরা কি আমানেং মধ্যকার একজন মানুষের আনুগত্য করবঃ

তাদের জবাবে রাস্লণণ বলেন إِنْ نَحُنُ إِلاَّ بَشَرُّ مِنْسُلُكُمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ بَشَنُّ عَلَيْ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِم ( अर्थार आपता वर्षित कराहि कराहि सानुष, किलू आल्लाह जा जाना जान वासामित सथा हर्जि याति हैम्हा जात প্রতি বিশেষ অনুমহ প্রদর্শন করে থাকেন।

উপরিউক্ত চিন্তা চেতনার ফলেই আল্লাহর পক্ষ হতে যুগে যুগে নেমে এসেছিল আজাব ও গজব। ইরশাদ হচ্ছে-

ٱلْمَا يَاتِكُمْ نَيْوُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ فَفَاقُوا رَبَالُ امْرِهِمْ وَلَهُمْ غَفَانَ الْبِيْمَ فَفَالُوا اَبْشَرَ يَهْدُوْنَتَ . فَكَفُرُوا وَتَوَكُّلُوا .

মহান রাব্ধুল আলামীন তাদের ভ্রান্ত উচ্চি খণ্ডন করত: ঘোষণা করদেন যে, একমাত্র মানুষই রাসুল হতে পারে; অন্য কেউ নয়। ফেরেশতা বা কোনো অলৌকিক সন্তা মানুষের হেদায়েতের ভারপ্রাণ্ড রাসুল হতে পারে না :

ثُلْ لَوْ كَانَ فِي الْاَرْضِ مَلاَيكَةً يَّعْشُونَ مُطْمَئِنَيْنَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَا َ مَلَكًا رَّسُولًا.

অর্থাৎ হে নবী আপনি বিরোধীদেরকে বলে দিন যে, যদি ফেরেশতাগণ নির্বিষ্ণে জমিনে চলাফেরা করতেন তবে আমি অবশ্যই তাদের নিকট ফেরেশতাকে রাসুল করে পাঠাতাম।

وَاسَرُوا النَّجُوى الَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَذَا إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُمْ أَفَعَاتُونَ السِّحْرَ وَأَنْتُم تَبَصُّرُونَ .

অর্থাৎ আর জালিমরা (কাফিররা) চুপিসারে বলে, এ ব্যক্তি তো তোমাদের মড়েই মানুষ । তোমরা দেখে বনে কি যাদুতে জড়িরে পড়বে। সারকথা হলো, এটা মানুষেরও একটি চিরাচলিত অভ্যাস হয়ে রয়েছে; বারংবার কুরআনে এটাই বলা হয়েছে। আর নিঃসন্দেহে বিরোধীদের সমালোচনার মুখে এটা মহানবী -এর জন্য সান্ত্রনাও ছিল।

বিশ্ব প্রিকাটিকে শপথের স্থলাভিমিক গণ্য করা হলে পরবর্তী বাক্যটিকে শপথের জনান হিসেবে গণ্য করা যাবে : আর তাতে এও মধ্যে তাকিদ সৃষ্টি হবে : উক্ত তাকিদ অন্যান্য তাকিদের সাথে মিলে বাক্যটি কাচ্ছেরদের উক্তির যথায়ও জনাবের রূপ লাভ করবে :

মহানবী া বাদশাহদের নিকট দীনের দাওয়াত নিয়ে একজন প্রেরণ করেছেন। অপচ হযরত ঈসা (আ.) দুজন দৃত পাঠালেন এর হেকমত কি? ইমাম রাথী (র.) আলোচা প্রশ্নের উত্তর বলেন যে, মহানবী ﷺ দীনের শাখা-প্রশাখার দাওয়াত নিয়ে দৃত পাঠিয়েছেন। আর এ জন্য একজনের সংবাদই যথেষ্ট ছিল। অপরদিকে হযরত ঈসা (আ.) উক্ত দৃতগণকে দীনের মৌলিক বিষয়ের দাওয়াতসহ পাঠিয়েছিলেন এ জন্য একাদিক লোকের প্রয়োজন ছিল। এমনকি হযরত ঈসা (আ.)-কে আল্লাহ যে অলৌকিক ক্ষমতা দিয়েছিলেন, তাও তাদেরকে প্রদান করা হয়েছিল।

আলোচ্য প্রশ্নের জবাবে এটাও বলা যায় যে, মহানবী 🚃 একজন দূতের সাথে তার সিলমোহরসহ পত্রও পাঠিয়েছিলেন, তাই একজনই যথেষ্ট ছিল। এ ছাড়াও ইতঃপূর্বে ইজমালীভাবে মহানবী 🚃 -এর দাওয়াত সমগ্র বিশ্বেই ছড়িয়ে পড়েছিল। আর করীনা পাওয়া গোলে একজনের খবরও একীনের স্তরে পৌছতে পারে।

আর তাৎপর্য: রাসূলগণের উপর আল্লাহ তা আলার যে দায়িত্ব অর্পণ করেছেন, তাঁরা সে দায়িত্ব থপার করেছেন। তাঁরা বিভিন্ন দলিল-প্রমাণ, যুক্তি ও আল্লাহ প্রদত্ত মোজেজার মাধামে তাদেরকে বুঝানোর চেটা করছেন। রাসূল খুবই সচেতনতার সাথে তাদের সমুখে অকাট্য দলিল পেশ করেছেন। মুজিযা হারা কাফির মুশরিকদেরকে প্রভাবাত্বিত করতে চেয়েছেন, কিন্তু কিছুতেই তাদের কিছু হয়নি। উপরস্তু এসব স্পষ্ট নিদর্শনসমূহকে তারা জাদু-মন্ত্র বলে উড়িয়ে দিয়েছে। ফলে রাসূলগণ বলতে বাধ্য হয়েছেন যে, আমাদের দায়িত্ব তা কেবলমাত্র তোমাদের নিকট স্পষ্টভাবে খোদায়ী বিধান পৌছে দেওয়া। আমরা আমাদের দায়িত্ব পালন করেছি। তোমরা তা অমান্য করলে আমাদের কিছুই

वर गेंबरें) वर्ष हुन्ये वे शांकिक ७ लांतिकारिक वर्ष : إِنْمُ فَاعِلُ भक्ति أَمِينُنْ वर्ष वर्ष वे वे शांतिकारिक वर्ष وَنْمَالُ वर्ष शांकि के وَاعِدْ مُنذَكِّرُ वर्ष إِنْمُ فَاعِلْ भक्ति مُبِينِّنْ

মুফাসসিরগণ কয়েকভাবে এর পারিভাষিক অর্থ বর্ণনা করেছেন।

করার নেই। জোর করে তোমাদেরকে আনুগত্য স্বীকার করানো আমাদের দায়িত্ব নয়।

- 🔾 সম্পষ্টভাবে সত্যের পয়গাম পৌছে দেওয়া এবং হক ও বাতিলের মধ্যে স্পষ্টভাবে পার্থক্য নির্ধারণ করে দেওয়া।
- সত্যের দাওয়াত সর্বশ্রেণির মানুষের নিকট পৌছে দেওয়া।
- 🔾 হকের দাওয়াত পৌছানোর ব্যাপারে সর্বশক্তি নিয়োগ করা : সত্যকে গ্রহণ না করলে বিরোধীদের বিনাশ সাধন করা :

قَالُوْ آاِنَّا تَطَبَّرُنَا تَشَاءَمُنَا بِكُمْ لِانْقِطَاعِ الْمَطَرِعَنَّا بِسَبَدِكُمْ لَيْنَ لَامُ قَسْمِ لَمْ تَنْتَهُوا لَنَرْجُمَنَّكُمْ بِالْحِجَارَةِ وَلَيْمَسَّنَكُمْ مِنَّا عَذَابٌ الْبِدَّ مُوْلِعٌ.

١٩. قَالُوا طَالِنُوكُمْ شَوْمُكُمْ مَعَكُمْ دَالِينَ مَعَدُمُ دَالِينَ هَمْزَةُ السِّيْفَهَامِ دَخَلَتْ عَلَىٰ إِنِ الشَّوطِبَّةِ وَنِي هَمْزَتِهَا التَّحْفِينُ وَالنَّسْهِيْلُ وَالنَّسْهِيْلُ وَالنَّسْهِيْلُ اللَّهُ وَعِنْ عَلَىٰ اللَّهُ وَالنَّسْهِيْلُ وَالنَّسْهِيْلُ وَالنَّسْهِيْلُ اللَّهُ وَعَلَيْتُمْ وَحُولُكُمْ وَعُولُكُمْ وَحُولُكُمْ وَعُولُكُمْ وَحُولُكُمْ وَحُولُكُمْ وَعُولُكُمْ وَكُولُونُمُ وَهُو السَّرَاتُمُ وَكُولُونُمُ وَهُو السَّيْلُ اللَّهُ وَيُعِنَّ الْإِسْتِيْفُهَامِ وَالْمُوادُ يِهِ النَّوْيُنِيْخُ مَعَلَى النَّامِ فَوَمُ مُسْوِفُونَ مُسَتَجَاوِدُونَ الْحَدَّ بِهِمْ وَكُولُونُ الْحَدَّ بِهِمْ وَكُولُونُ مُسَجَاوِدُونَ الْحَدَّ بِهِمْ وَكُمُ .

٢. وَجَاءَ مِنْ أَقَصَى الْمَدِيْنَةِ رَجُلُّ هُوَ حَبِينَةً النَّبِيَّ الرَّحُلُّ هُوَ حَبِينَةً النَّبِيَّ النَّبِيَّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّفَةً النَّرَسُلِ عَدُواً لَعَنَ مَسْعَلَى وَ يَشْعَدُ عَنَ النَّسُلَ عَدُواً لَعَنَ النَّهُ الرَّسُلَ عَنْ الْفَوْمِ الرُّسُلَ قَالَ الْعُرَسَلِيْنَ .

অনুবাদ :

. ১১ ১৮. তারা বলল, আমরা অকল্যাণ মনে করি কুলচ্চণে ২০ করি তোমাদের কারণে কেননা তোমাদের কার্ণ আমাদের বৃষ্টি বন্ধ হয়ে গেছে। যদি কসমের লং তোমরা বিরত না হও তবে আমরা তোমাদেরতে প্রস্তরাঘাতে হত্যা করবো পাথর দারা আর আমানের পক্ষ হতে তোমাদের প্রতি ভীষণ পীডাদায়ক শাহি আপতিত হবে 🖆 শব্দটি 🚅 অর্থে অর্থ- কষ্টদায়ক ১৯. দুভগণ বললেন তোমাদের অমঙ্গল অলফুণত তোমাদের সাথে। যদি এখানে হামযাটি 🖆 🗀 যা এর উপর প্রবিষ্ট হয়েছে আর ইঙ হাম্যাকে অপরিবর্তিত রেখে পড়া যায়, তাস্ফুল (সহজ) করে পড়া যায় এবং ভার ও অপর হামফর মাঝে উভয় অবস্থায় [তাহকীক ও তাসহীল] একট আলিফ বৃদ্ধি করেও পড়া যায় : তোমাদেরকে নসিহত করা হয় তোমাদের উপদেশ দেওয়া হয় ও ভীতি প্রদর্শন করা হয়। শর্তের জওয়াব উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ তবে কি তোমরা দুর্ভাগ্য মনে করবে এবং কৃফরি করবে শর্তের জবাব প্রশ্নুবোধক অবস্থায় , আর এর ছার তিরস্কার করা উদ্দেশ্য । বরং তোমরাই সীমালজ্ঞনকার্

২০. <u>আর নগরীর উপকণ্ঠ হতে এক ব্যক্তি আগমন করন</u>
তিনি হাবীবে নাজ্জার ছিলেন। তিনি দৃতগণের প্রতি
বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন আর শহরের সীমান্ত এলাকার
তার বাড়ি ছিল। <u>দৌড়ে দু</u>কতবেগে ছুটে। যখন চনতে
পেলেন যে, সম্প্রদায়ের লোকেরা নৃতগণকে মিথা
প্রতিপন্ন করেছে। তিনি বললেন, হে আমার সম্প্রদায়
তোমরা রাসলগণের অনসরণ করো।

সম্প্রদায় তোমরা তোমাদের শিরকের কারণে সীম

অভিক্রেমকারী :

এ. তোমরা অনুসরণ করে। এটা প্রথমোক বিকট এর তাকি । এমন লোকদের যারা তোমাদের নিকট কোনো বিনিময় চান না। রিসালতের বিনিময়। আর তারা হেদায়েতপ্রাপ্ত তথন তাকে বলা হলো তুমি তাদের বিসক্ষণণের। দীনের অনুসারী।

#### তাহকীক ও তারকীব

-এর বিভিন্ন কেরাত : এ আয়াতে তিনটি কেরাত রয়েছে- فَاتْرُكُمْ এর বিভিন্ন কেরাত : এ আয়াতে তিনটি কেরাত রয়েছে-

- 3. मानशरक अभागीरक طُلَّ تُركُمُ तस्राहः ।
- ২. কোনে। কোনো কারী ﴿ عُلِيرُكُمْ পড়েছেন। তখন অর্থ হবে-

سَبَبُ شُزُمِكُمْ مَعَكُمْ وَهُو كُفُرُومُ أَوْ أَسْبَابُ شُزْمِكُمْ مَعَكُمْ وَهُوكِفُرُهُمْ وَمَعَاصِيْهِمْ.

অর্থাৎ তোমাদের দূর্তাগ্যের কারণ তোমাদের সাথেই বিরাজমান রয়েছে। আর তা হলো তাদের কুফর : অথবা তোমাদের দুর্তাগ্যের কারণ তোমাদের নিজেদের সাথেই বিরাজমান রয়েছে। তা হলো তাদের কুফর ও নাফরমানি।

 হযরত হাদান (র.)-এর মতে কেরাত হবে أُطِيْرُكُمْ অর্থাৎ كَالْمَيْرُكُمْ তখন অর্থ হবে- তোমাদের নিজেদের কর্মফলের কারণেই তোমাদের দুর্ভাগ্যে নিপতিত হওয়।

-এর सधाइ اَنْنُ دُكِّرَتُمْ " -এর কেরাভসমূহ : এ আয়াতে বর্ণিত اَنِيْ -এর দু'টি হামযার মধ্যে মোট চারটি কেরাভ রয়েছে أَنِنْ ذُكِّرَتُمْ

- ১. উত্তয় হামযাহ অপরিবর্তিত অবস্থায় থাকবে তথা হাময় দু'টি স্ব-স্থ মাধরাজ হতে অবিকৃত অবস্থায় উচ্চারিত হবে।
- ২. শর্তের হামযাকে তাসহীল তথা সহজ করে পড়া।
- ৩. শর্তের ও ইন্তেফহামের হামযা উভয়টিকে অপরিবর্তিত রেখে এদের মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে পড়া।
- ৪. শর্তের হামযাটিকে তাসহীল করে উত্তয় হামযার মাঝে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে পড়া।

আল্লাহর বাণী مُنْوَط عام وَ الْمُونِّعُونَ وَالْمَالِّهُ عَلَيْهُ وَكُوْنَمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ ما ما ما ما المُنْفِقُهُم عُمْرُط عالم اللّهِ اللّ

- 🖸 ইমাম সীবওয়াইহ (त.)-এর মতে, سَرِّفَ مُحَالِّ بِعَلَيْ पनि একত্রিত হয়, তবে اِسْتِيْفَهَامُ -এর জবাব দেওয়া হয়। তাই তার নিকট বাকাটি হবে– اَيْنُ ذُكُرُّمُ تَطُيُّرُمٌ
- 🔾 ইউনুস নাহবিদের মতে, شَرَطُ এবং السِّيَغْهَامُ একত্রিত হলে শর্তের জবাব দেওয়া হয়। তখন বাকাটি এরপ হবে- آئِنُ ( الْكِرُمُ تُطَيِّرُونَ ( अवस्पर ताव्य) ।

عنه عنه و رَجُلُ वात এবং وَجُلُ عنه الله عنه ال الله عنه عنه الله عن

শব্দের অর্থ- দ্রুত চলা, তাফসীর রুহুল বয়ানে এর অর্থ বলা হয়েছে- بَشَعْنَى الْسَيْمَ وَمُو ُوَنَ الْعَدْرِ अर्था সায়ী অর্থ হলো দ্রুত চলা। আর তা দৌড়ানো হতে নিম্নন্তরের, তবে এখানে بَشَعْنَى -এর উল্লেখ দ্বারা সৎকাজের সহযোগিতায় দ্রুত এগিয়ে যাওয়ার প্রতি ইন্ধিত করা হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

وَ مَا مَا مُورَ وَ هُمَّا مُورَ وَ هُمَّا الْكُورَ وَ هُمَّا مُورَ الْكُورَ وَ هُمَّا الْكُورَ وَ الْكُورَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُومِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُومِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَمْ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَامِينَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

كَالُونَ अाराक छात مَثَلُونَ प्राप्तक दा शावाय। ताजून क्वा كَالْوَنَ अपक्षम कराउन এवर كَالْوَنَ -त्क नक्षम कराउन इमिरन आराक: مَرْسُولُ اللَّهِ ﷺ : क नक्षम नक्ष्य كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْفَالُ رَبَكُمْ الطِّيقِيّرَ : क नक्षमाजाउन आर्व مُرَاقِقِينًا . क अपक्षम कराउन।

কান্ধেরদের ﴿ اَنْ اَعْشَرْنَا يَكُمُ اَنْ اَعْشَرُنَا يَكُمُ اَنَا يَعْشَرُنَا يَكُمُ কান্ধেরদের ﴿ اللهِ اللهِ

এ ছড়াও তাদের রাসূলগণকে অলক্ষণে বলার কারণ এটাও হতে পারে যে, তাদের মধ্য হতে কেউ কেউ রাসূলগণের দাওয়াত গ্রহণ করেছিল। ফলে অন্যান্যদের সাথে তাদের মতপার্থক্যের সৃষ্টি হয়েছিল। এ কারণেই তা এক রক্তাক অধ্যায়ের সৃচন করে।

মোটকথা হলো, যুগে যুগে কাফেরদের উপর যখনই কোনো আন্ধাব নেমে আসত তখনই তারা এটাকে রাসুলগণ কিংবা সং লোকদের দিকে নিবসত করে দিত। আর এ ধারায়-ই এপ্তকিয়াবাসীগণ রাসুলদের দিকে অলক্ষুণের নিসবত করে দিল।

হৰরত মূলা (আ.)-এর সম্প্রদায়ের ব্যাপারে পবিত্র কুরআনে বলা হয়েছে- مُنْوَا يُصْوِيهُمُ وَالْوَيْنَ مُنْوَالِهُ আধাৎ যবন তাদের নিকট কোনো কল্যাণ আসত তারা বলত এটা আমাদের কারণে হয়েছে। আর যবন তানে ক্রিটা السَّنَيْسَةُ يُطُيَّرُوا بِمُوسَى رَمَنْ مُعَمَّ হয়েছে। আর যবন তারা কোনো অনিষ্টতার মুখোমুখি হতো, তখন মূলা ও তার সঙ্গীসাধীদের উপর দোষারোপ করত।

হযরত সালিহ (আ.)-এর ছামৃদ সম্প্রদায় তাকে লক্ষ্য করে বলেছিল- يَمُنَا بِنَكُ رَبِّنَ بِنَكَ رَبِّنَ مُمُكُ عَلَي স্প্রীদেরকে আমরা অওত মনে করি :

কাজেই তানেরকে এইঠি (তোমানের অমঙ্গল তোমানের সাথেই রয়েছে) বলে একথা স্পষ্টভাবে জ্ঞানিয়ে দেওয়া হলে যে. এ বিপদ ও বিপর্যয় তোমানের অপকর্ম ও রাসুলগণের অবাধ্য হওয়ারই ফসল।

শহরের সীমান্ত হতে আগত ব্যক্তির ঘটনা : শহরের সীমান্ত এলাকা হতে আগত ব্যক্তিটির পরিচিতি কুরআনে কারীমে শাষ্টভাবে উল্লেখ করা হয়নি। ঐতিহাসিক বর্ণনা মতে মুহাখান ইবনে ইসহাক (র.) হবরত ইবনে আকাস (র.), কা'বে আহবার (র.) ও ওয়ব ইবনে মুনাকিছে (র.)-এর সূত্রে হর্ণনা করেন যে, তাঁর নাম ছিল হাবীব। তাঁর পেশা সম্পর্কে মতডেদ রয়েছে, তবে প্রসিদ্ধ মতানুবারী তিনি নাজ্জার বা কাঠ মিগ্রী ছিলেন। এ ব্যক্তি মহানবী ক্রিমান্ত এর উপর (হুসুরের আগমনের ছয় শত বছর পূর্বে) ইমান এবেছিলেন।

ঐতিহাসিক বিবরণ : এ ব্যক্তি ছিলেন হারীবে নাজ্জার, তিনি ছিলেন অত্যন্ত বেকার ব্যক্তি, শহরের এক প্রান্তে নির্জনে থেকে আল্লাহ ত'আলার বন্দেলিতে মলতাল থাকতেন। রাস্থাগণের সঙ্গে কান্দেরদের দুর্ব্যবহার দেখে তিনি নীরব থাকতে পারনেন না. তাই তাদের সাহায্যে ছুটে আমেন এবং তাঁদের অনুসরণের জন্যে তার সম্প্রদায়ের প্রতি আহ্বান জানালেন। তিনি বললেন-

رَّ رَوْ رَوْ يَرْ رَدُو مَ رَوْدُ وَمِ مَهُ وَرَوْ مُو مُوهُ رَوْمُ مُورُورُ مُرَّ وَهُمُ مُهُمُدُونُ مُ

্তেমেক জনুসৰণ কর এমন লোকের, যারা ভোমাদের নিকট কোনো প্রতিদান চায় না এবং যারা হেদায়েত বাঝ', যারা সঠিক পথের দিলটো ।

ওয়াহার ইবনে মুনাব্রিহ (র.) বলেছেন, হারীর রেশমী বন্ধ তৈরি করতেন।

দুল্লী (ব.) বলেছেন, পেশায় তিনি ছিলেন একজন ধোপা। তিনি অসুস্থ ছিলেন। তাঁর কুঠ রোগ হয়েছিল। এ জন্য শহরের শেষ প্রান্তে তিনি বসবাস করতেন। একজন দানশীল মর্দে মুমিন ছিলেন তিনি। তাঁর পুরো দিনের রোজগারের এক ভাগ আস্তাহর রুহে দান করতেন, অন্যভাগ আপনজনদের মাঝে বায় করতেন। তিনি যখন এ দুঃলংবাদ পেলেন যে, দুরাজা কাফেররা রাস্কাগকে হত্যা করার ষড়যন্ত্রে লিপ্ত হয়েছে, তখন তিনি ছুটে আসলেন এবং তাঁর সম্প্রদায়কে বাসুলগণের অনুসরণ করার এবং অন্যান্ত পথ পরিহার করার জন্যে উদান্ত আইবান জানালেন। – তাফসীরে মাযেরবী, খব–৯, পৃষ্ঠা–৫০৬ |

আল্লামা আলুসী (র.) নিখেছেন, হাবীব সন্তর বছর ধরে মুর্তিপূজায় নিগু ছিল। তাঁর কুষ্ঠরোগ থেকে আরোগ্য লাভের জন্য সে এগুলোর কাছে মিনতি জানিয়েছে। যখন রাসূলগণ তাঁকে আল্লাহ তা আলার প্রতি ঈমান আনয়নের আহ্বান জানিয়েছেন, তখন তিনি বলেছিলেন, 'আপনাদের নিকট কোনো নিদর্শন রয়েছে কিঃ' তখন তারা হাবীবের জন্যে দোয়া করেন। সঙ্গে সঙ্গে আল্লার তা আলার তাঁকে আরোগ্য দান করলেন আর এভাবে তাঁর ঈমান লাভের তৌফিক হয়। যখন তিনি রাসূলগণের বিরুদ্ধে কান্তেরদের ষড়যন্ত্রের কথা জানতে পারলেন, তখন ছুটে এসে তাদেরকে উপদেশ নিয়েছিলেন।

-[ডাফসীরে রুহুল মা আনী, খণ্ড- ২২, পৃষ্ঠা-২২৫]

পূর্ববর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, সিরিয়ার 'এন্ডাকিয়া' নামক জনপদে যখন আন্তার তা'আলার নির্দেশক্রমে হযরত ঈসা (আ.)-এর প্রেরিত রসূলগণ তৌহীদের পয়গাম নিয়ে পৌছেন তখন ঐ জনপদবাসী তাঁদেরকে মিথ্যাজ্ঞান করে এবং তাঁদেরকে হত্যার ষড়যন্ত্র করে। এ সংবাদ পেয়ে শহরের এক প্রান্ত থেকে একজন মর্দে কামিল দ্রুত তাদের নিকট ছুটে আসেন এবং তাদেরকে বলেন, 'হে আমার জাতি! তোমরা আন্তাহ তা'আলার পক্ষ থেকে প্রেরিত ব্যক্তিদেরকে অনুসরণ কর, তাঁরা তোমাদের নিকট কোনো বিনিময় চায়না অথচ তাঁরা হেদায়েত প্রান্ত, তাঁরা তোমাদের কল্যাণকামী, তাঁরা তোমাদেরক সত্য পথের সন্ধান দিতে এসেছেন'। তিনি ছিলেন হাবীব নাজ্জার। তখন তাঁর জাতি তাঁকে বলে, 'এ ব্যক্তি আমাদের ধর্মের বিরোধী হয়ে পড়েছে, এ রাসূলগনের অনুসারী হয়েছে। এ রাসূলগণ যাঁর বন্দেণি করতে বলে এ ব্যক্তিও তাই বলে'।

কাফেরদের এ কথার জবাবে হাবীব নাজ্জার যা বলেছিলেন এ আয়াতে তার উল্লেখ করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে–

وَمَا لِنَى لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَالِّيدِ تُرْجَعُونَ .

অর্থাং আমার কি হয়েছে যে, আমি সে পবিত্র মহান সন্তার বন্দেগি করব না, যিনি আমাকে এবং তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং লালন-পালন করছেন, তথু তাই নয়, বরং অবশেষে তোমাদের আমাদের সকলকে তাঁরই নিকট ফিরে যেতে হবে। এমন অবস্থায় আমি তাঁর বন্দেগী করব না, তবে কার বন্দেগী করবং যাঁর করুণায় ধন্য হয়ে আমরা আমাদের অন্তিত্ব লাভ করেছি, অহরহ যাঁর অনত অসীম নিয়ামত আমরা ভোগ করে চলেছি, তাঁর অবাধ্য অকৃতক্ত হওয়ার ন্যায় নির্দ্ধিতা আর কিছুই হতে পারে না।

জনত অনাম নারামত আমস্য তেনা করে ততামে, তার সমাত সমূতত হতার তার নার্মাতা সালে হ্রু বল বজান্ত আকর্ষনীয়। হাবীবে নাজ্জার এভাবে তাঁর জাতিকে সচেতন করার প্রয়াস পেয়েছিলেন। তাঁর কথার বর্ণনা-ভঙ্গি ছিল অত্যপ্ত আকর্ষনীয়। মিজেকে নসিহত করার ভাষায় তিনি অন্যদেরকে নসিহত করেছেন।

ইবনুল মুন্মির, ইবনে আবী হাতিম তাফসীরকার কাতাদা (র.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, হাবীব নাজ্জার একটি গর্তের মধ্যে থেকে আল্লাহ তা'আলার বন্দেগিতে মশগুল থাকতেন। রাস্লগণের বিরুদ্ধে তাঁর জাতির ষড়যন্ত্রের ববর পেয়ে তিনি দ্রুত সেখানে হাজির হন এবং তাদেরকে এভাবে উপদেশ দান করেন। এর পাশাপাশি তাদের ভ্রান্ত নীতির সমালোচনা করেন।

কোনো কোনো বর্ণনায় রয়েছে, হাবীব যথন লোকদেরকে রাস্লগণের অনুসরণের আহ্বান জানান তখন লোকেরা তাঁকে পাকড়াও করে বাদশাহর নিকট নিয়ে যায়। বাদশাহ তাঁকে জিজ্ঞাসা করে, 'তুমি কি রাস্লগণের অনুসারী হয়েছ?' তখন তিনি বাদশাহর প্রশ্নের জবাবে বলেন وَمُونِي وَالْبَهُ تُرُمُونُونَ اللّهِ تُرْجُدُونَ وَالْبَهُ تُرْجُدُونَ وَالْبَهُ تُرْجُدُونَ وَالْبَهُ تَرْجُدُونَ مِنْ وَالْبَهُ تُرْجُدُونَ وَالْجَالِقُ مَا مَا وَالْجَالِقُ وَالْجَالْخُولُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْكُونُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْكُونُ وَالْجَالِقُ وَالْجَالِقُ وَالْكُونُ وَالْجَالِقُ وَالْكُونُ وَالْجَالِقُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلِقُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْكُلُونُ وَالْك

⊣্ডাফসীরে মাহহারী, খণ্ড−৯, পৃষ্ঠা−৫৩৭[

এ আয়াত সম্পর্কে হয়রত পাহ ওয়ালিউল্লাহ (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে এ বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে যে, নই রাস্কণণের পর এমনি একটি দল রয়েছে, যারা সতোর সন্ধান লাভ করেন, তাঁদের রসনায় কালিমায়ে হক্ উচ্চারিত হয়, ঠাং নবী রাস্কাণের অনুসরণ করে মানুষকে সতোর দিকে আহ্বান করেন, আখেরাতে নবী রাস্কাণণের পরে যে মর্তবা রয়েছে, তা তাঁদেরকেই দান করা হবে। শৃত্যাহসীরে ইবনে কাছীর (উর্দু), পারা–২৩, পূর্চা–৮৪]

অল্লোম: ইবনে কাছীর (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, আল্লাহ তা আলার প্রিয় বান্ধা, মর্দে কামেল হাবীব নাজ্জার তঁঃ পথড্রষ্ট জাতিকে তৌহীনে বিশ্বাস স্থাপনের আহ্বান জানিয়ে বলেছেন, যিনি আমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, লালন-পালন করছেন, তদ তাই নম্ম: ববং আমাদের সকলকে তারই নিকট প্রত্যাবর্তন করতে হবে, এমন অবস্থায় আমি কি করে তার ইবাদত না করে থাকি! তার নিকট থেকে বিমুখ হয়ে জড় পদার্থের সম্বাত্ত নত করবং মানবতার এমন অবমান আমার পদ্দে সম্বত্ত না

· أَتَّخِذُ مِنْ وَيْنِهِ أَلِهَةً إِنْ بُرِدْنِ الرَّحْمِنُ بِصَرِّ لا تُغْنِ عَيِّى شَغَاعَتُهُمْ شَيْعًا وَلا بَنْفِذُونَ .

আমি কি তার পরিবর্তে অন্য কোনো উপাস্য গ্রহণ করব। দয়াময় আল্লাহ তা আলা যদি আমাকে কট্ট দিতে চান তবে তাদের সুপারিশ আমার কোনো কাজেই আসবে না, আর তারা আমাকে উদ্ধারও করতে পারবে না ।

বকুত যিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, যিনি দয়াময়, করুণাময় তাঁকে বাদ দিয়ে এমন অসহায়, অক্ষম জড় পদার্থকে উপাস্য মনে করবং যারা এত অসহায় যে, যদি আল্লাহ তা আলা আমাকে নষ্ট দিতে চান তবে তাদের সুপারিশ আমার কোনো উপকারই করতে পারবে না, কেননা উপকার বা অপকার করার কোনো শক্তিই তাদের মধ্যে নেই, এমন অবস্থায় আমি যদি তাদের সমুখে মাথা নত করি তবে আমি সুশ্লেষ্ট গোমরাহীতে পতিত হব। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে- النَّهُيُّ صَلَّلُ مَلِيْسُ مِنْ اللهُ مَلِيْسُ مَا اللهُ مَلْكُونَا اللهُ اللهُ مَا ا

কোনো কোনো মুশারিক এ ধারণা পোষণ করে যে, এ মূর্তিরা আল্লাহ তা'আলার দরবারে সুশারিশ করে তাদের পূজারীদের নাজাতের ব্যবস্থা করে। পূর্ববর্তী আয়াতে এ ভূল ধারণার নিরসন করে সুশার্ষী ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে যে, মূর্তিরা জোনো প্রকার সুপারিশ করেত পারবে না, যানি আল্লাহ তা'আলা কোনো বাদ্যাকে আজাব দিতে ইচ্ছা করেন, তবে এ মূর্তিরা সুপারিশ করে কোনো উপকার সাধন করতে পারবে না। প্রথমত সুপারিশ করারই তাদের কোনো ক্ষমতা থাকবে না, বিতীয়ত তাদের কোনা স্থাপারিশ এহপ্যোগ্য হবে না, তৃতীয়ত তারো কোনো পূজারীকে বিপদ থেকে উদ্ধারও করতে পারবে না, এক কথায় এ মূর্তিরা তাদের পূজারীকের কোনো উপকার সাধনেই সক্ষম হবে না। এখন অবস্থায় এ অসহায় মূর্তিদের সম্মুখে মাখা নত করা পথন্দ্রইতা বাতীত আর কিছুই নয়। আর এ পথন্দ্রইতাও অত্যন্ত সুশাই, কারো নিকট তা গোপন নয়।

এরপর হাবীবে নাজ্জার সকলের সম্বুখে দুওকণ্ঠে ঘোষণা করলেন, 'তোমরা সকলে সাক্ষী থাক, ক্রেন রাখ, নির্দ্ধর আমি ঈমান এনেছি তোমাদের প্রতিপালকের প্রতি, যিনি সর্বশক্তিমান, যিনি তোমাদের প্রতিপালক, অতএব তোমরা আমার একরা হুন রাখ।

এ আয়াতের দু'টি ব্যাখ্যা হতে পারে।

এক. ঐ নেককার ব্যক্তি তাঁর জাতির ঈমানের ব্যাপারে নিরাশ হয়ে রসুনগণকে সান্ধী করে বললেন, 'আপনারা সান্ধী থাকুন, আমি এক আল্লাহ তা আলার প্রতি ঈমান এনেছি'।

দুই, অথবা, তিনি তার পথস্রই জাতিকে বললেন, 'তোমরা ওনে রাখ, তোমরা মান বা না মান, আমি তোমাদের জানিয়ে দিতে চাই বে, আমি এক আন্তাহ তা'আলার প্রতি ইমান এনেছি, যিনি তোমাদের প্রতিপালক'। এতাবে তিনি তার জাতিকে ইমান আনরনে অনুপ্রাণিত করলেন। আর পূর্বোক্ত অর্থে রাসুলগণকে তার ইমানের ব্যাপারে সাক্ষী করলেন।

হয়রত আপুন্তাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, হারীবে নাজ্জার একথাটুকু বলতে পেরেছিলেন, এরই মধ্যে দুরাখ্যা কান্টেররা ভাকে প্রহার করতে ওক্ত করে এবং এক পর্যায়ে ভাঁকে ধরাপায়ী করে পদদলিত করে।

হয়রত আব্দুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, তাঁকে এত নৃশংসভাবে হত্যা করা হয় বে, তাঁর নাড়িভুঁড়ি পর্যন্ত বের হরে গিরেছিল :

আর তাফসীরকার সুখী (র.) বলেছেন, কাক্ষেররা তাঁর প্রতি প্রস্তার নিজেপ ওরু করে, আর ঐ অবস্থায়ও তিনি বলছিলেন, 'হে অদ্যাহ আমার জাতিকে ছেলারেড কর': হাসনে বনরী (ব.) বলেছেন, তাঁর ঘাড় কর্তন করে শহরের ফটকের সম্মুখে মূলিয়ে দেওয়া হয়। তাঁর করর এন্তাকিয়া শহরে রায়াছ

ंते शाहानर्ज्य नएन नएन आझार जा आलाब नक थारक जीत आझार्ज्य नुनश्तान रूखा रहा। हैतनान रहार्य وَمُنْ الْخُنَّ أَخُك أَنْ أَنْكُنَ أَنْكُمَ अहार अहार का स्वा जिस्त निसात नकत मुझ्य-पञ्चता थारक नाजार निस्तन अव कित्रपालिय नीए आहार जीतिय के अहार्य का कित्रपालिय नीए आहार्य निस्ति अनुमित्र निस्ति अव कित्रपालिय नीए आहार्य शिक निहार निस्ति अनुमित्र कित्रपालिय नीए आहार्य विकास कित्रपालिय निस्ति कित्रपालिय निस्ति कित्रपालिय निस्ति कित्रपालिय कित्रप

সে রলে উঠল, 'হায়! আমার জাতি যদি জানতে পারত, কি কারণে আমার প্রতিপালক আমাকে ক্ষমা করেছেন এবং তিনি আমাকে সন্মানিত ব্যক্তিদের অন্তর্ভুক করেছেন'।

অর্থাৎ যে জাতি তাঁকে নৃশংসভাবে হত্যা করেছে, তাদের জন্যে তাঁর দরদের অন্ত ছিল না, তাই জান্নাতের নিয়ামত দেখে তিনি বনোহেন, 'যদি আমার জাতি জানত যে, কি কারণে আল্লাহ তা'আলা আমাকে ক্ষমা করেছেন এবং আমাকে জান্নাতের এত অগণিত নিয়ামত দান করেছেন, তাহলে তারাও আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আনত এবং তাঁর বসুলগণের অনুসরণ করত'।

এর বিশদ ব্যাখ্যা : এস্তাকিয়াবাসীগণ রাসূলগণের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করে বলন, তোমাদেরকে আমরা অতত ও অলক্ষুণে মনে করছি। কারণ তোমাদের কারণেই আমাদের বৃষ্টি বন্ধ হয়ে গেছে এবং আমাদের মাঝে পরস্পর রক্তপাত ও বিপর্যয় সৃষ্টি হয়ে গেছে।

রাসুনগণ প্রতি উত্তরে বনলেন, তোমাদের অন্তর ও অলক্ষুণ তোমাদের সাথেই জড়িয়ে রয়েছে। তোমাদের সত্য প্রত্যাখ্যান করাই তো তোমাদের বিপদ ও ক্ষতির কারণ। যদি তোমরা সত্য গ্রহণে ঐকমতা হতে তবে এ ধরনের বিপর্যরেরও সৃষ্টি হতো না এবং এ দুর্ভিক্ষও দেখা দিত না। তোমরা পূর্বে যে পৌত্তলিকতার উপর ঐকমতা ছিলে তা এমন ঐক্য যা স্বয়ং বিপর্যয় ও বিনাশ আর তা বর্জন করা অপরিহার্য। আর তখন দুর্ভিক্ষ দেখা না দেওয়া আল্লাহর পক্ষ হতে তোমাদেরকে সুযোগ প্রদান উদ্দেশা ছিল। অথবা তা এজনা ছিল যে, তাদের নিকট তখনো পর্যন্ত সত্য প্রকাশিত হয়নি। আর আল্লাহর বিধান হক্ষে কারে। নিকট সত্যকে পরিস্কৃট না করে তাদেরকে শান্তি দেন না।

আর সেই সুযোগ প্রদান করা বা সত্য প্রকাশিত না হওয়াও ডোমাদেরই গাফিলতি, মুর্খতা ও কর্মের কুফল ছিল। এর দ্বারা জানা যায়ে যে, দুর্ভাগ্য ও অকল্যাণের কারণ সর্ববিস্থায়ই ডোমাদের কর্ম ছিল।

তোমরা কি তোমাদেরকে উপদেশ প্রদানকেই দুর্ভাগ্য হিসেবে গণ্য করতে চাওঃ অথচ এটা হলো সৌভাগ্যের বুনিয়াদ। মূলত শরিয়তের বিরোধিতা করার কারণেই তোমাদের উপর দুর্ভোগ নেমে এসেছে। আর সকলের বিরোধিতার কারণে তোমরা এর কারণ নির্ণায় ভূল করে যাছে। মোট কথা হলো, তারা যে অজ্ঞ ও বিপথগামী ছিল তা তারা জ্ঞানত না এবং জানার চেষ্টাও করত না। আর তাদের সীমা লক্ষান ও সত্য গ্রহণ না করার এটাই মূল কারণ ছিল।

নববী দাওয়াত ও সংশোধন পদ্ধতি এবং ইসলামের অনুসারীদের জন্য বিশেষ হেদায়েত: এন্তাকিয়াবাসীদের নিকট প্রেরিত তিনজন দৃত কাফিরদেরকে যেভাবে সন্থোধন করেছেন এবং তাদের নির্যাতন, হ্মকি ধর্মকি ও অপপ্রচারের যেভাবে জবাব নিয়েছেন; তদ্ধুপ তাদের দাওয়াতে সাড়াদানকারী হাবীবে নাজ্জার নিজের জাতিকে যেভাবে যুক্তির নিরীধে মিষ্ট ভাষায় সম্বোধন করেছেন এতে দীনের দারীদের জন্য বিরাট শিক্ষণীয় বিষয় রয়েছে।

রাসূলদের তাবলীগের জবাবে মুশরিকরা তিনটি বক্তব্য দিয়েছে।

- ১. তোমরা আমাদের মতোই মানুষ! আমরা তোমাদের আনুগত্য কেন করব?
- ২. মহান রাব্বুল আলামীন কারো উপর কোনো বিধান বা কোনো কিতাব অবতীর্ণ করেননি।
- ৩. তোমরা তো পূর্ণরূপেই মিথ্যুক।

এখানে লক্ষণীয় বিষয় হচ্ছে রাসূলগণের নিঃস্থার্থ উপদেশের জবাবে তারা যে ধৃষ্টতাপূর্ণ উত্তর প্রদান করল এরপরও তারা ক্র নবম সূরে বললেন مَنْ اَلْكُمْ لُمُرْسُلُونَ অথাৎ আমাদের প্রতিপালক জানেন নিকয় আমরা তোমাদের নিকট্ট প্রেরিত হয়েছি। আমাদের দায়িত্ কর্তব্য আমরা নিরলসতাবে পালন করেছি। তোমাদের নিকট সৃশ্টেভাবে খোদায়ী বিধান পৌদ্দে দিয়েছি। মান্য করা না করা তোমাদের দায়িত্ । তিরজারের কোনো পরোয়া নেই। কি স্নেহ্ মনতাপূর্ণ জবাব!

তখন এস্তাকিয়াবাসীগণ আরো দান্তিকতার সাথে বলল, তোমরা হতভাগা, অলক্ষুণে। তোমাদের কারণেই আরু আমরা মসিবটে নিপতিত। তোমাদের কারণেই আরু মহা বিপর্যয়ের সৃষ্টি হয়েছে। এত ধৃষ্টতাপূর্ণ কথার পরও রাসূলগণ কতইনা ধৈর্যের সাথে এজমালীভাবে যা বললেন তাতে তাদের অলুক্ষণে হওয়াকে সুস্পষ্টভাবে উল্লেখ করা হয়নি। তারা বললেন কর্ত্তিত কর্ত্বাহ করাই বললেন আতে তামাদের সাথেই রয়েছে। এরপর রাসূলগণ আরো একধাপ এগিয়ে দরদসহ বললেন যে, তোমরা ভেবে দেখ আমরা তোমাদের এমন কি ক্ষতি করেছি। আমরা তো তধুমার তোমাদেরকে কল্যাণ ও মুক্তির উপদেশ দিন্দি মাত্র। তাদের কথার মধ্যে ওধু এতটুকুই রুষ্ট কথা বলা হয়েছে যে, তোমরা তো কেবল সীমালক্ষনকারী।

হাবীরে নাজ্জারের দাওয়াতের বৈশিষ্ট্য : রাসূনগণের কথায় বিশ্বাস স্থাপনকারী হাবীবে নাজ্জার রাসূনগণের উপর নির্যাতনের ববর জানতে পেরে শহরের সীমান্ত হতে ছুটে এসে শ্বীয় জাতিকে অত্যন্ত হিকমতের সাথে দু'টি উপদেশ প্রদান করলেন।

- ১. তোমরা তেবে দেখ এ রাসূলগণ বহুদূর দূরান্ত থেকে ভোমাদেরকে সঠিক পথের দিশা দেওয়ার জন্য এসেছেন। অথচ তারা ভোমাদের নিকট কোনোরূপ বিনিময়ও চান না।
- ২. তারা যে বক্তব্য প্রদান করছেন তা সম্পূর্ণরূপে ইনসাফ ও হেদায়েতপূর্ণ কথা।

এরপর তিনি স্বীয় জাতিকে তাদের বিশ্বাস জনিত তুল-ক্রেটিগুলোকে চোখে আসুল দিয়ে দেখিয়ে দিলেন যে, তোমরা তোমাদের মহান প্রতু আন্তাহকে পরিত্যাগ করে নিজেদের মনগড়া প্রতিমা পূজায় লিগু রয়েছ। তোমরা তাদেরকে তোমাদের আগকর্তা মনে করছ। এটাভো নিরেট মূর্বতা ছাড়া আর কিছুই নয়। তারা নিজেদেরই কোনো তালো মন্দ করতে পারে না এবং তারা আব্লাহর সমীপে সুপারিশ করতেও সক্ষম হবে না। তারা কি করে সুপারিশ করবে? তারা নিজেরাই তো সেদিন আসামীর কাঠগড়ায় উপস্থিত হবে। আভর্মের বিষয় হক্ষে হাবীবে নাজ্জার এসব কথা বলার পর নিজেকে লক্ষ্য করে বললেন, এত কিছুর পরেও যদি আমি স্বীয় প্রতিপালকের উপাসনা না করি, তবে তো নিভিতভাবেই আমি গভীর গোমবাহীতে লিগু রয়েছি।

এত কিছুর পরও যখন তার সম্প্রদায় তাকে হত্যা করতে উদ্যত হলো, তখন বদদোয়া না দিয়ে তিনি বললেন- رُبِّ اَمْدٍ مُوْسِيُ অর্থাৎ হে আমার প্রতিপালক؛ আপনি আমার জাতিকে সংপথ প্রদর্শন করুন।

আরো আন্চর্যের বিষয় হলো, স্বজাতির এ সীমাহীন নির্যাতনের স্থীকার হয়ে শাহাদাত প্রাপ্ত লোকটি যখন সন্মান, পুরন্ধার ও জান্নাতের অসীম নিয়ামত দেখতে পেলেন তখন তাঁর জালিম সম্প্রদায়ের কথা মনে করে অধীর হয়ে বললেন, হে আমার জাতি! তোমরা যদি আমার প্রাপ্ত পুরন্ধার ও নিয়ামত দেখতে, পেতে এর কথা জানতে তবে নিশ্চিতই গোমরাহী ছেড়ে দিয়ে ইমান এহণ করত আমার এ প্রাপ্ত নিয়ামতে শরিক হতো:

সুবহানাল্লাহ! কত আভর্মের বিষয়, হাজারো অত্যাচারে পরও তার সম্প্রদায়ের হিতাকাক্ষা তার হৃদয়ে কত বন্ধমূল ছিল! এটা এমন বস্তু যা সম্প্রদায়ের চেহারা পাল্টে দিয়েছে। কৃষর ও পথস্রউতা হতে বের করত সম্প্রদায়কে এমন মর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করেছে যার কারণে ফেরেশতাগণও তাদের প্রতি ইর্ষান্তিত হয়ে পড়েছিল।

শেষ কথা হলো, বর্তমানের দায়ী ও মুবাল্লিগণ যদি এভাবে ধৈর্মের সাথে দীনের কান্ত আঞ্জাম দিতে পারেন, তবে আন্তও পৃথিবীতে দীনের প্রসার তেমনিভাবে হবে। যেমনিভাবে নবী রাস্লগণের যুগে হয়েছিল। হে আল্লাহ! তুমি আমাদেরকে সে দলের পথে চলার তৌফিক দান কর। আমীন।

णक्षिरिक رَجُلٌ अब मध्य : मूंि कांतरा बांग्राख مَرْجُلٌ अब मर्था رَجُلٌ अब मर्था لَعَدِيْبَاتُهِ رَجُلُ नारका तत्वया स्वया स्वया हाराइ।

- ১. 🎉, শন্দটিকে নাকেরা নেওয়ার মাধ্যমে লোকটির সম্মান ও মহত্ত বর্ণনা করা হয়েছে।
- ২. লোকটি রাসৃণগণের নিকট বিশেষভাবে পরিচিত ছিল না এবং এ কাজের জন্য তাকে পূর্ব হতে নিযুক্তও করে রাখা হয়নি :

# তেইশতম পারা : اَلْحُزْءُ الثَّالِثُ وَالْعِشْرُونَ



पү २२. जनुवात जिन बनातन, आमात कि राना या. या मता के राना या. या मता خَلَقَنِينَ أَيْ لَا مَانِعَ لِنْ مِنْ عِبَادَتِهِ الْمَوْجُوْدُ مُقْتَضِيْهَا وَانْتُمْ كَذٰلِكَ وَالْيَبِهِ تُرْجَعُونَا بَعْدَ الْمَوْتِ فَيُجَازِيْكُمْ كَغَيْرِكُمْ.

اَنَذُرْتُهُمْ वर्षिक शूर्त वर्षिक مُعَالِمَ अप्रत शर्राव है के बेर्ग के के वे تَفَدَّمُ فِيْ أَأَنْذُرْتُهُمْ وَهُوَ إِسْتِفْهَامٌ بِمَعْنَى النَّفْي مِنْ دُونِيهِ أَىْ غَيْرِهِ اللَّهِيَّةُ أَصْنَامًا إِنْ يُرِدُنِ الرَّحْمُنَ بِضُير لَّا تُغُن عَنِني شَفَاعَتُهُمْ الَّتِى زَعَمْتُمُوْهَا شَيْئًا وَلاَ يُنْقِذُونَ صِفَةُ الِهَذِ.

. إِنَّنَّى إِذَّا إِنْ عَبَدْتُ غَيْرَ اللَّهِ لَّفِيْ ضَلَالٍ مَرِينِ بَيِّنِ . مُرِينِ بَيِّنِ .

٢٥. إِنِّي أَمَنْتُ بِرَبِّكُمْ فَاسْمَعُونَ أَيَّ إِسْمَعُوا قَوْلِيْ فَرَجُمُوهُ فَمَاتَ.

٢٦. قِبْلُ لَهُ عِنْدَ مَوْتِهِ ادْخُلِ الْجَنَّةَ مَ وَقِبْلَ دَخَلَهَا حَبُّا قَالَا بِا حَرْفُ تَنْبِيْهِ لَيْتَ قَوْمِي بَعْلَمُونَ.

٢. بِمَا غَفَرَلِي رَبَّيْ بِغُفْرَانِهِ وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِيْنَ.

অনুবাদ :

আমায় সৃষ্টি করলেন আমি তার উপাসনা করি না। আমাকে সৃষ্টি করেছেন অর্থাৎ আমার সমূবে তার ইবাদত করার ব্যাপারে কোনো প্রতিবন্ধক নেই: বরং ইবাদত করার যৌক্তিকতা প্রমাণকারী বস্তসমহ বিদ্যমান রয়েছে। আর তোমাদেরও একই অবস্থা। আর তারই দিকে তোমরা প্রত্যাবর্তন করবে মত্যুর পর : অতঃপর অন্যান্যদের ন্যায় তোমাদেরকেও

প্রতিদান দেওয়া হবে। -এর ন্যায় কেরাতগুলো প্রযোজ্য হবে। আর এটা এর অর্থে হয়েছে। তিনি ব্যতীত অর্থাৎ আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে উপাস্য হিসেবে দেবতাগুলোকে যদি দয়াময় আল্লাহ আমার ক্ষতিসাধন <u>করতে চান তবে</u> তাদের সুপারিশ আমার কোনোই উপকারে আসবে না । যার ধারণা তোমরা করছ। কোনো কিছুই আর তারা আমায় রক্ষা করতেও সক্ষম হবে না । এটা 🐔 শব্দের সিফাত হিসেবে ব্যবহৃত হয়েছে।

🗜 ২৪. এমতাবস্থায় আমি যদি আন্নাহ বাতীত অন্য কারো ইবাদত করি তবে সুনিশ্চিত বিদ্রান্তিতে পতিত হবো : প্রকাশ্য গোমরাহী।

২৫. নিশ্চয় আমি তোমাদের প্রতিপালকের উপর বিশ্বাস স্থাপন করেছি। কাজেই আমার কথা শোনো! তোমরা আমার কথা শ্রবণ করে তা মান্য করো : কিন্তু তারা সকলেই তাঁকে পাথর নিক্ষেপ করল ফলে তিনি মৃত্যুবরণ করলেন।

২৬. বলা হলো তাকে তার মৃত্যুর সময় <u>তুমি জালাতে</u> প্রবেশ করো কারো মতে তিনি জীবিতাবস্তায়ই জান্রাতে প্রবেশ করেছেন। তিনি বললেন হায়! হরফে তামীহ্ আফসোস যদি আমার সম্প্রদায় জানত !

২৭. কি কারণে আমার প্রতিপালক আমায় ক্ষমা করলেন ভাঁব কৰুণা ও ক্ষমা সম্পর্কে এবং আমাকে সন্মানিত করেছেন।

न्ति हैं ति स्वात अरे कि निवाहक अप्र अप . وَمَا نَافِيَةُ أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ أَيْ حَبِيْب مِنْ بَعْدِه بَعْدَ مَوْتِهِ مِنْ جُنْدِ مِّنَ السَّمَاء أَيْ مَلَائِكَةٍ لِإِهْلَاكِيهِمْ وَمَا كُنَّا مُنْزِلَيْنَ مَلَابِكَةً لِإِهْلَاكِ أَحَدٍ.

صَاحَ بِهِمْ جِبْرَثِيبُ لُ فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ سَاكِتُونَ مَيَتُونَ .

তার সম্প্রদায়ের উপর অর্থাৎ হাবীবে নাজ্জারের সম্প্রদায়ের উপর <u>তার পরে</u> তার মৃত্যুর পর <u>আকাশ হতে</u> কোনো সৈন্য ফেরেশতাদেরকে তাদের ধ্বংস করার জন্য আর আমার প্রেরণ করার প্রয়োজনও ছিল না ফেরেশতাদেরকে কাউকেও ধ্বংস করার জন্য।

हिन ना وَإِنَّ مَا كَانَتُ عُقُوبَتُهُمْ إِلَّا صَبِحَهُ وَأَجِدَةً ﴿ وَإِنْ مَا كَانَتُ عُقُوبِتُهُمْ إِلَّا صَبِحَهُ وَأَجِدَةً নেতিবাচক। একটিমাত্র বিকট আওয়াজ যা হযরত জিবরাঈল (আ.) তাদের উপর একটি বিকট আওয়াজ দিয়েছিলেন। ফলে তারা নিথর নিস্তব্ধ হয়ে গেল নিস্তব্ধ ও মৃত হয়ে গেল।

# তাহকীক ও তারকীব

আপ্লাহ তা আলার বাণী النَّجْدُ - এর বিভিন্ন কেরাত: النَّجْدُ - এর উভয় হামযা পড়ার ক্ষেত্রে ৬টি কেরাত রয়েছে।

- উভয় হাময়েক অপরিবর্তিত রেখে পড়া :
- ২. দিতীয় হামযাকে اَلِتُ এর রূপ ধারণ করবে।
- ৩. দ্বিতীয় হামযাকে তাসহীল করে পড়া হবে :
- 8. দিতীয় হামযাকে তাসহীল করে উভয় হামযার মাঝে একটি اَلِنَى বাড়িয়ে পড়া।
- ৫. উভয় হামযাকে অপরিবর্তিত রেখে মাঝে একটি ার্টা বাড়িয়ে পড়া ৷
- ৬. উভয় হামযাকে উচ্চারণ না করে পূর্বের 🛴 🚅 -এর সাথে যুক্ত করে পড়া।

-এর মধ্য मू कि कताछ ताराह। إِنْ يُرِدْنِ السخ - अत्र सथा स् विष्ठित कताण : إِنْ يُرِدْنِ السخ

- ) পাঠ করা। وَنْ يُرُونُو কে উহা রেখে يَائِے مُتَكَلِّمُ
- शोर्ध कता : بَانِي مُرَدِّنِينَ क উद्धिथ करत يَانِي مُتَكَلِّمُ

আল্লাহ তা'আলার বাণী 🚣 🚣 -এর বিভিন্ন কেরাত : উল্লেখ্য যে 🎉 -এর মধ্যে দৃটি কেরাত রয়েছে-

মধ্যন্ত بَوَاء এর উপর আতফ হয়েছে। আর পূর্ণ বাক্যটি মা'তৃফ আলাইহি মা'তৃফ মিলে بَوَاء এর উপর আতফ হয়েছে। আর পূর্ণ বাক্যটি মা'তৃফ আলাইহি মা'তৃফ মিলে یمانے مُسَکَکِم ( ववर کُشو الرَّحْسُن ) प्रति । काएकर नामि کی کُشیندُون کی الرَّحْسُن بِیصُیر الرَّحْسُن بِیصُیر পড়ে গেছে। বর্তমান অবস্থিত 🚅 টি হচ্ছে নূনে বিকায়া।

बा रहता स्तराह कि بَالَثُ عَلَمُونَ بَيْدًا के पात بَالْ يَعْلَمُونَ के पात بَالْكِتَ فُوْمِسْ يَعْلَمُونَ (१७ त) पात بَيْنَ स्वार भूयाफ क्वाहिदि भिटल انتُم كَنَا الله مَا يَعْلَمُونَ के प्रयाफ भूयाफ केवाहिदि भिटल انتُم الله مَا يَعْلَمُونَ केवा بَعْلَمُونَ केवा بَعْدِي فَعْمَدِ الله الله الله الله الله الله الله مَا يُعْلَمُونَ केवा केवाहिदि भिटल कुमलारा (त्माहिसाह क्ष्मांद्र केवाहिद्र केवाहिद्र त्मा केवाहिद्र केवाहिद्

এর সুতা'আল্লাক: بِعَلَكُوْن এবং بِهِمَا مُجَرُّور এবং এবং بِهِمَا غُفُولِيُّ رَبِّنَ: আরু কাথে بِهَا غُفُولِيَ يَعَاسُونَ الْمُعَلِّمُونَ মিলে জুফলায়ে ফেলিয়া হলো। এখন ফে'ল ফায়েল । এখন ফে'ল ফায়েল। মিলে জুফলায়ে ফেলিয়া হলো।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইবাদতের অর্থ ও আবিদের শ্রেণিবিভাগ : أَيْفِيَادَةُ النِّقْدُلُو -এর আভিধানিক অর্থ হচ্ছে- عَايَدُ النَّذَيُّلُو হঙ্যা।

এর পারিভাষিক অর্থ- ইসলামি শরিয়তের পরিভাষায় মানব জীবনে আল্লাহর বিধানাবলির পূর্ব আনুগত্য করাকে ইবাদত বলে। মনীধীগণ আবিদকে তিন শ্রেণিতে বিভক্ত করেছেল-

- ② প্রথম শ্রেণির আবিদ হক্ষেনে যারা গুধুমাত্র আল্লাহর অনুগ্রহের কারণেই তাঁর ইবাদত করে না; বরং আল্লাহ তা আলাকে তাদের স্রষ্টা ও একক্ষত্রে মালিক মেনে নিয়ে তাঁর ইবাদত করেন। চাই তিনি তাঁদেরকে পুরস্কার দেন বা শান্তি প্রদান করেন। এই কিনি তাঁদেরকৈ পুরস্কার দেন বা শান্তি প্রদান করেন। এই কিনি তাঁদেরকৈ পুরস্কার সাথে তুলনা করা যায় যে সর্বাবস্থায় মনিবের আনুগত) করে; মনিব তার সাথে তালো ব্যবহার করুক বা না করুক।
- ট দিতীয় শেণির আবিদ হক্ষেন- যারা তাদের প্রতি আল্লাহর অনুহাহ ও করুণা প্রদানের কারণে তার উপাসনা করেন।
- ② তৃতীয় শ্রেণির আবিদ হচ্ছেন− যারা আল্লাহর শান্তির ভয়ে তাঁর ইবাদত বন্দেগি করে :
- এ আয়াতে হাবীবে নাজ্ঞারের উক্তি اَلَّذَى مَطَرَبِيُّ वाता প্রতীয়মান হয় যে, তিনি প্রথম শ্রেণির আবিদদের অন্তর্কুক ছিলেন। কেননা তিনি আরাহকে তার স্রষ্টা ও একজন্তা মালিক জ্ঞান করে তার ইবাদত বন্দেগি করতেন।

–[তাফসীরে কাবীর]

শাদীনতাপূৰ্ব পদ্ধতিতে বীয় সম্প্ৰদায়ের সম্বৰ্ধ : হাবীবে নাজ্জার আলোচ্য আয়াতে অত্যন্ত বিচন্ধণতার সাথে শাদীনতাপূৰ্ব পদ্ধতিতে বীয় সম্প্ৰদায়ের সম্বুদে ইবাদতের একমাত্র উপযুক্ত আল্লাহ তা'আলা এটাকে প্রতীয়মান করত অবশেষে সকলকে তাঁরই নিকট প্রত্যাবর্তিত হতে হবে এটাকে তুলে ধরেছেন। এ বিষয়টিকে নিজের দিকে সম্বোধন করে বলেছেন যে, আল্লাহ আমায় সৃষ্টি করলেন তাঁর ইবাদত করতে আমার কি করে আপত্তি থাকতে পারে? এখানে ওজর করার কোনোই কারণ থাকতে পারে না। কারণ সৃষ্টি করেছেন যিনি ইবাদতও পাবেন তিনি। তাই তিনি ব্যতীত অন্য কেউ ইবাদত পেতে পারে না। কথাটিকে তিনি নিজের দিকে সম্বোধন করলেও সম্প্রদায়ের সকলকে যে এ একই পথ গ্রহণ করতে হবে তা তিনি বৃথতে চয়েছেন।

এ ছাড়াও তিনি আয়াতটির শেখাংশে সীয় সম্প্রদায়ের লোকদের এ বলে সতর্ক করে দিয়েছেন যে, তোমাদের তেবে দেখা দরকার যে মৃত্যুর পর তোমাদের মহা প্রস্থ আল্লাহর দিকেই ফিরে যেতে হবে। আর তখন তিনি তোমাদেরকে তোমাদের কৃতকর্মের প্রতিফল দান করবেন। কাজেই তোমাদের তাঁর ইবাদত করা ও তাঁর রাসুলগণের আনুগতা করা উচিত। তার এ শন্ধতিতে দাওয়াত পেশ করার উদ্দেশ্য হচ্ছেন যাতে বিরোধীরা উত্তেজিত হয়ে না পড়ে এবং তারা উত্থাপিত বিষয়ে যেন ঠাঙা মাথায় বিহেচনা করতে পারে।

এই মধ্যে প্রশ্নাকারে বক্তব্য উত্থাপনের কারণ কি? উদ্ধিবিত আয়াতে হাবীবে নাজ্জানের প্রশ্নাকারে বক্তব্য উত্থাপনের কারণ হাবীবে নাজ্জানের প্রশ্নাকারে বক্তব্য উপস্থাপনের কারণ হচ্ছে– যদি প্রশ্ন না করে তিনি সোজা বলতেন যে المنفذ العزاية স্থাপনের কারণ হচ্ছে অন্য কাউকে মাবুদ নানাব না, তবে প্রশ্ন করার অবকাশ থেকে যেত– কেন বানাবে না। এখন তার ব্যবহৃত পদ্ধতিতে বিরোধীদের পক্ষ হতে পুনরায় প্রশ্ন উথাপনের কোনোই অবকাশ রইল না।

সারকথা হচ্ছে, আল্লাহ তা'আলা আলোচ্য আয়াতে হাবীবে নাজ্জারের কথার উদ্ধৃতি দিয়ে দ্বার্থহীন কণ্ঠে ঘোষণা দিয়ে দিলেন ত. ইবাদতের উপযুক্ত একমাত্র আল্লাহ তা'আলা। তিনি বিনে কেউ ইবাদতের উপযুক্ত হতে পারে না।

আরাতের ব্যাখ্যা : বাজিল মাবুদদের অসারতার কথা বর্ণনা করে এ আরাতে বলা হয়েছে গে, সোটেই সেসব দেবদেবীর অর্চনা করা সমীচীন নয় যারা আল্লাহর নিকট কোনো অপরাধীর ব্যাপারে সুপারিশ করে তার্কে মুক্ত করতে পারে না। অথবা তার এমন কোনো ক্ষমতাও নেই যার ফলে সে তাকে নিকৃতি পাইয়ে দিবে। এরা না কারো উপকার করতে পারে না কারো অপকার সাধন করতে পারে। কাজেই এদের উপাসনায় লিও হওয়ার চেয়ে চরম বোকামি আর কি হতে পারে।

वात्राराख بِرُيكُمْ ना वरन بِرَيْنِ ना वरन مِرْبِكُمْ कन वनरनन? जाप्राराख मूं कि कातरा اِرْبَيُّ الْمُنْتُ بِرَيْنِ

- 🔾 এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো اِطْهَار حَقِيْقَتُ তথা বাস্তব বিষয়ের প্রকাশ করা । যদিও তারা তা সমর্থন করে না ।
- ② হাবীবে নাজ্ঞার উক্ত বক্তব্যের দ্বারা স্বীয় সম্প্রদায়ের মধ্যে এই উপলব্ধির উন্মেষ ঘটাতে চেয়েছিলেন যে, যে আল্লাহর প্রতি
  আমি তোমাদেরকে বিশ্বাস স্থাপনের জন্য আহ্বান করছি তিনি যেরূপে আমার প্রতিপালক অনুরূপভাবে তোমাদের
  প্রতিপালক। কাজেই তোমাদেরও আমার ন্যায় তাঁর প্রতি ঈমান আনয়ন করা আবশ্যক। দাওয়াতি পদ্ধতির এটা একটি বিশেষ
  কৌশল।

আয়াতে مانت بُركِكُمْ فَالْسَمُعُونِ : আয়াতে কাদেরতৈ ক্ষেদ্য করা হয়েছে? وَانْتُنَ أُمَنْتُ بِرَكِكُمْ فَالْسَمُعُونِ का वाहादक কৰে। الْزِنْ أُمَنْتُ بِرَكِكُمْ فَالْسَمُعُونِ कता दয়েছে।

- ② কতিপয় তাফদীরকারকের মতে, অয়্র আয়াত ছারা রাসূলণণকে সম্বোধন করা হয়েছে। যখন হাবীবে নাজ্জার দেখল থে.
  সম্প্রদায়ের লাকেরা তার উপদেশ বাণী গ্রহণ তো দ্রের কথা উদ্টো তাকে হত্যা করতে উদ্যত হয়েছে, তখন তিনি
  রাসূলগণের সম্বুখে উপস্থিত হয়ে বললেন, আপনায়া তনে রাখুন! আয়ি আপনাদের প্রতিপালকের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছি।
  তার একথা বলার উদ্দেশ্য হছেে— রাসূলগণ যেন দরবারে ইলাহীতে তার ঈয়ান আনয়নের সাক্ষ্য প্রদান করেন।
- ② কারো কারো মতে, এ আয়াতে হাবীবে নাজ্জার স্বীয় সম্প্রদায়কে সম্বোধন করেছেন। তিনি তাঁর জাতিকে ঈমানের দাওয়াত দিলে তারা তা প্রত্যাখ্যান করে। এমনকি এ কারণে তাকে হত্যা করতে উদ্যত হয়। হাবীবে নাজ্জার যখন নিশ্চিতরূপে বুঝতে পারলেন যে, তার স্বজাতি তাকে হত্যা করবেই তখন তিনি তাঁর ঈমান এহণের কথা সুস্পষ্টভাবে তাদেরকে জানিয়ে দিলেন। নামাআরিফ, ইবনে কাছীর, কারীর)

হারীবে নাজ্জারকে কখন বলা হলো যে, 'তুমি বেহেশতে প্রবেশ করো'? হারীবে নাজ্জারকে কখন বলা হয়েছিল যে, তুমি বেহেশতে প্রবেশ করো। এ নিয়ে মুফাসসিরগণের অভিমত নিম্নরূপ--

☼ জমহর মুকাসদিরণণের মতে, তার মৃত্যুর পর আল্পার্ তা'আলার পক্ষ হতে কোনো ফেরেশতার মাধ্যমে তাকে এ সুসংবাদ প্রদান করা হয়েছে। আর তাকে জান্নাতে প্রবেশ করতে বলার অর্থ হলো তাকে সুসংবাদ দেওয়া থে, তার জন্য জান্নাত নির্ধারিত রয়েছে, থবা সময়ে তা প্রাপ্ত হবে।

- অথবা এমনও হতে পারে যে, মৃত্যুর পরপরই তার স্থান বেহেশতে দেখানো হয়েছে। এছাড়া মালমে বরষথে জানুাতীগণ জানুাতের আপ্যায়ন পেয়ে থাকেন। কাজেই তার বরষথে পৌছা এক হিসেবে জানুাতে পৌছারই নামান্তর।
- এ আয়াতে এবিশ্ব 'জান্নাতে প্রবেশ কর' উক্তি ঘারা এ দিকে ইশারা করা হরেছে যে, হারীরে নাজ্জারকে শহীদ করে দেওয়া হয়েছে। কারণ বেহেশতে প্রবেশ করা কিংবা জান্নাতের আলামত পরিলক্ষিত হওয়া শুধুমাত্র মৃত্যুর পরেই হওয়া সম্ভব।
- কোনো কোনো মুফাসসির বলেন, জীবিত অবস্থায়ই হাবীবে নাজ্জারকে বেহেশতে প্রবেশ করানো হয়েছে । যথন তাঁর সম্প্রদায়
  তাঁকে শহীদ করতে দৃঢ় মনস্থ হলো তখন দয়ায়য় আল্লাহ তাকে নিজ কুদরতে জাল্লাতে উঠিয়ে নিলেন ।
- تَمَنِّى आग्रात्क आकाका प्रचादक मुकामिन्दगर्शन अधियक : يَكُنُ بُنُ تُوْمِيُ आग्रात्क आकाका मन्तर्दक मुकामिन्दगर्शन अधियक بَا لَبُتُ تُومِيُ प्रमादक मृष्टि अভियक तरहरू-
- ১ আফনোল করে হারীবে নাজ্জার বলেছেন- پا بَيْتَ مُوسِى بَعْلُسُونَ "হায় আমার সম্প্রদায় যদি জানতে পারত"। তার এ হায় বা আকাজ্জাসূচক শব্দের অর্থ হলো– ডিনি চেয়েছেন যে তাঁর জাতি তার এ তত পরিণতির কথা তথা জান্নাতে প্রবেশ ও অফুরন্ত মর্যাদা লাভের কথা যদি জানতো, তারা তার সং ইচ্ছা ও সং আকাজ্জার কথা ভালোভাবে উপলব্ধি করতে পেরে লক্ষ্যিত হতো।
- ২. কতিপয় তাফসীর কারকের মতে হাবীবে নাজ্জাবের আকাক্ষার দ্বারা উদ্দেশ্য হলো, তার জাতি তার অবস্থা সম্পর্কে জেনে নিক যাতে তারা তাঁর মতোই আল্লাহর প্রতি ঈমান এনে তাদের অবস্থাকেও অনুরূপ বানিয়ে নেয় এবং চিরস্থায়ী জান্লাতে যেন তারা প্রবেশ করতে পারে। —ফাতহুল কাদীর, কুরতুঝী।
- আল্লাহর বাণী بِمَا غَغَرُي এর মধ্যস্থ مَا এর অর্থ : আলোচ্য আয়াতে د ما عَغَرُني এর অর্থের ব্যাপারে মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতাহেত পেশ করেছেন।
- 🖸 একদল মুফার্সনিরের মতে, উক্ত 🖒 মাসদারের অর্থে হবে। তখন আয়াতের অর্থ হবে- আয়ার গ্রন্থর আয়াকে 🖘 মা করে দেবলা।
- 🔾 কারো কারো মতে, এখানে 🖒 টি মওসূলের অর্থে হবে। তখন আয়াতের অর্থ দাড়ায় بِالْدَيْ غَنَرُوْ لِيْ رَبِي عَنْهُ وَمِي مِالْمَانِي عَالَمُ وَالْمُعَالَّمُ مِنْهُ وَمِيَّا لِمُعَالِّمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمِيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمِيْهُ اللهُ ا
- 🔾 ফাররা নাহবীর মতে, এখানে 🖒 টি مُتَعَبِّبُ -এর জন্য হয়ে بُعَجُبُ -এর অর্থ প্রদান করেছে। তখন আয়াতের অর্থ হবে-مُنْ غَمُرُلُونَ رَبُع (কান জিনিসের বিনিময়ে আমার গ্রন্থ আমায় কমা করে দিলেন।
- তবে নাহবী কেসায়ী ফাররার বক্তব্যের সমালোচনা করে বলেছেন, নাহবী ফাররার বক্তব্য তবনই সঠিক হতো যদি 🛶 না হয়ে 🚑 হতো। তবে বিশুদ্ধ অতিমত হচ্ছে 💪 এর সাথে نيا বহাল থেকেও তা ব্যবহারের প্রচলন রয়েছে।

কিভাবে মৃত্যুর পর উদ্রিখিত ব্যক্তি তার জাতির ব্যাপারে কথা বলল? যখন হাবীবে নাজ্জার তার সম্প্রদায়ের জন্য আফসেন করেন, তখন তিনি আলমে বরখে অবস্থান করছিলেন। এ আয়াত এবং এ জাতীয় অন্যান্য আয়াত বারা এটাই প্রমাণিত হয় যে, আলমে বরবাবে মানুষ মৃত থাকরে না। তথায় তার প্রয়োজনীয় অনুভূতি ও উপলব্ধি করার ক্ষমতা থাকরে। কেউ কেউ বলেন, তখন দেহ ব্যতীত তার রহ জীবিত থাকে। আর সুখ-দুঃখ, আনন্দ-বিষাদের অনুভূতি এবং পৃথিবীবাসীদের প্রতি তার আগ্রহও বিরাজমান থাকে।

এর সাথে পূর্ববর্তী আয়াতের সন্দর্ক : পূর্ব বর্ণিত وَمَا اَنْزَلْنَا عَلَى فَوْمِهِ এর মধ্যে মহান আল্লাহ তাঁর এক মু'মিন বানার তন্ত হাল ও প্রশংসমীয় মর্যাদার কথা উল্লেখ করেছেন। আর এর বিপরীতে এ আয়াতে কাফের, মুশরিক ও খোদাদ্রোহীদের দূরবহার কথা উল্লেখ করেছেন।

উল্লেখ্য যে, পৰিত্ৰ কুৰুআনকে নিয়ে গবেষণা করলে আল্লাহ আআলার একটি চির সূদৃঢ় নীতি পরিপক্ষিত হয় যে, যেখানে হিন্দি বিশ্বাসীদের পুরস্কারের কথা উল্লেখ করে তাদেরকে শুভ সংবাদ প্রদান করেছেন, তার সাথে সাথেই কাফেরদের শান্তির কথা উল্লেখ করেছেন। এর দ্বারা আরবি প্রবাদের পূর্ণ প্রতিফলন ঘটেছে। প্রবাদটি হচ্ছেন। এর দ্বারা আরবি প্রবাদের পূর্ণ প্রতিফলন ঘটেছে। প্রবাদটি হচ্ছেন। এই দ্বারা আরবি প্রবাদের পূর্ণ প্রতিফলন ঘটেছে। প্রবাদটি হচ্ছেন। এই দ্বারা আরোক প্রথমের জন্য করে পাশাপাশি তার বিপরীত বন্ধুর উল্লেখকরণ দ্বারা তাকে স্পষ্ট করে তোলে।" যেমনিভাবে আলোকে বুঝার জন্য প্রক্ষারেও জ্ঞান থাকা আবশ্যক। তেমনিভাবে স্থানিকর সমানক উপলব্ধির জন্য কুফরের ধারণা লাভ করা একান্ত আবশ্যক। তা ছাত্র লোকেরা যেন স্থান প্রথম করার সাথে সাথে স্থমান না আনার কুন্সরিণতি সম্পর্কেও যেন জানতে ও বুঝতে পারে।

জায়াতে কিয়াকে আল্লাহর নিজের দিকে নিসবত করা ও أَنْرَاكُ وَعُمَّا اَنْرَاكُمُ الْحَدِّ الْمِهُ وَمُّا اَنْرَاكُمُ وَالْمُ الْمُوْمِ وَمُّا اَنْرَاكُمُ عَلَى الْمُوا الْمَعْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

जाबाएं कषमारक - رُجُلُّلُ अष्ठाएं कषमारक - رُجُلُّلُ अब वितक निमंदक कबाब दिक्मक : মুফাসনিরীনে কেরাম উক্ত নিमंदालंद দু'টি কারণ উল্লেখ করেছেন।

- ১. আল্লাহ পাক উক্ত আয়াতে কওমকে হাবীবে নাজ্জারের প্রতি নিসবত করার মাধ্যমে এ দিকে ইঙ্গিত করা উদ্দেশ্য যে, আল্লাহ তা'আলা একই সম্প্রদায়ের একটি ব্যক্তিকে তথুমাত্র ঈমান আনয়নের কারণে কিরুপ মর্যাদা ও সম্মানে ভূষিত করেছেন। এপর দিকে বিশ্বাস স্থাপন না করে পৌত্তলিকতায় নিমজ্জিত থাকার কারণে সম্প্রদায়ের অন্যান্য সদস্যদেরকে সীমাহীন লাঞ্ছ্না ও দুর্ভোগে নিপতিত করেছেন। একই সম্প্রদায়ের লোক হওয়া সব্ত্বেও আদর্শের পার্থক্যের কারণে তানের মধ্যে কিরুপ আক্রপ-পাতাল ব্যবধানের সৃষ্টি হয়েছে।
- ২. অথবা, এর নিসবতকরণ হারা উদ্দেশ্য হঙ্গেদ- উক্ত আজাব ও শান্তি হারীবে নাজ্ঞাবের কওমের মধ্যে সীমাবদ্ধ ছিল। যেহেতু রাসূলগণের সম্প্রদায় রাসূলগণের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন তাই তাদের প্রতি শান্তি অবক্তীর্ণ হয়নি। এ কারণেই রাসূলগণের দিকে কওমকে ইয়াফত না করে হারীবে নাজ্জারের দিকে করা হয়েছে।

হাবীবে নাজ্জারের পরে তার জ্ঞাতির উপর ঐশীবাহিনী প্রেরিত না হওরাকে খাস করার কারণ? এ আয়াত গ্বারা বৃঝা যায় যে, আল্লাহ হাবীবে নাজ্জারের তীরোধানের পর তার সম্প্রদায়ের উপর কোনো ঐশী বাহিনী প্রেরিত হয়নি। অথচ হাবীবে নাজ্জারের মৃত্যুর পূর্বেও তার জ্ঞাতির প্রতি কোনো ঐশী বাহিনী প্রেরিত হয়নি। স্তরাং একটিকে নির্দিষ্ট করার কারণ কিঃ

এর কারণ হচ্ছে- আক্টাহ পাক কোনো সম্প্রদায়কে শান্তি দেওয়ার পূর্বে তথায় রাসৃল পাঠিয়ে প্রথমে ভাদেরকে সন্তর্ক করে দেন। যথা, আক্টাহ বন্দেন- المُعَنَّ مُثَنِّ مُعَنِّ بَنِّ عَنْ مُعَنِّ بَنِّ كُنَّا مُعَنِّ بَنِّ مَنْ يَبْعَثُ رَسُولًا সম্প্রদারের প্রতি শান্তি প্রেরণ করি না। আর এন্তাকিয়াবাসীর নিকট যেহেছু পূর্বে রাসৃল পাঠানো হয়নি তাই ভাদের প্রতি আন্তার পাঠানোর প্রশুই উঠে না। আর এ কারণেই আজাব নাজিল হওয়ার আলোচনা করাও অবান্তর বলে বিবেচিত হবে। অপরদিকে থেছেতু হাবীবে নাজ্জারের পরে রাসুলগণও হাবীবে নাজ্জার ডাদেরকে সতর্ক করেছিলেন। তাদেরকে বারবার বিশ্বাস স্থাপনের আহবান জানিয়ে ছিলেন কিন্তু এরপরও তারা ঈমান আনেনি। এ কারণেই তাদের উপর শান্তি অবতীর্ণ হওয়ার প্রেক্ষাপট সৃষ্টি হয়েছে। ফলে শান্তি অবতীর্ণ হওয়ার প্রক্ষাপট ক্রাই হয়েছে। ফলে শান্তি অবতীর্ণ হওয়ার পিছতির প্রশ্ন দেখা দিয়েছে। এ কারণেই ঐশী বাহিনী অবতীর্ণ হওয়ার বিষয়টিকে হাবীবে নাজ্জারের মতার পরবর্তী সময়ের সাথে নির্দিষ্ট করা হয়েছে।

ঐশীবাহিনী পাঠানোর বিকমণ্ড ও বিশেষ ঘটনার সাথে এটা নির্দিষ্ট হওয়ার কারণ : কুরআন ও হাদীসের দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ অনেক সময় মুসলিম বাহিনীর সাহায্যার্থে ঐশীবাহিনী প্রেরণ করেছেন। আবার কখনো বাহিনী প্রেরণ না করে অন্যভাবে মুসলমানদেরকে বিজয় দিয়েছেন এর মূল হেডু কিঃ বিভিন্নভাবে এর জবাব প্রদান করা যেতে পারে।

- মহান রাক্ষ্মল আলামীন কাফির মুশরিকদেরকে কোথায় কোন পদ্ধতিতে শায়েতা করবেন এটা পূর্ণরূপে তারই ইশ্বাধীন।
  তিনিই সকল ক্ষমতার আধার। যে কোনো স্থানে যে কোনোভাবে তিনি অপরাধীদের শান্তি দিতে পারেন। কাজেই শান্তি
  বিধানে বৈচিত্র্যা পত্না অবলম্বনের কারণেই বিভিন্ন সময় কাফির মুশরিকদেরকে বিভিন্ন শান্তি প্রদান করেছেন।
- যেখানে কাফির মুশরিকদের বিরুদ্ধে সশক্ত্র যুদ্ধে ঝাঁপিয়ে পড়ার মতো মু'মিনের দল বিদ্যমান ছিল তথায় তাদের সাহায়্যার্থে ঐশী বাহিনী প্রেরণ করেছেন। আর যেখানে এমন দল ছিল না সেখানে অন্যভাবে শান্তি অবতীর্ণ করে বেঈমানদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছেন।

হাবীবে নাজ্ঞারের জ্বাতিকে বিকট শব্দে ধ্বংস করা এবং বদর ধন্দক ও অপরাপর যুদ্ধে ক্বেরেশতা অবতীর্ণ করে মুশরিকদের ধ্বংস করার হিকমত : কুরআন ও হাদীসের হারা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ অনেক সময় মুসলিম বাহিনীর সাহায্যার্থে ঐশীবাহিনী প্রেরণ করেছেন : আবার কখনো বাহিনী প্রেরণ না করে অন্যভাবে মুসলমানদেরকে বিজয় নিয়েছেন এর মল হেন্ত কিঃ বিভিন্নভাবে এর জবাব প্রদান করা যেতে পারে।

- এটা আল্লাহর খেয়াল-খূশির উপর নির্ভরশীল এবং প্রশ্লাতীত ব্যাপার :
- 🔾 ঐশীবাহিনীর মাধ্যমে সাহায্য করা মহানবী 🎫 -এর বিশেষ মর্যাদা ও বৈশিষ্ট্যের প্রমাণ বহন করে।
- হারীবে নাজ্জারের সময় কাফেরদের মোকাবিলা করার জন্য কোনো বাহিনী ছিল না বিধায় হয়রত জিব্রাঈল (আ.)-এর বিকট
  পদ ধ্বনি দ্বারা তাদেরকে ধ্বংস করে দেওয়া হয়েছে।

حَسْرَةً عَلَمَ الْعَبَادِ ءِ هُولَاءِ وَنَحُولُا مِينَّ: كَذَّبُ اللَّرُسُلُ فَالْهُلِكُوا وَهِيَ شَدَّهُ السَّنَاكُم وَنِدَاوُهُا مَجَازُ أَيْ هُذَا أَوَانُكِ فَاحْضُرِيْ مَا يَأْتِيبُهُمْ مِّنْ رُسُولِ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُوز وَنَّ مَسُوقٌ لِبَيَّانِ سَبَيِهَا لِاشْتِمَالِهِ عَلْي إِسْرِهُ زَائِهِمُ الْمُؤَدِي إِلَى إِهْلَاكِيهِمُ الْمُسَيَّتُ عَنْهُ الْحُسْرَةُ.

ٱكَمْ يَرُوا أَيْ أَهْلُ مَكَّةَ الْقَائِلُونَ لِلنَّبِي كَسْتَ مُرْسَلِكًا وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلتَّفْرِيْرِ أَيْ عَلِمُوا كُمْ خَبَرِيَّةً بِمَعْنَى كَثِيرًا، مَعْمُولَةً لِمَا يَعْدَهَا، مُعَلَّقَةُ لِمَا قَبْلَهَا عَنِ الْعَمَلِ وَالْمَعْنَى أَنَا اهْلُكُنَا فَبِلَّهُمْ كَثِيرًا مِنَ الْقُرُونِ الْأُمِمَ أَنَّهُمْ أَي الْمُهَلَكِينَ اِلْيَهِمْ أَيِ الْمَكِّيِيْنَ لَا يَرْجِعُونَ أَفَلاَ يَعْتَبِرُونَ بِهِمْ وَانَّهُمْ إِلَى أَخِرِهِ بَدْلٌ مِمَّا قَبْلُهُ بِرِعَابَةِ الْمَعْنَى الْمَذْكُورِ.

. ۳۲ کی . <u>ها می استانی کی می استانی کی ۳۲ کی این نمانی کی کی می کو ۳۲ کی می کو کی می کو کی می کو کی می کو کی می</u> میرون کی می الْخَلَاق مُبْتَدَأُ لُمَّا بِالتَّشْدِيْدِ بِمَعْنِي إِلَّا وَبِالتَّخْفِينُفِ فَاللَّامُ فَارِقَةً وَمَا مَزِيْدَةُ جَمِينَةُ خَبُرُ الْمُبتَدَأِ أَيْ مُجَمُوعُونَ لَّدُيْنَا عِنْدَنَا فِي الْمُوقِفِ بِعَدُ بِعَثْرِهِمْ مُحْضَرُونَ لِلْعِسَابِ خَبَرُ ثَانِ.

অনুবাদ :

৩০. বান্দাদের জন্য পরিতাপ সেসব লোক ও তাদের ন্যায় অনুরূপ সবার প্রতি যারা রাসূলগণকে মিথ্যারোপ করেছে। ফলে তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছে। আর তা হলো কঠোর যন্ত্রণা। আর তার পূর্বে নেদা প্রবিষ্ট হওয়া রূপক হিসেবে হয়েছে ৷ অর্থাৎ হৈ পরিতাপ ! এটা তোমার উপস্থিত হওয়ার সময়। সুতরাং তুমি উপস্থিত হয়ে যাও। তাদের নিকট কোনো রাসুল আগমন করা মাত্রই তারা তাকে নিয়ে উপহাস করত এ বাক্য দ্বারা তাদের উপর আফসোস করার কারণ বর্ণনা করা হয়েছে। কেননা অত্র বাক্যে রাসূলের প্রতি তাদের বিদ্রুপের কথা উল্লেখ করা হয়েছে যা তাদেরকে ধ্বংসের দিকে পৌছে দিয়েছে। আর সে ধ্বংস তাদের প্রতি পরিতাপ ও আক্ষেপের কারণ হয়েছে।

৩১. তারা কি দেখেনি অর্থাৎ মক্কাবাসীরা রাসুলুল্লাহ 🚐 -কে লক্ষ্য করে বলেছিল তুমি রাসূল নও। আর বক্তব্যকে সাব্যস্ত করার জন্য প্রশ্ন করা হয়েছে। অর্থাৎ তারা জেনেছে। <u>কত</u> এখানে 🕇 টি খবরিয়া অর্থ-অনেক। এটা তৎপরবর্তী শব্দের মা'মূল। এটার পূর্ববর্তী শব্দকে আমল হতে বারণকারী। আর এর অর্থ হলো- আমি তাদের পূর্বে ধ্বংস করেছি অনেক যুগকে অর্থাৎ জাতিকে যে তারা অর্থাৎ ধ্বংসপ্রাপ্তরা তাদের নিকট অর্থাৎ মক্কাবাসীদের নিকট ফিরে আসবে না তারা কি তাদের থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে না ৷ 📫 الخ বাক্যটি উল্লিখিত অর্থের দিক বিবেচনায় তার পূর্ববর্তী বাক্য হতে گُل হয়েছে :

হয়েছে। তারা সকলেই অর্থাৎ সমস্ত সৃষ্টি। এটা (کُرُّ) মুবতাদা, তবে (এখানে 🕮) তাশদীদযুক্ত। এটা 🗓 -এর অর্থে হয়েছে। অথবা তাশদীদ ছাড়া। এমতাবস্থায় 🎜 পার্থক্যকারী আর 🀱 হবে অতিরিক্ত। <u>সকলেই এটা মুবতাদার খবর হয়েছে। অর্থাৎ সকলে</u> একযোগে আমার নিকট আমার কাছে তাদের পুনরুখানের পর হাশরের মাঠে হাজির করা হবে হিসাব-নিকাশের নিমিত্তে এটা দ্বিতীয় খবর :

#### তাহকীক ও তারকীব

ा नकि मूं हिरमत मानम्व रता أَلَمْ يَرُوا كُمْ أَهَلُكُنَا : अत्र मरह्नु दे 'ताव - كُمْ

كُمْ يَسُواً كَشْرَةً "करात आफर्डेन हिरमरव आनमृत इरस़रह : जयन كُمْ صَافَعَ इरव : वाकाि अक्षण इरत - أَكُمْ يَسُوا اَهْمُكُمُنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ

كُمْ يَرُوا المَلْكُنَا كَفِيدًا مِن النَّمُونِ - अवर्गिष्ठ एकता वाकाण्ड रात المَلْكُنَا كَفِيدًا مِن النَّهُمُ النَّيْهِمُ لاَ يَرْجِهُونَ وَهَ مَن النَّهُمُ النَّيْهِمُ لاَ يَرْجِهُونَ وَهَ مَنْ النَّهُمُ النَّيْهِمُ لاَ يَرْجِهُونَ عَلَيْهُمُ وَمِنَ النَّهُمُ النَّيْهِمُ لاَ يَرْجِهُونَ عَلَيْهُمُ وَمِن النَّهُمُ النَّيْهِمُ لاَ يَرْجِهُونَ عَلَيْهُمُ وَمَن المَّهُمُ وَمَن المَالِيَّهُمُ لاَ يَرْجِهُونَ عَلَيْهُمُ وَمَن المَّهُمُونَ وَالنَّهُمُ وَمَن المَّهُمُونَ اللَّهُمُ وَمَن المَّهُمُونَ المَّهُمُونَ المُعْمَدُونَ المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَن المُعْمَدُونَ المُعْمَدُونَ المُعْمَدُونَ المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَن اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونِ اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَمَا المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ المُعْمَلُونَ المُعْمَدُونَ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُعُمِّلُونَ المُعْمَلُونَ المُعْمَلُونَ المُعْمَلِقِينَ اللَّهُمُ الْمُعُمِّلُونَ اللَّهُمُ اللَّهُمُونُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ ال

رائی : ब्या का इकी : مالات کم و المحقوم کا و المحقوم المحقوم المحقوم المحقوم کا برج محون و المحقوم کا برج محون و المحقوم و المحتوم و ا

্বৰ মহক্ৰে ই রাব : এ আয়াতে مُعَضَّرُنَ এবং مُعَضَّرُونَ ই মুবতাদার খবর হওয়ার করে মরকু ই মুবতাদার খবর হওয়ার করে মরকু হয়েছে।

বাকাটির তারকীব হবে- أَي হরফে মুশাব্দাহ্ বিল ফি'ল, এর ইসম হলো উহ্য , যমীর । گُرُّ হলো মুবভাদা جَنِبَ হলো এথম ববর : আর کَنُوْرَ यवक, মুভা আল্লিক হয়েছে مُخْصُرُة والله عَنْدُ لَكُ تَعْمُ لَا تَعْمَدُ لَا تَعْمَدُ لَا تَعْمُ ধবর : মুবভাদা তার উভয় ধবরকে নিমে নিমে হুফলা। أَيْ ভার ইসম ও ধবরকে নিমে ছুফলায়ে ইসমিয়া হয়েছে।

-এর মধ্যস্থ أَنْ عُمُنُ لَكُمُ جَمِيْحُ الحَّ এর মধ্যস্থ أَنْ عُلُ لَكُمُ جَمِيْحُ الحَ

- ৣ। হরফে মুলাব্বাহ বিল ফি'ল। এর তাশদীদকে ফেলে দিয়ে তাথফীফ করা হয়েছে। আর তথন , উহা যমীর-এব ইদিম
  হবে। এ তাথফীফের সাথে अ উক্ত ৣ। –কে নেতিবাচক ৣ। ছতে পৃথক করবে। এ হবে অতিরিক্ত। আর অবশিষ্ট বাক্যাটি
  ৣ। –এর থবর হবে। আয়াতের অর্থ হবে− আর নিকয় তাদের সকলকে একয়োণে আমার নিকট উপস্থিত করা হবে।
- ২. گُلُّ হেবে। আর لُكُنُ হরে। আর لُكُلُّ ভাশদীদ যুক্ত হবে, আর খ্যু -এর অর্থে হরে। মূল আয়াতটি এরূপ হবে گُلُ لَا يَمْمِينُمُ لَدَيْنَا مُحْمَيْرُونَ হবে। আরে সকলকেই আয়ার নিকট সন্মিলিডভাবে উপস্থিত করা হবে।

সারকথা হলো উভয় অবস্থায় আয়াতের মৃদ ভাবের মধ্যে কোনো পরিবর্তন হবে না :

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

बर्था९ व्यक्तिशत शताता वरूद्र उन्द्र وَاللَّهُمُ إِلَيُّكُ إِلَيُّكُ النَّلُكُمُ إِلَيْكُ النَّمُ إِلْفَائِتِ مذارة عليه المُعَالِّم عن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ النَّاكُ النَّاكُ اللَّهُ عَلَى السَّمِّرُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَ

कि उत्पाहन - أَيْسُدُمُ مَا يَضِينُهِم مَسُّرًا अर्था९ मानुष এक्कल नाक्ष्टि स्वहा यात करन जात जनुकु राज रहा ।

আहारउ مَا يَا حَسَيَرٌ عَلَى الْعِبَادِ مَا يَاتِبَهِمْ مِنَ رُسُولِ النَّجِ ( अब सक्ष आस्कनकांवी क عُلَى النّ आस्कनकावीरक व निरस ठाक्नीदकावगराव विविद्य উकि पतिवाकिक दश ।

- ② হয়রত য়য়হাক (র.) -এর মতে, এ আয়াতে পরিতাপকারী হচ্ছে ফেরেশতাগণ । অর্থাৎ কাফেররা য়য়ন রাসুলগণকে মিথা প্রতিপন্ন করল তখন ফেরেশতাগণ আক্ষেপ করে উক্ত বক্তব্য পেশ করেছেন ।
- ত কভিপয় মুফাসসিরের মতে আক্ষেপকারী হলেন রাসুলগণ। অর্থাৎ এস্তাকিয়াবাসী যখন হারীবে নাজ্জারকে হত্যা করল ফলে
  তাদের উপর আল্লাহর শান্তি নেয়ে আসল, তখন রাসুল আক্ষেপ করে উক্ত কথা বললেন।
- 🔾 কারো কারো মতে, হাবীবে নাজ্জার নিজেই স্বীয় জাতির ঔদ্ধ্যত্ব আচরণের উপর আফসোস করে উপরিউক্ত বক্তব্য দিয়েছেন:
- কারো কারো মতে, এন্তাকিয়াবাসীরা নিজেরাই আজাবে গ্রেফতার হওয়ার পর আক্ষেপ করেছে।
- 🔾 ইমাম মুজাহিদ বলেন, হারীবে নাজ্জারের জাতি ধ্বংসে নিমজ্জিত হওয়ার সময় উপরিউক্ত আফসোস করেছিল। আবুদ আদিয়া ইযরত আনাস (রা.) হতে অনুরূপ একটি রেওয়ায়েত উল্লেখ করেছেন।
- 🔾 বান্তবিক পক্ষে কোনো আফসোসকারী ছিল না; বরং এটা আফসোসের উপযোগী সময় তা-ই বলা উদ্দেশ্য :
- ত কারো কারো মতে, বয়ং আল্লাহ হচ্ছেন আফসোসকারী। হাসি-বিদ্রুপ, আকাক্ষা ইত্যাদি ক্রিয়াকে যেভাবে আল্লাহর প্রতি সয়োধন করা হয় রূপকভাবে, তদ্রুপ ক্রিক্র তথা আফসোসকেও রূপকার্থে আল্লাহর পানে প্রযোজ্ঞা হবে।
- 🔾 অথবা, বলা যেতে পারে যে, মহান রাব্বুল আলামীন 🛴 -এর গুধুমাত্র সংবাদদাতা; নিজে আফসোসকারী নন।
- ত ডাফসীরে খাঘিনের উদ্ধৃতি দিয়ে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিনে কাফেরদের উপর আফসোস করে বলবেন ক্রান্থনের টিপর আক্রামনার ইপর আক্রামনার উপর তাদের নিকট আগত সকল রাস্লের সাথে তার ঠাটা-বিদ্রুপে পিন্ত হয়েছিল, তাদের উপর মিথ্যারোপ করেছিল। ফলে আন্ধৃতার ভারাভয়ানক শান্তিতে নিক্ষিপ্ত হলো।

-স্বারা উদ্দেশ্য : উক্ত আয়াতে الْعِبَادِ দারা কাকে বুঝানো হয়েছে এ ব্যাপারে মতভেদ রয়েছে عِبَادُ

- कादा कादा भएउ, انْعِبَادِ बादा अथात्न दावीत्व नाष्कात्वद खाजित्क वुसात्ना रहारह ।
- ত কোনো কোনো মুক্টাসিরের মতে, দুর্ন্দার আরাকিয়া শহরে প্রেরীত তিনজন রাসুল উদ্দেশ্য । কাফেরদের উপর যখন বিভিন্ন প্রকার বালা-মনিবত আসতে আরম্ভ করে তখন মনে হয় যেন তারা বলতে চাচ্ছিল— হয়ে আফসোস! তারা যদি আন্ত উপস্থিত থাকত তবে আমরা তাদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতাম ।
- 🔾 اسیاد । বারা প্রত্যেক এমন ব্যক্তি উদ্দেশ্য যে ব্যক্তি কুফরি করেছে এবং কুফরিতে সীমালজ্ঞান করেছে। আর অহংকারে মত হয়ে রাসুল্যণকে যেনে নিতে অধীকার করেছে।

আফসোসের কারণ : এ আয়াতে আক্ষেপের কারণ উল্লেখ করতে গিয়ে আল্লাহ বলেন করি নির্দান করেছেন তারা সকলের সাথে অর্থাৎ সে বান্দাদের জনা আক্ষেপের কারণ হচ্ছে— তাদের নিকট যত রাসুলই আগমন করেছেন তারা সকলের সাথে উপহাস করেছে, অপমান করেছে, তাদের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করেছে। ফলপ্রুতিতে পৃথিবীতে তাদের উপর মহা শান্তি নেমে এসেছে। তারা নিপতিত হয়েছে ধ্বংস লীলায়। আর তাদের জন্য তো পূর্ব হতেই আখিরাতে সীমাহীন দুর্গতি তো রয়েছেই। এখানে মূলত পরোক্ষভাবে মঞ্জার কাফেরদেরকে হলিয়ার করে দেওয়া উদ্দেশা। রাসূলগণের উপর মিখ্যারোপের ফলে যেমন

এখানে মূলত পরোক্ষভাবে মক্কার কাফেরদেরকে হুলিয়ার করে দেওয়া উদ্দেশ্য। রাসূলগণের উপর মিথ্যারোপের ফলে যেমন এতাকিয়াবাসী সমূলে ধ্বংস হয়ে গেছে, ঠিক অন্ধ্রূপ যদি মক্কার কাফির মহানবী 🚃 -কে মিথ্যারোপ করার উপর অটল থাকে, তবে তাদের ললাটেও সে চরম দুর্গতি অপেক্ষা করছে। আর এটাই আল্লাহর অমোঘ মীতি।

न अवातात مُرْجِعٌ अत्यात مُرْجِعٌ 4. مُمَّمُ على الله على अवाता مُمَّ عام अवाता ومَا بَالْتِيْجِمُ الغ

১. ্র-এর মারজি' হবে হাবীবে নাজ্জারের সম্প্রদায় । অর্থাৎ হাবীবে নাজ্জারের সম্প্রদায় এক্তাকিয়াবাসীদের নিকট আগত তিনজন রাস্বলের সকলকেই তারা প্রত্যাখ্যান করল । সকলের সাথেই তারা বিদ্রেপ করল ।

২. ্র্রু-এর ক্রুর্ট হবে ব্যাপকভাবে সকল কাফির সম্প্রদায়। তথন অর্থ হবে- কাফেরদের নিকট যত রাসুলই এসেছেন তারা সকলের সাথেই বিদ্রাপে যেতে উঠেছে। কোনো নবী রাসুলই তাদের উপহাস হতে রেহাই পায়নি।

আয়াতে কাচেরদের পরকালের শান্তির প্রতি ইশারা কি উদ্দেশ্য এ আয়াতে কাচেরদের পরকালের শান্তির প্রতি ইশারা করা হয়েছে। পূর্বেই বলা হয়েছিল যে, রাসূলগণকে কাফেরদের উপহাস করার ও মিথ্যারোপ করার কারণে আল্লাহর পক্ষ হতে পৃথিবীতে তাদের উপর আজাব ও গজব অবতীর্ণ হয়েছে, কলে তারা সমূলে ধ্বংস প্রাপ্ত হয়েছে।

এ আয়াতে আরো বলা হয়েছে যে, পার্থিব শান্তিই যে তাদের পাপের প্রায়ন্তিত্য হয়ে গেছে এটা মনে করার কোনোই কারণ নেই। তারা মৃত্যুর পর পুনরুখিত হয়ে আমার নিকটই প্রত্যাবর্তন করবে। আর তথনই তাদেরকে জ্বাহান্নুমের অন্তহীন আগুনে নিক্ষেপ করা হবে।

अपूर्वाम : अपूर्वाम : अपूर्वाम : अपूर्वाम : وَالْهُو اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى الْبُعَثِ خَبِرُ مُغَدُّمُ الْأَرْضِ اللَّهِ عَلَى الْبُعَثِ خَبِرُ مُغَدُّمُ الْأَرْضِ الْمَيْنَهُ } بالتَّخْفيْف وَالتَّشْدِيْد أَخْيَيْنُهَا بِالْمَاءِ مُبْتَدَأُ وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبُّ كَالْحِنْطَةِ فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ.

وَّاعْنَابِ وَّفَجُّرْنَا فِينَهَا مِنَ الْعُبُونِ ٢ أَيُّ

٣٥. لِيَاْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ ﴿ يِفَتَحْنَيْنِ وَيِضَا أَى ثُمَرِ الْمَذْكُوْرِ مِنَ النَّخِيْلِ وَغَيْرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيْهِمْ مَا أَيْ لَمْ تَعْمَلِ الثُّمَرَ اَفَلَا يَشْكُرُونَ انْعُمَهُ تَعَالَى عَلَيْهِمْ .

٣٦. سُبِحَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ الْاَصْنَافَ كُلُهَا مِمَّا تُنْبُتُ الْأَرْضُ مِنَ الْحُبُوبِ وَغَيْرِهَا وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ مِنَ الذُّكُورِ وَالْإِنَاثِ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ مِنَ الْمُخَلُوقَاتِ الْغُرِيبُةِ الْعَجيبَةِ.

অনুবাদ :

পুনরুত্বানের ব্যাপারে। এটা পূর্বে উল্লিখিত খবর। মৃত গুষ্ক জমিন (হিন্দু) শব্দটি দু ভাবে পড়া যায়) তাশদীন ছাড়া এবং তাশদীদসহ। আমি একে জীবিত (সজীব) করেছি পানি দ্বারা, তা মুবতাদা। আর আমি তা হতে শস্য-দানা বের করেছি। যেমন- গম। সুতরাং তু হতে তারা ভক্ষণ করে ৷

তে বাগ-বাগিচার সৃষ্টি করেছি هِي گاگا. وَجَعَلْنَا فِيْهَا جَنْتِ بَسَاتِيْنَ مِّنْ نَجْفٍ বাগানসমূহ খেজুর ও আঙ্গুরের আর তাতে আমি নদী-নালাও প্রবাহিত করেছি ৷ অর্থাৎ তার কোনো কোনো অংশে।

> ৩৫. যাতে তারা তার ফল-মূল হতে ভক্ষণ করতে পারে (এখানে 🌠 শব্দটির প্রথম দুই অক্ষর) উভয় যবরবিশিষ্ট এবং পেশবিশিষ্টও হতে পারে। অর্থাৎ উল্লিখিত খেজুর ও অন্যান্য ফলমূল হতে। আর তাদের হাত তাকে সৃষ্টি (তৈরি) করেনি । অর্থাৎ (তাদের হাত) ফল সৃষ্ট করেনি। সুতরাং তারা কি শুকরিয়া আদায় করবে না তাদের উপর আল্লাহর নিয়ামতসমূহের (ত্বকরিয়া কি তারা আদায় করবে না)।

> ৩৬. <u>পবিত্র সেই মহান সত্তা </u>যিনি যুগ<u>লসম</u>ৃহ সু<u>ষ্টি</u> করেছেন। বিভিন্ন প্রকারের এদের সমস্তকে যা জমিন উৎপাদন করে- শস্য দানা ইত্যাদি এবং তাদের নিজেদের হতে নারী ও পুরুষ এবং যা তারা অবহিত ন্য় বিশ্বয়কর আকর্যজনক সৃষ্টিকুল :

#### তাহকীক ও তারকীব

मनिष्ट हेश्य यात्रमात हरसरह । এत वर्ष পविवाण, سُبِحَانे आसारल سُبِحَانَ الدِّنَّيُ خَلَقَ الْأَزْوَاجَ البغ : मत्मव वर्ष سُبِحَانَ سُبُعًانَ اللَّهِ उठा अकिं एक ल मारयुक दरा मारकेंसल मूजनाक दश्यात कातरन मानगृव दरारह । अत मुनद्गन दर অর্থাৎ আমি যথাযথভাবে আল্লাহর পবিত্রতা ঘোষণা করছি। আল্লাহর দিকে কাফের মুশরিকগণ যেসব অযৌক্তিক বিষয়াবর্দিকে সম্পুক্ত করে থাকে যথা আল্লাহর সাথে অংশীদার সাব্যন্ত করা, আল্লাহর সম্ভান-সম্ভতি নির্ধারণ করা ইত্যাদি হতে আল্লাহ পাক সম্পূর্ণরূপে মুক্ত ও পৃত-পবিত্র ।

سَبُحُوا سُبِحَانَ اللَّهِ -कारता कारता यरू. وَهُو (आमरतत नीशाह) छैदा तरग्रह । उपन वर्ष अक्ष दरत سَبُحُوا اللّ े अर्थार आद्वादत भारन या श्रराका नग्न छ। दर्छ आद्वाद पृठ-परिय कत । ﴿ يُلِينُ لِمُنَانِهُ

সার কথা হচ্ছে- কোনো মানবিক দুর্বলতাকে আল্লাহর দিকে নিসবত করা। আল্লাহর সাথে কোনো সৃষ্টিকে গুণগতভাবে বা সন্তাগতভাবে ইবাদতে অংশীদার করা। আল্লাহর ইচ্ছায় কারো হাত রয়েছে বনে মনে করা চরম মূর্বতা ও গোমরাহী ছাড়া আর কি হতে পারে। আল্লাহ তা'আলা এ সর্বকিছু হতে পুর্ণরূপে পবিত্র।

الْأَرْضُ الْمَبْتَةُ أَحْبَبَنَاهَا وَ هَمْ الْمُرْضُ الْمَبْتَةُ أَحْبَبَنَاهَا وَ هَمْ الْمُرْضُ الْمَبْتَةُ أَحْبَبَنَاهَا وَهُمْ الْمُرْضُ الْمَبْتَةُ أَحْبَبَنَاهَا عَلَيْهُمْ الْمُرْضُ الْمَبْتَةُ أَحْبَبَنَاهَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَمُ اللّهُ الْمُؤْمُّ الْمُؤْمُّ وَالْمُعْتِمُ وَمُثَمِّدُ اللّهِ عَلَيْهُ وَمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُعْتَمُ اللّهُ وَمُعْتَمُ وَمُعْتَمُ وَمُعْتَمُ اللّهُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُونِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِ وَمُؤْمِنِهُ وَمُعْتَمِعُونِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَعِمِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعِلّمُ وَمُؤْمِنِهُ وَمُعْتَمُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعِلّمُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَعِمُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِعُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعْتَمِ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ ومُونِهُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلِمُ وَمُعِلمُ وَمِعُمُ وَمُعِلّمُ وَمُؤْمُ وَمُعِلمُ وَمُعِلمُ وَمُعِلمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلّمُ وَمُعِلمُ وَمُعِلمُ وَمُعِلمُ وَالْمُعُمِعُ وَمُ

्यत , यमीरतत मातिक कि? وَسَاكُلُوا مِنْ تُسَرِهِ आयार्ड , यमीरतत मातिक निर्धात्भव माजिक तराहि ومَنْ تُسَرِهِ क्यारां के विधात्म निर्धात्म के विधात्म के विधान

- । اَعَنْابُ ( عَدِيْل करा مُنَابِ عَلَى الله कारता कारता عَمَرِهِ وَعَمْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى
- مَاءُ الْعُبُونِ शला مَرْجِعُ रुला مَرْجِعُ
- رِسَنْ تُمَرِ اللَّهِ वर्षा اللَّهُ इरला مُرْجِعُ अर्था عَمْرِ اللَّهِ वर्षा اللَّهُ
- 🔾 कारता भरत. এটা مُرَعَعَلُنَا نِيْهَا جُنَّاتٍ مِّن تُخِيل कारता भरत. अंधे क्रिंतरह
- 🔾 কারো মতে, وَمُجَّرُمًا نِسُهَا مِنَ الْغُبُونِ এর মধ্যস্থিত عَنْجِيْر এর অর্থের দিকে مِنَ الْغُبُونِ এর যমীরের মারজি' ফিরেছে। مُنا مُعْمِلُتُهُ أَيْدِينُهِمْ مُنا अत्सन्न অর্থ কি? এ আয়াতে مُنا শব্দটির বিভিন্ন অর্থ হতে পারে।
- ১. 🖒 টি নেতিবাচক অর্থে হবে। অর্থাৎ ফল-মূল সৃষ্টি ও নদী প্রবাহিত করার বিষয়টি তারা করেনি।
- رالَّذِي عَمِلَتُهُ أَيْوِيهُمْ مَنَ الْغَوْسِ بَعَدُ النَّغَجِيْرِ حَمَّ عَالِمَ عَالَيْ النَّهِ عَمِلَ عَدِ وَمَاكُلُونَ مِنْ تَسَرِهِ اللَّهِ الذَّى أَخْرَجُهُ مِنْ غَيْرِ سَعْمِي مِنَ النَّاسِ قارح، عَمْ عَالَمُ عَنْ عَنْرِ سَعْمِي مِنَ النَّاسِ قارح، عَمْ عَمْرِهُ اللَّهِ الذَّى أَخْرَجُهُ مِنْ عَنْرِ سَعْمِي مِنَ النَّاسِ قارح، عَمْرِهُ اللَّهِ الذَّى أَخْرَجُهُ مِنْ عَنْرِ سَعْمِي مِنَ النَّاسِ قارح، عَمْر عَالَمُ عَمْرِهُ مَا يَعْمِلُ مَا يَعْمَى مِنَ النَّاسِ عامِم عالمَ عالمَ عالمَ عالمَ عالمَ عالمَ عالمَ مَنْ عَنْرِ سَعْمِي مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ عَلَى النَّاسِ عَل
- ৩. র্কি মাসদারের অর্থে হবে। তখন আয়াতের অর্থ হবে কুনুমুন্ট নুমুন্ট الله وعَمِلْتُ الْبِرِيْهِمُ অর্থাৎ তারা যেন আল্লাহর ফল এবং নিজেদের হাতে উৎপাদিত (হতে) ভক্ষণ করে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উদ্ধিখিত আরাতসমূহ ও এর ন্যার অন্যান্য আরাতসমূহ অবতীর্ণের উদ্দেশ্য : সূরা ইয়াসীনের অধিকাংশ আয়াতের প্রতিপাদ্য বিষয় হলো, মহান রাব্বুল আলামীনের কুদরতের নিদর্শনাবলি, তাঁর প্রদন্ত নিয়ামতসমূহ ও অনুগ্রহের কথা উল্লেখ করে আখেরাতের উপর দলিল উপস্থাপন করা এবং হাশর-নাশরের বিশ্বাসকে সূদ্দ করা সম্পর্কীয়। উল্লিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহর কুদরতের অনুরূপ নিদর্শনাবলিরই আলোচনা করা হয়েছে। একদিকে যা আল্লাহর কুদরতের উপর সুম্পষ্ট প্রমাণ অন্য দিকে মানবজাতি ও সাধারণ সুষ্টজীবের উপর আল্লাহর বিশেষ নিয়ামত এবং তাঁর আশ্চর্য জনক কৌশলাদির বিবরণ রয়েছে।

প্রথম আয়াতে জমিনের একটি উপমা পেশ করা হয়েছে। প্রতিটি মানুষের সমূষে যা সদা সর্বদা বিদ্যমান। তম্ব জমিনে আল্লাহ তা'আলা আকাশ হতে বৃষ্টি বর্ষণ করেন ফলে জমিনে এক প্রকার জীবনের সঞ্চার হয়। এর মধ্যে গাছ-পালা, ফল-ফলাদি, তকলতা ইত্যাদি উৎপন্ন হওয়ার মাধ্যমে যার নিদর্শন প্রকাশ পায়। আর এদের জীবন ধারণের জন্য জমিনের নিচে এবং উপরিভাগে নদী-নালা প্রবাহিত করেছেন।

বায়ু মেঘ ও জমিনের সমস্ত শক্তিকে কাজে লাগানোর উদ্দেশ্য হঙ্গেং– লোকেরা যেন তা হতে জীবিকার ব্যবস্থা করতে পারে। আর এর কৃতজ্ঞতা স্বরূপ আল্লাহর আনুগত্য করে তাওহীদে বিশ্বাস করে।

এ ছাড়াও আল্লাহর আরো একটি বড় কুদরত হলো- তিনি প্রতিটি বস্তুকে শ্রেণিবিন্যাস করত নারী-পুরুষ, ঝাল-টক ইড্যাদি সৃষ্টি করেছেন

নিশ্রাণ মাটি খেডাবে আল্লাহর অন্তিত্ব একত্ববাদের উপর দলিল বা নিদর্শন হতে পারে: মহান রাক্র্যল আলামীন ঠাই অসীম ক্ষমতাবলির নিদর্শন ও তাওইটনের প্রমাণ স্বরূপ কতিপ্য বিষয় উল্লেখ করেছেন। তন্মধ্যে একটি হচ্ছেন শুরু ভ্রমিন্ বৃষ্টির পানি ঘারা সজীব করে এতে গাছ-পালা শাসা-দানা ও ফল-ফলানি উৎপাদনের মাধামে মানুষের জীবিকার ব্যবস্থাকরণ। অসমত ও প্রতিমাধি প্রতিবিদ্যান মাধ্যমের স্থাপন স্থাক্ত ক্ষমিক স্থাপন

যেহেতু এ প্রক্রিয়াটি প্রতিনিয়ত আমাদের সম্মুখে ঘটছে তাই আল্লাহ তা'আলা সর্বাগ্রে এটাকে মানুহের সামনে তুলে ধরেছেন : তা ছাড়া এটা এমন একটি বিষয় যা বুঝার জন্য কোনোরূপ চিন্তা গবেষণার জব্দরত হয় না। কিন্তু প্রতিনিয়ত চোখে পড়ার কারণে আমরা আল্লাহর এই অসীম কুদরতটির ব্যাপারে কখনো আগ্রহ ভরে ভেবে দেখছি না।

আল্লাহ তা আলা এ শুৰু ও নিশ্মাণ ভূমিতে বৃষ্টির মাধ্যমে প্রাণের সঞ্চার করেন। এরপর তা হতে হরেক রকম বাণ্-বাণিচার সৃষ্টি করেন এবং তাতে পানি সিঞ্চন করার জন্য বিভিন্ন নদী-নালা ও ঝরণা প্রবাহের ব্যবস্থা রেখেছেন। মানুষ এগুলো হতে উৎপাদিত ফসল ও ফল-মূল খেয়েই জীবন ধারণ করে থাকে।

- এ নিম্প্রাণ ভূমি হতে কিভাবে চির সবুজ সজীব বৃক্ষরাজির সৃষ্টি হয়। সে ব্যাপারে গবেষকগণ কতিপয় কারণ বর্ণনা করেছেন।
- শূন্যে আল্লাহ বায়ু স্থাপন করে রেখেছেন তা আকাশের বিপদাপদ হতে ভূমিকে রক্ষা করে এবং বৃষ্টি বর্ষণে সাহায্য করে 1
- ভূমি সূর্য হতে প্রয়োজনীয় উত্তাপ শোষণ করে; বৃক্ষ রাজির উৎপাদন ও বিকাশে সাহায়্য করে।
- ত জমিনের উপরিভাগে আল্লাহ তা আলা নদী-নালা প্রবাহিত করে দিয়েছেন এবং পৃথিবীর তলদেশেও পানির ভাগার জমা রেখেছেন এদের থেকে পানি সিঞ্চন করে ফসলাদি উৎপাদান সাহাত্য পাওয়া হায় ।
- ত ভূমির উপরিভাগে আল্লাহ তা আলা এমন একটি বিশেষ তার সৃষ্টি করেছেন যা হতে উদ্ভিদ প্রয়োজনীয় খাদ্য শোষণ করতে পারে।

গবেষকদের মতে উপরিউক কারণগুলোর সাথে আরো কারণ যুক্ত বয়ে যুক্ত নিপ্রপাণ ভূমি হতে সঞ্জীব-সতেজ বৃক্ষরান্ধি উৎপন্ন হয়।
মোট কথা হন্দে নিরপেক্ষ দৃষ্টিতে বিচার করলে একথা স্পষ্টই প্রতিভাত হয়ে যায় যে, এগুলো আপনা আপনিই উৎপন্ন হতে
পারে না। নিশ্চয় এর উপর এক অদৃশ্য শক্তির হাত রয়েছে। পূর্ব হৃতেই যিনি মানব এবং সমগ্র সৃষ্টিকুলের জীবিকার ব্যবস্থা করার
দায়িত্ব এহণ করেছেন। আর সেই দায়িত্ব পালনের জনাই এ সকল ব্যবস্থাপনা। কৃষক জমিতে চাষাবাদা করে বীল্প বপন করে
পানি দের তাই বলে তা সে বীল্প হতে বৃক্ষ গজানো, ডাল ছড়ানো, পত্র-পদ্ধাবের সৃষ্টি ইত্যাদির কোনোটিই করতে পারে না।
আর এগুলো সবই তো হয় মহা কৌশালীর কুদরতি হাতে। এদিকে ইক্তিত করেই সূরায়ে ওয়াকি আতে উল্লেখ হয়েছেন বল তো
তোমবা যে ক্ষত-বামার কর তাতে তোমবাই ফসল উৎপাদন কর না আমি করি?

উপরিউক বক্তব্য দ্বারা প্রতীয়মান হলো যে, মৃত ভূমিকে সঞ্জীবিত করার মধ্যে আল্লাহর অন্তিত্ এবং একত্বাদের নিদর্শন রয়েছে। সকল ফলের মধ্যে বেল্কুর ও আলুরকে বাস করার কারণ : দুনিয়ার অসংখ্য ফল-মৃল হতে আল্লাহ তা আলা আলোচ্য আয়াতে বেল্কুর এবং আলুরকে নির্দিষ্ট করলেন কেনঃ এর জবাবে মুফাসসিরগণ বলেন-

- ত পবিত্র কুরআনকে নিয়ে গবেষণা করলে বুঝা যায় য়ে, আল্লাহ তা'আলা বিভিন্ন উপমা প্রসঙ্গে সাধারণত সে সকল বন্তুসমূহের উল্লেখ করেছেন যা মক্কাবাসীদের সুপরিচিত ছিল। এখানেও সে নীতি অবলম্বন করা হয়েছে। কারণ আরববাসীগণ খেজুর ও আঙ্গুরের সাথে অধিক পরিচিত ছিলেন। এ কারণেই আয়াতে এ দূটিকে উল্লেখ করেছেন।
- ত ফল-মূল দু ধরনের- ১. যা খাদ্য হিসেবে ব্যবহৃত, ২. যা পরিতৃত্তির জন্য খাওয়া হয়। এখানে প্রথম প্রকার হতে খেজুর এবং হিতীয় প্রকার হতে আছুরের উল্লেখ করা হয়েছে।

তাফসীবকাবকণণ সাধারণভাবে দুর্নিট্র নিয়ে নিয়ে নিয়ে নিয়ে নিয়ে নিয়ে নিয় করেছেন। পুর্বাক্তি ও পুংলিঙ্গকে যেভাবে পরশার করেছেন (নুন্নিট্র এল হয়। যথা– ঠারা-গ্রম, পুর্বাঙ্গর যোলত ব্রাক্তির প্রক্রের করেছেন। সুত্বতা-অসুত্বতা ইত্যাদি। এদের প্রভোকটি আবার উক্ত, মধ্য নিয়-এর হিসেবে অনেক বর্ব, প্রাণিবিভাগ ও প্রকারভেন রয়েছে। অনুরক্তাবে মানুষ ও অন্যানা জীবকজুর মাথেও বর্ণ, আকার, ভাষা ও জীবন ধারণ পদ্ধতির দিক বিবেচনায় অনেক প্রকারভেন ও শ্রেণিবিভাগ বিদ্যামান। নিয়ে শুল্লিটর মধ্যেও উপরোক সকল শ্রেণিবিভাগ বিদ্যামান রয়েছে। আবোচ্চা আয়োতে সর্বপ্রথম ক্রিট্র করের কুন্সরাজির প্রকারভেন ও শ্রেণিবিভাগ বর্ণনা করেছেন। এরপর ক্রান্ত্রভাক বর্তাক সকল শ্রেণিবিভাগ বর্ণনা করেছেন। এরপর ক্রান্ত্রভাক বর্তাক সকল শ্রেণিবিভাগ বর্ণনা করেছেন। এরপর আরাহ তা আলা ক্রিট্র অন্তর্ভুক্ত রয়েছে যা আজ পর্যন্ত জানা-জানি হয়নি। ভূ-মওলের নিম্ন দেশে সমূদ্র, পাহাড়-পর্বতে কত অসংখা পরিমাণ জীব-জন্তু, গাছ-পালা ও জড় পদার্থ রয়েছে আল্লাহ তা আলা তার সর্বাকিছ্ই জানেন।

পরশ্বের জন্য জুড়ি ইওয়া এবং তাদের মিপনের ফদে নবতর জিনিসের অন্তিত্ব লাভ সৃষ্টিকর্তার অন্তিত্ব ও একত্ব অকট্যভাবে প্রমাণ করে: আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন যে, সমন্ত বন্ধু নিচয়কে তিনি জুটি করে সৃষ্টি করেছেন। প্রত্যেক বন্ধুকে ব্রী ও পুরুষ এ দু লিদ্দে এবং বহু প্রেণিতে বিভক্ত করেছেন। বেমন মানবজাতিকে নারী-পুরুষ এ দু প্রেণিতে বিভক্ত করেছেন। তাদের মধ্যে যৌনশন্তি, প্রেম-ভালবাসা ও একের প্রতি অপরের দুর্বার আকর্ষণ সৃষ্টি করেছেন। নারী-পুরুষ প্রেম-প্রতির বন্ধনে যৌবনের প্রচণ্ড আকর্ষণে অন্তব্তীন আবেগে মিলিত হয়। তাদের এ মিলনের ফসল হিসেবে এক নবভর প্রজন্মের আবির্তার ঘটে। আর উভয়ে আনন্দচিত্তে হাস্তারো কষ্ট-ক্রেশ সহ্য করে এ নব প্রজন্মের লালন-পালনের দায়িত্ব গ্রহণ করে। মানবজাতির বংশ ধারা এভাবেই অব্যাহত রয়েছে এবং থাকবে।

সৃষ্টি জগতের এ সুশৃঞ্চল ধারা অব্যাহত থাকাটা কি কোনো দুর্ঘটনার ফলঃ নাকি এটা কোনো পরিকল্পনা ছাড়া এমনিতেই চলছে।
এটা হতে পারে না। কারণ কোনো দুর্ঘটনা তো সুশৃঞ্চলভাবে ঘটতে পারে না। আর একটি সামান্য কর্মও কোনো পরিকল্পনা ছাড়া
সম্পাদন করা যায় না। তবে এখন প্রশ্ন হচ্ছে- সে পরিকল্পনাকারী কেঃ এটা তো মানুষ হতে পারে না। তবে নিশ্চয় এর পিছনে
এক মহাশক্তির হাত রয়েছে। আর সেই শতিই হলেন বিশ্বজগতের প্রতিপাদক আল্লাহ তা'আলা। আমরা আরো দেখতে পাই যে,
এসর কিছুই একটি সুনির্দিষ্ট নিয়ম-নীতি অনুসরণ করে চলছে; এর কোনোরূপ ব্যতিক্রম হক্ষে না। আর এটাই প্রমাণ করে যে,
নিশ্বয় এগুলো সব একমাত্র সত্তারই নিয়ম্বণাধীন। কাজেই জুটি করে সৃষ্টি করা এবং তাদের মিগনের ফলে নব প্রজন্মের আরির্ভাব
আল্লাহর অন্তিত্ব ও একত্ববাদকে অকট্যভাবে প্রমাণ করে।

نَا اَلُورُونَ اِنَا عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّ وقالهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَالل

আল্লাহর বাণী ﴿﴿ اَلْكُ الْمُكُونُ বাক্যটিকে হামযায়ে ইন্তিফহামের সাথে বর্ণনা করলেন কেন? এবানে কাফের মুশরিকদের কার্বকলাপের প্রতি ঘৃণা প্রকাশ করার জনা ﴿ الْمَنْفَى ﴿ -এর হামযার সাথে বাক্যটিকে ব্যবহার করা হয়েছে। অর্থাৎ কাফেররা একই কৃতত্ম যে, আল্লাহ তা আলা তাদের সূব শান্তির জন্য এত সব উপকরণ ও সাজ-সরঞ্জামের ব্যবস্থা করে রেখেছেন তারা এর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না। যার প্রথম দাবি হচ্ছে তাওখীদে বিশ্বাসী হওয়া। কুফর ও শিরক পরিত্যাগ করা। বড়ই পরিতাপের বিষয়ে সর্বপতিমান আল্লাহকে ছেড়ে এরা এমন কতিপর বতুর উপাসনায় তারা লিও যারা একটি লতাপাতা তৈরি করতেও সক্ষম নয়। এর চেয়ে চরম গোমবাহী আর কি হতে পারে।

#### অনুবাদ :

- उ. होंडे किन के अर्थ نَسْلَخُ نَفْصِلُ مِنْهُ النُّهَارُ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ دَاخِلُونَ فِي الظُّلَامِ.
- ٣٨. والشَّمْسُ تَجْرِئُ الخ مِنْ جُمْلَةِ الْأَيْةِ لَهُمُّ اَوْ الْيَدَّ اُخْرَى وَالْقَصَرُ كَذَٰلِكَ لِيَسْتَعَيِّرَ لُهَا ط أَيْ إِلَيْهِ لَا يَتَجَاوُزُهُ ذَٰلِكَ جَرِيهُا تُقَرِيْرُ الْعَزِيْزِ فِي مِلْكِهِ الْعَلِيْمِ بِخَلْقِهِ .
- উড্জি نَصْبِ كَ رَفْع শৰ্কটিতে اَلْغَمَرُ 🛚 তার চন্ত্র . وَالْقَدَمَرِ بِالرَّفْعِ وَالنَّصْبِ وَهُوَ مَنْصُوْبُ بِفِعْلِ يُفَسِّرُهُ مَا بَعْدُهُ قَدَّرُنَهُ مِنْ حَيْثُ سَيْره مَنَازِلَ ثَمَانِيَةً وَّعِشْرِينَ مَنْزِلًّا فِي ثَمَانِ وَّعِشْرِيْنَ لَيْسَلَةً مِنْ كُلُ شَهْرِ وَيَسْتَتِثُر لَيْلَتَيْنِ إِنْ كَانَ الشُّهُرُ ثُلَيْئِنَ يَوْمًا وَلَبْلَةً إِنْ كَانَ تِسْعَةً وَعِشْرِيْنَ بَوْمًا حَتَّى عَادَ فِي أَخِرِ مَنَازِلِهِ فِي رَايِ الْعَبْنِ كَالْعُرْجُوْنِ الْقَدِيْمِ أَي كَعُوْدِ الشَّمَارِيْعَ إِذَا عَتَقَ فَإِنَّهُ يَدُقُ وَيُتَقَوَّسُ وَيُصَفِّرُ -
- ٤. لَا الشَّمْسُ يَنْبُغِي يَسْهَلُ وَيُصِحُ لَهَا أَنْ تُدرِكَ الْقَمَرَ فَتَجْتَمِعُ مَعَهُ فِي اللَّبْلِ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النُّهَادِ ء فَلَا بَأْتِي قَبْلُ إِنْقِضَائِهِ وَكُلُّ تَنْوِيْنُهُ عِوَضٌ عَنِ الْمُضَافِ إِلَيْهِ مِنَ الشُّمْسِ وَالْقَمَرِ وَالنُّهُومِ فِي فَلَكٍ مُسْتَدِيْرِ يَسْبَحُونَ بَسِيْرُونَ نُزِلُوا مَنْزِلَةَ الْعُقَلَاءِ.

- উপর <u>রাত্রি। আমি ছিনু করি, পৃথক করি, তা</u>হরে দিবসকে। ফলে তারা অন্ধকারে আচ্ছাদিত হয়ে পডে। তারা অন্ধকারে প্রবেশ করে।
- ৩৮, আর সূর্যুপরিভ্রমণ করে [আয়াতের শেষ পর্যন্ত তাদের [পূর্বোক্ত] মোট নিদর্শনের অন্তর্ভুক্ত। অংব, এটা [তাদের জন্য] পৃথক একটি নিদর্শন। আর চন্দ্রে অবস্থাও তদ্রপ: এটা নির্ধারিত কক্ষপথে তা পর্যন্ত তাকে অতিক্রম করতে পারে না। তা সুর্যেং পরিভ্রমণ-নির্ধারিত মহাপরাক্রমশালীর তাঁর রাজ্যে মহাজ্ঞানীর তাঁর সৃষ্টি সম্পর্কে।
  - হতে পারে ৷ এটা এমন একটি يغنل -এর সাহাফে তার পরবর্তী শব্দ যার ব্যাখ্যা করে। ভ্র জন্যও আমি নির্ধারণ করেছি। তার ভ্রমণের <sup>দিক</sup> বিবেচনায় মঞ্জিল গন্তব্যস্থল সমূহ। প্রত্যেক মাসেং আটাশ রাত্রির জন্য আটাশটা মঞ্জিল নির্ধারণ করেছি আর মাস ৩০ দিনের হলে দুটি এবং ২৯ দিনের হনে একটি রাত্রি গোপন থাকে। এমনকি প্রত্যাবর্তন (রুণ ধারণ] <u>করে</u> চোখের দৃষ্টিতে তার শেষ মঞ্জিলে 👺 বাঁকা পুরানো খেজুরের শাখার ন্যায় অর্থাৎ খেজুরেই শাখার ন্যায় ৷ যখন তা পুরানো হয়ে যায়, তখন অত্যন্ত সরু ও কামানের ন্যায় বাঁকা হয়ে যায় এবং হলুদ রং ধারণ করে :
- ৪০. সূর্যের জন্য সম্ভবপর নয় সম্ভব (সহজ) ও সঠিক নয়- চন্দ্রের নাগাল পাওয়া- যাতে রাক্রি বেলায় তার সাথে একত্রিত হতে পারে। আর রাত্রির পক্ষে দিবসকে অতিক্রম করা অসম্ভব - কাজেই তা দিবস অতিক্রান্ত হওয়ার পূর্বে আগমন করে না : তাদের প্রত্যেকই 🏅 -এর তানবীন মুযাফ ইলাইহের পরিবর্ডে হয়েছে। (অর্থাৎ মুযাফ ইলাইহকে হয়ফ করত তানবীন দেওয়া হয়েছে।) অর্থাৎ সূর্য, চন্দ্র ও তারকারাঞ্চি কক্ষ পথে বৃত্তের মধ্যে সাঁতার কাটছে পরিভ্রমণ করছে। তাদেরকে বিবেকবানদের সমপর্যায়ভক্ত করা হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

जाहार्छ وَالْقُكُمُ فُكُرُنَّاهُ अप्रहार्छ हैं। এव सरह्य हैं 'दाव : এ আয়াতেব الْقُعُمُ فَكُرُنَّاهُ अप्रहार्छ हैताव उन्लार्क मृंि यर देखार्छ।

- আবু আমির, ইবনে কাছীর, নাকে' ও আলী প্রমুখগণের মতে الفَيْسُر পদিটি كُورُونُ হবে, তখন এটা মুবতাদা হবে। আর وَإِنْكُ مَا اللَّمْ اللَّهَا اللَّهُ اللَّمْ اللَّمْ اللَّهُ ا
- ২. অপরাপর কারীগণ এটাকে مَنْصُرُبُ পড়েছেন। তথন এর পরবর্তী ফে'ল তার عَامِلُ হবে। অথবা এটা এমন একটি উহা ফে'লের কারণে মানসূব হয়েছে যে ফে'লটির ব্যাখ্যা পরবর্তী ফে'লটি করেছে। বাকাটি এরপ হবে যে, وَتُكْرُنَا لَلْكُمْرُ فَلَدْيُنَا أَرْبُكُمْ إِلَيْهِ الْعَالِمِينَا وَالْعَالِمِينَا الْعَالَمُ وَالْعَالِمِينَا الْعَالَمِينَا وَالْعَالَمِينَا الْعَالَمُ وَالْعَالَمِينَا الْعَالَمُ وَالْعَالَمِينَا الْعَالَمُ وَالْعَالَمِينَا الْعَالَمُ وَالْعَالَمُ عَلَيْهِ فَالْعَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْعَالَمُ وَالْعَالِمُ اللَّهِ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَالْعَالَمُ وَا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

النظ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا خَسَلَكُ : العالم اللَّهِ اللّ

এ উপমার মধ্যে আল্লাহ ভাঙ্গালা ইদিত করেছেন যে, এ পৃথিবীতে মৌলিক হলো অন্ধনার আর আলো হলো অমৌলিক বা আরজী যা অন্যান্য নন্ধত্ররাজি হতে পৃথিবীতে এসে পড়ে। এই আলো আল্লাহর নির্ধারিত ব্যবস্থাপনা অনুযায়ী নির্দিষ্ট সময়েই পৃথিবীতে এসে পড়ে এবং নির্দিষ্ট সময়েই এটাকে উঠিয়ে নেওয়া হয়। এরপর অন্ধকার থেকে যায়। একেই পরিভাষায় রাত বলা হয়। এটা মহান আল্লাহর একটি বিশেষ কুদরত, অসীম ক্ষমতা, বান্দার এতে কোনোই হাত নেই। কাজেই তা হতে আল্লাহর অন্তিত্ব ও তাওহীদ প্রমাণিত হয়।

্রতি এর ঘারা উদ্দেশ্য এবং আয়াতের ব্যাখ্যা : এ আয়াতের ভাবার্থ হলো সূর্য তার গন্তব্য পানে চলতে থাকে। বি হিতির স্থান ও সময় উভয়টিকে। আবার ভ্রমণের শেষ সীমাকেও ক্রিটের বলা হয়। তবে আলোচ্য আয়াতে ক্রিটের দারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে এ নিয়ে মতভেদ রয়েছে।

কতিপয় য়য়য়সিয়ের য়তে এখানে কর্মান ছায় কর্মান তথা ছিতির সয়য়কে বৢঝানো হয়েছে। অর্থাৎ সেই
সয়য় য়য়ন সয়য় তার নির্মায়িত গতির সয়ায়ি ঘটাবে। আর তা হল্ছে কিয়ায়তের দিন। এ হিসেবে আয়াতের অর্থ হবে-

সূর্য এমন দৃঢ়তা ও মজবুত শৃঞ্চলার সাথে এর কক্ষ পথে চলছে যে, এতে কখনো এক সেকেণ্ডের ভারতম্য হয় না। এতাবে হাজার বছর ধরে চলে আসছে তবুও এর গতি অব্যাহত রয়েছে। তবে এ গতিরও শেষ সীমা রয়েছে। তথায় পৌছলে এ ব্যবহাপনার পরিসমান্তি ঘটবে। আর সেই সীমা হলো কিয়ামতের দিন। সূরায়ে যুমারের একটি আয়াত এর দিকে ইঙ্গিড করেছে। আয়াতটি হচ্ছে-

خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْاَرْضُ بِالْحَقِ بُكُوِّدُ اللَّبَلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّدُ النَّهَارَ عَلَى اللَّبْلِ وَسَّخَرَ النَّسَسَ وَالْفَسَرَ كُلُّ يُتَخِرِىٰ لِجَلٍ شُسَعَى .

অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা আকাশ ও পৃথিবীকে যথাযথভাবে সৃষ্টি করেছেন। রাতকে দিনের উপর দিনকে রাতের উপর তেকে দেন।
আর তিনি চাদ সুরুজকে অনুগত বাধাগত করে রেখেছেন। একটি নির্ধারিত সময় পর্যন্ত চলতে থাকবে। এ আয়াতে اَجَلُ مُسْتَغَرُ वाরা কিয়ামতের দিনকে বৃঝানো হয়েছে। আর স্বায়ে ইয়াসীনে مُسْتَخَرُ তথা কিয়ামতের দিন
উদ্দেশ্য।

ত কোনো তাফদীর কারকের মতে, এখানে দুর্নান্দ্র বার ক্রিট্রের তথা স্থিতির উদ্দেশ্য করা হয়েছে। তারা বুখারী ও মুসলিমের একটি সহীহ হাদীদের ভিত্তি করে এ অভিমত ব্যক্ত করেছেন। হাদীদটি হঙ্গেং– হয়রত আবু য়র দিফারী (রা.) একদা সূর্যান্তের সময় মহানবী — এর সাথে মসজিদে ছিলেন। রাসূল উাকে সম্বোধন করে বললেন, "আবু য়র তুমি কি জান সূর্য অন্ত যাওয়ার পর কোথায় যায়।" উত্তরে হয়রত আবু য়ার দিফারী (র.) বললেন, আল্লাহ ও তাঁর রাসূল — ভালো জানেন। রাসূল বললেন, সূর্য চলতে চলতে আরশের নিচে দিয়ে সিজদাবনত হয়। এরপর মহানবী ক্রিলেন বললেন (বিশ্বিত ক্রিটেন) বলিন বিশ্বিত ক্রিলেন (বিশ্বিত ক্রিটেন) বলিন বিশ্বিত ক্রিলেন) বিশ্বিত ক্রিটেন বলিনেন। ব্যক্তি বিশ্বিত ক্রিলেন বলিনেন (বিশ্বিত ক্রিটেন) বলিনেন বিশ্বিত ক্রিটেন বলিনেন (বিশ্বিত ক্রিটেন) বলিনেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বলিনেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বলিনেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্বিত ক্রিটেন বলিনেন বিশ্বিত ক্রিটেন বিশ্

हेत. ठाकत्रिया सालालाहेल (**०**स चंड) २२ (क)

সিহাহ সিত্তাহে রয়েছে যে, হযরত আবৃ যার (রা.) একদা রাসূল 🚃 কে السُّنْسُ يَخْرِيُّ لِمُسْتَثَمِّرُ لُمُ اللَّهِ সম্পর্কে জিজ্ঞাসিলেন মহানবী 🚃 বললেন العُرْشِ বললেন অর্গৎ সূর্যের স্থিতি হলো আরশের নিচে।

হয়রত ইবনে ওমর (রা.) হতেও অনুরূপ একটি বর্ণনা রয়েছে— যাতে উল্লেখ আছে যে, অস্ত যাওয়ার পর সূর্য আরশের নিচে সেজদা করে। এবং পরবর্তী কক্ষে গমনের অনুমতি প্রার্থনা করে। অনুমতি প্রাপ্ত হয়ে পুনরায় চলা আরম্ভ করে। এমনিভাবে এক দিন আসবে যেদিন সূর্য পরবর্তী কক্ষে যাওয়ার জন্য অনুমতি প্রার্থনা করবে কিন্তু তাকে অনুমতি দেওয়া হবে না। বরং তাকে বলা হবে যেদিক থেকে এসেছো সেদিকেই চলে যাও। আর এটা হলো কিয়ামতের একটি নিদর্শন।

এ আলোচনার প্রেক্ষিতে বলা যায় যে, সূর্য প্রীয় ইচ্ছাধীন চলতে পারে না; বরং মহান রাব্ধূন আলামীনের বেঁধে দেওয়া নিয়ে অনুপাতে তা চলমান : রাসূল ক্রান্ত হয়বত আবু যার গিকারী (রা.)-কে তাই বৃধিয়ে দিতে চেয়েছেন। সারকথা হলো, সূর্যের উদয় অন্তের সময় বিশ্ব জগতে এক বিশাল পরিবর্তনের সৃষ্টি হয় যা সূর্যের কারণে হয়ে থাকে। মহানবী ক্রান্ত এ পরিবর্তনশীল সময় ঘারা মানুষকে সতর্ক করার সুবর্ণ সুযোগ মনে করে মানুষকে জানিয়ে দিলেন যে, তোমরা সূর্যকৈ বয়ংসম্পূর্ণ ও স্বেক্ষাচারী মনে কর না। আল্লাহর ইচ্ছায়ই সূর্য অনুগামী হালীকে আল্লাহর অনুগত হওয়াকেই সেজদাবনত হয় বাকে। বক্তি করা হয়েছে। প্রত্যেক বকুর সেজদা তার অবস্থা মাফিক হয়ে থাকে। যেমন আল্লাহ বলেন—ক্রিক্র স্কালি তার অবস্থা মাফিক বয়ে থাকে। যেমন আল্লাহ বলেন—ক্রিক্র সালাত ও তাসবীহের পদ্ধতি শিথিয়ে দেওয়া হয়েছে। সূতরাং সূর্যের সেজদা করার হারা মানুষকে অনুরকণভাবে প্রত্যেকটি সৃষ্টিকে তার ইবাদত ও তাসবীহের পদ্ধতি শিথিয়ে দেওয়া হয়েছে। সূতরাং সূর্যের সেজদা করার হারা মানুষকে জমিন মাণা ঠেকানো বুঝা সঠিক হবে না।

কুরআন হাদীদের উপরোক্ত আলোচনার দ্বারা প্রতীয়মান হলো যে, সূর্য ও চন্দ্র গতিশীল। একটি সুনির্দিষ্ট কাল পর্যন্ত এরা পরিভ্রমণ করবে। আধুনিক জড়বিজ্ঞানীগণও এ ধারণা পোষণ করেন। তবে পূর্বেকার বিজ্ঞানীদের ধারণা যে, 'সূর্য স্থির' এটা কুরআন হাদীস অনুযায়ী না হওয়ায় এটা ভুল প্রমাণিত হলো।

চন্দ্র ও সূর্বের মঞ্জিলসমূরের বিষরণ : শুটি এটা ক্রিটি এর বহুবচন। অর্থ- অবতরণের স্থল। আল্লাহ তা'আলা চন্দ্র ও সূর্ব উভয়ের চলাচলের জন্য সীমারেখা নির্ধারণ করে দিয়েহেন। চন্দ্র ও সূর্বের ভ্রমণের জন্য আল্লাহ আকাশে বারটি রাজ্ঞা নির্ধারণ করে দিয়েহেন যাকে বুরুজ বলা হয় এবং চন্দ্র ও সূর্ব এ বারটি বুরুজ দিয়েই চলাচল করে। এ ছাড়া এদের প্রত্যেকটিব ভিন্ন অজ্ঞাল রয়েছে। চাঁদ তার মঞ্জিলসমূহকে ২৮ রাতে অক্রিম করে। প্রত্যেক রাতে একটি করে ২৮ রাত পর্বন্ত অক্তিক্রম করার পর চাঁদ দু' রাত অদৃশা থাকে। আর মাস যদি ২৯ দিনে হয়, তবে এক রাত অদৃশা থাকে। এ মঞ্জিলতলা বার বুরুজে বিভক্ত।

অদ্রূপ সূর্যেরও ২৮টি মনজিল রয়েছে। সে সকল মঞ্জিলগুলো ও বার ভাগে বিভক্ত। সূর্যের চেয়ে চন্দ্রের গতি অনেক দ্রুত এ জন্য চন্দ্র মাত্র একমানের মধ্যেই তার মঞ্জিলসমূহ পরিভ্রমণ করে ফেলে। অথচ এ কাজ সমাধা করতে সূর্যের এক বছর সময় লেগে বায়। যথা– ঘড়ির মিনিটের কাটা ঘাত্র ছিল অতিক্রম করে অথচ ততক্ষণে ঘণ্টার কাটা মাত্র পাঁচ মঞ্জিল অতিক্রম করে। উল্লেখা যে, চন্দ্র ও সূর্যের মঞ্জিলসমূহের মধ্যে পার্থক্য হচ্ছে– চাঁনের মঞ্জিলগুলো চোখে দেবা যায়, আর সূর্যের মঞ্জিলগুলো হিসাব-নিকাশের মাধ্যমে জানা যায়।

ছবং চাঁদের মঞ্জিল হওরা না হওরা। কুলিকৈই মঞ্জিল হিসেবে নির্ধারণ করে রেখেছেন। অথচ বান্তব কথা তা নয় বরং চাঁদের পরিভ্রমণের জন্য মঞ্জিলসমূহ নির্ধারিত রয়েছে।

অধাং گَدُرُنَاهُ وَالْفَكَسُرُوفَدُرُنَاهُ وَا مَنْسَاوِلُ -এর . যমীরের পরে একটি ।; উহা রয়েছে তথন ইবারত হবে گ অনেক মিদ্ধিনে করেছি। এ অবস্থায় পূর্বোচ্চ প্রশ্নের অবকাশ থাকে না। কেননা, الشَّفِرُ السَّسِنَ تُونِيُّبُ مِنَ السَّفِرُ, কিন্দুর আর্থাং কোনো বন্ধুর মালিক এ জিনিসের নিকটবঠী। আর এ কারণেই আন্তাহ নুকুন্দুর ফুন্দুর দেছেন। -কাশশাফ, কারীর।

हेत. ठावनीता सालाताहेन (०म थ्यु) २२ (४)

শঙ্গটির অর্থ হলো- বর্ত্তর গাখাত এম তালাতের এমন ভাল, আর্বাতের অর্থ হলো- বর্ত্তর গাছের এমন ভাল, যি বেকে কামানের মতো হয়ে যায়। এখানে মানের শেষভাগের চাঁদের আকারে বিবরণ প্রদান করা হয়েছে। পূর্ণিমার পর যা এম পেতে পেতে কামানের আকার ধারণ করে। পারিপার্ধিক অবস্থার প্রতি লক্ষ্য করে একে আরবীয়গণ খেজুরের ওক্ষ ডালের সাথে ভুলনা করেছেন।

চাঁদ হ্রাস-বৃদ্ধি পায় কিনা? বাস্তবিক পক্ষে চাঁদের কোনো হ্রাস-বৃদ্ধি হয় না। এটা একটাই চাঁদ গতিশীল এবং বিভিন্ন সময় তা বিভিন্ন মঞ্জিলে অবস্থান করায় আমরা দূর হতে আমাদের চর্ম চোখে তাতে হ্রাস-বৃদ্ধি দেখতে পাই। তাই কখনো আমরা চাঁদকে স্বেট দেখি, কখনো বড় দেখি, কখনো আবার দেখতেই পাই না। আধুনিক বৈজ্ঞানিকগণও এ মত প্রকাশ করেছেন যে, চাঁদ মূলত ছোট বড় মেটা-চিকন হয় না।

षाब्राख्य गाचा : এ आग्राख्य नुभि गाचा रूट शास्त्र । الشَّمْسُ يَغْبُغِي لَهَا الخ

- ত চন্দ্রকে আকর্ষণ করে নিজের দিকে টেনে আনার ক্ষমতা সূর্যের নেই। অথবা সূর্য চন্দ্রের পরিভ্রমণ করে হবেশ করে চাঁদের সাথে সংঘর্ষ জড়িয়ে যেতে পারে না।
- ত আল্লাহ তা'আলা চাঁদের উদয় অন্তের জন্য যে সময় নির্ধারণ করে দিয়েছেন সে সময়ে সূর্যের পক্ষে আগমন করা সম্ভব নয়। তাই চাদনী রাতে হঠাৎ করে সূর্যের আগমন ঘটা সম্পূর্ণরূপেই অসম্ভব। অপর দিকে দিবসের নির্দিষ্ট সময় অতিক্রান্ত হওয়ার পূর্বেই রজনীর আবির্ভাব ঘটা এবং রাতের সময় শেষ হওয়ার পূর্বেই দিনের আগমন ঘটাও অসম্ভব।

এর অর্থ এবং প্রত্যেক নক্ষরের জন্ম فَلَتِي ব্য়েছে কিনা? وَلَكِ এর অভিধানিক অর্থ আকাল। তবে এবানে এ অর্থ উদ্দেশ্য ময়; বরং এবানে ট্রারা নক্ষর্য বিচরণকারী পথকে বুঝানো হয়েছে। এ আয়াতের হারা বুঝা যায় যে, চাদ কোথাও স্থিতিশীল থাকে না; বরং আকাশের নিচে একটি নির্দিষ্ট কন্ষপথে চাদ বিচরণ করে। আধুনিক বৈজ্ঞানিক গবেষণা ও চাদে মানুষের পদার্পণের ঘটনাসমূহ এটাকে সুনিচিতভাবে প্রমাণ করেছে। তধু চাঁদই নয় বরং সূর্য সহ অন্যান্য নক্ষ্মসমূহ আপন অপন কন্দপথে বিচরণ করছে।

- এ আয়াতে চারটি মহা সত্যের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।
- ১. চন্দ্র-সূর্যসহ আকাশের সকল নক্ষত্র ও গ্রহ-উপগ্রহই সর্বদা গতিশীল।
- থহ ও নক্ষত্র প্রত্যেকেরই নিজস্ব কক্ষ পথ রয়েছে।
- ৩. নক্ষত্রসহ আকাশ মঞ্জ আবর্তিত হয় না; বরং নক্ষত্ররাজ্ঞি আকাশমগুলে আবর্তিত হয়।
- যেরপে কোনো তরল প্রবহমান বস্তুতে কোনো বস্তু সাতার কাটে অনেকটা সেরপ হচ্ছে আকাশমথলে নক্ষয়াজির গতির প্রকৃতি।

উরেখ্য যে, প্রতিটি গ্রহ ও নক্ষত্রের জন্য পৃথক পৃথক কন্ধপথ রয়েছে। আর প্রতিটি গ্রহ-নক্ষত্র নিজ নিজ পথে পরিভ্রমণ করছে। চন্দ্র ও সূর্য তাদের কক্ষপথে বারটি স্থান পরিভ্রমণ করে। এদেরকে 🚜 বলা হয়। এগুলো হলো–

٠٠ سَنَهَكَة . ٢. مَعْرَانُ ٣٠ عَقْرَبُ . ٤. قَوْس . ٥. جَلِيَّ . ٢. وَلُو . ٧. حَسَلُ . ٨. ثَوْن . ٨. جَوْزَا . ١٠ سَرَطَانُ . ١٠. اَنْسُدُ . ٢٠ . حَوْت .

এর মধ্যে উদ্রিখিত বিষয়তলো আঁএই ইন্দ্রুত ক্রিয়ান এন এন এন এন ক্রিয়ান কর্তিত কেন এন এন এন এন এন ক্রিয়ান কর্তিত নেওয়া হল। ক্রিয়ান ক্রেয়ান ক্রিয়ান ক্

জালালাইন শরীফের গ্রন্থকার এ প্রশ্নের জবাবে বলেন, আল্লাহ তা'আলা এখানে বিবেকহীনকে বিবেকবানের স্থলাভিষিক করেছেন বিধায় مُرْنَّ বারা বছবচন নিয়েছেন। পবিত্র কুরআনের অন্যান্য আয়াতেও এরপ উপমা রয়েছে। أَلِيَةٌ لَّهُمْ عَلٰى قُلُرَتِنَا أَنَّا حَمَلْنَا
 أَرِيْتَهُمْ وَفِى قِرَاءٍ ذُرِيَّاتِهِمْ أَى أَمَا هُمُ الْأَصُولَ فِي الْفُلْكِ أَيْ سَفِينَدَةِ نُوْحٍ
 الْاصُولُ فِي الْفُلْكِ أَيْ سَفِينَدَةِ نُوْحٍ
 الْمُسُحُونِ الْمُعْلُودِ.

. وَخَلَفْنَا لَهُمْ مِّنْ مِثْلِهِ أَىْ مِثْلِ فُلْكِ نُوْج وَهُوَ مَا عَمِلُوهُ عَلْى شَكْلِهِ مِنَ الشُّفُنِ الصِّغَارِ وَالْكِبَارِ بِتَعْلِيمُ اللَّهِ تَعَالَى مَا يَرْكُبُونَ فِيْدٍ.

وَانْ نَشَا اللهُ عَلَيْهُ مَعَ إِيْجَادِ السَّعُنِ فَلاَ صَرِيْحَ مُعَ إِيْجَادِ السَّعُنِ فَلاَ صَرِيْحَ مُغِيثَ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يُنْفَعُدُونَ وَسَرِيْحَ مُغِيثَ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يُنْفَدُونَ وَيَعْمُونَ .

. إِلَّا رَحْمَةً مِنَنَا وَمَعَاعًا إِلَى حِيْنٍ أَيْ لاَ يُنْجِنْهِمْ إِلَّا رَحْمَةً مِنَا لَهُمْ وَتَمْتِينُعُنَا إِيَّاهُمْ وِلَمُّاتِهِمْ إِلَى إِنْقَضَاءِ أَجَالِهِمْ. وَلَا قَدْ أَلَا أَنْ لَمُ الْأَقْفُولُ مَا مَنْ أَخَالِهِمْ.

. وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيُولِكُمُ مِنْ عَذَابِ الدُّنْبَا كَغَيْرِكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ مِنْ عَذَابِ الأُخِرَوْلُعَلَّكُمْ تُسْرَحُمُونَ وَمِنْ عَذَابِ الْأَخِرَوْلُعَلَّكُمْ تُسْرَحُمُونَ أَعْرَضُوا .

٤٦. وَمَا تَأْتِبُهِمْ مِنَ أَيُوْمِنَ أَيَاتِ رَبُهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِيْنَ.

#### অনুবাদ :

8১. আর তাদের জন্য নিদর্শন আমার কুদরতের উপর এই যে, আমি আরোহণ করিয়েছি । তাদের বংশধরদেবতে এক কেরাত রয়েছে رُكْنِيْنِ বছবচনের সাথে হর্বং তাদের পূর্বপুরুষণণকে নৌকার মধ্যে অর্থাৎ হয়রত নৃং (আ.)-এর নৌকায় বোঝাই করা পরিপূর্ণ ।

৪২. আর তাদের জন্য তার ন্যায় সৃষ্টি করেছি অর্থাৎ বৃং (আ.)-এর নৌকার ন্যায়। তা হলো লোকেরা আল্লায় তালিমে সেই (নৃহের) নৌকার আকারে যেসব ছোট ব্ নৌকাসমূহ [পরবর্তীতে] তৈরি করেছে। যাতে তব আরোহণ করে– যার মধ্যে।

১ ৺ ৪৩, অথচ আমি চাইলে তাদেরকে ডুবিয়ে দিতে পারি
নৌকা আবিষার করা সত্ত্বেও। তখন নালিশ শ্রবণ করে
মতো কেউ থাকবে না। কোনো সাহায্যকারী তাদে
জন্য। আর তারা পরিবাণ পাবে না – নাজাত পাবে না:

88. তবে যদি আমার রহমত হয় এবং একটি নির্দিষ্ট সম্ম পর্যন্ত আমি তাদেরকে উপজোগের সুযোগ দান কহি তাহলে ভিন্ন কথা। অর্থাৎ তা রক্ষা পাবে না তবে দ অবস্থায় রক্ষা পাবে। এক, আমার পক্ষ হতে অনুমহ হলে এবং দুই, মৃত্যু অবধি তাদেরকে আমার পক্ষ হতে সুযোগ দানের মাধ্যমে।

.٤٥ ৪৫. <u>আর যখন তাদেরকে বলা হয় তোমাদের সম্বুখে য়</u>
রয়েছে তাকে তয় করো । (অর্থাৎ) দুনিয়ার আজাব ।
অন্যান্যদের ন্যায় <u>এবং যা তোমাদের পশ্চাতে রয়েছে তাকেও তয় করো</u> । অর্থাৎ আখেরাতের আজাব । য়তে
তোমাদের উপর অনুষহ করা যেতে পারে । তখন তারা
তা হতে মুখ ফিরিয়ে নেয় ।

৪৬. আর যখনই তাদের নিকট তাদের প্রতিপালকের নিদর্শনাবলি হতে কোনো নিদর্শন আগমন করে, তখনই তা হতে তারা বিমুখ হয়ে যায়।

हुए ८४ ८९. <u>سام प्रयम तना २३</u> مواد मिरिन प्राहातीगंग (जा.) तान ٱنْفِقُوا عَلَيْنَا مِمَّا رَزَّقَكُمُ اللَّهُ مِنَ الْاَمْوَالِ قَـالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِلَّذِينَ أَمُنُوا اِسْتِهْ ذَاءً بِهِمْ ٱنْطُعِمْ مَنْ لُوْ يَشَا ْ اللَّهُ اطَعْمَةٌ وَفِي مُعْتَقَدِكُمْ هٰذَا إِنْ مَا أَنْتُمْ فِي قَوْلِكُمْ لَنَا ذَٰلِكَ مَعَ مُعْتَقَدِكُمْ هٰذَا إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُبُيئِنٍ بَيِّسنِ وَالسَّصْرِيعِ بكُفْرِ هِمْ مَوْتِكُ عَظِيمٌ.

তাদেরকে লক্ষ্য করে ব্যয় করে৷ আমাদের উপর- যা তোমাদেরকে আল্লাহ তা'আলা রিজিক হিসেবে দান করেছেন- অর্থাৎ যেই সম্পদ তোমাদেরকে দান করেছেন। তখন কাফেররা প্রত্যন্তরে স্থ্যানদারগণকে বলে - তার সাথে বিদ্রূপ করত যাকে আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে খাওয়াতে পারেন আমি কি তাকে খাওয়াবো? তোমরা তো এরপ ধারণা পোষণ কর। তোমরা তো~ তোমাদের এ আকিদা-বিশ্বাস সত্ত্বেও আমাদের নিকট ঐ বক্তব্য পেশ করার ব্যাপারে স্পষ্ট গোমরাহীতে [বিভ্রান্তিতে] লিঙ রয়েছে । ﴿مُبِيِّنُ प्रर्थ) স্পষ্ট ও প্রকাশ্য । অত্র আয়াতে খোলাখুলিভাবে তাদেরকে কাফের হিসেবে আখ্যায়িত করায় প্রতীয়মান হয় যে, এটা জঘন্য কুফর (সাংঘাতিক অপরাধ)।

## তাহকীক ও তারকীব

े अब सरक्ष है 'बार : এ आज्ञारा الله وَهُمَا مُنْ اللهُ अाज्ञारा وَهُمَا مُنْ وَمُعَامًا وَهُمَا مُنْ হওয়ার কারণের ব্যাপারে মতভেদ রয়েছে।

- 🔾 ইমাম যুজাজের মতে, مُنْعُولُ كُ হওয়ার কারণে মানসূব হয়েছে।
- এর মধ্যে الله حِيْنِ এর অর্থ নিয়ে দুটি মত পরিলক্ষিত হয়। إلله حِيْنِ अत अर्थ निय़ দুটি মত পরিলক্ষিত হয়।
- 🔾 হযরত কাজাদাহ (র.)-এর মতে, إلى حِبْين অর্থ হচ্ছে- الْكَوْتِ अর্থ হচ্ছে الْكَانِينِ अर्थ হচ্ছে।
- 🔾 ইয়াহইয়া ইবনে সালাম (त.)-এর মতে, إلى ألفِيَامُرَ अर्थ إلى وبيُنِ अर्थ्यूतरू आयार्टित प्रार्थ १८०-

إِلَّا أَنْ نَرْحَمَهُمْ وَنُسُرَّتِعَهُمْ إِلَى أَجَالِهِمْ وَأَنَّ اللَّهَ عَجْلَ عَذَابَ الْأَمُعَ السَّابِعَةِ وَأَخَرَ عَذَابَ أَمْدَ مُحَسَّدٍ عَقْتُ وَإِنْ كَذْبُوهُ رالَى الْسُوْتِ وَالْقِيدَامَةِ.

অর্থাৎ, তবে আমার অনুগ্রহের কারণে তাদেরকে তার মৃত্যু অবধি সুযোগ প্রদানের ফলে তারা রেহাই পাছে ও স্বাচ্ছজ্যে চলাফেরা করছে আর আল্লাহ পূর্ববতী জাতিসমূহকে সাথে সাথে শান্তি দিয়েছেন। কিন্তু শেষ নবীর উন্মতদের শান্তিকে মৃত্যু ও কিয়ামত পর্যন্ত বিদম্বিত করেছেন যদিও তারা রাসূল 🎫 -কে মিধ্যা প্রতিপন্ন করুক না কেন :

। वाबाएं وَمَا تَأْتِينُهِمْ مِنْ أَيَدَ अशात إِنَا الْمَا عَلَيْمُومُ مِنْ أَيَدَ مِنْ أَيَادَ الْمَ

- আল্লাহর কিতাবের আয়াত যার য়ারা মানুষকে উপদেশ প্রদান করা হয়।
- বিশ্ব প্রকৃতির এবং স্বয়ং মানুষের অস্তিত্ব ও ইতিহাসে বিদ্যমান নিদর্শনাবলি যা হতে মানুষ শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

बाबाएक माति तृष्ण : এ बाबाएक माति तृष्ण न्नः وَإِذَا قِيْلَ لَـهُمْ ٱنْفَقِقُوا وِمَّا رُزَقَكُمُ اللَّهُ النخ مريعه مريعة مريعة مريعة مريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة المريعة

- ১. এ আয়াতটি মন্ধার কুরাইশদের ব্যাপারে অবতীর্ণ হয়েছিল। রাসূল ক্রাই -এর দরিদ্র সাহাবায়ে কেরাম যখন তাদেরকে বলনেন যে, তোমরা আল্লাহর জন্য তোমাদের সম্পদের যে অংশ নির্দিষ্ট করে রেখেছ তা হতে দান কর। তারা তখন উপহত্ম ও তাচ্ছিল্যের সাথে বলল, আল্লাহ ইচ্ছা করলে যাকে খাওয়াতে পারেন আমরা কি তাদেরকে থাওয়াব। এটা হতে পারে ন অন্য আয়াতে আল্লাহ বলেন অন্য ক্রান্ত নুর্ভিত্ত করিল আল্লাহর করে পত ও ফসন্থের একটি অংশ আল্লাহর জন্য নির্ধারণ করে রেখেছিল। তবুও তারা তাদেরকে বঞ্জিত করল। আর বলন, আল্লাহ ইচ্ছা করনে তোমাদেরকে খাওয়াতে পারেন। যে বিশ্বাস তোমরা পোষণ করে থাক। তাই কেন আমরা তোমাদেরকে খাওয়াব। তোমাদের আল্লাহর প্রতি এত অপাধ বিশ্বাস থাকার পরও খাদ্যের জন্য আমাদের নিকট ধন্না দেওয়া স্পষ্ট বিদ্রান্তি ছাড়া আর কিছুই হতে পারেন।
- ২. যখন বিশ্বাসীণণ কাফেরদেরকে অসহায় দরিদ্রদেরকে সাহায়্য করার জন্য উপদেশ দিতেন তখন তারা বলল, আল্লাহই তে তোমাদের বিশ্বাস অনুপাতে রিজিকদাতা। তিনি তাদেরকে কেন রিজিক হতে মাহক্রম করলেনঃ তাদেরকে যদি আমরা রিজিক প্রদান করি তবে আমরাই রিজিকদাতা হয়ে য়াই। কাজেই আমাদেরকে দান-সদকার উপদেশ করার মাধ্যমে তোমরা শাইতই বিভাতিতে লিও রয়েছে।
- ৩. আয়াতটি মক্কার মুনাফিকদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। যখন তাদেরকে দরিদ্র-অসহায়দের প্রতি দান-সদকা করার জন্য বলা হতো তখন তারা বলত। আল্লাহর কসম! আমরা কিছুতেই তাদেরকে দান করতে পারব না। তাদেরকে আল্লাহ অসহায় দরিদ্র করবেন আর আমরা তাদেরকে খাওয়াব তা হতে পারে না। অনুরূপই হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে।
- 8 হযরত সিন্দীকে আকবর (রা.) একদা দরিদ্র মুসলমানদেরকে নিমন্ত্রণ করে বাওয়াঙ্গিলেন, তখন সেখানে আবৃ জাহল উপস্থিত হয়ে বলল, হে আবৃ বকর! তুমি কি মনে কর যে, আস্থাহ এদেরকে খাওয়াঙ্গে সক্ষম! হয়রত সিন্দীকে আকবর (রা.) বলদেন, হাঁ, অবশ্যই আমি তা বিশ্বাস করি । আবৃ জাহল বলল, তবে আগ্রাহ এদেরকে খাওয়াঙ্গেন না কেন! জবাবে হয়রত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা মানুষকে অভাব-অনটন দিয়ে পরীক্ষা করেন যে, তারা থৈর্য ধরতে পারে কিনা! আবার কাউকে অতেল ধনসম্পদ দান করেও পরীক্ষা করেন যে, সে কি সম্পদের মোহে পড়ে অহংকারী হয়ে যায়, না আল্লাহর কৃতক্ষতা প্রকাশ করে এবং আল্লাহর রাজায় তা বায় করে। আর ফকির মিসকিনদেরকে দান বয়রাত করে। এ কথা তনে আবৃ জাহল হয়রত সিন্দীকে আকবর (রা.)-কে লক্ষ্য করে বলল, শপথ খোদার! হে আবৃ বকর তুমি নিশ্চিতভাবে গোমরাহীতে লিঙ্ক রয়েছ। তুমি কি করে বিশ্বাস কর যে, আল্লাহ তাদেরকে খাওয়াঙ্গে সক্ষম, অথচ তিনি তাদেরকে খাওয়াঙ্গেছ, তখনই উপরিউক্ত আয়াতটি অবতীর্গ হয়।

আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে তাদেরকে জানিয়ে দেওরা হচ্ছে যে, অভাবীদের প্রতি তোমাদের দান-সদকা করার উপদেশ দেওরার অর্থ এই নয় যে, তোমাদেরকে তাদের জন্য রিজিকদাতা বানিয়ে দেওয়া হবে। অথবা আল্লাহ তাদেরকে তক্ষণ করাতে অকম । আল্লাহ প্রদন্ত বিজিক হতেই তো তাদেরকে দিতে বলা হয়েছে। আর তোমাদের জন্য তো এতে রয়েছে এক মহাপরীক্ষা। তা হচ্ছে— নিজপুর হৃদয়ে আল্লাহর নির্দেশ মান্য করে দান-বয়রাত করতে পার কি-নাঃ আর তাদের জন্য রয়েছে অভাব অনটন সম্বেও থৈর্থধারণের কঠিন পরীক্ষা। অন্যথায় তোমাদেরকে আল্লাহ তা'আলা যে অতিরিক্ত দান করতে সক্ষম হয়েছেন অনুরপ্রতাবে তাদেরকেও দান করতে পারতেন।

এর সাথে পূর্বোক্ত আয়াতের সম্পর্ক : ইমাম রাগী (त.) এ আয়াতের সম্থ পূর্বোক্ত আয়াতের নাথে করেছেন।

- ১. পূর্বের আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মানুষ ও অন্যান্য জীব যে মাটিতে বসবাস করে সেই নিস্তাণ মাটিতে প্রাণ চাঞ্চলোর সৃষ্টি করে আল্লাহ তা'আলা অশেষ অনুগ্রহ করেছেন। আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে তার আরেকটি অনুগ্রহের কথা বর্বনা করেছেন যে, আল্লাহ মানুষকে বিশাল সমুদ্র পাড়ি দিয়ে বাবসা-বাণিজ্যে প্রভৃত উনুতি সাধন ও লাভবান হওয়ার জন্য সুযোগ সৃষ্টি করে দিয়েছেন। আবার তাদের জন্য স্থুল ভাগেও বাহনের ব্যবস্থা করে দিয়েছেন।
- পূর্বের আয়াতে আকাশের কতেক নিদর্শনাবলির কথা উল্লেখ করা হয়েছে। আর এ আয়াতে পৃথিবীর কতিপয় নিদর্শনাবলির কথা উল্লেখ করা হয়েছে।
- ৩. মহান রাব্দুল আলামীন সীয় বান্দাগণের প্রতি যে সকল অনুমহ দান করেছেন তা দু'ধরনের। প্রথমটি অত্যাবশ্যক। আর ছিতীয়টি হলো— অত্যাবশ্যক নয় তবে কল্যাণকর ও সৌন্দর্য বর্ধক। কাজেই প্রথমটি সৃষ্টি অত্যাবশ্যক প্রয়োজন পূরণ করার জন্য। আর ছিতীয় হলো সৌন্দর্য বৃদ্ধির ও উপভোগ করার জন্য। আর জিনিন সৃষ্টি ও এতে প্রাণের সঞ্চার করা প্রথমোক পর্যায়ভুক্ত। কারণ যদি মাটি সৃষ্টি করা না হতো এবং এতে প্রাণের সঞ্চার না করা হতো, তবে মানবের অন্তিত্বই বিশুপ্ত হয়ে যেত। রাত-দিনও প্রথম শ্রেণিভৃক্ত। আর আল্লাহ তা'আলা উক্ত আয়াতসমূহে প্রথমোক শ্রেণির কতিপয় বস্তুর উল্লেখ করার পর এ আয়াতে ছিতীয় শ্রেণির কয়েকটি বস্তুর বর্ণনা করেছেন। কাজেই জল্মান ও স্থল্যানের মাধ্যমে প্রমণের সূথ্যোগ সুবিধা করে দেওয়া শেয়োক শ্রেণিভৃক্ত হবে। এটা মানুষের আবশ্যক বন্ধুসমূহের উপর বাড়তি অনুনান যা মানবের জন্য কল্যাণকর ও সৌন্মর্থ বর্ধক। ক্রিবীর।

ভারাতের সাথে পূর্বের আয়াতের প্ পৃথিবীতে আল্লাহর হিকমত ও কুদরতের প্রকাশ স্থলসমূহের উল্লেখ করে আল্লাহর অন্তিত্ব ও একত্বাদের প্রতি আহ্বান করা হয়েছে। তা এহণ করলে পরকালে বেহেশত লাতের মাধ্যমে সীমাহীন শান্তি পাওয়ার ও প্রত্যাখ্যান করলে জাহান্নামের অনন্ত শান্তির তম দেখানো হয়েছে। উল্লিখিত আয়াত এবং এর পরবর্তী আয়াতে মক্কার কাফেরদের বক্রতার বিবরণ প্রদান করা হয়েছে। তাদের অবস্থা হচ্ছে– ছওয়াব ও শান্তির প্রত্যাশা তাদেরকে প্রতাবিত করতে পারে না এবং আজাব ও গজবের ভয়ও তাদেরকে টলাতে পারে না। তাদের মন মগজ এতই কল্বিত হয়ে রয়েছে যে, কোনো জিনিসই তাদের মাথে প্রতিক্রার সৃষ্টি করতে পারে না।

আয়াতের ব্যাখ্যা : প্রথমে পৃথিবীর সৃষ্টি রাজি ও পরবর্তীতে আকাশের বিবরণ এবং এনের মধ্যে আল্লাহ তা'আলা কুদরত ও সৃনিপুণ কৌশলের কথা বর্ণনা করা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতে সমুদ্র ও তার সংগ্রিষ্ট বন্ধু নিয়ে ভাঁর কুদরতের বহিঃপ্রকাশের আলোচনা করেছেন। অত্যন্ত তারি ও বোঝাই করা হওয়া সর্বেও আল্লাহ তা'আলা নৌযানকে সমুদ্র পৃষ্টে চলাচলের উপযোগী করে বানিয়েছেন। পানি তাদেরকে নিমজ্জিত না করে দৃবদেশে নিয়ে যায়। আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে যে, আমি তাদের সভানদেরকে আরেছেণ করিয়েছি। বাত্তবিক পক্ষে আরেছেণকারী তারা নিজরাই ছিশ। মানুষের বোঝা সন্তান-সন্ততি হওয়ার কারণে এখানে সন্তানদের কথা উল্লেখ করেছেন। বিশেষ করে যখন সন্তান চলাফেরার উপযোগী না হয়।

আয়াতের অর্থ হচ্ছে- তোমরাই যে তাতে আরোহণ কর তা নয়; বরং ছোট ছেলে মেয়ে দুর্বল ও বৃদ্ধ লোকজন এবং তাদের সামনে সবই এসব নৌকায় বহন করা হয়।

এর সার হচ্ছে— মানুষের আরোহণ ও বোঝা বহনের জন্য আল্লাহ ওধু নৌখানই সৃষ্টি করেনেনি, এর সাথে বাহনও সৃষ্টি করেছেন। আরববাসীগণ এর যার তানের অভ্যাস অনুযায়ী উটকে বুকেছেন। কারণ অন্যানা প্রাণীর তুলনায় উট অধিক বোঝা বহনে সক্ষম হতো। উট বিশাল বিশাল বোঝার স্তুপ বহন করে দেশ দেশান্তরে ছুটে যায়। তাই তারা উটকে ﴿ الله عَلَيْهِ لَا الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله الله عَلَيْهِ ع

ৰারা উদ্দেশ্য : এ আয়াত হারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে সে ব্যাপারে তাফ্সীর কারকদের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে।

- 🔾 হযরত আন্মুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন– كَمَ يَسْنَ أَيْنِيكُمْ "যা তোমাদের পক্চাতে রয়েছে"-এর ধারা দুনিয়াকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। অর্থাৎ আথেরাতের জন্য নেক আমল সংগ্রহ কর আর দুনিয়ার ব্যাপারে সাবধান থেকো। দুনিয়ার প্রতি আকৃষ্ট হয়োন।
- ত তাফসীরকার হযরত কাতাদাহ (র.) বলেন, ইতোপূর্বে পৃথিবীতে যে সকল কাফের মুশরিক আল্লাহর গজবে ধ্বংস হয়েছে,
  তাদের সেসব ঘটনাবলিকে کَانَکُمْ । শব্দ দ্বারা উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর کَانَکُمْ দ্বারা আথেরাতের আজাবকে
  বুঝানো হয়েছে।
- 🔾 কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার বলেন, এর দ্বারা আসমানি জমিনি বালা-মিসবতকে বুঝানো হয়েছে।
- কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার বলেছেন- كَا بَيْنَ أَيْوِيْكُمْ হলো দুনিয়ার আজাব, আর وَمَا خَلْفَكُمْ हाला प्रतिয়ाठ आ
  आজाव।
- 🔾 কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো আগের পরের গুনাহসমূহ :
- 🔾 কেউ কেউ বলেন, المَيْنَكُمُ অর্থ যা তোমাদের সামনে প্রকাশিত হয়েছে, আর مِنَا خَلَفَكُمُ অর্থ যা অপ্রকাশিত রয়েছে। অর্থৎ তোমাদের প্রকাশিত ও অপ্রকাশিত উভয় বিষয়ে আল্লাহকে ভয় কর।

: এর বিশদ ব্যাখ্যা: "وَإِذَا قِيلًا لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا زُزُفَكُمُ اللَّهُ السِّهُ"

এটা হতে প্রতীয়খান হয় যে, তারাও আল্লাহ তা'আলাকেই বিজিকদাতা মনে করতেন। কিন্তু খুসলমানদের সাথে বিদ্ধুপ করতে গিয়ে উপবিউজ মন্তব্য করেছে মাত্র। আল্লাহ যখন বিজিকদাতা সূতরাং তিনিই গরিবদেরকে দান করকেন। আমরা তাদেরকে দিতে যাব কেনা যেন ঐ আহ্মকেরা আল্লাহর পথে বায় করা ও গরিব-মিস্কিনদেরকে দান করাকে আল্লাহর বিজিকদাতা হওয়ার বিরোধী মনে করেছে। অথচ তারা এটা বুঝিয়ে উঠতে পারেনি যে, সর্ব বিজিকদাতা আল্লাহ তা'আলা কৌশলপূর্ণ রীতি হঙ্গো, এক জনকে দান করত তাকে অন্যান্যদের জন্য মাধ্যম বানিয়ে থাকেন। আর উক্ত মাধ্যম-এর দ্বারা অন্যান্যদের কিন্তুক দান করেন। নির্দেশেহে তাঁর এই ক্ষমতা রয়েছে যে, ইন্ধা করঙ্গে তিনি প্রত্যোককেই বিনা মাধ্যমে সরাসরি বিজিক প্রদান করেতে পারেন। যেন— অসংখ্য কীট-প্রকৃষ্ণ ও প্রাণীকৃশকে আল্লাহ তা'আলা বিনা মাধ্যমে সরাসরি বিজিক দান করেন। তাদের মধ্যে ধনী-গরিবের নেই। কেউ কাউকে দান করেন। সকলেই কুদরতি দপ্তরখান হতে আহার গ্রহণ করে।

ন্ধিত্বু মানুষের মধ্যে জীবন-ধারণের শৃঞ্চলা এবং পারস্পরিক সাহায্য সহযোগিতার প্রাণ সঞ্চারের নিমিষ্টে রিজিক প্রদানের জন্য এক দলকে অপর দলের জন্য মাধ্যম বানিয়েছেন। যাতে বায়কারী ছওয়াবের অধিকারী হয় এবং যাদেরকে দেওয়া হবে তারা কৃতজ্ঞতা পালনকারী হয়। কেননা পরস্পরের প্রয়োজনের উপরই পারস্পরিক সহযোগিতা নির্ভরগীল। আর পারস্পরিক সহযোগিতার ভিত্তির উপরই বিশাল মানব সভ্যতার সৌধ মাথা উচ্ করে দাঁড়িয়ে রয়েছে। এই পারস্পরিক সহযোগিতার অভাব ঘটলে মুহূর্তের মধ্যে উক্ত সৌধ ভেঙ্গে খান খান হয়ে যেতে বাধ্য।

মোটকথা, গরিবের প্রয়োজন ধনবানদের সম্পদের আর ধনীদের প্রয়োজন গরিবের পরিশ্রমের। তাদের প্রত্যেকেই অপরের মুখাপেন্সী। আর চিন্তা করলে দেখা যায় যে, কারও অন্যের উপর অনুগ্রহেরও তেমন কিছু নেই। যা কিছু একে অপরকে দেয় তার গরজেই দেয়।

মুসলিমণণ কাকেরদেরকে ব্যয় করতে বলার কারণ : প্রশু হতে পারে যে, মুসলিমণণ কাফেরদেরকে কিসের ভিত্তিতে আরাহের পথে খরচ করার জন্য বলেছিলেন। অথচ তারা তো আল্লাহর উপর ঈমানই আনেনি। তা ছাড়া শাধামূলক আহকাম দ্বারা তাদেরকে সম্বোধনও করা হয়নি।

তার জবাবে বলা যেতে পারে যে, মুসলিমগণ কোনো শরয়ী নির্দেশ হিসেবে তাদেরকে তা বলেননি; বরং মানবিক সাহায্য এবং ভদ্রতার প্রচলিত রীতি-নীতি অনুযায়ী তা বলেছেন।

बात मधान हैं . وَرَسُكُ اللَّهُ अप्तम वर्गिक कर्षत्रम्य : कृतकात्मत आग्नाक وَرُسُكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ و الكَاسَلُنَا أُوْرِينًا अप्तम वर्गिक कर्षत्रम्य : وَالْمَسُلُنَا أُوْرِينًا अप्तम वर्गिक कर्षिण कर्णा अप्तादम

- 🔾 دُرِيَّةُ وَمِع অর্থ হলো الْأِبَاءُ وَالْأَجْدَاءُ তথা পূর্ব পুরুষগণ।
- শाम्रथ आव् अन्यात्मत्र प्राटः وَرَبُدُ إِنْ مِنْهُمْ ذَرْ الْإِنْكَ وَ الْإِنْكَ अर्था ए यरङ् पृर्वनुक्वनन राज म्हान-म्हिल क्लाना करत कारे जात्मत्रक وَرُبُ عَمَا اللهِ عَلَيْكَ क्ला एवं ।
- 🔾 📆 এর অর্থ হচ্ছে নারীদের পেটের জমাট বীর্য। ঐ পেটকে পরিপূর্ণ নৌকার সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে :
- কেউ কেউ দ্বিতীয় উক্তিটিকে অগ্রাধিকার দিয়েছে। -[ফাতহল কাদীর]
- 🔾 কারো মতে 🕰 বারা উদ্দেশ্য সে সকল পূর্ব পুরুষ যাদেরকে হযরত নৃহ (আ.)-এর নৌকায় আরোহণ করানো হয়েছিল।

-এর মধ্যস্থিত যমীরের মারজি' : উক্ত আয়াতে যমীরেয়ের প্রত্যাবর্তনস্থল সম্পর্কে দটি অভিযত রয়েছে।

- ২. আয়াতস্থ উভয় যমীরের মারজি' হলো آمَلُ لِ مُكُذَّ তখন আয়াতের অর্থ হবে وَيُنْ أَنِّ الْمُلُورِ مِنْ مِثْمُ اَنَّا حَمْدُنَا الْمُرْدِرِ عِنْ الْمُلُورِ وَالْمُعَالِّمُ مِنْ الْمُلُورِ وَالْمُلُورِ مِنْ الْمُلُورِ الْمُلُورِ مِنْ الْمُلُورِ وَالْمُؤْمِرِ الْمُلُورِ وَالْمُعَالِّمُ مِنْ الْمُلُورِ وَالْمُعَالِمُ مِنْ الْمُلُورِ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ الْمُلْكِورِ وَالْمُعَالِمُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلَّمِ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَاللَّهِ وَالْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِمِ وَالْمُعِلِمُ والْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَال والْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ مِنْ الْمُعِلِمُ عِلَيْهِ مِنْ مِنْفِيمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَا
- ्भमिंत वकाविक वर्ष स्ट गाव و عُلِم अप्राप्त و عُلِم ما يَركُبُونَ وَعُلِم مَا يَركُبُونَ
- 🖸 হযরত ইবনে আব্বাস (রা.), মুজাহিদ (র.) ও কাতাদাহ (র.)-এর মতে আয়াতে 🚅 দারা উদ্দেশ্য হলো উট। অর্থাৎ আরাহ উটকে মক্তর জাহাজের ন্যায় বানিয়েছেন।
- 🔾 অথবা, আয়াতে پــــু দ্বারা যে সকল প্রাণীর পরিবহনের ক্ষমতা রয়েছে তাদের সকলকেই বুঝানো হয়েছে।
- 🖸 হযরভ যাহহাক (র.)-এর মতে, হযরভ নৃহ (আ.)-এর পরে যে সকল নৌকা তৈরি করা হয়েছে তাদেরকে وَشُلِ বুঝালো হয়েছে।
- আব্ মালিক (ব.) বলেছেন, এখানে مِثْن द्वाता সে সকল ক্ষুদ্র ক্রু নৌযানকে বুঝানো হয়েছে যাদেরকে বড় বড় নৌযানের অনুকরণে সৃষ্টি করা হয়েছে।
- 🖸 হমরত ইবনে আকাস (রা.) হতে বিচ্ছিন্ন সূত্রে বর্ণিত রয়েছে যে, এ আয়াতে وغُنل অর্থ নৌকা হবে। কেউ কেউ এটাকেই সহীহ বলেছেন।

#### অনু ং শান্ত সংগ্ৰহণ সংগ্ৰহণ

. وَيُقُولُونَ مَتْنَى هٰذَا الْوَعْدُ بِالْبَعْثِ إِنْ كُنْتُمْ صِرِقِيْنَ فِيْءِ.

قَالُ تَعَالِٰ مَا كَنْظُرُونَ كُنْتُ ظُرُونَ إِلَّا

صَيْحةُ وَاَحِدةٌ وَهِى نَفَخَةُ إِسْرَافِيلَ الْأُولْى تَأَخَذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِهُنُونَ بِالتَّشْدِيدِ اصَلُهُ يَخْتَصِمُونَ نَقِلَتْ حَرَكَهُ النَّسَاءِ إِلَى الْخَاءِ وَأَدْغِمَتْ فِى الصَّادِ أَيْ وَهُمْ فِيْ غَفْلَةٍ عَنْهَا بِتَخَاصُم وَتَبَالُح وَاكْلٍ وَشُرْبٍ وَغَيْرٍ ذَٰلِكَ وَفِيْ قِرَّاءً فِي يَخْصِمُونَ كَيْضُرِيُونَ أَنْ يَخْصِمُ بِعَضْهُمْ بَعَظًا. ٥. فَلَا يَسْتَطِبْعُونَ تَرْصِيدٌ أَيْ بِأَنْ يُرْصُوا وُلاً إِلَى اهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ مِنْ اَسْوَاقِهِمْ

#### অনুবাদ :

- . £ \ ৪৮. আর তারা বলে কখন এ ওয়াদা কার্যকর হবে ?
  পুনরুখানের ব্যাপারে কৃত ওয়াদা যদি তোমরা
  সভাবাদী হয়ে থাক এ বাপারে।
- করছে না প্রতীক্ষা করনে তারা অপেক্ষা করছে না প্রতীক্ষা করছে না তার একটি বিকট ধ্রনির আর তা হলো হযরত ইসরাজীল (আ.)-এর প্রথম ফুৎকার। তা তাদেরকে ধরাশায়ী করবে এমতাবস্থায় যে, তারা অগড়া-বিবাদে লিপ্ত থাকুরে ব। (১৯৯৯ বিরুদ্ধে এবং এর ক্রক রূপ তার প্রকার রূপ হানান্তর করতের স্থানান্তর করতের ২০ এন মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে এবং ১৮ কে তার মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে । অর্থাৎ (বিকট ধ্রনিটি হলো) এমতাবস্থায় যে, তারা তা হতে বেখবর ছিল পরন্ধার বাক-বিততা, লেন-দেন ও পানাহার ইত্যাদিতে মশতল থাকার কারণে। অন্য এক করাতে ১৯৯৯ বাক-বিততা, কোন-দেন ও জনে বর্ণিত আছে। ত্র্বাৎ তারা একে অপরের সাথে ক্রান্তর বির্ধাণ বার বাক-বির্বাহ বির্ধাণ বার বির্ধাণ বার বির্বাহ বির্ধাণ বার বির্ধাণ বার বির্বাহ বির্ধাণ বার বির্বাহ বির্ধাণ বারা একে অপরের সাথে ক্রাণডার লিপ্ত থাকবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

-এর মধ্যে বর্ণিত কেরাতসমূহ : عَرْصُمُونَ अमि পাচটি কেরাত রয়েছে-

وَأَشْغَالِهِمْ يَلْ يَمُونُونَ فِيهَا .

- يَحُمُونُونَ مِعْ عَامِهُ مِعْ عَامِهُ مِعْ عَالَمُ مِنْ عَامِهُ مِعْ عَامِهُ مَا إلى الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَ
- ২. بـ এর তপর একা হুদাকিন এবং سـ এর নিচে যের এটা ইয়াহইয়া ইবনে ওয়াছছাব, আ'মাল ও হামথা (র.) এর অভিমত।
- ও. ﷺ অর্থাৎ لِ যবরযুক্ত, ২ -এর নিচে যের এবং س -এর নিচে তাশদীদযুক্ত যের। এটা আসিম ও কেসায়ী (র.)-এর অভিমত।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের বাাখ্যা : এ আয়াতের মাধ্যমে কাফেরদের চিন্তাধার। এবং আকীদা বিশ্বাদের প্রতি ইপিত প্রদান করা হয়েছে। তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা আলাব ও গজবের যে জয় প্রদান করেছেন এবং নিয়ামত ও পুরস্কারের যে অসীকার করেছেন একাধিকবার পুনরুখানের যে উল্লেখ করেছেন কাফেরদের ধারণা মতে এর কোনোই বাত্তবতা নেই তারা কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার ধারণা পূর্ণরূপে অবাত্তব মনে করে এর প্রতি কটাক্ষ করারও দুঃসাহস দেখিয়েছে।

কিয়ামতের ব্যাপারে কান্ধেররা প্রশ্ন করল কেন? পূর্বেই আলোকপাত করা হয়েছে যে, কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার ব্যাপারে বিন্দুমাত্র সন্দেহের অবকাশ নেই। কান্ধেররা কিয়ামতের ব্যাপারে উপহাসছলে প্রশ্ন করেছে বাস্তবতা জ্ঞানার উদ্দেশ্যে নয়। যদি মেনেও নেওয়া হয় যে, তারা জ্ঞানার জন্যই প্রশ্ন করেছে তবুও আল্লাহর হিকমতের চাহিদা হচ্ছে কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার নিশ্চিত জ্ঞান কাউকেও দান করবেন না। এমনকি এ জ্ঞানের খবর তারই প্রেরিত পয়গম্বরণণকেও প্রদান করেননি।

যদি ঐ ব্যক্তিদের উক্ত প্রশ্ন বান্তব ঘটনা জানার জন্যও হয়ে তবুও অনর্থক হবে। কাজেই এর জবাবে কিয়ামতের বর্ণনা না দিয়ে তাদেরকে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, যা নিশ্চিতভাবে সংঘটিতব্য তার জন্য পূর্ব প্রস্তুতি গ্রহণ করাই হচ্ছে বিবেকবানদের কাজ। কবে হবে কখন হবে এ সকল নিয়ে মাথা ঘামানোর কোনোই যুক্তি থাকতে পারে না।

মোটকথা হলো, মানুষের চাহিদার কারণে আল্লাহর পরিকল্পনার কোনোরূপ পরিবর্তন সাধিত হওয়া আদৌ সম্ভব নয়। আল্লাহর পরিকল্পনা অনুযায়ী কিয়ামত যথা সময়েই সংঘটিত হবে। কেউ কোনো ব্যাপারে তাঁকে প্রভাবিত করতে পারবে না। কারো মর্চ্চি মতো এটাকে পরিবর্তন ও সংশোধন করা হবে না।

কিন্তাৰে ও কখন কিয়ামত সংঘটিত হবে? কিয়ামত সংঘটিত হবে এত বিন্দুমাত্র সন্দেহের অবকাশ নেই। আল্লাহ তা'আলা বিশেষ হিকমতের কারণে এর দিন তারিখ গোপন রেখেছেন। এতব্যাতীত এর সন তারিখ জ্ঞানার মধ্যেও কোনো কামিয়াবি নেই।

কিল্লামন্ত কিন্তাবে হবে? কিল্লামত এমন অবস্থায় আসবে যখন লোকেরা ব্যবসা-বাণিজ্যে মশগুল থাকবে। কেউ ইয়তো ক্ষেত্ত-ৰামার নিয়ে ব্যস্ত থাকবে। এমনকি কলহ-ছন্দ্রে লিপ্ত থাকবে। কিল্লামত যে কায়েম হবে এ কথাটি কখনও তাদের শরণ হয় না। এমন অবস্থাতেই কিল্লামত এসে যাবে।

বুৰায়াঁ ও দুসন্দিম শরীকে সংকলিও হাদীসে মহানবী 🊃 ইরশাদ করেছেন, দূ' ব্যক্তি ক্রয়-বিক্রমে ব্যন্ত থাকবে, ব্যবসা এখনও চূড়ান্ত হার্যন। বিক্রেন্সতা এখন কাপড় সরিয়ে নেয়নি। এমন আকব্বিক অবস্থায় কেয়ামত কায়েম হবে। আর কিয়ামত এমন অবস্থায় কায়েম হবে যে, মানুষ উটের দুধ নিয়ে আসবে, পান করার পূর্বেই কিয়ামত সংঘটিত হয়ে যায়। মানুষ খাবারের লোকমা মুখে দিবে কিছু বাওয়ার পূর্বেই কিয়ামত হয়ে যায়ে। আর খেতে পারবে না। হযরত আৰু হ্বরায়ত্বা (রা.) এ হাদীস বর্ণনা করেছেন:

কারিয়ানীর সূত্রে আনা একখানা হাদীসে মহানবী 🏬 ইরপাদ করেছেন- কিরামত এমন অবস্থায় হবে যখন লোকেরা বাকাবে ক্রম বিক্রয়ে ব্যক্ত থাকবে, কাপড় পরিমাপ করবে উটের দুধ দোহন করবে এবং এমনি অন্যান্য কাক্তে ব্যক্ত থাকবে। আর এমন অবস্থায় কিরামত হবে: - বিজন্মীয়ে নুক্তল কুরুআন খণ্ড ২৩; গৃ. ৩২-৩৩!

উদ্ধিতিত আভাতে كَيْمُولُونَ مَتْنَى هُذَا الْمُعْدُ إِنْ كُنْتُمْ طَيِونِينَ १० वां के उपना कि الْمُوَيِّنَ वांता के उपना कि وَالْمُوَيِّنِينَ कांता कृतकथान अन्तर्किত অक्षीकावरक वृक्षारना शरक्रकः। स्वानवी 👯 या वानारक कारम्बरमञ्जूक क्षिरित समर्गन ७ अछकं करत निर्धावरमन

সারকথা হলো, মহানবী 🏥 -এর কিয়ামত, ভালো মন্দের হিসাব-নিকাশ, পুনরুখান, ছওয়াব ও আজবের ব্যাপারে কৃত সকল প্রতিশ্রুতিই এখানে 🌃 🖟 -এর মধ্যে অন্তর্ভুক রয়েছে।

নিকর কাফেররা কিয়ামতকে বীকারই করে না এরপরও বিশ্বনি আয়াতে আয়াহ কিভাবে বললেন তারা কিয়ামতের অপেকা করছে? মহানবী ক্রেকের দিও কাফেররা বারবার অহেতৃক প্রশ্ন করে জর্জীরত করছিল। তবে তারা একবারের জন্যও ব্যাপারটির গভীরে প্রবেশের চেষ্টা ও চিন্তা করেনি। এর সন তারিখ জানার চেয়েও যে, কিয়ামতের প্রস্তুতি গ্রহণ করা অধিক শ্রেম তা একবারের জন্যও ডেবে দেখেনি; বরং তারা এতই অসতর্ক ও বেখবর হয়ে রয়েছে যে, তারা কেবলমাত্র এরই অপেকা করছে যে, কিয়ামত আসুক পরে দেখা যাবে কি করতে হয়ে আয়াহ তা আলা এ কারণেই বলেছেন যে, তারা কেয়ামতের অপেক্ষা করছে। আর এটাই এ আয়াতের সঠিক অর্থ। এর অর্থ এটা নয় যে, কাফেররা কিয়ামতকে বিশ্বাস করে এর জন্য অপেক্ষা করছে। আর এটাই এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়।

অর করা অপেক্ষা করছে এটা বুঝানো এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়।

অর করা অপেক্ষা করছে এটা বুঝানো এ আয়াতের উদ্দেশ্য নয়।

অর সাথে কাফেরদের তাওহীদ

আয়াতের ব্যাপা: মহানবা এব সাথে কাফেবদেও তাওয়াদ ছাড়া কিয়ামত বা পুনক্ষণান দিবস সম্পর্কিও মতবিরোধ ছিল। আরাহ তা আলা কাফেরদের সকল বিধা-হলের অবসান ঘটিয়ে যোধা করছেন যে, কিয়ামত অবশাল্পরী। কেবলমাত্র একটি বিকট ধনির মাধ্যমে তা সংঘটিত হবে। এ ব্যাপারে কাফেররা পূর্ব কোনো সতর্ক বার্তাই সংগ্রহ করতে সক্ষম হবে না। নিচিতরূপে তারা ধারণা করে থাকবে যে, কিয়ামত বলতে কিছুই হবে না। তখন তারা দির নিজ কাজে বাাপৃত থাকবে। হাতের কাজও সমাধা করার সুযোগ পাবে না। হঠাৎ করেই কিয়ামত এসে যাবে। পৃথিবীর সর কিছুই ছিন্ন-তিনু হয়ে যাবে। কেউ কাউকে কোনো উপদেশ দেওয়ারও অবকাশ পাবে না। আর কেউ কর্মস্থল হতে শীর বাড়ি ফিরে যাওয়ারও ফুরুসত পাবে না।

সারকথা হলো, তোমরা যে কিয়ামতের ব্যাপারে সন্দেহ পোষণ করছ ঠাট্টা-বিক্রণ করছ তা অবশ্যই সংঘটিত হবে। আর এমন হঠাৎ করে সংঘটিত হবে যে, তোমরা বুঝেই উঠতে পারবে না। আর এর ছোবল ও আঘাত এতই প্রচণ্ড ও জ্যাবহ হবে যে, এর ধকল কেউই সহ্য করতে সক্ষম হবে না। ছোট বড় সকলকেই তার হত্তে অসহায়ের মতো জীবন দিতে হবে।

আল্লামা ইমাদুন্দীন ইবনে কাছীর (র.) বলেন, এ আয়াতে যে বিকট শন্দের কথা বলা হয়েছে তা হযরত ইস্রাফীল (আ.)-এর শিঙ্গার ফুৎকার। এটা হবে প্রথম ফুৎকার। এর মাধ্যমেই কিয়ামত সংঘটিত হবে। এর পরবর্তী ফুঁকে পুনরুখান হবে।

वी. ﴿ وَمُ فِنِي السَّمُونِ وَمُو السَّمُونِ السَّمُونِ السَّمُونِ السَّمُورِ هُو فَمُرَّنُ السَّفُخُمَةِ (१ هُو فَمُرَنُّ السَّفُخُمَةِ التَّانِيَةِ لِلْبَعْثِ وَبَيْنَ النَّفْخَتَيْنِ أَرْبَعُونَ سَنَةً فَإِذَاهُمُ الْمَقْبُورُونَ مِّنَ الْأَجْدَاثِ الْقُبُورِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ يَخُرُجُونَ بِسُرِعَةٍ -

जानाव । و المام ا وَيُلَنَّا هَلَاكُنَا وَهُوَ مَصْدُرُ لَا فِعُلَ لَهُ مِنْ لَفْظِهِ مَنْ بِعَثَنَا مِنْ مُرْقَدِنَا عِنْ لِأَنَّهُمْ كَانُوا بِينِينَ النَّفْخَتَيْنِ ثَائِمِينَ لَمْ يُعَذَّبُوا هَٰذَا أَى الْبَعْثُ مَا أَي الَّذِي وَعَدَّ بِهِ الرَّحَمٰنُ وَصَدُقَ فِنِهِ الْمُرْسِلُونَ أَفَرُوا حِيْنَ لَا يَنْفَعُهُمُ الْإِقْرَارُ وَقِيْلُ يُقَالُ لَهُمْ ذَٰلِكَ .

جَمِيعُ لُدُبِنَا عِنْدُنَا مُحْضُرُونَ.

رالًا جَزَاءً مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ.

- পুনরুথানের জন্য শিঙ্গায় দ্বিতীয় ফুৎকার। উভয় ফুৎকারের মধ্যে চল্লিশ বছরের ব্যবধান হবে। তথন তারা কবরস্থ লোকজন কবরসমূহ হতে সমাধিস্থল হতে তাদের প্রভুর নিকট দৌড়ে আসবে তড়িঘড়ি বের হয়ে
- হায় ! অবহিতকরণের জন্য নিপাত আমাদের ধ্বংস আমাদের। এটা মাসদার, তবে এটার শব্দ হতে কোনো نعل নির্গত হয় না। আমাদেরকে কে আমাদের নির্দাস্থল হতে জাগ্রত করলং কেননা, কিয়ামত ও পুনরুখানের ফুৎকারছয়ের মাঝামাঝি সময় তারা নিট্রিত ছিল। তাদেরকে তথন আজাব দেওয়া হয়নি। এটা অর্থাৎ পুনরুখান তা (অর্থাৎ) <sup>যা</sup> ওয়াদা করেছেন- তার সাথে দয়াময় (আল্লাহ) আর সত্য বলেছেন – এর ব্যাপারে রাসুলগণ। এমন সময় তারা তা স্বীকার করবে যখন উক্ত স্বীকৃতি তাদের কোনো উপকারে আসবে না। কেউ কেউ বলেছেন, তাদেবকে লক্ষ্য করে তা বলা হবে।
- তा তবে এकिए إِنْ صَا كَانَتُ إِلَّا صَبْحَةٌ وَّاحِدَةً فَإِذَا هُمَّ বিকট ধ্বনি ৷ সুতরাং তখন তাদেরকে এ<u>কযোগে</u> আমার কাছে আমার নিকট উপস্থিত করা হবে।

٥٤ ٥٤. जाज कातर उपत विनुभाव कुनुस कता रूत ना । आत তোমাদেরকে কোনো প্রতিদান দেওয়া হবে না তবে সে প্রতিদানই দেওয়া হবে যা তোমরা আমল করেছ।

#### তাহকীক ও তারকীব

এখানে তিনটি কেরাত প্রসিদ্ধ রয়েছে। بِاوَيْلَنَا مَنْ بُعَلَمَنَا البخ

১. لَـُكُنَا ﴿ এটাই বিভদ্ধ কেরাত যা মাসহাফে ওসমানীতে বিদ্যুমান ا

२. يَرُ अर्थ يَرُ طعر अर ن- طع عاد ا عبد ن علام عبد الله عليه عبد الله عبد عبد الله عبد عبد الله عبد

৩. اَيُنَ অর্থাৎ শেষে نَرُنُ -এর স্থানে الله ماله করা। এটা হয়রত আলী (রা.) হতে বর্ণিত।

- عَنْ بَعَكَنَا مِنْ مُرْفَدِنَا - مِنْ مُرْفَدِنَا مِنْ مُرْفَدِنَا مِنْ مُرْفَدِنَا مِنْ مُرْفَدِنَا مِنْ مُرْفَدِنَا

- ২. 🚅 ্রের অর্থাৎ মীম ও 🗅 উভয়ের নিচে যের হবে। এরূপ কেরাত হয়রত আলী (রা.) হতে বর্ণিত।
- এ ক্রিটের এ কেরাত হবরত উবাই ইবনে জাবির (রা.) হতে বর্ণিত।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

আঘাতের ব্যাব্যা : আয়াতের অথ হঙ্গে – আর দিশ্রম ফুক দেওয়া মাত্র তারা করর হতে বের হয়ে প্রতিপালকের দিকে ছুটে আসবে। অর্থাৎ যথন দিতীয়বার হয়রত ইসরাফীল (আ.) শিঙ্গায় ফুক দিকেন তখন সাথে সাথে অনতিবিলম্বে সকল মানুষ করর হতে বের হয়ে আল্লাহর মহান দরবারে হাজির হওয়ার জন্য চলতে থাকরে। প্রথম ও দিতীয়বার ফুক দেওয়ার মধ্যে চল্লিশ বছরের বারধান থাকরে।

ইবনে আবী হাতিম হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, প্রথমবার শিঙ্গায় ফুঁক দিলে সমন্ত মানুহ মৃত্যু মুখে পতিত হবে। আর এর চল্লিশ বছর পর দিতীয়বার শিঙ্গায় ফুঁক দিলে সকলে জীবিত হয়ে হাশরের ময়দানের দিকে দ্রুত ধাবিত হবে। ফেরেশতাপণ তাদেরকে নিয়ে যাবেন।

জাদোচ্য আয়াতে إجداد এটি بجد এর বহুবচন। এর অর্থ হলো কবর অর্থাৎ ঘিতীয়বার শিঙ্গায় ফুঁক দেওয়ার সাথে সাথে সকল মানুষ জীবিত হবে এবং হাশরের ময়দানের দিকে দ্রুত গমন করতে থাকবে।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেন, প্রথম ও ঘিতীয় ফুৎকারের মধ্যবতী সময়ে লোকেরা সত্যি সত্যিই ঘূমিয়ে পড়বে। কিয়ামতের তয়াবহ পরিস্থিতির তুলনায় তারা কবরের কষ্টকে সহজ মনে করবে।

দুটি বিরোধী বিষয়ের মধ্যে ফুষয়ের প্রতিক্রিয়া পক্ষতি : প্রলয় এবং পুনরুথান মূলত আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের অপার কুদরত ও সীমাহীন কৌশলেরই পরিচায়ক। মূলত শিঙ্গায় ফুৎকার একটি সংকেত মাত্র। এর না প্রলয় সাধনের ক্ষমতা আছে আর না পুনরুথান সংঘটনের সামর্থা; বরং প্রলয় ও পুনজীবন আল্লাহ তা'আলাই স্বীয় কুদরতে করে থাকেন।

আর যদি স্বীকার করে নেওয়া হয় যে, শিঙ্গার ফুৎকারের প্রভাবেই তা হয়ে থাকে, তাহলে আল্লাহ ভা'আলার পক্ষে মোটেই তা অসম্বর নয় যে, তিনি একই বন্তুর প্রভাবে দ্বিবিধ কার্য সম্পন্ন করে নিবেন। এ পর্যায়ে কেউ কেউ মন্তব্য করেছেন যে, শিঙ্গার কার্য হলো বন্তুর মধ্যে কম্পন ও স্থানান্তরের সৃষ্টি করা।

যেহেতু প্রথম ফুংকার কার্যকরী হয়েছে মানুষ ও অন্যান্য জীবিত প্রাণী ও সংঘটিত বকুর উপর সেহেতু তাদের মধ্যে কম্পনের সৃষ্টি হয়ে এরা লওভও হয়ে প্রলয়ের সৃষ্টি হয়েছে। অপরদিকে দ্বিতীয় ফুংকার কার্যকরী হয়েছে ধ্বংস প্রাণ্ড বকুরাজির উপর। তাদের বিভিন্ন অংশে কম্পনের সৃষ্টি হয়ে তারা মিলিত হয়ে প্রাণ চাঞ্চদ্যোর সৃষ্টি করে– তথা পুনর্জীবনের সৃষ্টি হয়।

দু <mark>ফ্ংকারের মধ্যবর্তী ব্যবধান ও ফুংকারের সংখ্যা : জালালাইন গ্রন্থকার (র.) আল্লামা মহন্ত্রী (র.) উল্লেখ করেছেন যে, দুই ফুংকারের মাঝে চল্লিশ বংসর সময়ের দূরত্ব রয়েছে। ইমাম কুরতুবী (র.) এ মতের সমর্থনে একটি হাদীস উল্লেখ করেছেন। হাদীসখানা নিম্নরূপ-</mark>

دَوَى الْعَبَارَكُ بِنُ فَضَالَةَ عَنِ الْحَسَنِ فَالَ قَالَ رُسُولُ اللَّهِ عَلَى بَبَنَ النَّفَخَتَبْنِ اَدَعُونَ سَنَةً ٱلأَدُلَى يَسِيتُ اللَّهُ بِهَا كُلّ حَيِّ وَالْخَرْى بَحْنِ اللَّهُ بِهَا كُلَّ سَيَّتٍ .

অর্থাং হ্যরত হাসান হতে মোবারক ইবনে ফাযালাহ বর্ণনা করেন যে, মহানবী হ্রেণাদ করেছেন দুর্বী ফুৎকারের মার্থিম চিন্তিদ বংসরের ব্যবধান হবে। প্রথম ফুৎকারে আল্লাহ সকল জীবিতকে মৃত্যু দিবেন এবং ছিডীয় ফুৎকারে সকলকে দুর্বজীবিত করেন।
হয়রত আবৃ হ্রায়রা (রা.) হতে বর্ণিত। রাসূল হ্রেল হেন, হয়রত ইসরাফীল (আ.) শিল্লা মূখে নিয়ে আকাশ পানে তাকিয়ে
অপেক্ষা করছেন। তিনি আল্লাহর নির্দেশের অপেক্ষায় রয়েছেন। আল্লাহর নির্দেশে তিনবার ফুৎকার দেওয়া হবে। এথমটিকে
ভিত্র ক্রেল ভাতির ফুৎকার বলে। এটা আকাশ পাতালের সকল কিছুকে প্রকশিত করে তুলবে। এতে সবকিছু
ভিত্রসম্বন্ত হয়ে পড়বে। ছিতীয় ফুৎকার বলে। এটা আকাশ পাতালের সকল কিছুকে প্রকশিত করে তুলবে। এতে সবকিছু
ভিত্রসম্বন্ত হয়ে পড়বে। ছিতীয় ফুৎকার কো। টিন্টা টিন্টা টিন্টা টিন্টা ক্রিল বিশ্ব করে বিশ্ব করে করে করেন আল্লাহ হাড়া তবন আর কিছুই অবশিষ্ট থাকবে না। আমূল পরিবর্তন করে জমিনকে ভিন্নরূপ প্রদান করা হবে।
ভিত্রপর আল্লাহ তা আলা জমিনকে একট্ ধাঞ্জার মতো দেবেন। এটা তনে যে যেখানে মৃত্যুবরণ করে পড়ে রয়েছিল তবা হতে
পরিবর্তিত জ্লমিনের বৃকে উঠে দাঁড়াবে। আর এটাই হয়েছ তৃতীয় ফুৎকার। এটাকে বলা হয় ভাটিকে বলা হয় আর্থা বিশ্ব জ্লপতের প্রতিপালকের সম্পূর্ণ উপস্থিত হওয়ার ফুকোর। এটাকে বলা হয় বিশ্ব জলতের প্রতিপালকের সম্পূর্ণ উপস্থিত হওয়ার ফুকোর।

অন্যান্য আয়াত দ্বারা জান্য যায় যে, ফেরেশতাগণ মানুষদেরকে ডেকে হাশরের মাঠের দিকে নিয়ে যাবে।

মোটকথা হলো, তারা প্রথমবস্থায় কিংকর্তবাবিমৃত হয়ে দাঁড়িয়ে থাকবে এবং পরবর্তীতে ফেরেশতাগণের আহ্বানে ইচ্ছত বিরুদ্ধে দৌড়ে ময়দানে মাশহারে যেতে বাধ্য থাকবে।

ইমাম রায়ী (র.) বলেন, দাড়ানো আর দৌড়ানো এক জিনিস নয় এ কথা সত্য, কিছু দাঁড়ানো সম্পূর্ণরূপে দৌড়ানোর পবিশিষ্ট নয়। আর দাঁড়ানো দৌড়ানোকেই অবীকার করে না। অর্থাৎ কারো দাঁড়িয়ে থাকা দৌড়ানোকে অবীকার করে না। কারণ পৎচার্টি দাঁড়ানো অবস্থায় হাঁটে এবং প্রয়োজনে দৌড় দিয়ে থাকে। কাজেই আয়াতদ্বয়ের মধ্যে কোনোই গরমিল নেই।

কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার পর তাদের কবর কোধায় হবে? : কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার পর তাদের কবর কোধায় হবে এবাপারে তাফসীরকারকদের অভিমত হলো, আল্লাহ তা আলা প্রত্যেকের দেহের অংশসমূহ জমাট করে একটি নির্দিষ্ট ছানে রাধবন। যেখানে তাকে সমাহিত করা হয়েছিল সেখান থেকে সে বের হয়ে আসবে। অথবা أَخِذَاتُ দারা আলমে বরম্বতে বর্ঝানো হয়েছে।

পাপী অনুধহকারীর দিকে দৌড়ে আসে না। এরপরও আল্লাহ কিভাবে বদদেন যে, কাকেররা আল্লাহর দিকে দৌড়ে যাবে? মুকাসনিরগণ এর জবাবে বলেছেন- কাচ্চেররা বেক্সায় বতঃকুর্তভাবে হাশরের ময়দানে আল্লাহর দরবারে ছুটে যাবে নিব করেং তাদেরকে কেরেশতাগণ তাড়িয়ে নেওয়ার কারণে তারা দৌড়ে যেতে বাধ্য হবে। যেরূপ অন্য আয়াতে রয়েছে যে, كُلُّ عَلَيْهِ مَا اللّهِ مُعْلَمُ اللّهِ مُنْسَلُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلّ

कारकत्रता किर्जाद वनदव "يَا وَيِلْنَا مَنْ بُعَدُنَا الخ" अथठ करदत जारनद्रदक आखाव रमध्या व्रद?

- ১. কেউ কেউ বলেছেন, যদিও কাম্পেরদেরকে কবরের আজাব দেওয়া হবে কিছু দুই য়ৄৎকারের মাঝামাঝি সময়ে তাদেরকে আজাব দেওয়া হবে না। সূতরাং হাশরের ভয়াবহ অবস্থার সম্মুখীন হয়ে তারা হায় হতাশ করে বলবে হয়য় ধ্বংস আমাদেব (জন্য অবধারিত) কে আমাদেরকে নিদ্রাস্থল হতে জায়ত করল।
- ২. কাফেররা যদিও কবরে আজাবে নিপতিত ছিল এবং তথায় তাদের আরামের জ্রিন্দেগী ছিল না। তথাপি কিয়াম<sup>তেব</sup> প্রথমদিকের আজাবের তুপনায়ও কবরের সেই আজাব অতি নগণ্য মনে হবে। মনে হবে তা যেন কোনো আজাবই ছিল না। সূতরাং তারা আফ্সোস করে বলবে– কে আমাদেরকে কবর হতে উল্তোপন করল, কবরে থাকাই আমাদের জন্য শ্রেম ছিল:

আলোচ্য আরাতে إَنَّل - কে আফ্রানের হিকমত : বিপদ অত্যাসন্ন হয়ে পড়লে অথবা মসিবতে বিপর্যন্ত হয়ে পড়লে মানুষ্ব অন্তব্য কাতর হয়ে উাত-বিহুবল হয়ে পড়ে, তার শৈর্যন্তাতি ঘটে এবং হিতাহিত জ্ঞান থাকে না। এমন বিপদ সংকুল মুহূর্তে অন্তিব হয়ে তখন সে ধ্বংসকে ভাকতে উদাত হয়; লয় ও ধ্বংস হয়ে যাওরাকেই তখন সে বিপদ হতে পরিআণের উপায় হিসাবে মনে করে থাকে। স্প্রকৃত সাবের ময়দানে উপরিউক্ত কারণে কাফেররা ধ্বংস (رُنِّر) -কে আহ্বান করবে হাশরের কঠিন শান্তি হতে নিকৃতি পাওয়ার ক্রন্য মৃত্যুকে কামনা করবে।

জাল্লাহর বাণী المُمَكِّنَا وَهُمَّ هُمَّة بِهُمَّا هُمُكِّنَا اللهِ هُوَّ هُمُ اللهُ وَهُمُ اللهُ ا

ন্তক প্রস্নের জবাব বিশুপ্ত রয়েছে। পরবর্তী আয়াত— فَمُنَا الْحَرِّ وَمُوَالِّهُ वांता তা বোধগম্য হয়। আর তা হলো যা ভোমাদেরকে শয়নস্থল হতে উঠিয়ে হাশরে আল্লাহর বিচারালয়ে আসামীর কাঠগড়ায় দাঁড় করিয়েছে তা হলো পুনরুপান— এটা আল্লাহর কৃত ওয়াদার প্রতিফলন।

অব্র আয়াতে مَنْ عَيْنَا এর সাথে بَا رَبَانَا এর কি সম্পর্ক থাকতে পারে؛ তাদেরকৈ শয়নস্থল হতে স্কাগ্রত করার নিদ্রান্থল হতে উঠিয়ে আনার কারণে ধ্বংস কামনার কি সূত্র থাকতে পারে؛

এটা তো দিবালোকের মতোই স্পষ্ট যে, মৃত্যুর পরে আলমে বারযথে তাদের মধ্যে অনুভূতির সঞ্চার করে দেওয়া হলো যাতে 
তারা সুখ-দুঃখ উপলব্ধি করতে পারত। তখন তাদেরকে দীমিত পরিমাণ আজাবও দেওয়া হয়েছে। যদিও কোনো কোনো 
বর্ণনাদ্যায়ী হয়বত ইস্রাফীল (আ.)-এর প্রথম ও দিতীয় ফুংকার তথা কিয়ামত হতে পুনরুখান এর মাঝামাঝি সময় তাদেরকে 
কোনো আজাব দেওয়া হয়নি। সে যাই হোক, হাশরের আজাবের তুলনায় করেরর আজাব ছিল অতি নগণা। তা ছাড়া এ প্রথম 
তারা নিশ্চিতভাবে উপলব্ধি করতে পারল যে, আল্লাহ ও তদীয় রাসুলগণ তাদেরকে যে অন্তহীন শান্তির ভীতি প্রদর্শন করেছিলেন 
তা সমাণত। সূতরাং তখন তারা হিতাহিত জ্ঞান শূন্য হয়ে বলতে থাকবে এটাই কি সেই পুনরুখান। তাহলে তো এ অনর শান্তি 
হতে আমাদের জনা ধ্বংস হয়ে যাওয়াই প্রেয় হবে ।

এক প্রবক্তা কে? এ আয়াতের প্রবক্তা নির্ণয়ে মুফাসসিরণণ একাধিক । هُذَا مَا وُعَدَ الرَّحْمَانُ وَصَدَقَ الْمُوسَلُونُ । অস্তব্য করেছে

- হযরত মুজাহিদ (র.)-এর সমর্থিত মতানুযায়ী এ আয়াতের প্রবক্তা হচ্ছেন মুমিনগণ তারা কাফেরদেরকে লক্ষ্য করে একথা
  কলবেন।
- ত হয়রত কাতাদার (র.) ও অন্যান্য মুফাসসিরগণের মতানুসারে আল্লাহ তা'আলা যাকে হেদায়েত দিয়েছেন তিনি কাফেরদেরকে সংখাধন করে এ কথা বললেন।
- ত কারো কারো এর প্রবক্তা কাম্ফেররা নিজেই তারা সেদিন পুনরুত্বান দিবসকে স্বীকার করে বলবে এটাতো সেই পুনরুত্বান আল্লাহ স্বীয় রাসুলগণের মাধ্যমে আমাদেরকে যার প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন। অবশ্য তাদের তথনকার স্বীকারোক্তির কোনোই কাঙ্কে আসবে না:

निर्गर वकाधिक مُشَارُ لِلَبْعِ 20- مُذَا कि? वशात مُشَارُ لِلنِّهِ 20- مُذَا काबारू مُذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ الخ -काबना दराह-

- পূর্ববর্তী আয়াতে উল্লিখিত নুর্নুট্রন হলে এর মারন্ধি' তখন এটা رَئِينًا এর সিফাত হবে। আর বাকাটি بنا পর্বন্ত এসে
  শেষ হয়ে যাবে। আর مَرْ وَمَدُ الرَّحْمُنُ الخِيمَ वाकाটি পৃথক বাকা হবে। অর্থ- কে আমাদেরকে এ শয্যান্থান হতে তুলে
  আনল।
- অথবা দিয়েল। তিথা বাজাল। তথন বাজাটি অর্থ এরূপ হবেল এটা সেই পুনরুপান করুণায়য় আল্লাহ যার
  প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন আর রাস্পূলণ যার সততা ঘোষণা করেছেন।

- অক্ষরটি সাকিনও হতে পারে : পেশ যোগেও হর্তে পারে অর্থাৎ জাহানামিরা যেই মিসিবতেরা অবস্তায় থাকবে জান্নাতিরা তা হতে মুক্ত থাকবে। উপভোগ্য বিষয়াদিতে [মশগুল থাকবে] যেমন কুমারী মেয়েদেরকে উপভোগ করা। এমন কিছতে লিও হওয় নয় যা তাদের জান্য কষ্টদায়ক হবে ৷ কেননা জানাতে কোনোরূপ কষ্টের বালাই নেই : উপভোগ করবে : সম্ভোগ করবে। এটা (﴿ وَالْمُكُونُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ । نِنْ شُغُلِ राजा अथम خَبَرْ राजा अथम
- ৫৬. <u>তারা</u> 🎎 মুবতাদা এঁবং তাদের স্ত্রীগণ ছায়া তলে থাকবে (طلن শব্দটি) عُلَّةُ অথবা بلنا -এর বহুবচন। এটা 🕰 অর্থাৎ তাদেরকে সূর্যের কিরণ স্পর্শ করবে না। খাটসমূহের উপর- এটা (غُنايُّةُ) عُرَانِكُمُ أَرُانِكُمُ اللهِ বহুবচন। আর তা হলো (নব দম্পত্তির জন্য তৈরি) গম্বজ (বা মশারি) বিশিষ্ট শোয়ার খাট। অথবা, তৎ মধ্যস্থ (পাতানো) বিছানা। তারা হেলান দিয়ে থাকবে। এর সাথে عَلَىٰ विভীয় খবর। তা عَلَىٰ এর সাথে

- ৫৭, তাদের জন্য তথায় ফল-ফলাদি থাকবে। আর তাদের জন্য তথায় আরো থাকবে যা তারা কামনা করবে-
- আকাজ্জা কববে : ৫৮. তাদের প্রতি সালাম (﴿﴿﴿﴿ ﴾ মুবতাদা । বক্তব্যের <u>আকারে- گَوْدٌ শব্দটি بالْقُوْل</u> এর অর্থে হয়েছে।
- তার 🅰 হলো- দ্য়ামিয় প্রভূর পক্ষ হতে তাদের উপর। অর্থাৎ তাদেরকে [আল্লাহ তা'আলা। কান্দে, "তোমাদের প্রতি সালাম"।
- ৫৯. আরো বলবেন
   হে পাপীরা আজ তোমরা পথক হয়ে যাও। অর্থাৎ তারা ঈমানদারগণের সাথে মিশ্রিত থাকা অবস্থায় তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা বলবেন, তোমরা ঈমানদারদের হতে আলাদা হয়ে যাও।
- ৬০. আমি কি তোমাদেরকে প্রতিশতি দেইনি 
  । তোমাদেরকে নির্দেশ প্রদান করিনিঃ হে বনু আদম ! আমার রাস্লগণের ভাষায়- তোমরা শয়তানের ইবাদত করে। না। অর্থাৎ তার অনুসর করে। না। নিঃসন্দেহে শয়তান তোমাদের প্রকাশ্য শত্রু। সুস্পষ্ট শত্রুতা (রয়েছে তার সাথে)।

- ﴿ ( वत ) وَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ वत ) ﴿ وَ وَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَعْدَم فِنْ شُغُلِل بِسُكُونِ الْغَيْنِ وَضَيِّهَا عَمَّا فِيْءِ أَهْلُ النَّارِمِيُّا يَكُنَّدُونَ بِهِ كَاقْتِ ضَاضِ الْأَبْكَارِ لَا شَغْلُ يَتْعَبُوْنَ فِيهِ لِأَنَّ الْجَنَّةَ لَا نَصَبُ فِيْهَا فَكِهُوْنَ نَاعِمُوْنَ خَبَرُ ثَانِ لِإِنَّ وَالْاَوُّلُ فِينَ شُغُلِ .
- هُمْ مُبتَدأُ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلْلِ جَمْعُ ظُلَّةٍ أَوْ ظِلَّ خَبَرُ أَيْ لَا تُصِيبُهُمُ الشُّمُسُ عَلَى الْأَرَاثِيكَ جَمْعُ أَرِيْكَةٍ وَهِيَ السَّرِيْرِ فِي الْحَجْلَةِ أَوِ الْفَرْشِ فِينْهَا مُتَّكِّنُونَ - خُبَرُ ثَانِ مُتَعَلِّقُ عَلٰى ۔
- رُومُ فِيهَا فَاكِهَةً وَلَهُمْ فِينَهَا مَا يُدَّعُونَ لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةً ولَهُمْ فِينَهَا مَا يُدَّعُونَ

رر رون

- سَلَامٌ تَد مُبْتَدَأُ قَوْلًا أَيَّ بِالْقَوْلِ خَبُرُهُ مِّنْ رُب رَحِيت بهم أي يُعُولُ لَهُمْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ.
- ٥٥. وَ يَقُولُ امْتَازُوا الْيَوْمُ أَيُهَا الْمُجْرِمُونَ أَيْ إِنْفَرِدُوْا عَنِ الْمُؤْمِنِينَ عِنْدُ إِخْتِلَاطِيهُمْ
- . أَلَمْ أَعْهَدُ الْبِكُمُ أَمُرُكُمْ يُبِنِينَى أَدُمَ عَلَى لِسَانِ رُسُلِيْ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطِنَ ع لا تُطِبعُوا رانَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُهِينً بَيِّنُ الْعَدَاوَةِ .

न्त्रा अपात अर्था९ आमात वकव्वारम و المراقبة و المراقب صِرَاطٌ طَرِيقٌ مُستَقِيمٌ.

אי אין الله विकास शामता हुए ते कि . ﴿ وَلَقَدْ أَضَلُّ مِنْكُمْ جِبِلًّا خَلْقًا جَمْعُ جَبِيلًا كَفَدِيثِم وَفِي قِرَاءَةٍ بِضَيِّم الْبَاءِ كَيْشِيرًا م أَفَكُمْ

تَكُونُوا تَعَقَلُونَ عَدَاوَتُهُ وَاضَلَالَهُ أَوْمَا حَلَّ بِهِمْ مِنَ الْعَذَابِ فَتُوْمِنُونَ . বিশ্বাস পোষণ করে। এবং আমার জনুসরণ করে। i এটাই পথ - রাস্তা-সরল-সঠিক :

करताह (جبلة ) करताह (جبلة ) এটা र्जना वक عَدِيم - अत वह्रवठन। (यमन - جَبِيلُ र्जना वक কেরাত 🖒 অক্ষরটি পেশবিশিষ্ট। অনেক তোমরা কি বঝে উঠতে পার নাং শয়তানের শক্রতা ও তার পথভ্রষ্টকরণ। অথবা, তাদের উপর যে আজাব নেমে আসে তা। যাতে তোমরা ঈমান আনয়ন করতে পার।

#### তাহকীক ও তারকীব

শব্দের কেরাভসমূহ : এখানে شُغُلِ শব্দটিতে দৃটি কেরাভ পড়া যেতে পারে-

- ّ يُعُيلِ आमराय्य ওসমানীতে রয়েছে گُو অর্থাৎ س এবং خ উতয় অক্ষরে পেশ হবে। আর এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত।
- ২. আবু আমির নাফি' ও ইবনে কাঁছীর প্রমুখগণ غن অর্থাৎ ن পেশ যোগে এবং خ -কে সাকিন দিয়ে পড়েছেন।
- ्बरण शादा وَعْرَاتِ अवाहारल كَنْمُ مُولًا كِينَ رُبُّ رُجِيمٍ
- مُوْ سَكُامُ عُرُفُونَ عَكُلُا مُرْفُرُعِ عَلَا مُرَفُونِ সূবভাদার খবর হিসেবে مُحُدُ سَكُامُ عَلَا اللَّهِ
- سَكُرُّ بِعُنَالُ لَهُمْ ضَرَّلًا -अर्ज म्प्रविमाञा-अत थवत । मृन वाकाि दरव- سَكَرُّ بِعُنَالُ لَهُمْ فَرَلًا
- মুবতাদার খবর হবে। مَا يَدُعُونَ 🗗 سَكَرُمُ
- प्रवनाल भिनव राज वनल राग्राह ।
- रत, यथन 🖒 वि प्रथम्का रत । जत यनि 🖒 वि प्रथमा दि वि الله عا ८ थ ७ ما يَدُعُونَ वि प्राप्तनातिया হয়, তবে এ ই'রাব হবে না :
- 🖸 🂢 ি মুবভানা, আর مِنْ رُبُ رُحِيْمٍ হলো এর খবর । আর মুঁ উহা ফে'লের মাফউলে মুভনাক যা ভাকিদের জন্য বাবহুত হয়েছে। তখন পুরো বার্কাটি জুমলায়ে মু'ভারাযাহ হবে।
- হবে । -[कूत्रकृवी, खानानादेन, कावीत] مَنْصُرُبُ عَلَى الْمُدْعِ الْمُكَامِ 🛈 🕳
- -بِيلًا -এর মধ্যে পঠিত বিভিন্ন কেরাতসমূহ : بِيلًا -এর মধ্যে কয়েকটি কেরাত হতে পারে।
- 🔾 প্রসিদ্ধ মতানুযায়ী 🛴 অর্থাৎ ب এবং हু এর নিচে যের ১ -এর উপর তাশদীদসহ যবর হবে। এটাই হযরত আসেম ও মদীনার কারীদের অভিমৃত :
- 🔾 অপর একদল কারী بُبُرٌ অর্থাৎ ج এবং ب -এর উপর পেশ দিয়ে এবং 🎷 কে তাখকীফ করে পড়েছেন।
- 🔾 ইবনে আবী ইসহাক, হাসান, ঈসা ইবনে ওমর, আবুল্লাহ ইবনে উবাইদ এবং নসর ইবনে আনাস (রা.) প্রমুখগণ بنبكر অর্থাৎ ب এবং ह -এর উপর পেশ আর ل -কে তাশদীদযুক্ত করে পড়েছেন।
- 🔾 আবৃ আমির বাসরী ও ইবনে আমির শামী (র.)-এর মতে, 🌿 অর্থাৎ 🤈 -এর উপর পেশ 🖵 সাকিন এবং 🕽 -কে ভাষকীক করে পড়া হবে ।
- 🔾 আবৃ ইয়াহইয়া ও আশহাব উকাইলী (র.)-এর মতে, 🛵 অর্থাৎ ू -এর নিচে যের 🖵 -এর উপর জযম এবং 🕹 -কে তাখফীফ করে পড়া হবে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- هُو يَوْ مُنْهُولِ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيِّةِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

- ১. এর অর্থ হলো জাহান্নামীরা যেসব বিপদ-আপদ ও অস্থিরতায় থাকবে ঈমানদারগণ তা হতে মুক্ত থাকবেন।
- জানুতীগণ যে ১৮ আজাব হতে মুক্ত থাকবে তাই নয়; বরং তদুপরি তারা জানাতের নিয়মত রাজি উপভোগে এমন মত থাকবে যে, অবসরের গ্রানি তাদেরকে স্পর্শ করবে না।
- ৩. দুর্নিয়াতে অবস্থান কালে ইমানদারগণ জান্নাতে আল্লাহ তা'আলার নিকট বহু কিছুর আবেদন জানাবে বলে আশা করেছিল। কিছু আবেরাতে জান্নাতে তাদের জন্য প্রদত্ত নিয়ামত রাজির উপতোগে এমন মগ্ল ও বিভোর হয়ে পড়বে যে, তাদের আর বেশি কিছুর আবেদন করার অবকাশই থাকবে না।
- স্ক্রমানদারগণ আল্লাহ তা'আলার জাক-জমকপূর্ণ মেহমানদারিতে মশগুল হয়ে পড়বে ।
- ইবনে আব্বাস (রা.), ইবনে মাসউদ (রা.), মুজাহিদ (র.) ও কাতাদাহ (র.) প্রমুখগণের মতে شَعُنُهُمْ إِنْسَوْمَانُ مَا الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ الْعَمَارِيُّ
   এখাৎ বেহেশতবাসী নব যৌবনা কুমারীদের সাথে সহবাস ও সজ্ঞোগে লিঙ থাকবে।
- ৬. জান্নাজীগণ বেহেশতের নিয়ামত রাজ্জিতে এমনভাবে মশগুল থাকবেন যে, দোজখীদের দুঃখ-দুর্নশার প্রতি একটুও দৃষ্টিপাত করবার সুযোগ পাবে না । যদিও তারা তাদের নিকটাখ্রীয় হোক না কেন। ⊣মাআরিফ, কবির, কুরতুবী, কতহুল কানীর।

্রত কান বলা হবে? হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহর পক্ষ হতে এক আহ্বানকারী মু মিন ও গায়েরে মু মিনদেরকে ডেকে বলবেন— আমার সে সকল মাহবুব বাদাগণ কোথায়। যারা আমারই ইবাদত করেছে এবং গোপনে ও প্রকাশে। আমার সাথে কৃত অঙ্গীকার পূর্ণ করেছে; তখন মু মিনগণ পূর্ণিমার চাঁদ ও উদ্দেশ নক্ষত্রের ন্যায় অবয়বে আত্মপ্রকাশ করেব। ইয়াকৃত পাথরের নােখ বিশিষ্ট নুরের তৈরি উটে তারা আরোহণ করবেন এবং তাতে চড়ে সারা হাশরের ময়দান পরিভ্রমণ করে আবশের ছায়ার নিচে পৌছবেন। তখন মহান রাক্ষুল আলামীন তাদেরকে সয়োধন করে বলবেন—

ٱلسَّلَامُ عَلَى عِبَادِي الَّذِيْنَ اَطَاعُونِي وَعَفِظُواْ عَهْدِي بِالغَيْنِ إِنَّا اصْطَفَيْتُكُمْ وَأَنَّ اَجْبَيْتُكُمْ وَأَنَّا اَخْتَرْتُكُمْ إِذْهُوْدًا غَادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِفَيْدٍ حِسَابٍ لاَ خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْبَرْمُ وَلَا أَنْتُمْ تَعْزَلُونَ.

অর্থাৎ আমার সেই বান্দাগণের প্রতি সালাম যারা আনুগত্য করেছে এবং আমার প্রতিশ্রুতি গোপনেও রক্ষা করেছে। তাদেরকে আমি নির্বাচিত করেছি, পছন্দ করেছি এবং সম্মানিত করেছি। তোমরা যাও আর বিনা হিসাবে জান্লাতে প্রবেশ করে। আরু তোমাদের কোনো তয়ও নেই এবং চিন্তারও কোনোই কারণ নেই।

এবপর তারা বিদ্যুৎ গতিতে বেহেশতের পানে ছুটে যাবে। অবশিষ্ট গোকজন হাশরের ময়দানে পড়ে থাকবে। পরস্পর তারা বলাবলি করবে যে, আমাদের মধ্য থেকে অমুক অমুক ব্যক্তি কোথায় গেল। তখন আল্লাহর পক্ষ হতে এক ঘোষক বলবেন- رُّيُّةً الْكِرْمَ فَي شُكُلُ وَجُهُوْرُكُ আৰ্থাৎ নিঃসন্দেহে জান্নাতীরা আক্ত সজোগে ব্যক্ত রয়েছে।

- এৰ ব্যাখ্যা : 'পরম করুণাময় প্রতিপালকের তরফ থেকে বলা হবে, 'সালাম'। ব্যরত জারীর ইবনে আনুলাহ বাজালী (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী 
ইবশাদ করেছেন, জানুতবাসীগণ তানের 
আনক উল্লাসে মন্ত থাককেন, হঠাৎ তাদের উপর একটি নূর প্রকাশিত হবে, তারা তা দেখতে থাককেন এবং তারা জানতে 
পারবেন, এটি হলো আল্লাহ তাখালার নৃরের তাজালী। তবন আল্লাহ তাখালাল জানুতবাসীগণে সংখাধন করে সরাসরি অথবা 
কেবেলতাদের মাধ্যমে বলবেন, 'আসসালামু আলাইকুম, ইয়া আলাইল জানুতবাসীগণে কেম্ছাধিত ভাষালি বর্ধিত হোত, তবন সমস্ত জানুতবাসীগণ ঐ নূর দেখার মাণতন হবে শভ্রে, তবা কানো দিকে তাদের মনযোগ থাকবে না। 
কিছুকল পর সেন্ত বাবে বিল্ফু তার বর্ষকভসমূহ বর্তমান থাকবে। - ইবনে মাজাহ, আবিদদ্দিয়া।

অন্ত্রামা বগরী (র.) দিখেছেন, জান্নাতের প্রত্যেকটি দুয়ার থেকে ফেরেশতাগণ জান্নাতবাসীগণকে 'সালাম' পৌছাবেন :

মুকাতিল (a.) বলেছেন, জান্নাতের প্রত্যেকটি দুয়ার থেকে ফেরেশতাগণ একথা বলে প্রবেশ করবেন যে, হে জান্নাতবাদীগণ। কর্মণাময় প্রতিপালকের তরফ থেকে তোমাদের প্রতি সালাম। المُعَرِّمُونَ الْبُرَّمُ الْبُعُونُ الْبُرِّمُ الْبُعُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

দোজখীদেরকে পৃথক হওয়ার আদেশ হবে। দুনিয়াতে ভালো-মন্দ পাশাপাদি থাকে, কিন্তু কিয়ামতের দিন তা সম্ভব হবে ন'. নেককারদের থেকে বদকার লোকদের দূরে সরিয়ে দেওয়া হবে। তাফসীরকার মুকাতিল (র.)-এর সুন্দী (র.) এবং যুজাচ (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো, পাপীষ্ঠদেরকে বলা হবে, তোমরা নেককার লোকদের থেকে পৃথক হয়ে যাও।

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো মুমিনদেরকে জান্নাতের দিকে এবং কাফেরদেরকে পোজবের দিকে প্রেরণ করা হবে।

যাহহাক (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, দোজখে প্রত্যেক কাফেরের জন্যে একটি গৃহ নির্দিষ্ট থাকবে, যথন কোনো নোভইণ তার গৃহে প্রবেশ করবে, তখন ঐ গৃহের অগ্নি দুয়ার সর্বকালের জন্যে বন্ধ করে দেওয়া হবে, ভেভর থেকে সে দেখতে পারবে না, আর তাকেও দেখা যাবে না।

ইবনে জারীর, ইবনে আবী হাতিম এবং বায়হাকী হয়রত আম্মুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন, যারা দোজধের চিরস্থায়ী অধিবাসী হবে, তাদেরকে লৌহ নির্মিত সিন্দুকের মধ্যে প্রবেশ করিয়ে তা বন্ধ করে দেওয়া হবে। ঐ সিন্দুকণুলাকে নতুন লোহার সিন্দুকে প্রবেশ করানো হবে, এরপর দোজধের তলদেশে তা নিক্ষেপ করা হবে। এ জন্য কোনো দোজধী অন্য দোজধীর আজাবও দেখতে পাবে না, সে ধারণা করবে যে, তথু তাকেই এত কঠিন আজাব দেওয়া হয়। আর অন্যের আজাব দেও সাত্ত্বনা থাকরে কাঃ।

কোনো কোনো তাফসীরকার এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, কিয়ামতের দিন কাফেরদেরকে বলা হবে, তোমবা দূরে সরে যাও, ন্ধান্নাতের চিরসুখে তোমাদের কোনো অংশ নেই, বেহেশতবাসীদের থেকে ডোমরা তফাত থাক, তোমাদের স্থান অন্যর, তোমরা সেখানেই থাকবে।

ইবনে আবি হাতিম হয়রত হাসান (রা.)-এর বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা সমস্ত মানুষকে একত্রিত করবেন, তখন একজন ঘোষক ঘোষণা করবে, হে পাপীষ্ঠরাঃ তোমরা নেককার লোকদের থেকে দূরে সরে যাওঃ ⊣্ডাফসীরে মাযহারী, খ≎ ৯, পৃষ্ঠা−৫৫৭]

أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنْمِنِي أَدْمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطُنَ عِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُدًّ مُبِينً .

অর্থাৎ 'হে বনী আদম! আমি কি তোমাদের নিকট থেকে অঙ্গীকার গ্রহণ করিনি যে, তোমরা শরতানের পূজা করে৷ না, নিশ্চয় সে তোমাদের প্রকাশা শব্দ।'

পূর্ববর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, কিয়ামতের দিন কাফেরদেরকে মুমিনদের নিকট থেকে পৃথক হয়ে যাওয়ার আদেশ দেওয়া হবে। আর এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, কাফেরদেরকে ফেরেশতাদের মাধ্যমে তিরকার করা হবে এতাবে যে, নবী-রাস্লগণের মাধ্যমে আমি কি তোমাদেরকে সতর্ক করিনি যে, তোমরা শয়তানের অনুগামী হয়ো না, শয়তান তোমাদের জঘন্য পক্র, সে তোমাদের চির বৈরী এবং প্রকাশ্য শক্র, তার একমাত্র লক্ষ্য হলো তোমাদের সর্বনাশ করা। আমি নবী রাস্লগণের মাধ্যমে তোমাদেরকে যে নির্দেশ দিয়েছিলাম তা হলো –

আর তোমরা শুধু আমারই বন্দেশি করো, এটিই সরল সঠিক পথ। ইহকাল পরকালের শান্তি, কল্যাণ নিহিত রয়েছে এক আল্লাহ পাকের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনে, তাঁর প্রতি আনুগতা প্রকাশে এবং তাঁর প্রিয় রাসুল ==== এর অনুসরণে, কিছু তোমরা এক আল্লাহ তা আলার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর নি, শয়তানের অনুগামী হয়েছ, সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসুল ===== এর অনুসরণের স্থানে তাঁর বিরোধিতা করেছ। অত্তরব, এর শান্তি ভোগ কর, দুনিয়াতে সরল-সঠিক পথ পরিহার করে বক্র পথ অবলম্বন করেছ, আম্ল তার অনিবার্ধ পরিণতি স্বরূপ দোজখের শান্তি ভোগ কর। এ জন্য সর্বপ্রথম নেককারদের থেকে পৃথক হয়ে যাও।

এ মাহাত্ত "فَــُـنُّ " আয়াতে "فَــُنُّ "-কে নাকেরাহ নেওমার কারণ : এথানে "فَــُنُ شَـُـنُلُ فَـكُوْنَ "এ মাহাত্য ও মর্যাদা বুঝানোর উদ্দেশ্যেই এটা নাকেরাহ হিসেঁবে উল্লেখ করা হয়েছে। বেহেশতবাসীগণ চিত্তবিলোঁদন ও সন্ধোগের হরেক রকম বিষয়াদিতে সদা ব্যাপ্ত থাকবে এর ফলে সকল প্রকারের চিত্তা-ভাবনা ও দুঃখ-বেদনা ভাদেরকে স্পর্শ করবে না। আর জানাতে নিয়ামতের মধ্যে সর্বোত্তম নিয়ামত হবে আল্লাহর দীদার লাভ করা।

- ২. أَرْزَاعُ এর অর্থ হবে জোড়া বা জুটি। তথা নর-নারী বা স্বামী-রী। এ অর্থ কুরআনের অন্য আয়াত দারা প্রতীয়মান হয় . েযমন أَرْزَاجُهُمْ عَلَى أَرْزَاجُهُمْ ) অর্থাৎ তবে তাদের ব্রীদের সাথে। আর أَرْزَاجُهُمْ এর মধ্যে জান্নাতের হব ও মু'মিনদের মু'মিন সতী ব্রীগণও অবর্তুক্ত থাকরে।

এর বিশদ বাাখ্যা : دَعَوْةُ শক্ষতিকে বের করা হয়েছে - وَلَهُمْ مَا يَدُعُونَ শক্ষতিকে বের করা হয়েছে - وَلَهُمْ مَا يَدُعُونَ بَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

ইবাদত আনুগত্য হওয়া হিসেবে নবী-রাস্পগণের জন্য ইবাদত ভায়েজ হবে কিনা? উপরিউক আয়াতে— الْمُنْفِقَانَ الْمُنْفِقَانَ -এব বাগয়য় মুফাস্নিরগণ ইবাদতকে আনুগত্য (اطَّاعَتُ) -এর অর্থে প্রয়োগ করেছেন। এখন প্রশ্ন হলো যে, الْمُنْفِقَانَ বিদ সমার্থক হয় তাহলে আমরা কি বলতে পারি যে, আল্লাহ তা আলা স্বীয় বাগী الْمِنْفَوْنَ الْمُنْفِرِ مُنْفَعَانَ الْمُنْفِرِ مُنْفَعَانَ اللَّهُ وَمُولِينَ لَأَنْفِرِ مُنْفَعَانَ اللَّهُ وَمُولِينَ لَأَنْفِر مُنْفَعَانَ اللَّهُ وَمُولِينَ لَأَنْفِر مُنْفَعَانَ اللَّهُ وَمُولِينَ لَأَنْفِر مُنْفَعَانَ وَمُولِينَ لَابُورُ مِنْفَعَانَ وَمُولِينَ لَابُورُ مِنْفَعَانَ وَمُولِينَ لَابُورُ مِنْفَعَانَ وَمُعَلِينَ وَمُؤْمِنَ وَمُولِينَ لَابُورُ مُنْفَعَلَى وَمُعَلِينَ وَمُعَلِينَا لَهُ وَمُعْلِينَ وَمُعَلِينَ وَمُعْلِينَ وَمُعْلِينَا لَهُ وَمُعِلَّاكُمُ وَمُعْلِينَا وَمُعْلِينَ وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمَعْلَمُ وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُولِينًا وَمُعْلَمُ وَمُولِينًا وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُولِينًا وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُولِينًا لِينَافِينَا وَمُعْلِينًا وَمُعْلِينًا وَمُعْلَمُ وَمُعْلِينًا ومُعْلِينًا ومُعْلِي

উপরিউজ বিষয়টিকে হাদীস শরীকে নিম্নোজভাবে তুলে ধরা হয়েছে- " بَرُ طُلَّمَةُ لِمُخَلِّدُونَ فِي مُعْصِيدَ الْخَالِقِ" নাফরমানি হয় এমন কোনো ব্যাপারে সৃষ্টির আনুগত্য করা যাবে না।" আরো বলা হয়েছে- إِنَّكَ الطَّاعَةُ فِي الْمُغْرِدُونِ إِنَّكَ الطَّاعَةُ فِي الْمُغْرِدُونِ" अनुগত্য করা যাবে ক্বলমাত্র শরিয়ত সিদ্ধ কাজে।

ইমাম রায়ী (র.) একটি উদাহরণের মাধ্যমে বিষয়টিকে এভাবে পরিষ্ণার করতে চেয়েছেন, ধর তোমার নিকট কোনো ব্যক্তি এসে তোমাকে কোনো কার্যের আদেশ করল। এখন তোমাকে ভেবে দেখতে হবে যে, তার উক্ত স্কুম শরিয়ত সিদ্ধ কিনা। যদি তা শরিয়ত কর্তৃক অনুমোদিত না হয় তা হলে বৃঞ্জতে হবে যে, তার সাথে শয়তানের যোগসাজোশ রয়েছে। সুতরাং তুমি এটা করলে শয়তানের ইবাদত করা হবে। অপরদিকে তা যদি শরিয়ত সম্মত হয় তাহলে তা পালনে কোনো বাধা নেই। তা উক্ত বাকি বা শয়তানের আনুগত্য না হয়ে (বরং) আল্লাহ তা আলার ইবাদত হিসেবে পরিগণিত হবে। অনুরূপভাবে নাফস যদি কোনো কার্যের প্ররোচনা দেয় তাকেও উপরিউক্তভাবে বিচার-বিশ্রেষণ করে দেখতে হবে।

শরতানের উপাসনার বিভিন্ন ধাপ: শয়তানের উপাসনার কয়েকটি পর্যায় বা ধাপ রয়েছে:

- শয়তানের প্ররোচনায় মানুষ কোনো গুনাহের কাজে লিও হয় এবং তার মন ও মুখ সেই কর্মে তার সাথে একাছাতা প্রকাশ করে :
- মানুবের অল-প্রত্যল কোনো পাপ কর্মে লিপ্ত হয় তবে মন ও মুখ এর স্বীকৃতি দেয় না। অর্থাৎ সে ভুলবশত এতে লিপ্ত হলেও
  মন ও মুখ সে পাপ কর্মের স্বীকৃতি প্রদান করে না।
- ৩. সৃষ্ট মন্বিচে সর্বদা পাপ কর্মে লিপ্ত থাকা এবং এটা করার কারণে আনন্দিত ও পুদকিত হওয়া। এটা মহা অন্যায় যা কুঞ্রিতে পৌছে দেয়। আর এটাই শত্বভানের উপাসনা রূপে গণ্য হবে।

আরাতে -এর অর্থ ও এর যারা উমেশা -এর এর কর্ব ও এর যারা উমেশা -এর এর হরে - হাঁত, প্রতিক্রতি ও সদুপদেশ, অর্থটি অধিক প্রয়োজা। কাজেই আয়াতের অর্থ হবে - كالسَّنِينَ أَذَمُ المَّا حَمْدُ المُنْ ا

- এ আয়াতে 🌉 । দ্বারা কি উদ্দেশ্যঃ সে ব্যাপারে কয়েকটি অতিমত রয়েছে :
- ১. আল্লাহ তা'আলা হয়রত আদম (আ.) থেকে যে প্রতিশ্রুতি নিয়েছিলেন এখানে একনা দারা সেই প্রতিশ্রুতিই উদ্দেশ্য ।
- অথবা, এখানে عَهْدَ ঘারা উদ্দেশ্য হক্ষে– আলমে আরওয়াহতে আল্লাহ তা আলা সকল আদম সন্তানের কহকে একত্রিত করে اَلْسَتْ بَرُيْكُ الْسَتْ بَرُيْكُ الْسَتْ بَرُيْكُ
   আমি কি তোমাদের প্রতিপালক নইং) বলে যে প্রতিক্রুতি নিয়েছিলেন তা উদ্দেশ্য করা হয়েছে।
- অথবা রাস্লগণের মাধ্যমে প্রতিটি সম্প্রদায়কে দেওয়া প্রতিশ্রুতি এখানে উদ্দেশ্য কর। হয়েছে।

আয়াতের ব্যাখ্যা : এ আয়াতে ইরশান হয়েছে যে, পৃথিবীর অনেক লোকই এ আহ্বানে সাড়া দেয়নি, ইবর্নিস শয়তান অনেক লোকক পথন্রই করেছে। তারা শয়তানের বশ্যুতা স্বীকার করেছে। আরাবর প্রেরিত নবী ও রাস্কণণেরে বিরোধিতা করেছে এবং নিজেনের সর্বনাশের পথ বেছে নিয়েছে। যদি তারা বিচক্ষণ ও পরিণায়নন্দী হতো, যদি তারা নিজেনের বিচার বৃদ্ধির সঠিক ব্যবহার করত, তবে আজ এ ক্ষ্মা বিপদের সন্মুখীন হতো না। কিন্তু অতান্ত পরিতাপের বিষয় হঙ্গেছে সেদিন তারা জ্ঞান-বৃদ্ধির পরিচয় দেয়নি সত্যকে গ্রহণ করেনি। নবী ও রাস্কণণের অনুসারী হয়নি। তাই আজ তাদের জন্য শান্তি অবধারিত।

আল্লাহর বাণী "چِبِدٌّ كَثِيرُ बाরা উদ্দেশ্য কি? এ আয়াতে إِجِبِدٌّ كَثِيرُ गंक দারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে এ নিয়ে বিভিন্ন মতামত ব্যৱহে-

- ). इयत्रक कानवी (त्र.)-यत्र मरक, كَنْبِيرٌ عَبِيلًا كَنْبِيرٌ وَهِا اللهِ عَنْهُ عَنْهُ وَهِا عَالِمَ عَلَى ال
- ২. তাফসীরে জালালাইনের গ্রন্থকার লিবেন যে, أكبيرًا । দারা উদ্দেশ্য হচ্ছেন। كَنْبُدُ তথা বহু মাধনুক বা সৃষ্টিকুল। ইমাম মুজাহিদ (র.) ও এ অভিমত গ্রহণ করেছেন।
- ৩. হ্যরত কাতাদাহ (র.)-এর মতে, إِيلًا كُفِيْرًا -এর ঘারা উদ্দেশ্য হচ্ছে- كُفِيْرًا তথা বহু জমাত বা দল।

#### অনুবাদ :

- -एक हत वहा हत्व. . وَيُقَالُ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ هَٰذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِتَى كُنْتُمْ تُوعَدُونَ بِهَا .
  - . اصْلُوهَا الْيَوْمَ بِما كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ . وصْلُوهَا الْيَوْمَ بِما كُنْتُمْ تَكُفُرُونَ .
- ٦٥. ٱلْبَوْمَ نَخْتِمُ عَلْنَى أَفَوَاهِهِمْ أَيِ الْكُفَّادِ لِقَوْلِهِمْ وَاللَّهِ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِيْنَ وَتُكَلِّمُنا اللِّينِهِم وَتَشْهَدُ الجُلُهُم وَغَيْرُهَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ فَكُلُّ عُضُو يَنْطِقُ بِمَا صَدَرَ مِنْهُ.
- لأعُمينَاهَا طَعْسًا فَاسْتَبِقُوا ابْتَدُرُوا الصِّرَاطَ الطَّرِبُقَ ذَاهِبِينُنَ كَعَادَتِهِمْ فَأَنَّى فَكَيْفَ يُبْصِرُونَ حِينَئِيدٍ أَيْ لا يُبْصِرُونَ . না। ১٧ . وَلُو نَشَا وُ لَكُمْ سَخْنَهُمْ قِرَدَةً وَخَنَازِيْرَ أَوْ فَكَا وَيُو نَشَا وُ لَكُمْ سِخْنَهُمْ قِرَدَةً وَخَنَازِيْرَ أَوْ
- حِجَارَةً عَلَى مَكَانِيتِهِمْ وَفِيي قِرَاءَةٍ مَكَانَاتِهِمْ جَمْعُ مَكَانَةٍ بِمَعْلَى مَكَانِ أَيْ فِيْ مَنَازِلِهِمْ فَمَا اسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَّلاَ بَرْجِعُونَ أَيْ لُمْ يَفْدِرُوا عَلْى ذَهَابِ وَلَا مَجِيْءٍ

- এটা সেই দোজখ [জাহান্লাম] যার ওয়াদা তোমাদেররে <u>(मथ्या इराइन</u> या मन्नर्क।
- তাকে অস্বীকার করেছিলে।
- ৬৫. আজ আমি মোহর এটে দেবো তাদের মুখে অর্থাং কাফেরদের মুখে। কেননা তারা তথন বলবে আমাদের রব- আল্লাহর কসম। আমরা মুশরিক ছিলাম না। <u>আর আমার সাথে তাদের হস্তসমূহ কথা বলবে</u> <u>এবং সাক্ষ্য প্রদান করবে তাদের পা-সমূহ</u> এমনকি অন্যান্য অঙ্গ প্রত্যাঙ্গাদিও। যা তারা করেছে (সেই <u>সম্পর্কে</u>) সুতরাং প্রতিটি অঙ্গ তা বলে দেবে যা তা
- المعنور المرابع المرا করে দিতে পারি । অর্থাৎ অবশ্যই তাদের চক্ষুসমূহকে নিষ্প্রভ করে অন্ধ করে দিতে পারি। অতঃপর তা<u>রা</u> <u>চলত</u> দৌড়াত <u>রাস্তায়</u> পথে গিয়ে তাদের অভ্যাস অনুযায়ী। <u>সুতরাং কিভাবে</u> কি করে <u>তারা দেখতে পেত</u> এমতাবস্থায় অর্থাৎ তারা তখন কিছুই দেখতে পেত

হতে প্রকাশ পেয়েছে।

করে দিতে <u>পারতাম ।</u> বানর, শুকর অথবা পাথরে রূপান্তরিত করে দিতে পারতাম ৷ তাদের জায়গায় অন্য مُكَانَكُ وَ مُعَالِكُ مُكَانَاتِهِمْ مُكَانَاتِهِمْ مُكَانَاتِهِمْ مُكَانَاتِهِمْ (کُانُاکُ) -এর বর্ছবচন। অর্থাৎ کُکانُ মানে তাদের আবাস- স্থলসমূহে। যাতে তারা না সামনে চলতে পারত আর না পিছে ফিরে যেতে পারত। অর্থাৎ তারা যাওয়া-আসা [গমনাগমন] করতে পারত না :

#### তাহকীক ও তারকীৰ

"كَاسَتُبِغُوا الصِّرَاطُ" -**এর তাহকীক :** আল্লামা যমখশারী (র.) এ আয়াতের কয়েকটি গুরুত্বপূর্ণ দিক আলোচনা করেছেন-

वर्शार वाहार فَانْسَتَيِهُوا إِلَى الصِّسَرَاطِ -अब भूरर्व अकिए إِلَى अदा इतारह । भूनठ वाकािए रतव الصِّسَرَاطِ বলেন, আমি ইচ্ছা করলে তাদেরকে অন্ধ করে দিতে পারতাম। ফলে তারা রান্তার পানে ছুটে যের্ভ কিছু কিছুই দেখতে পেতনা:

- अत जर्श दाराख । उदि आमल إِنْسِيارُ अत जर्श दाराख । उदि आमल إِنْسِيَارُ वि إِنْسِيَارُ 🐧

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

্রথা সাথে পূর্ববর্তী আয়াতের সম্পর্ক : আল্লাহ তা আলা পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে ক্রান্তিদের বিভিন্ন নিয়ামত ও পুরস্কারের উল্লেখ করেছেন। জান্নাতীগণ বেহেশতের বিভিন্ন নিয়ামত ও আনন্দ উপভোগে মশগুল থাকবেন। তারা ও তাদের স্ত্রীগণ ছায়ালীতল পরিবেশে শাহী খাটে হেলান দিয়ে উপবেশন করবেন। তারা তাদের হাতের কাছেই সকল প্রয়োজনীয় বন্তু পাবেন। তথায় তাদের প্রভুব সাথে সমুখ সাক্ষাৎ ঘটবে। আল্লাহ মু'মিনদেরকৈ সালাম দিবেন। এর চেয়ে খুপির বিষয় আর কি হতে পাবে।

আর আল্লাহ আলোচ্য আয়াতসমূহে কান্ধেরদের শান্তির উল্লেখ করেছেন। সারকথা হলো, আল্লাহ বিচার দিবসে সকলের বাাপারেই কৃত ওয়াদা পূর্ব করেনে। ইমানদারদের সাথে কৃত জান্নাতের ওয়াদা জান্নাত দেওয়ার মাধামে পূর্ব করবেন। তদ্রেপ কান্ধেরদেরকেও জাহান্নামে প্রবেশ করিয়ে তাঁর কৃত প্রতিশ্রুতি পালন করবেন। তাই আল্লাহ বলবেন مُنْهُ مُنْهُمُ النَّبِيِّ كُمُنْهُمُ النَّبِيِّ كُمْنُورُ ضَالَة সেই জাহান্নাম তোমাদেরকে যার প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছিল।

বাদ্যানেরকে সন্মোধন করা হয়েছে? এখানে হিন্দু বলে সে সকল কাফের ও নাফরমান বাদ্যানেরকে সন্মোধন করা হয়েছে যারা আল্লাহ, তার রাস্ন হর্মেও ও আবেরাতকে অবিশ্বাস করেছিল। তাদেরকে আল্লাহ তাআলা বীয় রাস্লের মাধ্যমে জানিয়ে দিলেন যে, তারা যদি বিশ্বাস স্থাপন না করে এবং সং কর্ম না করে তাদেরকে পরকালে অন্তকালের জন্য জাহান্নামে অপ্নি দাহন সহ্য করতে হবে। কিছু তারা তা বিশ্বাস করে না। সুতরাং আল্লাহ তখন তাদেরকে শ্বরণ করিয়ে দিবেন যে, এটা সেই জাহান্নাম যার ওয়াদা আমি তোমাদেরকে দিয়েছিলাম অথচ তোমরা তা বিশ্বাস করিনি। আজ চাড়ুস দেখে তাতে প্রবেশ করে আমার ওয়াদার সত্যতা যাচাই করে নাও। স্বীয় কৃতকর্মের ফল হাতে নাতে বৃথ্যে নাও।

এটা তাদের মানসিক যাতনা উসকে দেওয়া এবং তাদেরকে তিরকার করাই এ সম্বোধনের মূল উদ্দেশ্য ।

अवाराज्य वान्या : এ आहारज वजाल कीक जावार कास्प्रतन्तर उर्धमन الْسَنَوَمُ بِمَا كُنْتُمُ تَعَفَّرُونَ مجمع علاقة على النَّبُومُ بِمَا كُنْتُمُ تَعَفَّرُونَ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

🔾 এখানে আল্লাহ তা'আলা إَسُلُونَ (জাহান্নামে প্রবেশ কর) আমরের সীগাহ ব্যবহার করেছেন। অপমান ও লাঞ্ছনার জন্য উপরিউক্ত নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা কাফেরদেরকে লক্ষ্য করে অন্যত্র বলেন – وَأَنْ رَائِكُ لَنَكَ النَّكَرِيمُ अर्थार ভূমি আজাবের খাদ গ্রহণ কর, কেননা পৃথিবীতে তো ভূমি নিজেকে সম্মানিত মনে করতে।

- "আজ তোমরা জাহান্নামে প্রবেশ কর" এর দ্বারা কাফেরদেরকে এ কথা জানিয়ে দেওয়া হয়েছে য়ে, তোমাদেরকে য়ে আজাবের ওয়াদা করা হয়েছিল, তা মূলত আজ থেকেই ওয় হবে। ইতপূর্বে য়ে শান্তি ভোগ কয়েছ এর মোকাবিলায় সেই আজাব কোনোই ধর্তবা নয়। তোমাদের উপর আজ হতে য়ে শান্তি ওয় হছে এর ওয় থাকলে শেষ নেই।
- ত টুট্টিন এর মাধ্যমে তালেরকে শান্তি প্রদানের কারণও বলে দেওয়া হয়েছে। যেহেতু কাউকে কোনো শান্তি দেওয়া হলে সাধ্যরণত শান্তি দেওয়ার সময় তার কারণ দর্শনাে হয়ে থাকে। তাদেরকে আল্লাহ অহেতুক শান্তি দিক্ষেন না; বঞ্চ তাদেরকে শান্তি দেওয়ার পিছনে যে যথার্থ কারণ রয়েছে তা তাদেরকে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে।

এগুলো ছাড়াও এর দ্বারা তাদেরকে লক্ষ্য দেওয়া উদ্দেশ্য। এটাও তাদের জন্য এক ধরনের শান্তি। এরপর তাদের মুখ ফুটে আর কিছু বলার অবকাশ থাকবে না।

এর ব্যাখ্যা : 'আজ আমি তাদের মুখ সীল করে দেব, তাদের وا يُحْسِبُونَ' ' -এর ব্যাখ্যা : 'আজ আমি তাদের মুখ সীল করে দেব, তাদের হাত আমার সাথে কথা বলবে, তাদের পা তাদের কীর্তিকলাপ সম্পর্কে সাক্ষ্য দেবে'।

তাফসীরকারগণ লিখেছেন, কিয়ামতের দিন কাফের এবং মুনাফিকর। তাদের পাপাচারের কথা অস্বীকার করবে এবং শপথ করে বলবে যে, আমরা এসব পাপকার্যে লিও ইইনি তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের বাকশক্তি রহিত করে দেবেন।

নাসাঈ শরীকে সংকলিত অন্য একথানি হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন, ভোমাদেরকে আল্লাহ তা'আলার দরবারে হাজির করা হবে, যখন ভোমাদের রসনা বন্ধ থাকরে, সর্ব প্রথম ভোমাদের উব্দ এবং হাতকে জিজ্ঞাসা করা হবে।

অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, বান্দাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, 'জুমি কে?' সে আরজ করবে, 'আমি তোমার বান্দা, তোমার নবীর প্রতি এবং তোমার কিতাবের প্রতি আমি ঈমান এনেছিলাম, নামাঞ্জ, রোজা, জাকাত প্রভৃতি আদায় করেছি'। এমনি আরো বহু নেক আমপের উল্লেখ করবে, তখন তাকে বলা হবে, 'আছা একটু অপেকা কর, আমি সাক্ষী হাজির করছি'। সে চিন্তা করবে, কাকে সাক্ষী হিসেবে পেল করা হবে। তখন হঠাৎ দেখবে, তার বাকশক্তি রহিত হয়ে গেছে, এরপর তার উক্তকে বলা হবে, 'ভুমিই সাক্ষ্য দাও', তখন উক্ত, হাড় এবং গোশত বলে উঠবে এবং ঐ মুনাফিকের মুনাফিকী এবং যাবতীয় গোপন পাপাচারতলার সুন্দাই বিবরণ দেবে।

অন্য একখানি হানীসে রয়েছে, রসনা বন্ধ করে দেওয়ার পর মানুষের বাহ সর্বপ্রথম কথা বলবে :

হয়ত আৰু মূসা আশআঠী (রা.) বর্ণনা করেন, কিয়াবেতের দিন আল্লাহ তা আলা দ্বাদিন বান্দাকে তাব ভনাছ সমুদ্রের বিবরণ সমুধে রেখে জিজ্ঞাসা করকেন, 'এ সব ঠিক'; সে আরজ করকে, 'জী হ্যা, সবই ঠিক'। আয়ার বারা এসব ভনাহ হয়েছে', তথন আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করকেন, 'এ থাকি ব্যতীত আর কেউ জানবে না, অনা কারো নিকট তার গুনাহ প্রকাশ পাবে না, এরপর তার নেকীসমূহ হাজির করা হবে এবং তা প্রকাশো ঘোষণা করা হবে। (হে ক্ষমা প্রিয় প্রতিপালক! আমাদের গুনাহ মাফ করে নিও, হে আল্লাহ! কিয়ামতের দিন আমাদেরকে অপমানিত কর না, আমাদের গুনাহসমূহকে গোপন রেখ, আমাদেরকে তোমার রহমতের ছায়ায় স্থান নিও, হে দায়াবান প্রতিপালক! তোমার দরবার থেকে আজা পর্যন্ত কেউ মাহক্রম হয়নি, আমাদেরকেও তোমার রহমত থেকে মাহক্রম কর না। তোমার শান্তি থেকে আমাদেরকৈ নাজাত নিও, তোমার রহমত খারা আমাদেরকে নাজাত নিও এবং পোজবের আজার থেকে আমাদেরকে রক্ষা কর। হে দায়ামার পরওয়ারকেশার! আমাদেরকে জান্নাত নিনিব কর এবং তোমার দীদার লাভের সৌতাগ্য দান কর)। হয়রত আরু মূসা আশআরী (রা.) বর্ণিত এ হাদীস ইবনে জারীর এবং ইবনে আরি হাতিম সংকলন করেছেন।

এভাবে কাফের এবং মুনাফিকদেরকেও আত্নাহ তা আলা হাজির করে তাদের কৃতকর্মের বিবরণ সম্বুথে রেখে তাদেরকে জিজ্ঞানা করবেন, 'এসব ঠিক;' সে সম্পূর্ণ অধীকার করবে এবং শপথ করে বলবে, 'হে পরওয়ারদেগার! এসব তোমার ফেরেশতারা অসত্য বিবরণ লিপিবদ্ধ করে রেখেছে'। তখন ফেরেশতা বলবেন, 'হায়! সে কি বলে;' তুমি কি অমুক দিন এ কাজ করনি"; এ কাফের বলবে, 'অবশাই নয়'। তখন আল্লাহ তা আলা তাদের রসনা বদ্ধ করে দেবেন এবং তাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ তখন তাদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দেবে। –(ভাফসীরে ইবনে কাষ্টার উর্ত্যু, পারা-২০, পৃষ্ঠা-১৫-১৬, তফসীরে মাঘেরী, বল- ৯, পৃষ্ঠা-১৫-৯৬০)

হযরত আবৃ মূসা আশআরী (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসেও এ বিবরণ স্থান পেয়েছে, তবে ডিনি একথাও বলেছেন, আমার ধারণা এই যে, হমুর 🏥 একথা বলেছেন যে, সর্বপ্রথম ঐ ব্যক্তির ডান উব্দ কথা বলবে, এরপর আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করেন।

আৰু ইয়া'লা এবং হাকিম হযরত আবু সায়ীদ খুদরী (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন যে, প্রিয়নবী — ইরশাদ করেছেন, যধন কিয়ামতের দিন হবে, তথন কাফেরদেরকে তাদের পাপাচারের কারণে তিরন্ধার করা হবে, কিন্তু কাফের তার পাপাচারের কথা অস্বীকার করবে এবং ঝগড়া করবে, তখন আদেশ দেওয়া হবে যে শপথ করা কাফেররা শপথও করবে, এরপর আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে নিজন্ধ করে দেবেন, (রসনার কার্যকারিতা জন্ধ করে দেবেন), এরপর তারা তাদের বিরুদ্ধেই সাক্ষ্য দেবে। পরে তাদেরকে দোজখে নিজেপ করা হবে।

মোহর এটে দেওয়ার কাজকে আল্লাহর দিকে এবং বাক্যালাণ ও সান্ধ্যের কাজকে হাত ও পারের দিকে সরোধন করার রহস্য: মহান রাক্ষ্যল আলামীন বলেন مُحْرَبُمُ عُلُسُ عَلْنُ وَفَرَامِهُمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ مَا اللّٰهُ عَلَيْهُ وَلَمُوا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ تَعْمَلُهُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ

এর বহস্য হচ্ছে— যথন কাফেররা হাশরের মাঠে রাসূল ও ফেরেলতাগণের বিরুদ্ধে মিথ্যারোপ করে নিজেদের সাকাই গাইতে গুরু করবে আল্লাহ তা আলা তথন তাদের বাক স্বাধীনভাকে বিলোপ করে দিবেন। নিজ ইচ্ছাধীনে ভাদের কোনো কথা বদার দক্তি থাকবে না। এরপর তাদের আগারে তাদের অস-প্রতাসসমূহকে সাক্ষী নিয়োগ করা হবে। তথন স্বতঃকুর্তভাবে অঙ্গসমূহ সাক্ষ্য প্রদান করবে। এথন স্বতঃকুর্তভাবে অঙ্গসমূহ সাক্ষ্য প্রদান করবে। এথনাকে সাক্ষ্যদানে বাধ্য করা হবে না। এ কারণেই বলা হয়েছে (কথা বদার দক্তি পাওয়ার পর) তাদের বাত হেল্ছায় আল্লাহর সাথে কথা বদাবে এবং পদরাজি দরবারে ইদাহীতে সাক্ষ্য প্রদান করবে। কাজেই এ সাক্ষ্য তাদের বিক্তমে অকটা ও অধ্যবনীয় হবে।

হাতের জ্বন্য কথা বলা ও পায়ের জন্য সাক্ষ্য নির্ধারণের হিকমত : এ আয়াতে হাতের দিকে কথা বলার এবং পায়ের দিক সাক্ষ্য দেওয়ার নিসবত করা হলো কেন এর হেকমত কিঃ

এর হেকমত হচ্ছে— তাদের হাত তাদের কৃষ্ণর হতে তরু করে সকল অপকর্মের বিবরণ দিবে। কারণ অধিকাংশ কর্ম হৈছে মাধ্যমে সংঘটিত হওমার ফলে সাধারণত সকল কর্মকে হাতের দিকে নিসবত করার প্রথা চালু রয়েছে। যথা অন্য একটি আরাতে এসেছে مُرَّبَّتُ আর্থাছ তাদের হাত যা উপার্জন করেছে। এ কারণে হাতই তাদের সকল অপকর্মের বিবরণ তৃদ্দে ধরবে। অর্থাছ হাতের বিবরণের সমর্থক হিমেবে নুনত্ম পক্ষে একজন সান্ধীর প্রাক্তের ভাই তাকে সান্ধী হিমেবে উপস্থাপন করা হয়েছে। কারকেই কথা বলার সন্দর্শক হাতের দিকে করা এবং সান্ধ্য দেওয়ার নিসবত পায়ের দিকে হা আর্থাই হাতের সিলে করা স্বাক্তির করা ব্যক্তির কথা বলার সন্দর্শক করা হাতের দিকে করা এবং সান্ধ্য ক্রিক্তের ক্রিক্তের হাতের স্বিক্তির করা বিশ্বস্থাপন করা হয়েছে। ক্রিক্তের করা ব্যক্তির স্বাক্তির স

হাত-পা উভয়ে অপরাধী! কা**জেই** তাদের সাক্ষ্য কিরূপে গ্রহণীয় হবে? কোনো ব্যক্তির দ্বারা কোনো ৭.۱প কর্ম হলে তর হাত-পা ও অন্যান্য অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সকলেই সমভাবে এতে দোষী হিসেবে গণ্য হবে। কাজেই সে ব্যাপারে তাদের সাক্ষ্য কিরুপে গ্রহণযোগ্য হতে পারে?

- এর জবাবে মুফাসসিরগণ বলেন–
- 🔾 এটা মূলত তাদের স্বীকারোক্তির নামান্তর। অর্থাৎ এর মাধ্যমে তারা তাদের কৃত অপরাধের কথা স্বীকার করে নিবে।
- ত তারা তাদের কৃতকর্মের কথা স্বীকার করে সাক্ষী দিবে। কিন্তু তাদের এ সাক্ষ্যের উপর ভিত্তি করেই যে, চ্ডান্ত ফয়সালা হবে তা তো বলা হয়নি।

আল্লাহর নিকট হাত কখন বিবরণ দেবে এবং পা ও অন্যান্য অঙ্গসমূহ সাক্ষ্য দেবে? ময়দানে মাহশরে বিচারের সম্থবীন হয়ে কাফেররা তাদের সকল পাপের কথা অধীকার করবে। উপরস্তু ফেরেশতাদেরকে মিথ্যাবাদী সাবান্ত করে বদবে থে. আমলনামায় যা লিখা আছে এর সাথে আমাদের বিন্দুমাত্র সম্পর্ক নেই। তখন আল্লাহর হকুমে তাদের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ তাদের কৃতকর্মের পূর্ণ বিবরণ পেশ করবে এবং সাক্ষ্য দিবে।

এ আয়াতে তথুমার হাত ও পায়ের কথা বলা হয়েছে। কিছু অন্য আয়াতে অন্যান্য অঙ্গ সমূহেরও উল্লেখ রয়েছে। যথা এক আয়াতে এসেছে- يَوْمَ تَشْمَهُمُ عَلَيْهِمُ ٱلْسِنْتَهُمُ وَٱلْفِيْنِهِمُ وَٱرْجُلُهُمْ بِمِنَ كَانُوا يَسْمَلُونَ অৰ্থাৎ তার জিহ্বা, হাত, শ সেদিন তাদের কৃতকর্ম সম্পর্কে সাক্ষ্য দান করবে।

জনাত্র এসেছে- پَمُكُورُهُمْ بِمَا كُانُورًا بِمُسْلَوُنُهُ عَلَيْهِمْ صَنَّمُهُمْ وَكَانِهِمْ وَكَانُورُهُمْ بِمَا كُانُورًا بِمُسْلَوْنَ অর্থাৎ তাদের কান, চোখ ও চামছা তাদের কৃতকর্মের ব্যাপারে তাদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দিবে।

- ভিনিত্ন বিশ্ব করেছে।
- তারা তাদের ইচ্ছামতো কথা বলবার ক্ষমতা বিলোপ করা হবে। তবে মুখের মাধ্যমে তারা যেসব কৃষ্ণর ও ফিসকের কথাবার্তা বলেছে তা মুখ আল্লাহর নিকট প্রকাশ করে দিবে।
- তাদের হতে মিধ্যা ও অবান্তর কথা বলবার ক্ষমতা ছিনিয়ে নেওয়া হবে। কাজেই জিহবার সত্য সাক্ষ্য প্রদানে কোনে।
   রাধা-বিপত্তি থাকবে না।
- ্ৰান্ত নামে সংশ্লিষ্ট বৰ্ণনা : তাফসীরে খাদিন ও ইবনে কাছীরে হয়বজ আবৃ হ্রায়রাহ (রা.) বিত্ত বর্ণিত রয়েছে যে, সাহাবীগণ (রা.) একবার নবী করীম —— -কে জিজ্ঞাসা করদেন যে, তারা কিয়ামতের দিন আরাহ জাজালকে দেখতে পাবেন কিলা হয়ব —— তাদেরকে পান্টা এট্ন করদেন, উচ্ছান যেযযুক্ত আকালে তোমাদের সূর্ব দেখতে কালিয় এট্ন করদেন, মেখুক্ত পূর্বিমার রাজ করদেন কর্মান ক্রান ক্রামান ক্রান ক্রামান কর্মান কর্মান ক্রাম

সেই কিয়ামত দিবসে আপ্রাহ তা আলা তাঁর বাশাকে বলবেন- আমি কি চোমাকে সন্থান দান কর্বনিং আমি কি চোমার বিবাহের বাবছা করিনিং তোমার জন্য উট, যোড়া ইত্যাকার জীব সৃষ্টি করে তোমার উপকার করিনিং নালা উত্তরে বলবে, হাঁয়, হে প্রস্থা অবশাই আপনি তা করেছেন। অতঃগর আপ্রাহ তা আলা বলবেন, তোমার কি ধারণা ছিল নে, মামার সাথে সাজাহ করবেং বালাহ প্রবাহন আমার তা আলা বলবেন, তুমি যক্রপ পেদিন আমাকে ভূলে গিয়েছিলে তক্রপ আমিও আছ তোমাক ছবল বলবেন, আমি কি পৃথিবীতে তোমাকে ভূলে গিয়েছিলে তক্রপ আমিও আছ তোমাক ছবল আহ পুনরায় আল্লাহ তা আলা তাকে বলবেন, আমি কি পৃথিবীতে তোমাকে ক্রানে করিনিং তোমার লাশতা সুবের জন্য স্থাটি হৈবি করিনিং তোমার জালা উট-বোড়া ইত্যাদি সৃষ্টি করত তোমাকে তোশের অনুমতি প্রদান করিনিং বালা বলবে, হে প্রস্থা অবলা করিনিং তামার করেছ। আবার আল্লাহ তা আলা বলবেন, ভূমি সেনিন আমাকে যক্রপ ভূলে গিয়েছিলে আমিও তক্রপ তোমাক ভূলে থাকব। আবারও আল্লাহ তা আলা তাকে অনুরূপ জিজাসাবাদ করেব। তখন সে বলবে, হে বং! আমি তোমার ও তোমার রাস্বল এবং আসমানি কিতাবের উপর ক্রমান আনম্বন করেছি, তোমার বাসুলের আনুগত্য করেছি, নামাজ-রোজা পালন করেছি, জাকাত দান করেছি। তা ছাড়া অন্যান্য সংকার্যেরও যথাসম্বন বিরুদ্ধে সাক্ষ্য নানের জন্য হাজির করছি। তখন বাদা মনে মনে ছার্য বিরুদ্ধে সাক্ষ্য বাদের জন্য হাজির করছি। তখন বাদা মনে মনে ছার্য বে তার বিরুদ্ধে সাক্ষ্য প্রদান করেব। অতঃগর তার মুখ বন্ধ করে দেওয়া হবে। তার অস্ব-প্রত্যক্র, মাংস এমনকি হাড়্সমুহ ভার বিরুদ্ধে সাক্ষ্য প্রদান করে।

কুরত্বী ও ইবনে কাছীর (র.) হয়বত আনাস (রা.) হতে আরও একটি বর্ণনার উল্লেখ করেছেন। হয়বত আনাস (রা.) বলেন, একবার আমরা (কতিপর সাহাবী) নবী করীম — এর নিকট উপস্থিত ছিলাম। এমতাবস্থার হয়ব — হেসে উঠলেন এবং বললেন, তোমরা কি বুঝতে পারছা কেন আমি হাসছি। আমরা বললাম আল্লাহ ও তদীয় রাসূলই তালো জানেন। হয়ব — ইবলাদ করলেন, আল্লাহর সাথে বান্দার কথোপকথনের পরিপ্রেক্ষিতে আমি হাসছি। বান্দা বলবে, হে আমার প্রতু! আমাকে কি নির্বাতন হতে রেহাই দিবেন না। তথন আল্লাহ তাআলা বলবেন, নিক্য় আমি তোমাকে অত্যাচার হতে নিষ্কৃতি নিব। বান্দা বলবে, হে বব। আমার নিজের পক্ষ হতে সাক্ষী দিন অন্য কাউকে সাক্ষ্য প্রদানে অনুমতি দিবেন না। তথন আল্লাহ তা আলা ইবলাদ করবেন— । তথন আল্লাহ তা আলা ইবলাদ করবেন— । তথন আল্লাহ তা আলা ইবলাদ করবেন— তিনুনই মাধ্যের বিক্রক্ষে আজ সাক্ষ্য প্রদানের জন্য তুমি নিজে এবং কিরামুন-কাতিবুনই যথেষ্ট।

অতঃপর তার মুখ বন্ধ করে দেওয়া হবে এবং তার অঙ্গ-প্রত্যঙ্গসমূহকে কথা বলবার নির্দেশ দেওয়া হবে। তারা তার কান্ধ-কর্মের সমস্ত তথ্য ফাঁস করে দিবে। তখন সে তার অঙ্গসমূহকে তৎসনা করবে।

এর বিলদ ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় মুফাসসিরগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত কাবাচন :

- क. इयत्रल देवत्न आकाम (ता.) वल्लाहन- "مُمْنِينَاهُمْ عَلَى اعْمُنِيهُمْ" आयाण्ड वर्ष दल्ला عَلَى اعْمُنِيهُمْ
   الشَّهُمُاءُ السَّهُمُاءُ السَّهُمُاءُ وَالْمُحْمَاءُ السَّهُمَاءُ وَالْمُحْمَاءِ क्षीर जामि जात्मत्रल दिलाद्याल्ड नथ दल्ल का वानित्य नित्यहि । मुख्ताः छाता मठिक भएवत महान भारव ना ।
- খ, ইমাম সৃন্ধী (র.) ও হাসান (র.) বলেছেন, অত্র আয়াতের অর্থ হলো, আমি তাদেরকে অরু অবস্থায় ছেড়ে দিয়েছি– যাতে তারা দিনেহারা হয়ে পড়েছে। সূতরাং তারা সঠিকভাবে জীবন-যাপনের কোনো পথ ও পদ্বা খুঁজে পাচ্ছে না।
- গ্র সাইয়েদ কুতুব (র.) লিখেছেন, অত্র আয়াতে কাফেরদের দৃটি অবস্থা তুলে ধরা হয়েছে :
- তাদের চন্দুকে নিশ্রত করে দেওয়া হবে। অতঃপর উক্ত অবস্থায় যখন তারা রায়ায় বের ববে তখন আছ ব্যক্তির নাায় পথে
  পথে মুরতে থাকবে। আর দৌড়ানোর চেটা করলে পা পিছলে পড়ে যাবে। সূতরাং কোথা হতে তারা পথের সন্ধান নাত করবে।
- কিছু কাল অন্ধ থাকবার পর তারা অকলাৎ নিজেদের স্থানসমূহ আঁকড়ে স্থবির হয়ে যাবে। তাদের অবস্থা মৃতির ন্যায় হয়ে যাবে। না সামনে অয়সর হতে পারবে আর না পিছনে ফিরে যেতে পারবে। তাদের লায়্ক্লা ও অপমানের আর শেষ গব্দবে না;

ره الله الكرية नात कांते - उठ अप. <u>আর याकে আমি অধিক বয়স দান করি</u> - তার অসু - তার অসু قِراءة بالتَّشْدِيْد مِنَ التَّنْكِيْسِ فِي الْخَلْقِ ط أَيْ خَلْقَهُ فَيَكُونُ بَعْدَ قُوتِهِ وَشَبَابِهِ ضَعِيْفًا وَهَرَمًا أَفَلَا يَعْقِلُونَ إِنَّ الْقَادِرَ عَلْي ذٰلِكَ الْمُعَلُّوْمَ عِنْدَهُمْ قَادِرٌ عَلَى الْبَعْثِ فَيُوْمِنُونَ وَفِيْ قِرَاءَةِ بِالتَّاءِ.

🕮 ٦٩ هه. <u>هَا الشَّعْرَ رَدُّ لِقَوْلِهِمْ</u> ١٩٠٥. وَمَا عَلَمْنُهُ أَي النَّبِيُّ الشَّعْرَ رَدُّ لِقَوْلِهِمْ إِنَّ مَا اَتِي بِهِ مِنَ الْقُرْإِنِ شِعْرُ وَمَا يَنْبُغِي يتَسَهَّلُ لَهُ لَا الشَّعُرُ إِنْ هُوَ لَيْسَ الَّذِي أَتَى بِهِ إِلَّا ذِكْرُ عِنْكُ أُولِيالًا أُمُّ بِبِينٌ مُنْفِهِرُ لِلْأَحْكَامِ وَغَيْرِهَا.

٧٠. لِتَنْفِذَر بِالْبَاءِ وَالتَّاءِ بِهِ مَن كَانَ حَبَّا يَعْقِلُ مَا يُخَاطِبُ بِهِ وَهُمُ الْمُؤْمِثُونَ وَّيَحِقُّ الْكَفُولَ بِالْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِيسُنَ وَهُمَّ كَالْمَيْتِيْنَ لَا يَعْقِلُونَ مَا يُخَاطَبُونَ بِهِ.

দীর্ঘ করে তাকে পরিবর্তন করে দেই- অন্য এর কেরাতে তাশদীদ যোগে রয়েছে তা 💯 💥 মাসদার হতে গহীত ৷ সৃষ্টির মধ্যে অর্থাৎ তার [শারীরিকা গডনে ও প্রভাবে ৷ সতরাং তার শক্তিমন্তা ও যৌবন দর্বলতা এবং বার্ধক্যে পর্যবসিত হয়ে যায় : তারপরও কি তার উপলব্ধি করতে পারে না? এই যে, তার উপর ক্ষমতাবান যা তাদের জানা রয়েছে- পুনরুখানের উপরও ক্ষমতা রাখে। সূতরাং তাদের ঈমান গ্রহণ করা সমীচীন। অপর এক কেরাতে 🚅 -এর সাথে (रें वेंबर्बर) त्रास्टि ।

-কে কবিতা-কাবা রচনার জ্ঞান – এটা দ্বারা তাদের বক্তব্য - "مَا اَتَنْي بِهِ مِنَ الْقُرْآنِ شِعْرُ" - মুহামদ যা নিয়ে এসের্ছেন অর্থাৎ কুর্রআন কাব্য বৈ কিছ নয়। -কে খণ্ডন করা হয়েছে। আর তা শোভনীয়ও নয় সহজ সাধ্য নয়- তার জন্য (অর্থাৎ) কাব্য রচনা করা। নয় তা অর্থাৎ হয়র 🚟 যা নিয়ে আগমন করেছেন তা নয়-তবে উপদেশ - নসিহত এবং প্রকাশকারী করআন-আহকাম ইত্যাদি প্রকাশকারী।

৭০. যাতে আপনি ভী<u>তি প্রদর্</u>শন করতে পারেন। (کُنْنَرُ শব্দটি 🖒 ও 🔓 উভয়ের সাথে হতে পারে। তার দ্বারা তাদেরকে যারা জীবিত - যা দ্বারা তাদেরকে সম্বোধন করা হয় তা তারা উপলব্ধি করে। আব তারা হলো ঈমানদারগণ। যাতে যথার্থ প্রমাণিত হতে পারে বক্তব্য শান্তি-বিষয়ক - কাফেরদের উপর (ব্যাপারে)। আর কাফেররা হলো মৃততুল্য। তাদেরকে যা বলা হয় তা তারা উপলব্ধি করে না। উপলব্ধি করার চেষ্টাও করে না।

#### তাহকীক ও তারকীব

बाहिक विकित कताछ : اليُنْفِرُ ४ نُنْكِسُهُ अब स्थाहिक विकित कताछ : اليُنْفِرُ ٧ نُنْكِسُهُ

এক. হ্যরত আসিম (র.) ও হামযা (র.) প্রমুখ ক্রারীগণ ﴿ إِنْكِنْ [তানকীসুন] মাসদার হতে ﴿ يُرْكِنُ পড়েছেন। অর্থাৎ প্রথম ن পেল যোগে, দ্বিতীয় ় যবর যোগে এবং এ তালদীদ যুক্ত হয়ে যের যোগে ও ্রু পেল বিশিষ্ট হবে।

् यात्र نَنْكُتُ वारव نَنْكُ عَلَى प्राप्तमात वर्ष्ठ । अर्थार প্रथम ु यवत्रिनिष्ठ । विकीय نَنْكُتُ वारव نَنْكُ و प्राप्तमात वर्ष्ठ । अर्थार श्रवम জ্বমবিশিষ্ট এবং এ তাশদীদবিহীন পেশ যোগে।

এর মধ্যে আবার দুই কেরাত রয়েছে।

এক. يُبُنْفِرُ থোগে । সাধারণ কুরীগণ এটাই পড়েছেন । এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত ।

দুই. کا ، وَتُعَيِّرُ থোগে । এটা হযরত নাফে মাদানী ও ইবনে আমর শামী (র.)-এর কেরাত :

উল্লেখ্য (بر يُعُنِيرُ مِنْ كَانُ مُؤْمِثًا فِي عِلْمِ प्रााण शत এর ফায়েল হবে নবী করীম 🚟 তখন অর্থ शत- المُعُنِيرُ مَنْ كَانُ مُؤْمِثًا فِي عِلْمِ اللهِ আلمِ অর্থাৎ কুরআন এ জন্য নাজিল করা হয়েছে যাতে আপনি সতর্ক করতে পারেন ভাদেরকে যারা আল্লাহর ইল্নে ইমানদার বঙ্গা নির্ধাবিত হয়ে রয়েছে।

অপরদিকে رلتُنْفِر যোগে হলে এর أعل এর ব্যাপারে তিনটি সম্ভাবনা রয়েছে :

এক. এর يُولُ হবে স্বয়ং আল্লাহ রাব্দুল আলামীন। অর্থাৎ যাতে আল্লাহ তা'আলা ঈমানদারদেরকে সতর্ক করে দিতে পারেন। দুই. উজ وَلَيْمِيْلُ عَلَى الْمُعَلَّى কথাৎ যাতে নবী করীম عَلَى الْمُعَلَّى কথাৎ যাতে নবী করীম بَعْمُلُ ঈমানদারদেরকে সতর্ক করে দিতে পারেন।

ভিন. উক نَاعِلُ २.५ केरत कूत्रजात হাকীম। অর্থাৎ যাতে কুরআনে হাকীম তাদেরকে সতর্ক করে দিতে পারে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

الحَمْ -এর নাজিল হওয়ার কারণ : নবী করীম 🚎 কুরআনে কারীম মন্তার মুশরিকদের নিকট পেশ করার পর তারা বিভিন্ন ছল-ছাতুরীর মাধ্যমে তাকে প্রত্যাখ্যান করবার অপপ্রয়াল চালিয়েছিল।

ভারা বলত হয়রত মৃহাখদ — আল্লাহর নবী নন এবং কুরজানও জাল্লাহর নাজিলকৃত ঐশীগ্রন্থ নয়। বরং হয়রত মুহাখদ — একজন কবি এবং কুরজান একটি কাব্য গ্রন্থ মাত্র। ভাদের এহেন দ্রান্ত ধারণা ও অপপ্রচারকে খবন কবার জন্য আল্লাহ তা জালা উপরিউক আয়াত কয়টি নাজিল করেন। শেষ্টভাবে ঘোষণা করে দেওয়া হয় যে, আমি না মুহাখদ — কি কাব্যগাখা শিক্ষা দান করেছি আর না এটা ভার জন্য পোভা পায়। বরং কুরজান তো একটি জীবন-বিধান ও উপদেশ গ্রন্থ মাত্র। আর মহানবী — ক করেছি আর না এটা ভার জন্য পোভা পায়। বরং কুরজান তো একটি জীবন-বিধান ও উপদেশ গ্রন্থ মাত্র। আর মহানবী — ক অমি পাঠিয়েছি ইমানদারদেরকে সতর্ক করে দেওয়ার জন্য এবং কাফেরদের বিকক্ষে আমার আজাবের দলিল (বৌক্তিকভা) পাকা-পোচ করার জন্য।

বিভিন্ন ভাফসীর গ্রন্থ ও বর্ণনাদি হতে জানা যায় যে, নবী করীম 🚃 যে তথু কবিতা রচনা করতে অক্ষম ছিদেন তাই নয়; বরং তিনি অপরাপর কবিদের রচিত কবিতা ও সঠিকভাবে পড়তে পারতেন না। ধলীল ইবনে আহমদ হতে বর্ণিত আছে, নবী করীম 疏 কবিতা পছন্দ করতেন, তবে তিনি নিজে তা রচনা বা আবৃত্তি করতেন না।

নিম্লোক্ত কয়েকটি ঘটনা হতে দেখা যায় বাসুলে কারীম 🌉 কবিদের কবিতা আবৃত্তি করতে পিয়ে তাদের সুর-ছন্দ ও শব্দ অট্ট বাৰতে পারেন নি।

একবার নবী করীম 🕮 তোরফার একটি শ্লোক আবৃত্তি করতে গিয়ে পড়েছেন-

سُتُبْدِينٌ لَكَ الْأَيَّامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا \* وَيَأْتِيْكَ مَنْ لَمْ تَزَوُّدٌ بِالْأَخْبَارِ

سَتُنبِدِي لَكَ الْأَيَّامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا ﴿ وَيَأْتِينَكَ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تَزُوُّهُ ﴿ अवह मृत्रख श्लाकि इरव निम्नक्रि -

যা হোক উক্ত বয়েতটি রদ-বদল করে পড়ার পর নবী করীম — এর নিকট হ্যরত আব্ বকর (রা.) আরক্ত করলেন, হে আল্লাহর রাসুল: ব্য়েতটি আপনি যদুপ পড়েছেন ডদ্রুপ নয়। তখন নবী করীম — জবাব দিলেন, আমি কবি নই। আর কবিতার আবৃত্তি ও রচনা আমার জন্য শোভাও পায় না। ইমাম জাস্সাস (র.) হ্যরত আয়েশা (রা.) হতে সহীহ সনদে উক্ত ঘটনার উল্লেখ করেছেন।

হযরত হাসান ইবনে আবুল হাসান (র.) হতে বর্ণিত হয়েছে, একবার নবী করীম 🚞 আবৃত্তি করেছেন–

كفى مِالْإِسْلَامِ وَالشُّبْدِ وِللْكُورْ الْكَاهِبَ

তখন হয়রত আবৃ বকর (রা.) বললেন, কবি তো বলেছেন-

# هُرُيْرَةُ وَدَعَ أَنْ تَجَهُّزُتُ عَادِيًا \* كَفَى الشَّيْبُ وَالْإِشْلَامُ لِلْشَرْ إِلْنَاهِيَا

অতঃপর হয়রত আবৃ বকর (রা.) অথবা হয়রত ওমর (রা.) বললেন, আমি সাক্ষ্য দিতেছি নিঃসন্দেহ আপনি অল্লাহর র.সূল -তথন আল্লাহ তা'আলা উপরিউক আয়াতথানা- وُمَا عُلَّمْتُنَاهُ السُّمْتُمُ وَمَا يُشْتَخِينَ لَهُ إِنْ هُمِّ الغ

نَّمَا عَلَيْمَا ُ النَّعْمَ وَمَا يَنَكُونَى لُهُ النَّ النَّعْمَ وَمَا يَنَكُونَى لُهُ النَّ الْمَا وَمَا يَنَكُونَى لُهُ النَّ المَا وَمَا يَنَكُونَى لُهُ النَّا وَمَا يَنَكُونَى لُهُ النَّا المَّامَ وَمَا اللَّهُ وَمَا يَنْكُونَى لُهُ النَّا المَاسِقِ وَمَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَنْ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَمِيمُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَ

्वा विनाम ना। । । अंक्रेर्स क्षेत्रिक राज निर्माण वाचा। ' يُعَمِّدُ शक्ति عَنْ مُنْكُمِّدُ وَ الْخَلُقِ الْخَ मान करा। जात ا سَمَرُهُ "मान करा। जात कर्ज : تَعَمِّدُوُ "मान करा। اللهُ مَنْ يُعْدِدُوُ "मान करा। कर्जा : تَعَمِّدُ اللهُ اللهُ عَنْ الْخَلُقِ النَّعْ اللهُ ال

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাঁর সীমাহীন কুদরত ও অসীম হিকমতের আরও একটি উদাহরণ পেশ করেছেন। প্রত্যেক মানুষ এবং জীব-জন্তু সদা-সর্বদা আল্লাহর নিয়ন্ত্রণাধীন। আল্লাহর কুদরতের আমল অবিরাম তার মধ্যে জারি রয়েছে। এক ফোঁটা নিশ্রাণ অপবিত্র বীর্য হতে তার অন্তিত্বের সূচনা হয়েছে। মাতৃ উদরের তিন-তিনটি অন্ধকার স্তরে এই বিশ্ব-বন্ধাতের নির্যাস ও ক্ষুদে বিশ্বের [তথা-মানুহের] সৃষ্টি হয়েছে, অসংখ্য সৃষ্ট্র মেশিনসমূহ তার সৃষ্টিতে যুক্ত করা হয়েছে। অতঃপর প্রাণ দান করত তাকে জীবিত করা হয়েছে। দীর্ঘ নয় মাস যাবং মাতৃগর্ভে প্রশিক্ষণ ও প্রতিপালনের পর একটি পূর্ণাঙ্গ মানুহে পরিণত হয়েছে। তারপর এ বিশ্ব-বৃদ্ধাতে পদার্পণ করেছে। তখন পূর্ণাঙ্গ হত্তয়া সন্তেও তার প্রতিতি অঙ্গ ও অংশ ছিল অতি দূর্বল-নাজুক। আল্লা তাজালা তার চাহিদার সাথে সামঞ্জন্য রোখ তার মায়ের বুকে খাদ্যের ব্যবস্থা করে রেখেছেন পূর্ব হতেই। এতে সে ধীরে ধীরে পাকিশালী হয়ে উঠল। তখন হতে তথ্ন করত যৌবনের কতই না সিঁড্রি অতিক্রম করে তার প্রতিটি অঙ্গ হয়েছে শক্ত-সামর্থ্য, তার দেহে সঞ্জিত হয়েছে দিই সম শক্তি। বল-বীর্য আর রুপ-লাবণ্যের এক অতৃতপূর্ব সমাহার ঘটিয়েছে তার শরীরে। সব দিক মিলিয়ে যে কোনো যোগ্য প্রতিহন্তির যোজবিলার জন্য সে হয়ে উঠছে অধিকতর যোগ্য।

অর্থাৎ যে ব্যক্তি জীবিত থাকবে যুগ তার নতুনত্ত্ব ও শক্তি-সামর্থ্যকে পুরানো ও দুর্বল করে ছাড়বে। আর তা সর্বাধিক দুই জন বিশ্বন্ত বন্ধু শ্রবণ ও দৃষ্টিশক্তিও তার সাথে বিশ্বাস ঘাতকতা করতঃ পৃথক হয়ে যাবে।

পৃথিবীতে মানুষ চোখে দেখা ও কর্ণে থনা বস্তুর উপর সর্বাধিক নির্ভরশীল হয়ে থাকে। অথচ বৃদ্ধকালে তাদের নির্ভরযোগ্যতাও থাকে না। কান ভারি হয়ে যাওয়ার দক্ষন কথা পুরোপুরি বুঝে উঠা মুশ্কিল। দৃষ্টির দুর্বলভার কারণে সঠিকভাবে দেখা কঠিন। মুক্তদাববীর ভাষাদ দিন্দ্রী

অর্থাৎ যে ব্যক্তি পৃথিবীতে অধিক আয়ু পাবে পৃথিবী তার চোখের সামনেই পান্টে যাবে। এমন কি যাকে সে পূর্বে সত্য (সঠিক) জানত তাও মিখ্যা মনে হতে থাকবে। মানব অপ্তিত্বে এই আমৃল পরিবর্তন আল্লাহ তা'আলার অসীম কুদরতের সাক্ষা তো বহন্দই করে; উপরস্তু তাতে মানুষের উপর আল্লাহ তা আলার একটি বিরাট অনুপ্রহও নিহিত রয়েছে। বিশ্ব প্রষ্টা মানুষের মধ্যে যেসব শক্তি আমানত রেংকছেন, মূলত তা সরকারি মেশিন যা তাকে দান করা হয়েছে। আর এটাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, তা তোমার মালিকানাধীন নয় এবং স্থায়ীও নয়। পরিশেষে তা তোমার নিকট হতে ক্ষেরত নেওয়া হবে। তার বাহ্যিক চাহিদা তো এটা ছিল যে, যখন নিধারিত সময় সাসবে তখন তার নিকট হতে একই সময়ে সব ক্ষেরত নিয়ে যাওয়া, কিল্প দয়ায়য় আল্লাহ তা আলা তাদের ক্ষেরত দানের জন্যও দীর্ঘ কিল্পির বাবস্থা করেছেন এবং পর্যায়্রক্রমে তা ক্ষেরত নেওয়ার নিয়ম করেছেন। যাতে মানুষ তা হতে শিক্ষা গ্রহণ করত আধেরাতের সফরের উপাদান (পাথেয়) সগুরহ করে।

আবেদন মাজীদের যে সকল অভ্তপূর্ব প্রতিক্রিয়া এবং বারবধর্মী আবেদন মাজীদের যে সকল অভ্তপূর্ব প্রতিক্রিয়া এবং বারবধর্মী আবেদন মানুষ্টের মনে সুগজীর রেখাপাত করেছিল মন্তার মুশরিকদের পক্ষে তা অস্থীকার করার কোনো পথ ছিলনা। সূতরাং তারা কথনো কথনো একে জাদু এবং নবী করীম — কে জাদুকর বলতে লাগল এবং কোনো কোনো সময় কুরআনকে কার্য় ও রাসুলে কারীম — কে কবি বলে অপপ্রচার চালাতে তব্ধ করল। উদ্দেশ্য ছিল কুরআনের মূল শিরিট হতে লোকদের দৃষ্টিকে অন্য দিকে ফিরিয়ে নেওয়া। অর্থাৎ লোকেরা যেন ধরে নেয় যে, এটার এ প্রতিক্রিয়া ও আবেদন ঐশীবাধী হওয়ার দক্ষন নয়, বরং জাদু-মন্ত্র অথবা কাব্য গাঁথা হওয়ার কারণে। মানুষের অথবকে তা নাড়া দিতে সক্ষম হয়েছে। কারেই উক্ত আয়াতে আহাহ তা আলা শেষ্টভাবে জানিয়ে দিয়েছেন যে, আমি নবী করীয় — কে কবিতা-কাব্য শিক্ষা দান করিনি। আর তা আমার হাবীবের জন্য শোভাও পার না। ঐশী জ্ঞানের ভাগ্রর নবীর সাথে অলীক কল্পনার জ্ঞানে আবদ্ধ কবির কি-ই-বা সম্পর্ক থাকতে পারে।

এর জবাবে মুফাস্সিরণণ বলেছেন, ﴿ (কাবা) মূলত অলীক কল্পনাপ্রসূত বিষয়াবলিকে বলা হয়- চাই পদ্যে হোক অথবা গদ্যে হোক। তারা কুরআনকে কাবা এবং নবী করীম ﷺ কে কবি বলার পিছনে উদ্দেশ্য এই ছিল যে, তিনি যে বক্তবা পেশ করেছেন তা নিছক কাল্পনিক ও মনগড়া। আর যদি ﴿ এই ছারা পদ্যকে বুঝানোই তাদের উদ্দেশ্য হয় তাহলে তাকে এ হিসেবে পদ্য বলা হয়েছে যে, পদ্যের ন্যায় এরও আভার্যজনক প্রভাব ও আসর রয়েছে।

ইমাম জানুসাস (র.) সীয় সনদে বর্ণনা করেছেন যে, হযরত আয়েশা (রা.)-কে কেউ জিজ্ঞেস করেছিল নবী করীম 🌐 কোনো সময় কবিতা আবৃত্তি করেছেন কিনা। হযরত আয়েশা (রা.) উত্তরে বললেন, না। তবে তোরফার রচিত নিম্নোক শ্লোকটি একবার তিনি আবৃত্তি করেছিলেন–

# سَكُتُهِ فِي لَكَ الْأَيَّامُ مَا كُنْتَ جَاهِلًا \* وَيَأْتِينَكِ بِالْأَخْبَارِ مَنْ لَمْ تُزَوَّدُ

তাকে তিনি ছন্দের ওজন তেবে ু। ৺ৄর্ণ কর্মান কর্মান শড়েছেন। হযরত আবৃ বকর (রা.) আরম্ভ করলেন যে, ইয়া রাস্পাল্লাহ! প্রোকটি আপনি যদ্রূপ পড়েছেন ডদ্রুপ নয়। জবাবে নবী করীম ক্রিন ইরণাদ করেছেন, আমি কবি নই। আর কাব্য রচনা আয়ার জন্য শোভনীয়ও নয়। ইমাম ইবনে কাছীর (র.) স্বীয় তাফসীরে এই বর্ণনাটির উল্লেখ করেছেন। ইমাম তিরমিনী, নাসায়ী ও ইমাম আইমদ প্রমূখণণও তা বর্ণনা করেছেন। তা হতে প্রতীয়মান হয় যে, বরং কোনো কবিতা রচনা করা তো দূরের কথা তিনি অন্যানের কবিতা আবৃত্তি করাও পছন্দ করেছেন না।

हैत, ठावणीख कालात्वरित (क्स चर्छ) २८ (म)

অবশ্য কোনো কোনো বর্ণনায় খোদ নবী করীম 💛 হতে যে কিছু ল্লোক বর্ণিত রয়েছে তার ব্যাপারে ওলামায়ে কেরামের বঞ্চন হলো তা কবিতা রচনার উদ্দেশ্যে ছিল না: বরং হঠাৎ (ঘটনাক্রমে) মুখ হতে নিঃসূত হয়েছিল। আর কদাচিৎ অকস্মৎ মুখ ১. দু' একটি প্লোক বের হয়ে পড়লে কবি বলা হয় না। কাজেই নবী করীম 👭 ও তার দ্বারা কবি হয়ে যাননি।

উল্লেখ্য যে, বিশেষ একটি হিকমতের প্রেক্ষিতে নবী করীম ্ -কে কাব্য রচনা শিক্ষা দেওয়া হয়নি। তবে এতে কাব্য চেন করা সর্বাংশে নিন্দিত হওয়ার কোনো কারণ নেই। বরং স্বয়ং নবী করীম ্ নিছ্ন পরিত্র মুখে বহু কবি ও তালের কবিতা প্রশংসা করেছেন।

আল্লাহ তা'আলা নবী করীম 👯 -কে কবিতা শিক্ষা না দেওয়ার কারণ : আল্লাহ তা'আলা নবী করীম 👀 -কে কে কবিতা শিক্ষা দেননিঃ মুফাস্সিরগণ এর দুটি কারণ উল্লেখ করেছেন।

এক , সাধারণত কাব্য ও কবিতা অলীক ও কাল্পনিক বিষয়াবলির উপর নির্ভর করত রচিত হয়ে থাকে। উক্ত বিষয়ানির সাথে সত্র ও বাস্তবতার কোনো সম্পর্ক তো থাকেই না; বরং তা অসত্য ও গোমরাহীর দিকেই মানুষের মন-মণজকে উদ্বন্ধ করে থাকে সূরায়ে তয়ারায় আল্লাহ তা আলা ফরমান— الْمُنْسَمُ الْمُنْارُونَ لَهُمْ مُنْ أَنْهُمْ فِي كُلُ وَاوِ بِيَّهِمُونَ . وَأَنْهُمْ مِنْفُولُونَ الْمَا الْمَاكُونَ لَهُمْ مَنْ أَنْهُمْ مِنْفُولُونَ لَهُمْ مَنْ أَنْهُمْ وَفِي كُلُ وَاوِ بِيَّهِمُونَ . وَأَنْهُمْ مِنْفُولُونَ الْمَاكِمُ وَمَا لَمُنْ الْمَاكُمُ وَمَا لَمُوالِمُ الْمَاكُونَ اللهُ الْمَاكُونَ اللهُ وَمَا لَمُوالُمُ الْمَاكُونَ اللهُ وَمَا لَمُوالُمُ اللهُ وَمَا لَمُؤْلُونَ اللهُ وَالْمُؤْلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا لَمُؤْلُونُ وَاللهُ وَمِنْ لَمُؤْلُونُ وَاللّهُ اللّهُ وَمِنْ لَكُونُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ لَمُؤْلُونُ وَلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْعَالَمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَلّمُ اللّهُ وَلِمُ وَلِي اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ مِنْ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلَّا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلَّا لَا لَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَ

সুতরাং কাব্য ও কবিতা এবং তা চর্চাকারীদের সাধারণ অবস্থা যথন এরূপ তখন ঐশী জ্ঞানের ধারক ও বাহকের সাথে তার হি সম্পর্ক থাকতে পারেঃ তার জন্য তা কিতাবে শোভনীয় ও বরণীয় হতে পারেঃ

দুই, নবী করীয় — কে আল্লাহ ত আলা যদি কবিতা রচনার ক্ষমতা প্রদান করতেন তাহলে কাফের মুশরিকরা কুরআনের মূল্য দিহে লোকদের দৃষ্টি অন্য দিকে ফিরিয়ে দিতে পারত। এই সুযোগে কুরআনে কারীমকেও নিছক একটি কাব্য গ্রন্থ বলে চালিয়ে দিতে সক্ষম হতো। সুভরাং যাতে কুরআনে কারীমের মুখ্য উদ্দেশ্য পও না হয়ে যায় সে দিকে লক্ষ্য করে রাস্লে করীয় — কে কবিতা শিক্ষা দেওয়া হয়নি; কাব্য রচনার ক্ষমতা প্রদান করা হয় নি।

এর ছারা করার مَـدَّ يَتَكُونُ وَالسَّرِعَةُ وَمَا عَلَيْنَاوُ الشَّرِعَةُ وَمَا عِنْكُونُ لَهُ العَّ কারণ : মুফাস্সিরণণ এর দু'টি কারণ উল্লেখ করেছেল-

এক, ওৎকালে আরবি ভাষা চরম উৎকর্ষতা লাভ করেছিল। বড় বড় কবি-সাহিত্যিকগণ প্রতিযোগিতা মূলকভাবে কবিতা রচনা করেছিলেন। তাদের মোকবিলায় কবিতা রচনা করা হযরত মুহাম্মন 🕮 -এর ন্যায় একজন নিরক্ষর মানুষের জন্য মোটেই সহক্ষ সাধ্য তথা সক্ষবপর ছিল না।

দুই, মঞ্চার সমস্ত কবি-সাহিত্যিক ও জ্ঞানী-গুণীর: মিলে যেই কুরুআনের একটি আয়াতের সমতুল্য একটি বাক্য ও রচনা করতে সক্ষম হলো না সেই কুরুআন নবী করীম 🚌 -এর ন্যায় একজন নিরক্ষর ব্যক্তি কিতাবে রচনা করতে পারেনঃ সূত্রাং নবী করীম 🚃 -এর জন্য এ কুরুআন- যাকে তারা কবিতা হিসেবে আখ্যায়িত করেছে- রচনা করা মোটেই সহজ তথা সম্ভবপর ছিল না।

মহানবী — -এব উপর কাকেররা পাগলামি, জাদু, গণক ইত্যাদির অপবাদ দেওয়া সন্ত্রেও অত্র আয়াতে বিশেষতাবে কবিতা শিক্ষা দেওয়ার প্রতিবাদ করা হলো কেন? রাস্পুরার — যথন কোনো তবিষ্যম্বাণী চনাতেন এবং তা পরবর্তীতে বাস্তবের সাথে হবর মিলে যেত তথন কাফেররা বলত হয়বত মুহাম্মদ — একজন গণক। আবার যথন মহানবী — গীয় ববুরতের প্রমাণ স্বরূপ কোনো মোজেজা দেখাত তথন তারা বলত হয়বত মুহাম্মদ — একজন জাদুকর। আবার নবী করীম — যথন পবিত্র কুবআন তেলাওয়াত করতেন ফলে কাফেররা আবিতৃত হয়ে যেত তথন রাস্প — ক তারা বলত তিনি একজন কবি। এত অপবাদ দেওয়ার পরও আল্লাহ তা মালা আয়াতে কেন তথুমাত্র কবিতার নতী করলেন। এর বিভিন্ন জবাব দেওয়ার ছেছে।

- ② এ আয়াতে যদিও ৩৮ কবিতার প্রতিবাদ করা হয়েছে। অন্যান্য আয়াতে অপবাদের মৃথবাদের মৃথবাদের করা হয়েছে। কাজেই একই আয়াতে সবকলোর প্রতিবাদ করা জয়ারি নয়।
- এ রাস্ল ার্ট্র এর সবচেয়ে বড় মোজেজা হলো পরিত্র কুরআন, এ কারণেই কুরআনের বিরুদ্ধে আরোপিত অপবাদরে প্রথমে ধরন করা হয়েছে।
- এ আয়াত দয়ে মূলত মহানবী ক্রে এর রিসালাতকে সাব্যস্ত করা উদ্দেশ্য আর তার রিসালাত প্রমাণিত হয়ে গেলে অন্যান্যগুলো আপনাতে মিটে যাবে। এ কারণেই এখানে কবিতার প্রতিবাদ করা হয়েছে।

ভারতি তালা এ আয়াতে কুরআন অবতীর্ণ ইওয়ার প্রেক্ষাপট কর্মনা করেছেন। পূর্বেই বলা হয়েছে যে, কান্সেরদের উক্তি "কুরআন কাব্য গ্রন্থ" এটা সম্পূর্ণরূপে মিখ্যা। পরিত্র কুরআন হঙ্গে একটি উপদেশ ও আহকাম সম্বালিত কিতাব। মানবজাতির জান্য এতে সদুপদেশ ও জীবন বিধান নিহিত রয়েছে। বোধ সম্পন্ন লোকদের সতর্ক হওয়া এবং কান্সেরদের উপর আরাহর শান্তির ঘোষণা সপ্রমাণিত হওয়াই কুরআন অবতীর্ণ হওয়ার মূল উদ্দেশ্য। আরাহ তা'আলা পরিত্র কুরআনে মু'মিনদেরকে জীবিত ও কান্সেরদেরক মৃত ঘোষণা করেছেন। কুরআনের পরিতাষায় ঈমানকে জীবন এবং কুফরকে মৃত্যু হিসেবে গণ্য করেছে। মনে হয় যেন ঈমানদারগণ জীবিত এবং ঈমানবিহীন অন্তর মৃতের ন্যায়। অনুভৃতিহীন হয়ে পড়েছে।

কাজেই এ আয়াতে বলা হয়েছে রাসূল ক্রি যেন জীবিত তথা ঈমানদারদেরকে সতর্ক করতে পারেন তাই কুরআন অবতীর্ণ করা হয়েছে। কিন্তু মহানবী ক্রে তে এ কুরআনের মাধ্যমে কাফেরদেরকেও সতর্ক করতে লা তথাপিও ঈমানদারদেরকে বাস করার কারণ হচ্ছে— এ সতর্কীকরণ তথুমাত্র মু'মিনদেরই কাজে এসেছে। এর ঘারা তথুমাত্র তারাই উপকৃত হয়েছে। আর ঘিতীয় উদ্দেশ্য হচ্ছে— কাফেরদের উপর আল্লাহর আজাবের ঘোষণাকে স-প্রমাণিত করা। এর অর্থ এটা হতে পারে যে, আল্লাহ ইরশান করেছেন— ক্রিটেরকের ব্যাপারে এ বাণী যথার্থই প্রমাণিত হবে। অথবা এর অর্থ হবে যে নবীর মাধ্যমে আল্লাহ তাদেরকে কথা নিয়েছেন যে, তার ও তার রাস্পলের উপর ঈমান না আনলে তাদেরকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে এর যথার্থতা যেন কাফেরদের ব্যাপারে সাবান্ত হয়। আল্লাহর আদালতে কাফেরদের বা লোনে রূপ ওজর আপত্তি করতে না পারে। কাজেই কুরআনের মাধ্যমে দীনের দাওয়াত পৌহানোর পরও থারা কুফরিতে আঁকড়ে থাকবে তার নায়-দায়িত্ব তাদেরকেই বহন করতে হবে। তাদেরকেই এর পরিণাম ফল ভোগ করতে হবে। অন্য কারো যাড়ে এর দায়-দায়িত্ব তাপিয়ে দিয়ে আল্লাহ হতে নিস্তার লাভের আর কোনোই সুযোগ বাকি থাকবে না।

#### অনুবাদ :

- مَاكِهُ مِنْ وَالْمُ مَنْ وَالْمُ ু নাব্যস্তকরণের জন্য হয়েছে। এর মধ্যে প্রবিষ্ট 🗓 আতফের জন্য হয়েছে। আমি তাদের জন্য সৃষ্টি করেছি অন্য সকল মানুষের ন্যায় যা আমার কুদরতি হাতে সৃষ্টি অর্থাৎ কোনো অংশীদার ও সাহায্যকারী ছাডাই চতুষ্পদ জন্ত তা হলো উট, গরু ও ছাগল ইত্যাদি অতঃপর তারা তাদের মালিক হয়েছে তাদেরকে আয়ত্তকারী হয়েছে।
  - ৭২. আর আমি তাদেরকে অনুগত করে দিয়েছি অর্থাৎ বাধ্যগত করে দিয়েছি তাদের জন্য । সূতরাং তাদের ركوبهم مركوبهم ومنها يأكلون. কোনো কোনোটি তাদের সওয়ারি তাদের বাহন এবং তাদের মধ্য হতে কোনো কোনোটিকে তারা ভক্ষ্ম করে :
- ٧٣ ٩٥. जात अरुलात मर्या जारनत जना तरसरह . وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافَعُ كَأُصُوافِهَا وَأَوْبَارِهَا উপকারিতা- যেমন- উটের পশম, গরুর লোম ও ছাগলের লোম এবং পানীয়সমূহ তাদের দুগ্ধ হতে। তা - مَثَارِبُ (مَثَارِبُ) - এর বহুবচন । এটা অর্থ পানীয় অথবা পান করার স্থল। সূতরাং এতদসত্ত্বেও কেন তারা শুকরিয়া আদায় করছে নাঃ তাদের দারা যিনি তাদের أَيْ مَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ . উপর অনুগ্রহ করেছেন। যাতে তারা ঈমান গ্রহণ করতে পারে। অর্থাৎ ভাবা এটা করেনি।
  - ৭৪. আর তারা বানিয়েছে আল্লাহকে ছাড়া আল্লাহকে ব্যতীত উপাস্যসমূহ প্রতিমাসমূহ যাদের তারা উপাসনা করে। এ উদ্দেশ্যে যে, তারা সাহায্যপ্রাপ্ত হবে। অর্থাৎ তাদের ধারণা হলো তাদের উপাস্য প্রতিমাগুলো সুপারিশ করত তাদের হতে আল্লাহর আজাবকে প্রতিহত করবে।
  - ৭৫. তারা সক্ষম হবে না অর্থাৎ তাদের উপাস্য দেব-দেবীরা সক্ষম হবে না। এখানে দেব-দেবীদেরকে বিবেকবানদের পর্যায়ভক্ত করা হয়েছে (শব্দরূপ ব্যবহারে): তাদের সাহায্য করতে বরং তারা অর্থাৎ তাদের উপাস্য দেব-দেবীসমূহ তাদের জন্য বাহিনীরূপে তাদের ধারণানুযায়ী যারা তাদের সাহায্যকারী বাহিনী হাজির করা হবে তাদের সাথে জাহান্লামে।

- وَالْوَاوُ الدَّاخِلَةُ عَلَيْهَا لِلْعَظْفِ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ فِي جُمْلَةِ النَّاسِ مُبِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِيْنَا أَيْ عَبِلْنَاهُ بِلاَ شَرِيْكِ وَلاَ مُعِينِّنِ أَنْعَامًا هِيَ الْإِسِلُ وَالْبِيَقِيرُ وَالْنِغَنَامُ فَلُهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ضَابِطُونَ .
- ٧٢. وَ ذَلُلْنَاهَا سَخُرْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا
- وَأَشْعَارِهَا وَمُشَارِبُ مِنْ لَبَنِهَا جَمْعُ مَشْرَبِ بِمَعْنَى شُرْبِ أَوْ مَوْضِعِهِ أَفَلًا يَشْكُرُونَ ٱلْمُنْعِمَ عَلَيْهِمْ بِهَا فَيُؤْمِنُونَ
- ٧٤. وَاتَّ خَذُوا مِن دُون اللَّهِ أَيْ عَبَدِهِ اللَّهِ أَيْ أصنامًا بَعْبُدُونَهَا لَعْلُهُمْ يُنْصُرُونَ يُسْتَعُونَ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ بِشَغَاعَةِ الْهَتِيهِمُ
- ٧٥. لَا يُسْتَطِيعُونَ أَيْ الْهَتُهُمْ نُزَلُوا مَنْزِلُةً الْعُقَلَاءِ نَتَضَرَهُمْ وَهُمْ أَيْ الْبِهَتُهُمْ مِنَ الاَصْنَام لَهُمْ جُنْدُ بِزَعْدِهِمْ نَصَرَهُمْ مُعْضُرُونَ فِي النَّادِ مَعَهُمْ.

٧٦. فَكَا يَتَحَزُنُكَ فَولُهُمْ . لَكَ لَسَتَ مُرْسَلًا وَغَيْرَ ذَلِكَ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِيُونَ مِنْ ذَٰلِكَ وَغَيْرِهِ فَيُجَازِنْهِمْ عَلَيْهِ .

৭৬, সূতরাং আপনাকে যেন ব্যথিত না করে তাদের বক্তবা "তুমি রাসূল নও" ইত্যাদি। আমি তালো করেই জ্ঞানি যা তারা গোপন করে এবং যা তারা প্রকাশ করে: তা এবং অন্যান্য বিষয়াবলি। সূতরাং তদনুযায়ী তাদেরকে আমি প্রতিফল প্রদান করবো।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর বহুবচন। চতুম্পদ জতু হতে বিভিন্ন প্রকারের কল্যাণ। যেমন- তাদের পশম, চামড়া ও হাড় ইত্যাদি দারা বিভিন্ন জিনিস-পত্র তৈরি করা হয়।

مَمُوضِمُ वह उहरहन : এটা মাসদার তথা مُشَرُبُ -এর অর্থেও হতে পারে । আবার ইসমে यরফ তথা مُشَرُبُ وَاللّهُ مَشَارِب (পান করবার স্থান)-এর অর্থেও হতে পারে । الشُّرُبُ (পান করবার স্থান)-এর অর্থেও হতে পারে ।

ें بَسَنَطِيعُونَ نَصَرَهُم وَهُمْ لَهُمْ جَنَّا مُعَضُّرُونَ ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصَرَهُم وَهُمْ لَهُمْ جَنَّا مُعَضُّرُونَ وَاللهِ عَلَيْهُمُ وَنَا مُعَضُّرُونَ اللهِ عَلَيْهُمُ وَنَا لَهُمُ جَنَّا مُعَضُّرُونَ اللهِ عَلَيْهُمُ وَنَا مُعَضُّرُونَ عَلَيْهُمْ وَنَا مُعَضَّرُونَ مَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَنَا مُعَضَّرُونَ مَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَنَا مُعْضَوّرَنَ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مِنْ مُعَلِيْهُمُ وَنَا لَمُعْضَوّرَنَ مُسَرَّهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جَنَا مُعْضَوّرَنَ مُسَرِّمُ مَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَنَا لَمُعْضَور

षिठीष्ठ - وَمُمْ لَهُمْ جُنَامُ مُعْضُرُونَ विर्वेष्ठ وَمُمْ لَهُمْ عَلَيْمُ جُنَامُ مُعْضُرُونَ विर्वेष्ठ وَمُ ﴿ وَالْحُنَارُ وَلَمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمُومَ الْمُعَارُونَ ﴿ وَمَا لَكُمَّا وَلَهُمْ خُنَامُ وَمُو

ज्यवा, श्रवत्माक مُلاّلِهُ لِلْكُنَّارِ -अत मात्रिक ' व्यत मात्रिक' क्ला مُلاّلِهُ لِلْكُنَّارِ -अवत्माक مُنْ عَطَرُونَ. وَالْالُهُ الْمُكَارِّفَ क्षामात्रा कारफतामत कना अमुभिह्न तारिनी (उदा श्रविकक) दरा : وَاللّٰهُ أَعْلَمُ لَعَلَمُ وَاللّٰهُ عَلَمُ اللّٰهِ الْمُعْتَمُونَ.

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্রপার কারে নুষ্প : মুশরিকরা নবী করীম — কে নানাভাবে কট দিও। তারা তার উপর দৈরিকরা নবী করীম — কে নানাভাবে কট দিও। তারা তার উপর দৈরিক নির্যাতন করত। গাল-মন্দ করত ও নানা কট্টি করত। কখনও বলত মুহাখন — পাণল, কখন বলত জানুকর, গাণকোর আবার কখনো বলত মুহাখন — কবি আর কুরজান হলো তার রচিত একটি কার্য্যন্থ। আবার কখনো রটনা করত যে, তাকে জিনে পেয়েছে- নাউয়ুবিক্রাহি মিন যালিক। তাদের অত্যাচারে নবী করীম — মাথে মধ্যে একেবারে অতিষ্ঠ হয়ে পড়তেন। মুশরিকদের এহেন দুর্যবহারে তাঁর ক্রময়-মন ব্যথিত ও হতাশ হয়ে পড়ত। সবচেয়ে পীড়াদায়ক বিষয় ছিল তারা নিছেরা তো ইমান আনেই নি: বরং অন্যান্যদেরকেও ইমান আনতে বাধা দিত। যারাই ইমান আনত তারাই তাদের অকবা নির্যাতনের পিকার হতো। হরহামেশাই নীরিহ ইমানদারদের বুক ফাটানো আর্ডনাদে দয়াল নবী — শিহরিয়ে উঠতেন। এমনতর

পরিস্থিতিতে আল্লাহ রাঝুল আলামীন কুরআনের কতিপয় আয়াত নাজিল করতঃ রাসুলে কারীম 😂 -কে সাজুনা প্রদান করেছেন। আলোচা আয়াতখানা সেই সব আয়াতের একটি। উক্ত আয়াতে আল্লাহ তার হাবীবকে স্পষ্টতাবে জানিয়ে দিয়েছেন যে, আপনি মুশরিকদের দুর্বাবহার ও কট্টিতিতে ব্যথিত হবেন না। তানের সকল আচরণ সম্পর্কে আমি সম্যক অবগত রয়েছি। আমি তানের থেকে অবশাই এর প্রতিশোধ নেবা।

ভালাতের বিশাল ব্যাখ্যা : পবিত্র কুরআনে তিনটি মৌলিক বিষয়ের উপর বিশেষজ্ঞাবে গুরুত্বানে করা হয়েছে ১ আল্লাহর একত্ববান ২ রাস্ল —এর রিসালাত ৩ আখেরাত তথা পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের সম্বল সঞ্চাহর একত্ববান ২ রাস্ল ——এর রিসালাত ৩ আখেরাত তথা পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের সম্বল সঞ্চাহর নির্মাত্তর নির্মাত্তর নির্মাত্তর নির্মাত্তর নির্মাতর নির্মাতর নির্মাতর নির্মাতর নির্মাতর নির্মাতর নির্মাতর করা হয়েছে । আর এ আয়াত থেকে পুনরায় আল্লাহর একত্বানের কথা তবল করা হয়েছে । মানব জাতির প্রতি আল্লাহর অগণিত নিরামতের মধ্যে এ আয়াতে করেকটির উল্লেখ রয়েছে এবং আল্লাহর নিরামতের কথা ত্বরণ করে প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের এবং তার প্রতি আল্লাহর মধ্যে ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশের আহ্লান জানানো হয়েছে । ইরশান হছে । মানব জাতির প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের এবং তার প্রতি আল্লাহর মধ্যে চতুম্পন জন্তুতলা অন্যতম । আল্লাহর আল্লাহর অনস্ত অসীম নিয়ামত অহরহ ভোগ করে চলছে । এ নিরামতসমূহের মধ্যে চতুম্পন জন্তুকো অন্যতম । আল্লাহ মানুবের উপকারার্থে সৃষ্টি করেছেন উট, ঘোড়া, গরু, ছাগল প্রভৃতি । আল্লাহ এ চতুম্পন জন্তুকে মানুবের অনুগত করে দিয়েছেন । একটি ছেটি বালক অন্যায়ের বড় জন্তুকে তার লাগাম ধরে হাটিয়ে নিয়ে যায় । মানুষ এতলোর দুধ পান করে গোশত খায় । এতলোর চামাড়া এবং পশম স্বারা পোশাক-পরিছেন তৈরি করে, শীতের তীব্রতা থেকে আত্মরন্ধা করে । তারা এ জীবজন্তু থেকেই প্রয়োজনের আ্যাহর বানা সঞ্চাহর বরে । এতলোর হারা তানের অনেক প্রয়োজনের আয়োজন হয় । এসবই মানুবের প্রতি আল্লাহর বিশেষ অনুথহ ও অশেষ দান । অতএব, মানুবের কর্তব্য হলো আল্লাহর প্রতি আনুগতা প্রকাশ করা, যথা নিয়মে তার বন্দেশি করা । তার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা । এক আল্লাহর প্রতির পূর্ণ আত্মসমর্পণ করা । কিন্তু এতদ সত্ত্বেও যানুব আল্লাহর অবাধ্য ও অক্তজ্ঞ হয় ।

سِمَا عَمِلَتُ إَبْرَيَا ، এর মধ্যে হস্তব্ধকে আল্লাহর জন্য নির্ধারণ করার বহস্য : কুরআনে হাকীমের বিভিন্ন স্থানে আল্লাহ তা আলার হাত-এর উল্লেখ রয়েছে। কিছু এর উপর প্রশ্ন উথাপিত হয়ে থাকে যে, আল্লাহ তা আলা তো সৃষ্টিকুলের ন্যায় কায়াবিশিষ্ট নন। সুতরাং তাঁর হাত বা অন্যান্য অঙ্গ-প্রতাঙ্গ কিডাবে কল্পনা করা যেতে পারেঃ

মুতাকাদিমীনে ওলামায়ে কেরাম (র.) উক্ত প্রশ্নের জওয়াবে বলেছেন যে, আল্লাহ তা'আলা যা বলেছেন ভাই আমাদেরকে বিশ্বাস করতে হবে। বস্তুত আল্লাহ তা'আলার হাত, চোখ, কান ইত্যাদি আছে। তবে তার সৃষ্টির হাত-পা বা কান, চোখের ন্যায় মোটেই নয়; বরং যদ্ধপ তার জন্য শোভনীয় তদ্রপ রয়েছে। তার মূল অবস্থা আমাদের জানা নেই।

আর মুতায়াখ্যিরীনে ওলামায়ে কেরাম তার বিভিন্ন তাবীল করার চেষ্ট করেছেন। সুতরাং তাঁরা অত্র আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেছেন যে, "আক্রাহ তা'আলা তাদেরকে নিজ হাতে সৃষ্টি করেছেন" এর অর্থ হলো আক্রাহ তা'আলা নিজেই তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। তাদের সৃষ্টির ব্যাপারে কেউই তাঁর শরিক বা অংশীদার নেই।" আক্রাহই ভালো জানেন।

াড়া : অত্র আয়াতে আল্লাহ তা'আলার বান্দার উপর তাঁর একটি বিরাট ইহসানের উল্লেখ করেছেন। তা এই যে, অধিকাংশ জীব-জন্তু যেমন উট, গরু, হাতি, মহিধ ইত্যাদি মানুষ হতে অনেক বড় ও বহু গুণে বেশি শক্তিশালী। তাদের মোকাবিলায় মানুষ অতিশয় দুর্বল ও হীনকায়। কাজেই মানুষ তাদেরকে বলীভূত করতে না পেরেই ছিল বাভাবিক। অথচ আল্লাহ তা'আলা বীয় কুদরতে তথু উক্ত জানোয়ারদের সৃষ্টিই করেননি; বরং এই বন্য ভয়ন্তর জানোয়ারলেকে মানুষের অনুগতও বানিয়ে দিয়েছেন। একটি বালক একটি বিরাটকায় শক্তিশালী ঘোড়ার মুখে লাগাম পরিয়ে দেয়। অতঃগর তার পিঠে সক্যার হয়ে ফক্তক্র যুবে বেড়ায়। এটা মানুষের নিজৰ কোনো হপানা হবং তথুমাত্র আল্লাহর দান ও অনুগ্রহ।

জারাতের বি নে ব্যাখ্যা : এলেও ১ আল ইবেশন করেছেন যে, চতুম্পন জন্তব আরেখন করেছেন যে, চতুম্পন জন্তব আরেখন করে তার পেশত ৬ জ্বদ করে এখনে ইবেশন করেছেন যে, ৩০ তাই নম; বরং তানের হতে তার আরও নানাভারে উপকৃত হয়ে থাকে ১ জনের পশম, সমন্ত ১৬ ত্বল করে পিইন সার্য বিবারে করে থাকে । তার তানের নুম্ব পান রবে থাকে। শুম্ব হতে নানা ধরনের খান্য প্রতুত করে পাকে অক্য অন্তাহ তাআলার এত নিয়ামত উপভাগ করেও তার এতন্তিক করিয়া আদায় করে না। কেনেন আল্লাহর একত্বন্দে বিহাস স্থাপন করা হলো তার বড় ওকরিয়া আদায় করা। অক্য তারা তা হতে দূরে সরে রয়েছে। আল্লাহর একত্বন্দে বিহাস স্থাপন করা হলো তার বড় ওকরিয়া আদায় করা। অক্য তারা তা হতে দূরে সরে রয়েছে। আল্লাহর অপার রহমত ও অসংখ্য নিয়ামতে নিয়াজিত থেকে তারা নিম্পাণ জড় প্রতিমা ও রাহ্বনিক দেব-দেবীর পূজা-উপাসনায় লিপ্ত রয়েছে। তা হতে অধিক বেকামি ও অক্তজ্ঞতা আর কি হতে পারে? তমু তাই নয়, তা হতেও অধিক দুরুখ ও পরিতাপের বিষয় হলো তারা আল্লাহর নেওয়া নিয়ামতকে আল্লাহর বিরুদ্ধে ব্যবহর করাই দুবাহর দেবছে।

শ্বন্ধ রাখতে হবে যে, আল্লাহর নিয়ামতের মৌখিক স্বীকৃতি ও শুকরিয়ে জ্ঞাপন করনেই শোকরের হক আদায় হয়ে যাবে না; বরং কার্যত তা দেখিয়ে দিতে হবে : মোটকথা, আল্লাহ ও তদীয় বালুলগণের প্রতি ঈমান আনলে, তাঁর আদেশাবলি মানা করলে ও নিষ্দ্ধি বিষয়াবলি হতে বিরত থাকলেই প্রকৃতপক্ষে শুকরিয়া আদায় করেছে বলে গণ্য হবে, অন্যথা নয়। সুতরাং গায়ক্ষ্ণাহর ইবাদত করা, তাদের জন্য ভেট ও নয়র-নেওয়াজ দেওয়া, তাদের নিকট কিছু চাওয়া ইত্যাদির সবকিছুই আল্লাহর না শোকর তথা কুফরানে নিয়ামতের শামিল।

এর ব্যাখ্যা : কান্টেন্ত মুশরিকদেরকে আল্লাহ তা'আলা অসংখ্য নিরামত দান করেছেন। উচ্চ নিরামত রাজর পকরিয়া স্বরূপ আল্লাহ তা'আলারই ইবাদত করা ছিল তাদের দায়িত্ব ও কর্তব্য। অথচ তারা আল্লাহর সাথে এমন কর্তিপরকে উপাস্যা বানিয়ে রেখেছে যারা তাদের মোটেই কোনো উপকার করতে পারবেন। যদিও তাদের আশা যে, ঐ উপাস্যার আধেরাতে আল্লাহর আজার ও গজর হতে তাদেরকে নিষ্কৃতি দিতে পারবে। বরং ঐ উপাস্যা দেবতারা তাদের জন্য (আর্থাৎ উপাসন্যকারীদের জন্য) দেনাবাহিনী হিসেবে সমুপস্থিত হবে।

এখানে মুফাসসিরগণ وهُم لَهُم جُندٌ مُحْضُرُونَ এর দুটি ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন-

এক. এবানে بُنَدُ এর দারা বিরোধী বাহিনীকে বৃক্ষানে হয়েছে : অর্থাৎ কাকের-মুশরিকরা যেসব গায়রুল্লাবর ইবাদত করছে কিয়ামত দিবসে তারা ঐ কাঞ্চের মুশরিকদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য প্রদান করবে।

দুই, হযরত হাসান ও কাতাদাহ (৪.) হতে বর্ণিত আছে যে, আলোচা আন্তাতের বাাখ্যা হলো, তারা দেব-দেবীকে তো তাদের সাহায্যের জন্য পূজা করেছিল। অথচ প্রকৃত অবস্থা হলো, তারা তো কান্ডের-মুশরিকদের সাহায্য করতে সক্ষম-ই নয়; বরং উপাসনাকারীরাই তাদের খাদেম এবং তাদের সেনাবাহিনী হিসেবে দিবা-রাত্রি তাদের পক্ষে কাজ করে যাক্ষে–তাদের সাহায্য করে যাক্ষে। তারাই বরং তাদের রক্ষণাবেক্ষণ করে, তাদের বিক্ষদ্ধাতরণকারীদের বিক্ষদ্ধে তারাই তো অন্ত ধারণ করে। –[কৃরতুবী]

আল্লাহ তা'আলা নবী করীম ==== -কে ভাদের এ মিখ্যা প্রোপাগাগা ও অহেতৃক অপবাদের মুখে ধৈর্য ধারনের এবং ভাতে ব্যক্তি না হওয়ার পরামর্শ দিয়েছেন। কেননা আল্লাহ তা'আলা ভাদের এ অপতংগরতা সম্পর্কে সম্যাক অবহিত রয়েছেন। তিনি ভাদের ষড়যন্তের জাল ছিন্ন করে সভ্যকে অচিরেই প্রতিষ্ঠিত করবেন- তা কাফের-মুশরিকদের নিকট যতই অপছব্দনীয় হোক না কেন। মোটকথা, বিজয় শেষ পর্যন্ত আপনারই হবে। আর ভাদের জন্য অপেক্ষমান রয়েছে দুনিয়ার লাস্ক্ল্যা ও দুর্গতি এবং পরকাদের সীমাহীন ভোগান্তি। কাজেই হে-হাবীব! আপনার চিন্তিত ও ব্যথিত হওয়ার কোনো কারণ নেই। আপনার এবং আপনার অনুসারীদের জন্য রয়েছে ইহকালে মর্যানা ও সম্থানের আসন আর পরকালে অনন্ত শান্তি- এতে সন্দেহের বিশু মার অবকাশ বেই।

#### অনুবাদ:

. اوَلَمْ يَرَ الْأَنْسَانُ يَعْلَمُ وَهُو الْعَاصُ بِنُ الْأَنْسَانُ يَعْلَمُ وَهُو الْعَاصُ بِنُ وَائِلِ أَنَّا خَلَقَنَّهُ مِنْ نُطْفَةٍ مَنِيِّ إِلَى أَنْ صَيَّرْنَاهُ شَدِيدًا قَوِيًّا فَإِذَا هُوَ خَصِيْمً شَدِيْدُ الْخُصُومَةِ لَنَا مُسَيِّنٌ بَيْنُهَا فِي نَفْيِي الْبَعْثِ ـ

وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا فِي ذَٰلِكَ رُنَسِيَ خَلْقَهُ م مِنَ الْمَنِيِّ وَهُوَ اَغُرَبُ مِنْ مِثْلِهِ قَالُ مَنْ يُحْي الْعِظَامُ وَهِيَ رَمِيْكُمُ أَيْ بَالِيَةُ وَلَمْ يَقُلُ بِالتَّاءِ لِأَنَّهُ إِسْمُ لاَ صِفَةً رُويَ أَنَّهُ اَخَذَ عَظْمًا رَمِبْمًا فَفَتَّتْهُ وَقَالٌ لِلنَّبِيِّ عَلَيْهُ أَتَرَأَى يُحْيِي اللَّهُ هٰذَا بِنَعْدَ مَا يَبِلِيَ وَرَمَ فَقَالَ عَلَى النَّارِ.

قُلُ يُحْدِينَهَا الَّذِيُّ انْشَاهَا ٱوُّلُ مُرُّوِّهِ وَهُوَ بِكُلُ خَلْقِ ايُ مَخَلُوقِ عَلِيْهُ مُجْمَلًا وَمُفَصَّلًا قَبْلَ خَلْقِهِ وَبَعْدَ خَلْقِهِ.

إِلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ فِي جُمُلَةِ النَّاسِ مَنَّ الشُّبَجِرِ الْأَخْضَرِ الْمَرْجِ وَالْعَفَارِ أَوْ كُلَّ شَجَرِ إِلَّا الْعِنابَ نَادًا فَإِذَاۤ أَنْفُهُمْ مُنْهُ تُوقِدُونَ تَقْدِحُونَ وَهُذَا دَالَ عَلَى الْقُدُرَة عَلَى الْبَعَثِ فَانِّهُ جَمْعُ فِيهِ بَيْنَ الْسَاءِ وَالنَّارِ وَالْخَشَبِ فَكَا الْمَاءُ يُطْفِئ النَّارَ মানুষ দারা উদ্দেশ্য] হলো আস ইবনে ওয়ায়েল। আমি তাকে সৃষ্টি করেছি বীর্য হতে ধাতু হতে- এমনকি অতঃপর আমি তাকে কঠিন ও শক্তিশালী করেছি : অথচ সে ঝগডাকারী - আমার সাথে প্রচণ্ড ঝগডায় লিপ্ত প্রকাশ্য পুনরুত্থানের অস্বীকৃতি প্রশ্নে সে প্রকাশ্য বিতর্কে জডিয়ে পড়েছে অর্থাৎ সে সরাসরি পুনরুখানকে অস্বীকার করে বসেছে।

VA ৭৮. আর আমার সামনে একটি উদাহরণ পেশ করেছে ঐ ব্যাপারে এবং ভূলে বসেছে তার সৃষ্টির ঘটনাকে- বীর্য হতে। অথচ তা তার পেশকৃত উদাহরণ হতে অধিকতর আন্চার্যজনক। সে বলন, কে হাড়গুলোকে জীবিত করবেং এমতাবস্থায় যে, জরাজীর্ণ হয়ে (পচে-গলে) গিয়েছে। অর্থাৎ পুরানো হয়ে গিয়েছে। আর ১৬ যোগে (ﷺ) বলেননি। কেননা তা ইসম, সিফাত নয়। বর্ণিত আছে যে, আস ইবনে ওয়ায়েল একটি পুরানো হাড় নিল। তারপর তাকে চ্ণবিচ্ণ করে ফেলন। অতঃপর নবী করীম 🎫 -কে বলল, তুমি কি মনে কর যে, এ হাড়টি পুরানা চূর্ণবিচূর্ণ হয়ে যাওয়ার পরও আল্লাহ তা আলা তাকে পুনঃ জীবিত করবেন? জবাবে নবী করীম 🚃 বলবেন, হাা, আর তোমাকে আল্লাহ তা'আলা জাহান্রামে প্রবেশ করাবেন।

· V٩ ৭৯. হে হারীব! আপুনি তাকে বলে দিন, উক্ত হাড়গুলোকে তিনিই পুনঃ জীবিত করবেন যিনি প্রথমবার তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন। আর তিনি প্রত্যেক সৃষ্টি সম্পর্কে অর্থাৎ মাখলুক সম্পর্কে অবহিত রয়েছেন – এজমালিভাবে এবং বিশদভাবে। তা সৃষ্টির পূর্বে এবং তা সৃষ্টির পরে।

৮০, যিনি সৃষ্টি করেছেন ভোমাদের জন্য- অপরাপর মানুষের ন্যায় স্বুজ বৃক্ষ হতে মার্থ ও আফার নামক গাছ হতে অথবা আঙ্গুর ব্যতীত অন্যান্য বৃক্ষ হতে <u>অগ্নি।</u> সূতরাং তোমরা তা হতে অগ্নি প্রজুলিত কর চুলা ধরাও : অর্থাৎ আগুন জ্বালিয়ে থাক। আর এটা পুনরুথানের শক্তি ও সম্পর্ক প্রমাণ করে : কেননা তিনি তাতে পানি. অগ্নি ও কাঠের সমাহার করেছেন। অথচ না পানি আগুনকে নিভিয়ে দিচ্ছে আর না আগুন কাঠকে পুড়িয়ে

النَّارُ يَكُوْقُ الْخَشَبَ. www.eeim.weebiy.com

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের শানে নুষ্প : এ আয়াতের শানে নুষ্ন সম্পর্কে হয়রও মুজাহিদ, ইকরামা, উরওয়াহ ইবনে যুনায়ের এবং সুকী (হ.) হতে বর্ণিও, আর বায়হাকী আবু মালিকের সূত্রে, এমনিভাবে আল্লামা বাগবী (র.) বর্ণনা করেছেন। আর হয়রও আমুল্রাহ ইবনে আবাস (রা.) থেকে বর্ণিও রয়েছে যে, এ আয়াত উবাই ইবনে খলফ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। একদা সে একটি পঁচা হাড় নিয়ে রাস্ন ্রি: এব দরবারে হাজির হয় এবং আবোরাতকে অধীকার করে বলে, সে এভাবে ধ্বংস হওয়ার পর কে তাকে পুনর্জীবন দান করবেন মহানবী ক্রিই ইরশাদ করলেন, আল্লাহ ভাআলা তোকে পুনর্জীবন দান করবেন এবং লোজধে নিক্ষেপ করবেন। তবন এ আয়াত নাজিল হয়। আয়াতের মর্মকথা এই যে, আল্লাহ ভাআলা মানুষকে তক্র বিন্দু থেকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন। তারপর হিতীয়বার ভাকে সৃষ্টি করা আদৌ কঠিন নয়। শ্রামহারী)

আয়াতের ব্যাখ্যা : এ আয়াতের অর্থ হচ্ছে – মানুষ কি তার সৃষ্টির ইতিহাসের
প্রতি লক্ষ্য করে নাং কিতাবে সে তার অন্তিত্ব লাভ করেছে তা কি সে ভূলে গেছেং তার স্বরণ করা উচিত যে, আহ্রাহ তা আলা
কর্মটি শুক্র বিদ্ধু থেকে মানুষকে সৃষ্টি করেছেন যখন তার কোনোই অন্তিত্ব ছিল না, কোনো নমুনা ছিলনা, এমন অবস্থার আহ্রাহ
তা আলার দয়ায় সে জীবনের যাবতীয় উপকরণ লাভ করেছে। ঠিক এমনিভাবে যখন মানুষ মৃত্যুর পর কল্পালে পরিণত হবে,
তখন পুনরায় আল্লাহ তা আলাই তাকে নবজীবন দান কর্মনে।

বস্তুত মানুষ যদি তার প্রথম সৃষ্টির ইতিহাস সম্পর্কে অবগত হয়। যদি সে এ মহা সত্য সম্পর্কে উপলব্ধি করে যে, আল্লাহ তাখালাই আমাকে অনন্তিত্বের শূন্য গর্ভ থেকে বের করে অন্তিত্ব দান করেছেন, তবে এ সত্য উপলব্ধি করতে বিলহ্ন হবে না যে, তার পক্ষে মৃত্য মানুষকে জীবন দান করা আদৌ কোনো কঠিন কান্ধ নয়। যিনি একটি শুক্র বিন্দুকে জীবন্ধ মানুষে পরিগত করেছেন সে সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী আল্লাহ তাখালার পক্ষে মানুষের মৃত্যুর পর পুনরুখান অতি সহন্ধ কান্ধ। মানুষ তার নিজের অন্তিত্বের প্রতি লক্ষ্য করলেই এ সত্য উপলব্ধি করতে পারে যে, একদিন এমনও ছিল, যখন তার কোনো অন্তিত্ব ছিল না। আর এখন সে এক বান্ধর সভ্য । কিন্তু এমন সময় আসবে যখন তার উপর মৃত্যুর আলক্ষমীয় বিধান কার্যকর হবে এবং এ পৃথিবীতে তার কোনো অন্তিত্ব থাকবে না। আর তা আল্লাহ তাখালার হুকুমেই হবে। এরপর আল্লাহ তাকে পুনরায় জীবিত করবেন এবং তার জীবনের যাবতীয় কর্মের হিসাব-নিকাশ নিবেন। কুরআনের অন্য আয়াতে আল্লাহ কথাটিকে এভাবে ইরশান করেছেন যে, তালাই ক্রিক্টার তানি ক্রিকিটার আনহা। আর তা আলাহা তাখালার হুকুমেই বিধান কার্যকর হিসাবন করেছেন যে, তালাই তামানের ক্রিকিটার আনহা। আর এ মাটি থেকে বের করব।

আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছাই এতে কার্যকর হবে। বিশ্বরুকর বিষয় এই যে, যাকে আল্লাহ তা'আলা এক ফোঁটা অপবিত্র পানি দ্বারা সৃষ্টি করেছেন সে আল্ল প্রকাশ্য বিতপ্তাকারী হয়ে দাঁড়িয়েছে। সে উপলব্ধি করতে চায় না। বিতর্কে পিপ্ত হতে চায়। যিনি অপবিত্র উপকরণ দ্বারা এত সম্মানিত মর্যানা সম্পন্ন মানুষ তৈরি করেন তাঁর পক্ষে মৃত্যুর পর পুনজীবন দেওয়া আনৌ কঠিন কাল্ল নয়।

-[भायशती ৯ ४७, १, ৫৬৭]

षाबा উष्मना कि? এ आग्नारंड أَوَلَمْ يَكُرُ الْإِنْسَانُ वाता कि डेष्मना अ वालारंड أَوَلَمْ يَكُرُ الْإِنْسَانُ النخ -वाता कि डेष्मना এ वालारंड विविन्न सब

- তাফসীরে কাবীরে ইমাম রায়ী (ব.) দিখেন। إنسَان দ্বারা এখানে কুরাইশ নেতা আবু জাহল, উবাই ইবনে খলন্ত, আদ ইবনে গুরায়েল ও গুরালীদ ইবনে মুশীরায়কে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।
- ২. তাফসীরে রুহুল বয়ানের ভাষ্যমতে, এখানে ৣৄর্না পরকাল অবিশ্বাসকারী সকল মানুধকেই বুঝানো হয়েছে ৷

- ৩. জালালাইনের লেখক জালালুদ্দীন মহন্নী (র.) -এর মতে, এখানে ్రీమ్స్ ছারা ভধুমাত্র আস ইবনে ওয়ায়েলকে বুঝানে হয়েছে
- ৪. ইমাম বায়হাকী (র.) তার بَرْسُنُو এছে লিখেছেন যে, এ আয়াতে رُسُنُو রায় উবাই ইবনে খালফকে বুকলন ইয়েছে:

সারকথা হলো, এ আয়াতটি যার ব্যাপারেই অবতীর্ণ হোক না কেন এর ছারা সকল কাফেরই উদ্দেশ্য। কারণ তারা সকলেই পরকালকে অস্থীকার করে।

হিচিন্ত্রা উল্লেখের রহস্য : আরাহ তা আলা এ আয়াতে হিচিন্ত্রা শব্দের উল্লেখ করার মাধ্যমে শ্বীয় কুদরতের প্রমাণ পেশ করেছেন। কারণ হিচিন্ত্র এক একটি বস্তু যার রং-রূপ, আকার-আকৃতি এক ও অভিন্ন। অথচ আরাহ তা আলা তা হতে বিভিন্ন রং-রূপ ও আকৃতি বিশিষ্ট মানুষ সৃষ্টি করছেন। শ্বীয় ইচ্ছা মাফিক কেউই জন্ম লাভ করতে পারে না। সন্তানের বাবা মাও শ্বীয় ইচ্ছাধীনে সন্তান জন্ম দিতে পারে না। আরাহ তা আলা নিজ ইচ্ছাধীনেই তা করে থাকেন। মূলত এতে কারোই হাত নেই। যে আরাহ নির্দিষ্ট (একই) আকার-আকৃতির বীর্য হতে বিভিন্ন রং-রূপ ও আকৃতি বিশিষ্ট মানুষ সৃষ্টি করতে পারেন তিনি সন্দেহাতীতভাবে পুনরুথানেও সক্ষম।

ভানতের ব্যাখ্যা : দুরাখা কাফেররা আল্লাহ তা আলার শানে প্রক্রত্বপূর্ণ যন্তব্য করে এবং নিজের সৃষ্টির ইতিকথাই ভূলে যায়, তারা বলে যে, মানুষের পুনরুপান কি করে সন্তব্য একটি হাড় যবন পঁচে গলে নিঃশেষ হয়ে যায়, তখন কার এ শক্তি আছে যে, তাকে নব জীবন দান করবে? অর্থাৎ যা মানুষের পক্ষে অসম্ভব মনে করা হয়, তারা আল্লাহ তা আলার পক্ষেও তাকে তেমনি অসম্ভব মনে করে এবং আল্লাহ তা আলার করেও অসীম শক্তিকে মানুষের শক্তির নাায় মনে করে, তাই তারা এমন অবান্তর প্রশ্ন উত্থাপন করে। পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ তা আলা ইরণাদ করেছেন- শক্তির নায় মনে করে, তাই তারা এমন অবান্তর প্রশ্ন ত্রীয় অর্থাৎ '(হে রাসুলং) আপনি বলুন, যিনি প্রথমবার এতলাকে সৃষ্টি করেছিলেন, তিনিই পুনর্জীবিত করবেন এবং তিনি প্রত্যেকটি সৃষ্টি সম্পর্ণ অবগত।

অর্থাৎ এ হাড়গুলোকে সর্বশক্তিমান, সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী আল্লাহ তা আলাই পুনর্জীবন দান করবেন, যিনি প্রথম এগুলোকে সৃষ্টি করেছিলেন।

পুনজীবন ও পুনক্ষখান : এখানে একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য যে, আল্লাহ তা আলা মানুষকে মৃত্যুর পর পুনরায় জীবন দনি করবেন, মৃত্যুর সময় কহকে দেহ থেকে পৃথক করা হয়, কিন্তু পুনরায় মানুষকে জীবিত করা হবে আর আল্লাহ তা আলার পর্কে এ কান্ধ আগৌ কঠিন কিছু নয়। এ জন্যে আল্লাহ তা আলা ইবশাদ করেছেন যে, হততাপা কান্দের আল্লাহ তা আলার সম্পর্কে দৃষ্টার বর্ণনা করে, অথচ তার নিজের সৃষ্টি তত্ত্বই সে ভূলে যায়, যদিও এ আয়াত উবাই ইবনে খালফ অথবা আস ইবনে ওয়ামেন সম্পর্কে নাজিল হয়েছে, কিন্তু এ আয়াতের মধ্যে জবাব রয়েছে সকল যুগের কান্দের মুশরিকদের, যারা এমন বেয়াদবিপূর্ণ প্রশ্ন উর্বাপন করে। একৃত অবস্থা এই, যিনি প্রষ্টা ও পালনকর্তা, তিনি তার সৃষ্টি সম্পর্কে বর্বাত ব্যাস্থা স্থা স্থা নিজেও তার সম্পর্কে জানে না প্রষ্টা তা জ্ঞানেন। তাই ইরশাদ হয়েছে— ক্রিন্তু এইন্দ্রেই স্ক্রিক্র প্রত্যেক্তি সৃষ্টি সম্পর্কের স্ক্রিক্র সম্পূর্ণ অবণত ।

কোনো কোনো তন্ত্ৰজানী দিখেছেন, পঁচাগলা হাড়গুলোকে একবিত কৱা এবং তাতে জীবন সঞ্চাৱ কৱা এত বিষয়কর নয়, যত বিষয়কর হলা মানব দেহের নির্মাস রূপে তক্রকে বের করা এবং এ অপবিত্র বন্ধু থেকে একজন সম্মানিত মানুষ তৈরি করা। ঐ একটি অপবিত্র বন্ধুর মধ্যেই থাকে মানুষের চন্দু, কর্ণ, নাসিকা, হন্ধু, পদ এক কথায় প্রতিটি অস-প্রতাস। এসর কিছুই ছিল আছাহ তা'আলার অসীম জ্ঞানে যা মানব সৃষ্টিতে ব্যবহৃত হয়েছে, অবচ দ্রাম্মা কাফেররা তাদের সৃষ্টির ইতিকথাকে ভূলে গিয়ে বলেছে, 'কে এই পঁচাগলা কছালে প্রাণ সজ্ঞার করবে'। আলোচা আয়াতে সরাসরি তাদের এ প্রশ্নের জনাব দেওয়া হয়েছে যে, যিনি প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন, দ্বিতীয়বারও তিনিই সৃষ্টি করবেন। আর দ্বিতীয়বার সৃষ্টি করা প্রথমবারের সৃষ্টি থেকে কঠিনও নয়, ক্ষিয়করও নয়।

ত্তি কিন্তু হৈ কোনাদের জন্যে সমুদ্র বৃদ্ধ থেকে স্বান্থ তিনিক কৈনিক কোনা কাল্য কৃদ্ধ থেকে স্বান্থ উৎপাদন করেন, তেমেরা তা থেকেই অগ্নি প্রস্তুলিত করে থাক'।

এ আয়াতেও আল্লাহ তা আলার অনন্ত অসীম কুদরতের একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করা হয়েছে।

এ আয়াতের ভাফসীরে হয়রত আধুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, আরবে দু প্রকার বৃক্ষ রয়েছে, এক প্রকারকে বলা হয়, 
মীরখ', আর এক প্রকার হলো 'ইফার'। এ দু'প্রকার বৃক্ষের ভালাগুলো সবুজ হয় এবং তা থেকে ফোঁটা ফোঁটা করে পানি
পড়তে থাকে, কিছু এভদসন্তেও উভয় প্রকার বৃক্ষের ভালাগুলোর পরস্পরের ঘর্ষণে অগ্নি প্রজ্বলিত হয়ে উঠে। এটি কতবড়
বিশয়কর বিষয় যে, আতুন পানি এক হতে পারে না, অথচ এক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলার বিশেষ কুদরতের বহিঃপ্রকাশ হয় এবং
এভাবে ভোমরা অগ্নি প্রজ্বলিত করে থাক। যিনি সবুজ বৃক্ষ থেকে আতুন বের করতে পারেন, ভার পক্ষে মৃত মানুষকে পুনজীবন
দান করা আদৌ কঠিন কিছু নয়।

মুসনালে আহমদে রয়েছে, একবার আকাবা ইবনে আমর হয়রত হ্যায়ঞা (রা.)-কে বললেন, আমাকে একটি হাদীস তনিয়ে দিন, যা আপনি প্রিয়নবী — এর নিকট থেকে শ্রবণ করেছেন। তিনি বললেন, প্রিয়নবী — ইরশান করেছেন- এক ব্যক্তির মৃত্যুর সময় উপস্থিত হলো, সে তার উত্তরাধিকারীদেরকে অসিয়ত করল যে, আমার মৃত্যু হলে জ্বালানী কাষ্ঠ সংগ্রহ করে আমার লাশকে পুড়িয়ে ছাই করে ফেলবে, এবপর ঐ ছাইগুলোকে সমৃদ্রে ফেলে দেবে। তারা তাই করেছিল। আল্লাহ তা আলা তার বিশেষ কুদরতে তার ছাইগুলোকে একপ্রত করে তাকে পুনজীবন দান করলেন এবং তাকে জিজ্ঞাসা করলেন, 'তুমি এমনটি কেন করলে' সে আরজ করল 'হে পরওয়ারদেগার! আপনার ভয়ে'। আল্লাহ তা আলা তাকে ক্ষমা করে দিলেন।

হয়রত ক্যায়ফা (রা.) বর্ণনা করেন, ক্যুর 🚃 পথ চলার সময় এ হাদীস ইবশাদ করেছিলেন যা আমি নিজে তাঁর জবান মোবারক থেকে প্রবণ করেছি। বুখারী শরীফ ও মুসলিম শরীফে এ হাদীস সংকলিত হয়েছে।

অন্য একটি বর্ণনার রয়েছে, সে ব্যক্তি বলেছিল, আমার দেহের ছাইগুলোকে দু'ভাগ করবে, একভাগ বাতাসে ছেড়ে দেবে, আরেকভাগ সমূদ্রে ফেলে দেবে। এরপর আল্লাহ তা আলার আদেশক্রমে সমূদ্র এবং বাতাস তার ছাইগুলো একব্রিত করে হাজির করলে আল্লাহ তা'আলা তাকে পুনজীবন দান করেন। আর আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা বৃক্ষ উৎপাদন করেন এবং এ সবুজ বৃক্ষ থেকে তিনি অগ্নি বের করেন, আর এটি কোন কঠিন কাজ নয়, এমনিতাবে জীবিতকে মৃত্যুমুখে পতিত করা এবং মৃতকে পুনজীবন দান করা আল্লাহ তা'আলার পক্ষে কোনো কঠিন কাজ নয়, এ জন্য আরবে একটি প্রবাদ বাক্য রয়েছে- এইটি ক্রমিন টানি কর্মিন টানি বিশ্বিক বিশ্য

যাহোক, আরাহ তা আলা সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তাঁর পক্ষে মানুষকে সৃষ্টি করা, তাকে মৃত্যুমুধে পতিত করা এবং তাকে
পুনরীবন দান করে তাঁর দরবারে হাজির করা সবই সহজ এবং সবই সম্ভব। এ বিষয়ের উপর বিশ্বাস স্থাপন করা মুমিন মাত্রেরই
একান্ত কর্তবা। আর প্রকালীন চিরস্থায়ী জিন্দেগীর জন্যে সম্থল সংগ্রহ করা সৌভাগ্যের ব্যাপার।

–[তাফসীরে ইবনে কাছীর (উর্দু), পারা-২৩, পৃষ্ঠা-২০,২১, তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড– ৯, পৃষ্ঠা-৬৭১]

#### অনুবাদ :

٨١. أَو لَبْسُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ مَعَ عَظْمِهِمَا بِفَادِرٍ عَلَى أَنْ يَّخْلُقُ مِثْلُهُمْ طَ أَي الْخَلْقُ مِثْلُهُمْ طَ أَي الْمَسْغِرِ بَلْى ذائى هُسُو قَادِرُ عَلَى ذٰلِكَ اجَابَ نَفْسَهُ وَهُوَ الْخَلَّانُ الْمَابُ نَفْسَهُ وَهُوَ الْخَلَّانُ الْمَابُ نَفْسَهُ وَهُوَ الْخَلَّانُ الْمَالِدُ لَا الْمَالُ الْمَابُ الْمُالِدُ الْمَالُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُلْمَالُ الْمَالُ اللّهُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ اللّهُ الْمَالُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُحْلِقُ الْمِلْمُ اللّهُ الْمُلْلُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ اللّهُ الْمُحْلَالُ اللّهُ الْمُحْلِمُ الْمُلْمُ اللّهُ الْمُحْلَى الْمُحْلَالُ الْمُسْتَعِلْمُ الْمُحْلَالُ الْمُحْلَى الْمُحْلِمُ الْمُحْلَالُ الْمُحْلَى الْمُحْلَى الْمُحْلِمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَى الْمُحْلِمُ الْمِحْلَى الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلُمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلِمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلُمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْلَمُ الْمُحْل

الْكَثِيْرُ الْخَلْقُ ٱلْعَلِيمَ بِكُلِّ شَيْءٍ

النَّمَا المَرْهُ شَالَهُ إِذَا اراد شبنا الى خَلقَ ارَدُ اللهُ كُنْ فَيَكُونُ أَنْ خَلقَ اللهُ كُنْ فَيَكُونُ أَنْ فَهُ وَيَكُونُ أَنْ فَهُ وَيَكُونُ أَنْ فَهُ وَيَكُونُ أَنْ فَهُ وَيَكُونُ أَنْ فَهُ وَيَا يَقُولُ.
المَّذُنُ وَفِى قِرَاءَ قِ بِالنَّصْبِ عَطْفًا عَلَى بَغُولُ.
إن شدَتِ السُواوُ وَالسَّسَاءُ لِسلْمُ بَاللَّمُ بَاللَّعُ فِرَ أَنَى اللَّهُ عَلَى كُلِ شَنْ وَاللَّهِ مُرْجَعُونَ عَلَى كُلِ شَنْ وَاللَّهِ مَرْجَعُونَ وَاللَّهِ مُرْجَعُونَ لَلْهُ مَرْدُونَ فِي الْإَخْرَةِ .

ভূমপুল – তাদের বিশালতা সবেও তিনি তাদের নায় (জীব)-কে সৃষ্টি করতে সক্ষম ননঃ অর্থাৎ মানুষকে ক্ষুদ্র হওয়া সবেও। হাঁা, অবশাই অর্থাৎ তিনি তা করতে সক্ষম। আল্লাহ নিজেই নিজের প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। <u>আর তিনি বহু সৃষ্টিকারী</u> – অত্যধিক সৃষ্টিকারী সম্পূর্ণ অবহিত সব কিছুর ব্যাপারে।

৮১. তাহলে কি যিনি সৃষ্টি করেছেন আকাশমগুল ও

শ্রু প্রত্যাং পুত-পবিত্র সে সন্ত্রা যার হত্তে রয়েছে সর্বমন্ত্র ক্ষমতা এই শব্দটি আসলে ছিল) المسكن শব্দটি আসলে ছিল) المسكن শব্দটি আসলে ছিল) برام আধিকা বুঝানোর উদ্দেশ্যে এর সাথে নুদরত । এবং ৮ - কে যুক্ত করা হয়েছে। অর্থাং কুদরত ক্ষমতা)। প্রত্যেক বৃদ্ধর উপর। আরা তারই নিকট তোমাদেরকে ফিরে যেতে হবে। অর্থাং আবেরাতে তাব নিকট তোমাবা প্রত্যাবর্তিত হবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

ু -এর বিভিন্ন কেরাত : بِعَادِرٍ শন্টিতে দুটি কেরাত রয়েছে–

- ১. প্রসিদ্ধ কেরাত হচ্ছে মাসহাফে উল্লিখিত بنَّادر -
- ২, আল্লামা আবুল মুন্যির, সাল্লাম ও ইয়াকুব হাযরামী প্রমুখের মতে কেরাতটি بِنْدِرٍ -
- َالْخُلَانُ "শব্দের বিভিন্ন কেরাত : এখানেও দুটি কেরাত রয়েছে–
- \* মাসহাফে উল্লিখিত اَلْخُلَازُ আর এটা প্রসিদ্ধ কেরাত।
- \* হযরত হাসান (র.) اَلْخُالِيُّ এর পরিবর্তে اَلْخُلُانُ পড়েছেন।

-এর বিভিন্ন কেরাত : نَبَكُونُ শব্দটির শেষের ن -এর মধ্যে দু ধরনের কেরাত হতে পারে-

- ১. মাসাহাফে উল্লিখিত کَیکُونَ অর্থাৎ শেষের ن টি পেশ যোগে হয়ে আর এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত।
- २. ইমাম কেসায়ী (त.) کَیُکُرُنُ অৰ্থাৎ শেষের ن টিকে যবরের সাথে পড়েছেন। তথন এটা পূর্বের کَیُکُرُنُ -এর উপর আহঞ হরে। www.eelm.weebly.com

-এর মধ্যে পঠিত কেরাত : এখানেও দুটি কেরাত রয়েছে-

- ১. মাসহাকে উল্লিখিত کنگری আর এটাই প্রসিদ্ধ।
- ২. তালহা ইবনে মুদারিক ইব্রাহীম তামীমী প্রমুখ কারীদের মতে مَلَكُون এর স্থানে শব্দটি مَلَكُون হবে।
- -अत सधाकात काताज : تُتَرَجُعُونُ नमिरिटाउँ पूरि काताज ताताह-
- ১. মাসহাফে উল্লিখিত ঠুঁনুনুনু অর্থাৎ শব্দের প্রথম অক্ষরটি হবে ১৮ যোগে আর এটাই প্রসিদ্ধ কেরাত ৷
- ২. হযরত সুলামী, যিররু, ইবনে হ্যায়ফা ও আনুল্লাহ প্রমুখগণ এখানে پُرْجُمُونُ অর্থ শব্দের প্রথম বর্ণটি ، لِ যোগে পড়েছেন।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এর ব্যাখ্যা : 'যিনি আসমান জমিন সৃষ্টি করেছেন, তিনি কি তাদের অনুরূপ সৃষ্টি করেছেন আনি নাং হাঁা, নিচয় পারেন, তিনিই প্রকৃত শ্রষ্টা আর তিনিই সর্বজ্ঞ'।

এ আয়াতে আল্লাহ ভা'আলা তাঁর অনন্ত অসীম কুদরত হিকমতের বর্ণনা দিয়ে ইরশাদ করেছেন, যিনি বিশাল আসমান জমিন সৃষ্টি করেছেন, তাঁর পক্ষে মানুষের ন্যায় ক্ষুদ্র সৃষ্টিকে দ্বিভীয়বার অন্তিত্ব প্রদান করা কোনো অবস্থাতেই কঠিন হতে পারে না। তোমরা বিরাট বিস্তৃত নীলাত আকাশের প্রতি দৃষ্টিপাত কর এবং বিশাল বিবৃত্ত জমিনের দিকেও তাকাও, যিনি আসমান জমিনের ন্যায় মহাদৃষ্টির স্রষ্টা, তাঁর পক্ষে পাঁচ/ছয় ফুট ক্ষুদ্র মানুষের পুনঃসৃষ্টি কি আদৌ কঠিন হতে পারেঃ আসমানের নিচে জমিনের উপর কোটি কোটি মানুষ বাস করছে, আসমান জমিনের সৃষ্টির তুলনায় মানুষের সৃষ্টি নিতান্ত সামান্য ব্যাপার, এরপরও কি কোনো বৃদ্ধিমানের পক্ষে একথা চিন্তা করা সম্বর হয় যে, মানুষকে পুনজীবন দেওয়া আল্লাহ তা আলার পক্ষে কঠিন হবেঃ অবশাই নয়, ভিনি মহান স্রষ্টা, তিনি মহাজ্ঞানী, সৃষ্টি জগতের সব কিছুই রয়েছে তাঁর নথদর্পণে। তাঁর সৃষ্টি-নৈপুণা বিষয়কর, এ জন্যে অন্যাতে ইরশাদ বয়েছে-

মানুষের সৃষ্টি থেকে আসমান জমিনের সৃষ্টি প্রতান্ত বড় ব্যাপার'। گکر مِن خُلُق النَّسُوْتِ وَالْأَرْضِ اَكْبَرُ مِن خُلُق النَّاسِ তিনি মহাজ্ঞানী, তিনি সমগ্র সৃষ্টি জগৎ সম্পর্কে করে থাকেন, তিনি মহাজ্ঞানী, তিনি সমগ্র সৃষ্টি জগৎ সম্পর্কে কলেণ্ড এবাত।

जाहार छ। जालात रावद्या তে। এमनदे, यथन তिनि काला किहूर देखा 'आहार छ। जालात रावद्या एवा এमनदे, यथन जिनि काला किहूर देखा करदन, उबन जात मन्नर्पत तलन, '२७', जाद जा मत्मर राय यात्र'। अर्थार जाद्वार छ। जाला यथन काला विक् मृष्टित देखा करदन, उथन जिनि ७५ रालन, '२७', जमनि अ वकुि जिल्ह्य नाछ करदा। जिनि या किहू कद्राल हान, जाद करना जेव अकि जारान के यथि ।

মুসনাদে সংকলিত একখানি হাদীদে কুদসীতে রয়েছে, আদ্বাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, হে আমার বন্দাগণ! তোমরা সকলেই গুলিহণার, তবে যাকে আমি ক্ষমা করি। অতএব, তোমরা আমার নিকট ক্ষমাপ্রাধী হও, আমি প্রতিশ্রুতি দিছি, আমি তোমাদেরকে ক্ষমা করব, তোমরা সকলেই ফকির, যাকে আমি ধনী করি, আমি অতান্ত বড় দাতা, আমি যা ইক্ষা তা করি। আমার পুরস্কারও একটি কথা, আর আমার প্রস্কারও একটি কথা, আরি যা কিছু করতে চাই, আমি তথু বলি, 'হও' তখন তা হরে যায়। সকল মন্দ্র বন্ধু থেকে আল্লাহ তা'আলার মহান সন্তা সম্পূর্ণ পরিত্র। যিনি আসমান জমিনের বাদশাহ, যার হাতে আসমান জমিনের চাবি রয়েছে, তিনি সকলের প্রষ্টা, তিনিই প্রকৃত ক্ষমতাবান। কিয়ামতের দিন সকলকে তারই নিকট ফিরে যেতে হবে। তিনিই সুবিচারক, তিনিই নির্মামতদাতা, তিনিই মানুষকে শান্তি অথবা পুরস্কার দেবেন, তিনিই আল্লাহ তা'আলা, যার হাতে সব কিছুর ক্ষমতা রয়েছে। তাই কুবআনে কারীয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরলাদ করেছেন ক্রমিত ক্রিবিষয়ে সর্বোগরি প্রক্রিয় আলাহ তা'আলা হারে হাতে রয়েছে সমত্ত ক্ষমতা, আর তিনি সর্ববিষয়ে সর্বোগরি প্রক্রিমান।

এ কথার তাৎপর্য হলো এই যে, সমগ্র বিশ্বজগতের সব কিছুর সমূহ কর্তৃত্ব এবং প্রভুত্ব একমাত্র আল্লাহ তা'আলারই হাতে রয়েছে। অতএব মানুষকে পুনজীবন ও পুনরুখান করা তাঁর জন্যে কঠিন কোনো বিষয়েই নয়।

তত্ত্বজ্ঞানীগণ লিখেছেন, আন্নাহ তা'আলা যাকে সঠিক জ্ঞান দান করেছেন, সে বিচক্ষণ ব্যক্তি জ্ঞানে যে, আন্নাহ তা'আলা ৬৫ একবার নয়: সরং হাজার বার সৃষ্টি করতে, মৃত্যুমুখে পতিত করতে এবং পুনজীবন দান করতে সম্পূর্ণ সক্ষম।

ক্ষমতা এবং তাঁবই নিকট তোমাদের সকলকে প্রত্যাবর্তন করতে হবে'। অর্থাৎ যথন এ সত্য জানা গেল যে, আরাহ তা আল মানুষকে একটি ডক্র নিকট তোমাদের সকলকে প্রত্যাবর্তন করতে হবে'। অর্থাৎ যথন এ সত্য জানা গেল যে, আরাহ তা আল মানুষকে একটি ডক্র বিন্দু থেকে সৃষ্টি করেছেন এবং একথাও প্রমাণিত হলো যে, আরাহ তা আলা মরা পঁচা হাড়ওলোতে পুনরাহ প্রাণ নিতে সক্ষম, আর এ সত্যও উদ্ধানিত হলো যে, আরাহ তা আলা যা ইচ্ছা তা করতে পারেন এবং কোনো কিছুকে সৃষ্টি করাহ ইচ্ছা হলে তিনি তথু আদেশ দেন 'হও' বলে, তখন তা হয়ে যায়। এমন অবস্থায় প্রত্যেকের কর্তব্য হলো আরাহ তা আলার পরিক্রতা বর্ণনা করা। কাফেররা তাদের মূর্খতা বর্ণত তাঁর পানে যেসব আপত্তিকর মন্তব্য করে, তিনি তা থেকে সম্পূর্ণ পরিক্র উর্ব্ব ক্ষমতা সর্বক্র ম্প্রতিষ্ঠিত, তাঁর রহমত সবার উপরে রয়েছে অব্যাহত।

'আর তারই নিকট তোমাদের সকলকে ফিরে যেতে হবে'।

আন্নামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন, এ বাক্যটির মধ্যে দু'টি কথা রয়েছে, যারা আল্লাহ তা'আলার বিধি-নিষেধ মেন চলবে, তার জন্যে পুরস্কারের প্রতিশ্রুতি রয়েছে। পক্ষান্তরে, যারা আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য, অকৃতজ্ঞ হবে তানের জন্যে রয়েছে বিশেষ সতর্কবাণী। —[তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড— ৯, পৃষ্ঠা-৫৭৩]

এ **স্রার মর্মকথা** : তত্ত্বজ্ঞানীগণ বলেছেন, এ স্রায় তিনটি বিষয় বিশেষভাবে উল্লিখিত হয়েছে।

এক, প্রিয়নবী 🚟 -এর রিসালতের কথা এ সূরার তব্লতেই ঘোষণা করা হয়েছে।

(क त्रज्वः। 'निक्य आश्रमि त्रज्वगरशद जनाजय'। النَّكُ لُمِينَ الْمُرْسَلِينَ

দুই. তৌহীদের অনেক দলিল প্রমাণ বর্ণনা করে ঘোষণা করা হয়েছে-

অতএব, পবিত্র সে আল্লাহ তা'আলা, যার হাতে রয়েছে সর্বময় ক্ষমতা', তাই এতিয়াক এক আল্লাহ তা'আলা, আলার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে তাঁর প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা একান্ত কর্তব্য ।

উন, 'আর তাঁরই নিজট সকলকে প্রত্যারর্তন করতে হবে'। অর্থাৎ প্রত্যেককেই পুনব্ধীবন দেওয়া হবে এবং প্রত্যেকেরই পুনব্সথান হবে, এভাবে হাশরের ময়দানে হান্ধির হবার কথা ঘোষণা করা হয়েছে।

# بِسْمِ اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

# সুরা আস্-সাফ্ফাত

নামকরণের কারণ : আলোচ্য সুরার প্রথম আয়াত الصَّفْتِي । যার। সুরাটির নামকরণ করা হয়েছে সূরা 'আস-সাফফাহ'। যার অর্থ হলো- সারিবদ্ধ । যেহেতু এ সুরার শুরুতে সারিবদ্ধ ফেরেশতাদের শপথ ছারা আল্লাহ তা আলা সুরাটি শুরু করেছেন, সেহেতু রাস্কুলাহ আলোচ্য সুরাটিকে 'আস্-সাফফাত' নামকরণ করেছেন। অথবা, অন্যান্য সুরার নায়ে এতেও مَرْبُّتُ الْكُوْرِ (অংশবিশোবের নামের হারা সম্পূর্ণ বস্তুর নামকরণ) মুলনীতির অনুকরণ করা হয়েছে। আল্লাহ তা আলা তার একত্বাদের বর্ণনা দিতে গিয়ে প্রথমে সারিবদ্ধ ফেরেশতাদের শপথ করেছেন।

মুফাস্সিরীনে কেরাম অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, ফেরেশতারা আল্লাহ তা'আলার সৃষ্ট একটি পরিত্র ও অনুগত জাতি। মুহূর্তকালের জন্যও তাঁরা আল্লাহ তা'আলার ইবাদত হতে গাফেল হন না। আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে যে আদেশ করা হয় সাথে সাথেই তাঁরা তা পালন করতে লেগে যান। তাঁদের কর্মপন্ধতি ও দায়িত্জান সম্পর্কে মানুষকে স্করণ করিয়ে দেওয়ার জনাই রাসুলে কারীম ক্রিম্ন সুরাটির নামকরণ করেছেন সূরা 'আস্-সাফ্ফাত'।

পূর্ববর্তী সুবার সাথে যোগসূত্র: সূরা 'আস্-সাফ্ফাত' তাওহীদ বিষয়বস্তুর মাধ্যমে আরম্ভ করা হয়েছে। অতঃপর দিতীয় কক্তে শেষ পর্যন্ত কিয়ামতের বর্ণনা উল্লেখ করা হয়েছে। এরপর সূরার শেষ পর্যন্ত বিভিন্ন আধিয়ায়ে কেরামের অবস্থাসমূহের সাথে সাথে রিসালাতের বর্ণনাও করা হয়েছে। মাটকথা, সম্পূর্ণ সূরার মধ্যে দুরে-ফিরে এ তিনটি বিষয়বস্তু সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। সূরা ইয়াসীনেও উক্ত বিষয় সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। এ সমষ্টিগত যোগসূত্রের দ্বারা পূর্ববর্তী সূরার সাথে এ সূরার যোগসূত্র সুম্পন্ট হয়ে গেছে। -(কামালাইন)

অবতীর্ণ হওয়ার সময়কাল : সূরাটি হিজরতের পূর্বে রাসূলে কারীম 🌉 মঞ্চায় অবস্থানকালে অবতীর্ণ হয়েছে। তবে একথা সুম্পন্ট বর্ণিত নেই যে, নরুয়তের কোন সালে তা অবতীর্ণ হয়েছে। হাঁ বিষয়বন্ধু ও ভাব-ভঙ্গি পর্বালোচনা দ্বারা আম্মাজ করতে কট হয় না যে, মাজী মূগের শেষভাগে তা অবতীর্ণ হয়েছে। কেননা পূর্ববর্তী আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর ঘটনাসমূহের ব্যাপক উদ্বৃতির মাধ্যমে হয়ুর 🚟 -কে সাজুনা দেওয়ার দ্বারা এটাই অনুমান করা যয়ে যে, তখন নবী করীম 😅 ও সাহাবায়ে করামের উপর কাফেরদের জুপুম-অত্যাচার সীমা অতিক্রম করেছিল এবং স্বয়ং রাসূলে কারীম 😅 ও সে সময় অতান্ত নৈরাশাজনক পরিস্থিতির সম্মুখীন হয়েছিলেন।

আয়াত ও ককু 'সংখ্যা : সূরা আস্-সাফফাতে সর্বমোট ১৮২টি আয়াত এবং ৫টি রুকু 'রয়েছে। এ সূরার প্রতিটি আয়াত মানব জ্রীবনের এক একটি দিক-নির্দেশনা

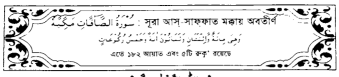
স্বার বিষয়বস্তু: আলোচ্য স্বাটি মঞ্জায় অবতীর্ণ হয়েছে। মঞ্জায় অবতীর্ণ অন্যান্য স্বার ন্যায় এর মৌলিক বিষয়বস্তুও ক্ষমানতত্ত্ব। এতে তাওহীদ, বিদালাত ও আথেরাতের বিশ্বাসসমূহ বিভিন্ন পদ্ধায় প্রমাণ করা হয়েছে। প্রসক্ষমে মুশরিকদের ভ্রান্ত আকিদাসমূহেরও খবন করা হয়েছে। এতে জান্নাত ও জাহান্নামের অবস্থাসমূহের চিত্রায়ন করা হয়েছে। পয়গম্বরগণের লাওয়াতের অন্তর্তৃক বিশ্বাসসমূহ প্রমাণ করা এবং কাফেরদের সন্দেহ ও আপত্তি নিরসনের পর অতীতে যারা এসব বিশ্বাসকে সতা বলে শীকার করেছে, তাদের সাথে আল্লাহ তা আলা কি আচরণ করেছেন এবং যারা অশীকার ও শিরকের পথ অবলম্বন করেছে, তাদের পরিণতি কি হয়েছে সেসব বিষয় বিবৃত্ত করা হয়েছে। এ প্রসঙ্গে হয়রত মূসা (আ.) ও হারন (আ.), হযরত ইনিরাস (আ.), হযরত ইনিরাস (আ.) ও হারন (আ.), এর ঘটনাবনি ক্ষেরণে সন্দেশ এবং কোণ্ডাই বিশ্বাহিত উল্লেখ করা হয়েছে।

উল্লেখ করে শুরু করা হয়েছে।

মন্ধার মশরিকরা ফেরেশতাগণকে 'আল্লাহর কন্যা' বলে অভিহিত করত। কাজেই এ সরার উপসংহারে বিশদভাবে এ বিশ্বাসের খঞ্জ করা হয়েছে। সরার সামগ্রিক বর্ণনাভঙ্গি থেকে বঝা যায় যে, এতে বিশেষভাবে ফেরেশতাগণকে আল্লাহ তা আলার কনা: সাবাস্ত করা সংক্রান্ত বিশেষ বিষয়ের খণ্ডন করাই লক্ষা। এ কারণেই সরাটি ফেরেশতাগণের শপথ এবং ওঁ দের আনুগত্যের ওগার্বলি

আলোচ্য সুরায় আম্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর যেসব ঐতিহাসিক কাহিনী উল্লেখ করা হয়েছে ভন্যধ্যে সবচেয়ে অধিক শিক্ষাপ্রদ হচ্ছে, মসলিম জাতির জনক হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মহান জীবনেতিহাস। তিনি স্বপ্রযোগে আল্লাহ তা আলার নিকট হতে ইদিত পেয়ে একমাত্র স্লেহের পত্র হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে কুরবানি করতে প্রস্তুত হয়েছিলেন। উক্ত ঘটনা রাসূলে কারীম 🚃ও তাঁর সাহারীগণকে মুশরিকদের জুলুম-অত্যাচারের মুখে সান্ত্রনা লাভের প্রেরণা জোগিয়েছিল; তাঁদের নিরাশ অন্তরে আশার আলো জালিয়েছিল।

সুরার শেষ আয়াতসমূহে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, কাফিরদের সাময়িক প্রতাপ-প্রতিপত্তি দেখে শঙ্কিত হওয়ার কোনোই কারণ নেই। কেননা অচিরেই তাদের সকল শক্তি ও দম্ভ নিঃশেষ করে দেওয়া হবে এবং তারা লাঞ্জিত ও পর্যুদন্ত হবে। আর শেষ ফলে ঈমানদারগণই কামিয়াব হবেন এতে বিন্দুমাত্র সন্দেহ নেই। −[মা'আরিফুল করআন]



# بسم الله الرَّحَمَٰنِ الرَّحِيْمِ পুরুম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে গুরু কবছি

# ١. وَاللَّصِيُّ فُتِ صَفًّا لِا ٱلْمُكَارِكُةُ تُصِفُ

نُفُوْسَهَا فِي الْعِبَادَةِ أَوْ اجْنِحَتِهَا فِي الْهَوَاءِ تَنْتَظِرُ مَا تُومُرُ بِهِ.

- » ۲. فَالرَّجِرَاتِ زَجِّرًا ٧ أَلْمَلَاثِكَةُ تَزْجِرُ السَّحَابَ أَيْ تَسُوقُهُ.
- . فَالتَّالِيَاتِ جَمَاعَهُ قُرَّاءِ الْقُرْأِنِ تَتُلُوهُ ذكرًا لا مُصْدَرُ مِنْ مُعْنَى التَّالِيَاتِ.
- ে رُبُّ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَينَهُمَا وَ رُبُّ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَينَهُمَا وَ رُبُّ الْمَشْرِقِ لا أَيْ وَالْمُغَارِبِ لِلشُّعْسِ لَهَا كُلُّ يَوْم مَشْرِقٌ وَمَغْرِبُ .
- . إِنَّا زَيُّنَّا السَّمَا وَالدُّنْيَا بِزِيْنَةِ الْكُواكِبِ و أَيْ بِحَنُونِهَا أَوْبِهَا وَالْإِصَافَةُ لِلْبِيَانِ كَفِرَا وَ تَنْوِينَ زِيْنَةُ الْمُبَيَّنَةُ بِالْكُواكِبِ.

 শপথ তাদের যারা সারিবদ্ধ হয়ে দাড়নোঃ ফেরেশতাদের শপথ যারা ইবাদতের জন্য নিজেদেবকে সারিবদ্ধ কিংবা শূন্যলোকে আল্লাহ তা'আলার আদেশের

- প্রতীক্ষায় ডানাসমহ সারিবদ্ধকারী ৷
- অতঃপর শপথ তাদের যারা ধমকিয়ে ভীতি প্রদর্শনকারী। সেই ফেরেশতাগণ যারা মেঘকে শাসন করে তথা তাডিয়ে নিয়ে যায়।
- ৩. অতঃপর শপথ তাদের যারা আবন্তিতে রত করআন আবন্তিকারী দল যারা তা তেলাওয়াত করে, জিকিরের (এখানে الله عنه عنه عنه المالية عنه المالية عنه المالية المال
- . از الْهَكُمْ لَـ احدً . 8. निक्य़रे खामात्मत मातूम এक।
  - স্বকিছুর পালনকর্তা এবং পালনকর্তা উদয়াচলসমূহের । অর্থাৎ সূর্যের অস্তস্থলেরও (রব তিনি-ই)। প্রত্যহ সূর্যের একেকটি [পথক] উদয়স্থল ও অন্তস্থল রয়েছে।
  - 🥄 ৬. নিস্কয় আমি নিকটবর্তী আকাশকে তারকারাঞ্জির দারা সুশোভিত করছি । অর্থাৎ তারকারাজির আলো ঘারা কিংবা খোদ তারকার দারা। আর ইয়াফত বয়ানের জন্য, যদ্রপ ্রার বয়ান আনা হয়েছে -এর দারা তা তানবীন হওয়ার অবস্থায় [স্পষ্টত ব্যান] হয়ে

بِالشَّهُبِ مِنْ كُلِّ مُتَّعَلِّقُ بِالْمُقَدَّرِ شَيْطَنِ مَارِدٍ عَاتٍ خَارِجٍ عَنِ الطَّاعَةِ.

ष्ठा وَعِفْظًا मुक्छि वुक्छ و وَعِفْظًا كَا ١٩٠٠ وَعِفْظًا مَنْصُوْبٌ بِغَعْلِ مُقَدَّرِ أَيْ حَفِظُناهَا خَفَظْنَاهَا अर्था९ - فِعْل - এর ঘারা মানসূব হয়েছে অর্থাৎ আমি উজ্জ্বল নক্ষত্রের দ্বারা তাকে হেফাজ্রত করেছি, প্রত্যেক (এখানে مِنْ كُلِّ জার-মাজরুর মিলে পূর্বোক্ত] উহ্য نَعْل -এর সাথে মৃতা'আল্লিক অবধা <u>শয়তান থেকে</u> । অবাধ্য, যে আনুগত্য হতে বের হয়ে গিয়েছে ।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর মহন্তে ই'রাব গদকে ওলামায়ে الْكُواكِبُ : আর মহন্তে ই'রাব أَلْكُوَاكِبُ আরাতে إِنَّا زُيَّتًا السَّمَاءَ الخ কেরামের মতানৈকা রয়েছে-

- َيْنًا (त.) अमूचनातत मालः الْكُواكِبُ नकि महाद्व मानमृत हासराह । उचन এটा الْكُواكِبُ ). इसाम शरूम, शरमाह उ षावृ অথবা 🚉 🎚 উহ্য ফে'লের মাফউল হবে ।
- २. माजकत रत । अथवा, إِنَى الْغَاعِلِ , राज वनन अथवा आजरक वहान रत । अथवा عِلْنَةُ ٱلْمُصْدِرِ الِيَ الْغَاعِلِ কিংবা ضَافَة الْمَصْدَرِ الِي الْمَفْعُولِ হওয়র দরুন মাজরুর হবে।
- ৩, মারফু' হবে। সে ক্ষেত্রে তা উহ্য মুবতাদা তথা 🛵 -এর খবর হবে।

-भनि पू-नित्क लका करत मानमूव रूटा भारत عِنْظًا : पानि पू-नित्क लका करत मानमूव रूटा भारत وَعِنْظًا مِنْ كُلِّ شَبْطُنِ الخ

- ১. উহা ফে'লের মাফউলে মুতলাক হবে। তথা مُغَطِّفًا مِغُطِّفًا مِغْطًا اللهِ [আমি ভালোভাবে হেফাজত করেছি]।
- ২. অর্থের দিকে লক্ষ্য করে خَنْنُ -এর উপর আভফ হয়ে মানসূব হবে। তথা اللُّمُنِيُّ وَبُنْكُ السُّمَا وَاللَّهُ السَّمَا وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ সৌন্দর্য ও হেফাজতের দিক দিয়ে নিকটতম আকাশকে সুশোভিত করেছি]।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উদ্লিখিত আয়াতসমূহে একত্বাদের আলোচনা করা হয়েছে। আলোচ وَالصَّفَتِ ..... إِنَّ اِلْهَكُمْ لَـوَاحِـدُ আয়াত চতুষ্টয়ের মূল উদ্দেশ্য হলো ভাওহীদকে প্রতিষ্ঠিত করা। তবে তাওহীদের ঘোষণার পূর্বে তিনটি শপথ বর্ণনা করা হয়েছে-১. তাদের কসম যারা সারিবদ্ধ হয়ে দখায়মান। ২. বিতাড়িতগণের শপথ। ৩. জিকির পাঠকারীগণের শপথ। কিন্তু এখানে প্রশ্নু দেখা দেয় যে, এ সারিবন্ধ হয়ে দধায়মানগণ, বিভাড়িতকারীগণ ও জিকির পাঠকারীগণ কারাঃ কুরআনে কারীমে ভা প্রকাশ্যভাবে উল্লিখিত হয়নি । এ জন্য তাদের ব্যাখ্যায় বিভিন্ন মতামত পরিলক্ষিত হয় ।

- কিছুসংখ্যক মৃফাস্সিরীনে কেরামের মতে তারা হলেন, সারিবদ্ধ হয়ে আল্লাহ তা'আলার রান্তায় জিহাদে অংশগ্রহণকারী, যারা ইসলাম বিষেধীদের শক্তি ধ্বংস করে দেয় : আর সারিবন্ধ হওয়া কালীন আল্লাহ তা'আলার জিকির, তাসবীহ, তাহলীল ও তেলাওয়াতে কুরআনে লি**ও থাকে**ন।
- ২. কিছুসংখ্যক মুফাসসিরীনে কেরামের মতে, তারা হলেন সেই নামাজ আদায়কারীগণ যারা শয়তানি কুচিন্তা-ভাবনা ও অবৈধ কার্যাদিকে প্রতিহন্ত করে এবং নিজের সকল ধ্যান-ধারণাকে জিকির ও তেলাওয়াতের কাজে ব্যাপৃত করে।
- ৩, জ্বমহুরে মুকাস্সিরীনের মতে, তাঁরা হলেন ফেরেশতাগণ। আলোচ্য আয়াতে তাঁদের তিনটি গুণাবলির কথা উদ্দিবিত হয়েছে।

কেরেশতাদের প্রথম তথা : "أَرَالَمَ عَنْ الْمَالَقِ الْمَالَةِ وَالْمَعْلَةِ وَمَالَةً وَالْمَعْلَةِ وَمَالًا بَا উপর সমিবোঁশত করা। সুওরাং আয়াতের অর্থ হবে- কাতারের পর কাতারে রিধে সারিবদ্ধ হয়ে আল্লাহ তা আলার ইরাদত পালনের নিমিত্তে দওায়মান ফেরেশতাগণ। যাদের শানে আল্লাহ তা আলার ইরাদান করেছেন যে, ফেরেশতাগণ নিজেই বঙ্গেছেন-নিমিত্তে দেই কিন্তুসন্দেহে আমরা (আল্লাহ তা আলার আনুগত্য ও ইরাদতে) সারিবদ্ধ হয়ে দাঁছিয়ে থাকি। 'ফেরেশতাগণ কথন এবং কোথায় এরপ করে থাকেঃ এ প্রশ্নের জবাবে মুফাসদিরগণ হতে বিভিন্ন মতামত পরিলন্ধিত হয়-

- ইযরত ইবনে আব্বাস (রা.), হাসান বসরী (র.) ও কাতানাহ (র.) প্রমুখগণের মতে ফেরেশতাগণ শূন্যলোকে সর্বন্ধণ আল্লাহ
  তা আলার নির্দেশের অপেক্ষায় দাঁডিয়ে থাকেন। যখন কোনো নির্দেশপ্রাপ্ত হন সঙ্গে সঙ্গে তা পালনে রত হয়ে যান।
- কারো কারো মতে, এটা কেবল ইবাদতের সময়ই হয়ে থাকে; অর্থাৎ ফেরেশতাগণ যখন ইবাদত, জিকির ও
  তাসবীহ-তাহলীলে লিও হয়ে যান, তখনই তারা সারিবছ হন;

নিয়ম-নীতির অনুসরণ করাও দীনি দায়িত্ব : উল্লিখিত আয়াত হতে প্রমাণিত হয় যে, প্রতিটি কাজে নিয়ম-নীতির অনুসরণ করা ও ধারাবাহিকতা বজায় রাখাও দীনি দায়িত্ব ও কর্তব্য । আর এটাই আল্লাহ তা'আলার নিকট পছন্দনীয় । এটা তো সুস্পষ্ট যে, চাই আল্লাহ তা'আলার ইবাদত হোক বা অন্য কোনো বিধান পানন হোক তা এভাবে অর্জিত হতে পারত যে, ফেরেশতাগণ সারিবদ্ধ না হয়ে এলোমেলো ও ছড়ানো-ছিটানোভাবে একত্রিত হতো । কিছু উল্লিখিত বিশৃঞ্চলার পরিবর্তে তাদেরকে সুশৃঞ্চল ও সারিবদ্ধ হওয়ার ক্ষমতা দেওয়া হয়েছে । আর তাঁদের উত্তম গুণাবলির সর্বোক্ত স্থানে তার উল্লেখ করে বুঝিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তাঁদের এ বিশেষ গুণাটি আল্লাহ তা আলার নিকট অত্যন্ত প্রিয় ।

নামাজে সারিবদ্ধ হওয়ার ৩ব্লন্ড: আপ্রাহ তা'আলা ও তার রাসূল করার জন্য অতাদা ও তারমূর্তি জীবনের সকল ক্ষেত্রে করুল করার জন্য আহবান জানিয়েছেন : যারা ঐ আহবানে সাড়া দিয়েছে তারা উত্তম জাতি হিসেবে স্বীকৃতি লাভ করেছে। ইসলামি জীবন ব্যবস্থায় আপ্রাহ এবং তার রাসূলের উপর ঈমান আনার পর পরই নামাজের গুরুত্ব দেওয়া হয়েছে অর্থাং ফরজ করা হয়েছে। এ ইবাদত সুশৃক্ষলেও সারিবদ্ধভাবে পালন করার জন্য তাগিদ দেওয়া হয়েছে। এ প্রসঙ্গে হযরত জাবির ইবনে সামুরাহ (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাসূলে কারীম ক্রিই ইবাদান করেছেন, তোমরা নামাজে অক্রপ সারিবদ্ধ হও না কেন, যদ্রপ্র ছেবেশতাগণ তদের প্রভুর নিকট হাজিরা দেওয়ার সময় সারিবদ্ধ হয়ে থাকেঃ সাহাবায়ে কেরাম (রা.) আরজ করলেন, ফেরেশতাগণ আল্রাহ্ব দরবারে হাজিরা দেওয়ার সময় কিতাবে সারিবদ্ধ হয়ে থাকেন; রাসূলে কারীম ক্রিই উত্তর দিলেন, তাঁরা কাতার পূর্ণ করে এবং কাতারে গা ঘেঁবে দাড়ায় (অর্থাৎ মাঝখানে জায়গা খালি রাখে না)।

হযরত আবু মাসউদ বসরী (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেন– রাসূলে কারীম 🏯 নামাজে আমাদের কাঁধে হাত রেখে বলতেন, 'সোজা থাকো, আগে পিছনে যেয়ো না, তা না হলে তোমাদের মধ্যে মতবিরোধ দেখা দিবে।' এ প্রসঙ্গে আরো বহ নির্করযোগ্য হাদীস বর্ণিত রয়েছে।

ছেবেশতাগণের দ্বিতীয় তণ : أَرَّابِطِرَاتُ مِنْ اَلْتَالِطِرَاتُ وَمَنْ الْتَعْمِرُاتُ مِنْ الْتَعْمِرُاتُ وَمَرْ الْعَلَى وَمَالِّمَ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمِنْ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ الْعَلَى وَمَالِمُ اللّهِ وَمَلْمُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَمَالِمُ وَمَالِمُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَمَالِمُ وَلَيْمُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ وَمَالِمُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ اللّهُ وَمَالِمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ وَمُؤْلِمُوالِمُ اللّهُ وَمِلْمُ اللّهُ مِلْمُولِمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللل

কেরেশতাগণের তৃতীয় তপ : 'اَلَكُالِبَ وَكُرُ' অর্থাৎ ফেরেশতাগণ স্ক্র্ট্র' দাঠকারী। ১০ এর অর্থ হলোল 'উপদেশবাণী' বা 'আল্লাহর শ্বরণ'। প্রথমোক্ত অর্থ অনুসারে আয়াতটির অর্থ হবেল আল্লাহ তা 'আলা আসমানি কিতাবের মাধ্যমে যে উপদেশবাণী অবকীর্ণ করেছেল তারা তা পাঠকারী। এ তেলাওয়াত বরকত হাসিল ও ইবাদতের জন্যও হতে পারে। দ্বিতীয় অর্থ অনুসারে আয়াতটির অর্থ হবেল ফেরেশতাগণ সর্বনা আল্লাহ তা আলাকে শ্বরণ করেন, তাঁরা তাসবীহ-তাহলীলে সর্বন্ধণ লিক্ত থাকেল।

উন্নিখিত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা ফেরেশতাগণের উক্ত তিনটি গুণাবলির উল্লেখ করে ইবাদত-বন্দেগির সমস্ত গুণাবলির সমাবেশ ঘটিয়েছেন। ১. ইবাদতের জন্য সারিবদ্ধ হওয়া। ২. তাগুতী শক্তিকে আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি থেকে বিরত রাকা। ৩. আল্লাহ তা'আলার আহকাম ও উপদেশাবলি নিজে পাঠ করা এবং অন্যদের নিকট পৌছিয়ে দেওয়া। প্রকাশ থাকে ৫. ইবাদত-বন্দেগির কোনো আমলই এ তিন শাখা বহির্ভৃত নয়। অতএব উল্লিখিত আয়াত চতুষ্টায়ের মর্মার্থ হলো, 'যে ফেরেশতাগণ বন্দেগির সকল গুণাবলির ধারক-বাহক তাঁদের শপথ, তোমাদের প্রকৃত মাবুদ বা ইলাহ একমাত্র আল্লাহ তা'আলা।'

ফেরেশভাগণের শপথ করার ভাৎপর্য : পূর্বে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এ সূরার মূল আলোচ্য বিষয় হলো বিশেষ এক প্রকরে দিরক খন্দন করা। সে বিশেষ শিরক হলো, মক্কার কাফেররা ফেরেশভাগণকে আল্লাহ তা'আলার কন্যা বলে অভিহিত করত। সে মতে সূরার গুরুত্বেই ফেরেশভাগণের শপথ করে তাদের এমন গুণাবলি উল্লেখ করা হয়েছে, যা থেকে তাদের পরিপূর্ণ দাসত্ প্রকাশ পায়। উদ্দেশ্য এই যে, ফেরেশভাগণের এসব দাসত্ত্ব জ্ঞাপক গুণাবলি সম্পর্কে চিন্তা করলে ভোমরা স্বতঃস্কৃতভাবে বুখতে সক্ষম হবে যে, আল্লাহ তা'আলার সাথে তাদের সম্পর্ক পিতা ও কন্যার নয়; বরং তাদের মধ্যে দাস ও প্রভুর সম্পর্ক বিদামান রয়েছে। —[মাআরিফুল কুরআন]

আল্লাহ তা'আলা বিশ্বজ্ঞগতের অমুখাপেকী হওয়া সন্ত্রেও ফেরেশতা ইত্যাদির লপথ করেছেন কেন? আলাহ তা'আলার ফেরেশতাগণের লপথ করার ফলে প্রশ্ন জ্ঞাগে যে, তিনি তো পরম স্বয়ন্তর ও অমুখাপেকী। কাউকে আশ্বন্ত করার জন্য লপথ করার তাঁর কি প্রয়োজনঃ

ইতকান'-এ আবুল কাসেম কুশায়রী (র.) থেকে এ প্রশ্নের জবাবে বর্গিত রয়েছে যে, নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা আলার জন্য শপথ করার কোনোই প্রয়োজন ছিল না; কিছু মানুষের প্রতি তাঁর অপার প্রেহ ও করুণা তাঁকে শপথ করতে উদ্বুদ্ধ করেছে, যাতে তারা কোনো না কোনো উপায়ে সতা বিষয় কবুল করে নেয় এবং আজাব থেকে অব্যাহতি পায়। জনৈক মরুবাসী- وَنَوْ السَّمَاءَ وَالْرَوْسِ النَّمَا لَهُ مَا لَمُ مَا تُوَمِّدُ السَّمَاءَ وَالْرَوْسِ النَّمَا لَهُ مَا اللهُ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرَعْمُ وَلَمْ تَعَالَيْكُمْ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُمُ وَمَا تُرْعُمُ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُمُ وَمَا تُرْعُمُ وَمَا تُرْعُكُمْ وَمَا تُرْعُمُ مَا مَا يَعْلَمُ وَمِنْ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ السَّمَاءُ وَالْأَرْضِ النَّمَاءُ وَالْعَرْضِ السَّمَاءُ وَالْعَلَمُ مُعْتَلِمُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَمَا تُعْمُونُ مَا يَعْلَمُ وَمِنْ السَّمَاءُ وَمَا تُعْمُعُونُ وَالْعَلَمُ وَمَا يَعْمُ وَالْعُمْ وَمِنْ السَّمَاءُ وَمِنْ السَّمَاءُ وَالْعَلَمُ وَالْمَاعِمُ الْمَاتِقِيقِ وَالْعَلَمُ وَمِنْ السَّمَاءُ وَمَا تُعْمَاءُ وَمَا تُوجُونُ السَّمَاءُ وَمَا تُوجُونُ السَّمَاءُ وَمَا تُوجُونُ السَّمَاءُ وَمَا تُوجُونُ وَالْعَلَمُ وَمِنْ الْعَلَمُ مُنْ مَا أَمْ مُنْ السَّمَاءُ وَالْمُونُ وَلَمُ وَالْمُعُلِمُ وَمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُعُلِمُ الْمَاتِمُ وَالْمُعُمُّ وَمُنْ أَنْهُمُ وَالْمُعُلِمُ وَمُعُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ الْمَالِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونِ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُونُ وَالْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ والْمُونُ وَالْمُعُلِمُ وَ

আল্লাহ তা'আলা মাখলুকের মর্থাদা তাঁর চেয়ে কম হওয়া সন্ত্রেও তিনি মাখলুকের শপথ করলেন কেন? উক প্রপ্নের উকর হলো, আল্লাহ তা'আলা অপেক্ষা বড় কোনো সন্তা যখন নেই এবং হতেও পারে না, তখন আল্লাহ তা'আলার পথথ যে সাধারণ সৃষ্টির শপথের মতো হতে পারে না, তা বলাই বাহুল্য। তাই আল্লাহ তা'আলা কোথাও আপন সন্তার শপথ করেছেন, যেমন المَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانَّ وَالْمَانِّ وَالْمَانِي وَمَانِّ وَمَانِي وَالْمَانِّ وَالْمَانِّ وَالْمَانِّ وَالْمَانِ وَالْمَانِّ وَالْمَانِّ وَالْمَانِّ وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِّ وَالْمَانِي وَالْمِنْفِقِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَالْمَانِي وَال

ৰিভিন্ন উদ্দেশ্য ও লক্ষ্যে সৃষ্টবন্ধুর শপথ করা হয়েছে। কোথাও কোনো সৃষ্টবন্ধুর মহন্ত ও প্রেচড় বর্গনা করার লক্ষ্যে তার পদথ করা হয়েছে, যেমন- কুরআন মাজীনে রাসূলে কারীম — এর আয়ুঙ্গালের লপথ করে বলা হয়েছে- لَمُسْرُنُ إِنْ اَسْمُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ و

আৰে আৰু কল্যাণবহুল হওয়ার কারণে কোনো কোনো বস্তুর শপথ করা হয়। সেমল- رَائِسُونُ وَالْرَبُونُونُ وَالْمُونِّ وَالْمُؤْمِّ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِونِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُعْمِيْنِ الْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمِيْنِ وَالْمُؤْمِينِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُؤْمِيْنِ وَالْمُؤْمِنِيِّ وَالْمُوالِمِيْمِ وَالْمِنْفِيْنِ وَلِمِيْمِ وَالْمِنْمِيْنِ وَالْمُعِلِي وَالْمِنْمِيْنِ وَالْمِنِيْمِ وَالْمِنْمِيْمِ وَالْمِنِيِّ وَالْمِنِيْمِ وَالْمِنِيْمِ وَلِمِيْمِ وَالْمِنْمِيْلِمِيْلِمِيْمِيْمِ وَالْمِنِيِيِيِمِيْمِيْمِ

–[মা'আরিফুল কুরআন]

আল্লাহ হাড়া অন্য কারো শপথ করা হারাম, তাহলে কিডাবে আল্লাহ তা'আলা গায়রুল্লাহর শপথ করপেন? নাধানণ মানুষের জন্য শরিমতের প্রশিদ্ধ বিধান হলো, আল্লাহ তা'আলা বাতীত কারও শপথ করা বৈধ না। আল্লাহ তা'আলা যে সৃষ্ট বস্তুর শপথ করেছেন, তা কি এ বিষয়ের প্রমাণ নয় যে, অন্যের জন্যও গায়রুল্লাহর শপথ করা বৈধং এ প্রশ্নের জরাবে হয়বত হারান বসরী (র.) বলেন ভাটি এই বিষয়ের প্রমাণ নয় বিশ্বনি কর্ত্তর শপথ করার এখতিয়ার রাখেন, কিছু অন্য কারও জন্য আল্লাহ বাতীত কোনো কিছুর শপথ করা বৈধ নয়। ন্যাহারী উদেশ্য এই যে, মানুষ যদি নিজেকে অল্লাহ তা'আলার অনুরুপ মনে করে, তবে তা নিতান্তই ভ্রান্ত ও বাতিল হবে। শরিমত সাধারণ মানুষের জন্য গায়রুল্লাহর শপথ বিষদ্ধ করেছে। সুতরাং আল্লাহ তা'আলার ব্যক্তিগত কাজকে এর বিপক্ষে প্রমাণ স্বরুপ উপস্থিত করা বোতিল। ন্যাআরিফুল কুরআন।

আয়াতের ব্যাখ্যা : তিনি পালনকর্তা আসমান সমূহের, ভামিনের এবং একদুভারের মধাবাতী যাবতীয় সৃষ্টবন্তুর এবং তিনি পালনকর্তা উদয়াচলসমূহের : অতএব, যে সন্তা এতসব মহা সৃষ্টির প্রষ্টা ও পালনকর্তা, ইবাদতের যোগাও তিনিই হবেন : সমগ্র সৃষ্টজগৎ তার অন্তিত্ব ও একত্ত্বের দলিল : এখানে مَشْرِنَ শব্দার ক্রিক্রন । স্থ বছরের প্রতিদিন এক নকুন জায়গা থেকে উদিত হয় । তাই উদয়াচল অনেক । এ কারণেই এখানে বহুবচন পদবাচা হয়েছে । –(মাআরিফুল কুরআন)

আলোচ্য আয়াতের مَشَارِق শদ দ্বারা শুধু পূর্বাকাশে সূর্যের উদিত হবার স্থানের কথা বলা হয়েছে, পশ্চিমাকাশে অন্ত যাওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়নি। এর কারণ হলো, দৃ'টি পরম্পর বিরোধী বস্তুর মধ্যে একটির উল্লেখ করলেই অন্যটি বুথতে অসুবিধা হয় না। এতয়তীত অন্তের তুলনায় উদয়ের মধ্যেই আল্লাহ তা'আলার কুদরত হিকমতের মহিমার অধিকতর প্রকাশ ঘটে। তাই مَشَارِقُ বা উদয়ের স্থানের উল্লেখই যথেষ্ট মনে করা হয়েছে। –[তাফসীরে নুরুল কুরআন]

ত্র আরাতের ব্যাখ্য : এখানে এই নির্টাহ্র এই পৃথিবীর নির্টাহ্য আরাতের ব্যাখ্য : এখানে নির্টাহ্র অর্থ পৃথিবীর নির্টাহ্য আনাশনে ভারকারাজি বারা সুশোভিত করেছি। এখন এটা জরুরি নয় যে, ভারকারাজি আরাশণারেই অর্বাহূত হবে; বরং আকাশ থেকে পৃথক হলেও পৃথিবী থেকে দেখলে আকাশেই অর্বাহূত যানে হবে। ভারকারাজির কারণে গোটা আকাশ ঝলমল করতে থাকে। এখানে কেবল এছটুকু বদাই উদ্দেশ্য যে, এ ভারকা, শোভিত আকাশ এ বিষয়ে সাক্ষ্য দেয় যে, এগুলো আপনা-আপনি অন্তিত্ব লাভ করেনি; বরং একজন স্রষ্টা এগুলোকে সৃষ্টি করেছেন। যে সন্তা এসব মহান বন্ধুকে অন্তিত্ব দান করতে সক্ষম তাঁর কোনো শবিক বা অংশীদারের প্রয়োজন নেই। এছাড়া মুশরিকদের কাছেও একথা স্বীকৃত যে, সমগ্র সৌরজগতের স্রষ্টা আন্নাহ তা আলা। অভএব, আল্লাহকে স্ত্রষ্টা ও মালিক জেনেও অন্যের ইবাদত করা সতিয় সভিয়ই মহা অবিচার ও জুলুম।—[মা'আরিফুল কুরুআন]

্রুৰ ভাকসীর : উন্থিতি আয়াতসমূহে শোভা ও সাজসজ্জা ছাড়া তারকারান্তির আরও একটি উপকারিতা বর্ণনা করা হয়েছে যে, এগুলোর সাহায়্যে দৃষ্ট প্রকৃতির শয়তানদেরকে উর্ধ জগতের কথাবার্তা শোনা থেকে বিরত রাখা হয়। শয়তান গায়বি সংবাদ শোনার জনা আকাশের কাছাকাছি গিয়ে উপস্থিত হয়। কিছু তাদেরকে ফেরেশতাদের কথাবার্তা শোনার সূযোগ দেওয়া হয় না। কোনো শয়তান যৎসামান্য খনে পালালে তাকে শিবায়িত উদ্ধাপিকের আঘাতে ধ্বংস করে দেওয়া হয়, যাতে সে পৃথিবীতে পৌছে ভক্ত অতীন্ত্রিয়বাদী ও জ্যোতিষীদেরকে কিছু বলতে না পারে। এ জ্বলম্ভ উদ্ধাপিককে এই কাল হয়েছে।

#### অনুবাদ

٨ ٥٠. لاَ يَسَّمَّعُونَ أَيْ الشَّيَاطِيْنُ مُسْتَانَفُ তারা কোনো কিছু শ্রবণ করতে পারে না অথাং শয়তানরা, এটা নতুন [স্বতন্ত্র] বাক্য : আর তাদের শ্রবণ وَسِمَاعُهُمْ هُوَ فِي الْمَعْنِي الْمَحْفُوظُ عَنْهُ করা- প্রকৃতপক্ষে তা হতে [আকাশকে] হেফাজত কর হয়ে থাকে: উধর্জগতের অর্থাৎ আকাশের الَى الْمَلَا الْاَعْلَى الْمَلَالَكَةِ فِي السَّمَاءِ ফেরেশতাকুলের : আর ুর্ন্দ্র শব্দটির দিকে ুর্না -এর وُعُدّى السّمَاءُ باللِّي لِتَضَمَّنِهِ مَعْنَى দারা مُتَعَدَّى করা হয়েছে। কেননা এতে أَسُعَدَّى [মনোযেগের সাথে শ্রবণ করার] অর্থ নিহিত রয়েছে : الإصْغَاءِ وَفِيْ قِرَاءَةٍ بِتَشْدِيْدِ الْمِيْمِ অন্য এক কেরাতে মীম ও সীন অক্ষরদ্বয় তাশদীদ وَالسِّيْنِ أَصْلُهُ يَتَسَمَّعُونَ أُدْغُمَتِ الثَّاءُ যোগে রয়েছে। এটার আসল হলে 👸 📫 🗀 🗓 -কে 🔑 -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে। আর তাদের فِي السِّيْنِ وَيُقَذُّفُونَ آيَ الشَّبَاطِيْنُ بِالشُّهُب প্রতি নিক্ষেপ করা হয় অর্থাৎ শয়তানদেরকে অগ্নিপিও [উজ্জুল তারকা] নিক্ষেপ করা হয় চার্দিক থেকে مِنْ كُلِّ جَانِبِ مِنْ أَفَاقِ السَّمَاءِ. আকাশের দিগন্তসমূহ হতে।

إِنَّا خَلَقْنَهُمْ أَى اَصْلَهُمْ أَدُمَ مِنْ طِبْنِ لَأَرْبِ لَازُمْ يَلْصِقُ بِالْبَدِ الْمَعْنَى اَنَّ خَلْقَهُمْ ضَعِبْفُ فَكَ بَسَتَكَبِّرُواْ بِالْكَارِ النَّبِيّ وَالْقُرَاٰنِ الْمُؤَدِّى إِلَى هَلَاكِهِمُ الْبَسِيْرِ আমিই তাদেরকে সৃষ্টি করেছি অর্থাৎ তাদের আদি পিতা
আদমকে— ঐটেল মাটি থেকে। এমন মাটি যা হাতের
সাথে লেগে থাকে। অর্থাৎ তাদের সৃষ্টি (গঠন) দূর্বল
সূতরাং অহঙ্কারবশত তারা যেন কুরআনে করিম ও
মহানবী 
া -কে অহীকার না করে, যা [সে মহীকৃতি]
তাদেরকে সহজেই ধ্বংসের নিকে ধাবিত করবে।

# তাহকীক ও তারকীব

এখানে الْكَمَّالُي الْمُمَّالُي الْمُمَّالُي الْمُمَّالُي الْمُمَّالُي الْمُمَّالُي الْمُمَّالُ الْاَمْتُلُي الْمُمَّالُ الْاَمْتُلُي الْمُمَّالُ الْاَمْتُلُي صَالَحَ عَلَيْهِ ضَاءَ مَا الْمُمَّالُ الْاَمْتُلُمُ صَالَحَ الْمُمَّالُ الْمُمَالُ الْمُمَالُ الْمُمَالُ الْمُمَّالُ الْمُمَالُ الْمُمَالُ الْمُمَالُ الْمُمَالُولُ اللهُ الل

এর ওজনে মাসদার। এর অর্থ হলো– বিভাড়িত করা, বহিষ্কার করা, প্রতিহত করা ইত্রীক নির্দ্ধার করা, প্রতিহত করা ইত্যাদি। আলোচ্য আয়াতে کُشُرُّدٌ শব্দটি মাফউলে লাহ হয়ে নসব বিশিষ্ট হয়েছে। অর্থাং শরতানদেরকে আকাশের দিগতসমূহ ইতে চতুর্দিক থেকে অগ্রিপিও নিক্ষেপ করা হয়ে থাকে। আর তা করা হয় তাদেরকে বহিষ্কার করার জন্য।

غَوْلُهُ تَعَالَى ٱلْخُطُفُهُ : শদটির অর্থ হলো- ছিনিয়ে নেওয়া, আক্ষিকভাবে ছো মেরে কিছু নিয়ে যাওয়া। অর্থাৎ কোনো শয়তান ঘদি ঘটনাক্রমে ফেরেশতাদের কোনো আলোচনা তনে ফেলে, সঙ্গে সঞ্জেলিত অগ্লিপিও তাকে পকাদ্ধাবন করে এবং ভক্ষ করে ফেলে।

। انْهُمْ শদাটির অর্থ হলো- অগ্নিপিও, অগ্নিকুলিস। এটা একবচন, বহুবচনে انْهُمُّ الْمُ شَهَابُ الْمُعَالَّي شَهَاب بَعْضُوْلُهُ تَعَالَّي شَاهَبُ

নি কৰি কৰি । আলোচ্য আয়াতাংশে । ই হরকে আতফ, আর আনি কৰিনি কৰিনি কৰিব। নি কৰিব। নি

वर्थ इस्ता- आि, खात كَرْبُ खर्थ इस्ता- आठाला वा निकृष्ठ । खख्यत, नम्बस्सात كَرْبُ عَلَيْ اللَّهُ عَمَالَى طِيْنَ كُرْبِ সমষ্টিগত অৰ্থ उला- खाठाला वा निकृष्ठ भाषि ।

# প্রাসঙ্গিক আ**লো**চনা

يَسَمَّعُونَ الْبَيَ الْمَكِرِ ...... كُلِّ جَانِبِ ..... كُلِّ جَانِبِ ..... كُلِّ جَانِبِ ..... كُلِّ جَانِب জিন শয়তানরা উর্ধজগৎ তথা ফেরেশতা জগতের কিছুই শ্রবণ করতে পারে না; বরং তারা সেখানকার কোনো কথা শ্রবণ করতে মনস্থ করলে চতুর্দিক হতে তাদেরকে প্রতিহত করা হয়। ফলে তারা অকৃতকার্য হয়ে ফিরে যেতে বাধ্য হয়।

উরোধ্য যে, জাহিলিয়া যুগে মক্কা তথা সমগ্র আরবভূমিতে গণকদের অসম্ভব দৌরাত্মা ছিল। ইসলামের প্রারম্ভ যুগে জাহেলিয়াতের অপরাপর বদ-রুসুমের মতো তার প্রভাব ও প্রচলনও অবশিষ্ট থেকে যায়। সে যুগের গণকেরা দাবি করত যে, তারা জিনের মারফত দূর-অতীত এবং ভবিষ্যতের অনেক ধবরা-ধবর বলতে সক্ষম। তাদের প্রচারকৃত ধবরা-ধবরের কিয়দংশ কোনো কোনো সময় সতাও হতো। কেননা তথন শয়তানরা [জিন] আকাশে গিয়ে ফেরেশতাদের বাকাালাপ শ্রবণ করত এবং সে সবল আলাপ-আলোচনা উক্ত গণকদের নিকট এসে অবহিত করত।

রাসূল — এর নব্যত প্রাপ্তির পর তিনি লোকদেরকে হযরত জিবরাঈল (আ.)-এর মারফত প্রাপ্ত আল-কুরআন লোকদের মাঝে পেশ করতে লাগলেন। আর আল-কুরআনেই অতীত ও তবিষ্যতের বহু ঘটনাবলি বিধৃত হয়েছে। এ কারগেই মজার লোকেরা কুরআন মাজীদকে গণকদের প্রদন্ত শবরা-খবরের সাথে তুলনা করতে লাগল। রাসূল — ক গণক আখ্যা দিয়ে উপহাস করতে লাগল। তারা আরও বলতে লাগল যে, জিন শয়তানের যোগসাজসেই রাসূল — এ সকল তথ্যাবলি প্রচার করছেন। আলোচ্য আয়াতে তাদের সে সকল অমূলক দাবিকে খবন করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, জিন শয়তানের মাধ্যমে আকাশের যে সংবাদাদি গণকরা সংগ্রহ করত তার পথ সম্পূর্ণরূপে বন্ধ ও রুদ্ধ করে দেওয়া হয়েছে। রাস্ল — এর নব্রত প্রতিব্ধ করা ব্যাহ্ম অবান্ধর বিরুদ্ধ করা হয়েছে। বদাই করেলে আজন শয়তানদেরকে সম্পূর্ণরূপে প্রতিহত করা হয়েছে। যখনই কোনো জিন শয়তান করে উক্তর্জণং তথা আসমান হতে কোনো তথ্য সংগ্রহ করার চেষ্টা করে তৎক্ষণাৎ তাকে প্রতিহত করা হয়। একটি অগ্নিকুর্লদেরে মাধ্যমে তার পশ্চাম্বান করা হয় এবং তাকে ছিন্ন-ভিন্ন করে দেওয়া হয়।

এ প্রসঙ্গে তাফসীরকারগণ বলেছেন, শয়তান বিভাড়নে যে জরেকা ব্যবন্ধত হয়, অন্য তারকা থেকে স্বতন্ত্র : এ তারকাগুলোর মধ্যে আন্মেয় দাহিকা শক্তি থাকে, যা ইবলীস শয়তান ও তার অনুচরদের উপর নিক্ষেপ করা হয় যেন ইবলীস শয়তান বা তার কোনো অনুচর কেরেশতাদের কোনো কথা শ্রবণ করতে না পারে।

অতএব, একথা সুস্পষ্টরূপে প্রমাণিত হলো যে, রাস্কে কারীয় 😂 এর নব্যত লাতের পর শয়তানের জন্য আসমানে হানা
দিয়ে তথা সংগ্রহ করা মোটেই সন্তবপর ছিল না। কাজেই রাস্ব 😂 নিজেও গণক ছিলেন না এবং তাঁর কেনো জিন
শয়তানের সাথে যোগসাজসও ছিল না। এটা তাঁর বিরুদ্ধে ষভ্যন্ত ও মিগ্যা অপবাদ হাড়া আর কিছুই নয়। এতথাতাঁর
আল-কুরআনের মাধামে রাস্কা 😂 যে তথ্যানি প্রচার করতেন তা ছিল সম্পূর্ণরূপে নির্ভেজন সত্য। অনানিকে জিন শয়তানের
মারফত গণকরা যেসব তথ্যানি প্রকাশ করত তার এক-আধটা ঘটনাক্রমে সতা হলেও তাতে মিথ্যার অংশই ছিল অণিক। তাই
রাস্ক্ শণক ছিলেন- তানের এরপ অমূলক দাবি সম্পূর্ণরূপে মিথ্যা ও বানোয়াট ছাড়া কিছুই নয়।

َ ﴿ يَسَّعُمُونَ اِلَى الْسَلَا .... مِنْ كُلِّ جَانِبِ ﴿ يَسَّعُمُونَ اِلَى الْسَلَا .... مِنْ كُلِّ جَانِبِ আছে, আল্লাহ তা'আলা ভারকারাজিকে তিনটি উদেশ্যে সৃষ্টি করেছেন- ১, আসমানের সৌন্দর্য বর্ধনে, ২, শয়তানদেরকে মারার জন্যে ও ৩, পথ-প্রদর্শনের জন্যে। এডদ্বাতীত ভারকারাজি সৃষ্টির অন্য কোনো উদ্দেশ্য নেই।

বুখারী শরীকে হ্যরত আবৃ হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীদে রয়েছে, প্রিয়নবী 
হ্রেই ইরণাদ করেছেন, যখন আল্লাহ তা আলা আসমানে কোনো বিষয়ের সাদেশ প্রদান করেন, তখন কেরেশতাগণ অত্যন্ত বিনয়ের সঙ্গে তাদের ভানা ঝাপটান, কোনো পাধারের উপর জিঞ্জির স্পর্শ করলে যেমন শব্দ হয়, ফেরেশতাগণের ভানা ঝাপটানোর তেমনি শব্দ শ্রুনত হয়। যথন ফেরেশতাদের অন্তর থেকে অপেক্ষাকৃত কিছু ভয় দূর হয়, তখন তারা একে অন্যাকে জিজ্ঞাসা করে, 'তোমাদের প্রতিপালক কি আদেশ করেছেন'। তখন অন্যা ফেরেশতাগণ বলেন, 'আল্লাহ তা'আলার ফরমান সতা, তিনি শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাযোর অধিকারী।' ফেরেশতাদের একথা কিছু শয়তান চুরি করে শ্রুবণ করে এবং তাদের নিকট অন্যারাও এভাবে শ্রুবণ করে। এভাবে উপরের শয়তান নিকের শয়তানকৈ জানিয়ে দেয়। একের পর এক তনতে থাকে। যে শয়তান সর্বনিহ্ন পর্যায়ে থাকে, সে ঐ কথাটি জাদুকর কিংবা গণকের নিকট পৌছে দেয়। অনুনিক জাদুকর এবং গণকেরা এ কথার সঙ্গে আরো একশটি মিথ্যা কথা একত্রিত করে মানুষের নিকট বর্ণনা করে (এমন হবে, এমন হবে) গণকদের ক্রমামতো যদি একটি কথাও সত্য হয়, তবে ঐ একটি কথার কারণেই ঐ গণকের প্রচার হয় এবং তার কথার সত্যায়ন হয়, এভাবে তার সম্পর্কে কথা বলা হয় যে, অমুক গণক এ বিষয়ে এমন কথা বলেছিল।

তবে জ্বিন শয়তান কিভাবে আকাশে তথ্য সংগ্রহের জন্য হানা দেয়, আর কিভাবেই বা এক-আখটু শ্রবণ করে অথবা কিভাবে অগ্নিপিও তাকে তথ্যীভূত করে ফেলে, তা আমাদের বোধশন্তির বাইরে। তার সঠিক অবস্থা ও ধরন শুধুমারে আক্রাহ তা আলাই অবগত রয়েছেন। কোনো কিছুই তাঁর শক্তি-সামর্থোর বাইরে নেই। আর তাঁর কুদরতের সকল রহস্য অনুধাবন করা মানুষের দুর্বন মন্তিজের আওতা বহির্ভূত। সূতরাং তিনি ও তাঁর রাসৃদ 🚟 যা বলেছেন, তা বিনা বাক্য-ব্যয়ে দ্বিধাহীনভাবে বিশ্বাস করা আমাদের দায়িত্ব ও কর্তব্য।

উল্লেখ্য যে, উন্তিখিত আয়াতে পরোক্ষভাবে কাফেন-মুশরিকদের একটি ভ্রান্ত বিশ্বাসকে খণ্ডন করা হয়েছে। মুশরিকরা জিনদেরকে বুবই শক্তিশালী মনে করে থাকে। এমনকি দেব-দেবী বিশ্বাসে তাদের পূজা-অর্চনাও করে- তাদেরকে আন্তাহ তা আলার সাথে শরিক করতে একটুও দ্বিধাবোধ করে না। তাদের ধারণা এ জিনদের সাথে আন্তাহ তা আলার বংশগত সম্পর্ক রয়েছে। অতএব, উল্লিখিত আয়াতে মুশরিকদের অনুরূপ ভ্রান্ত বিশ্বাসের মুশোৎপাটন করে বলা হয়েছে যে, জিন শরতানের সাথে আন্তাহ তা আলার বিশেষ কোনো সম্পর্কই নেই; বরং তারা আন্তাহ তা আলার চির শক্ত হিসাবেই পরিচিত। উর্জ্বলাত তথা থেবানে কেরেশতাগণ সমগ্র জাহানের বিভিন্ন পরিকল্পনা নিয়ে আলোচনা-পর্যালোচনা করেন- সেখানে এ সকল জিন শরতানের প্রবেশেরও অনুমতি নেই। তারা সেখানে অনুরবেশের অপচেষ্টা করলে আন্থিপিও নিক্ষেপ করে ছিন্ন-ভিন্ন করে নেওয়া হয়।

পূর্বের আয়াতের সাথে আলোচ্য আয়াতের যোগসূত্র: উল্লিখিত আয়াতের সাথে পূর্বেক আয়াতের গজীর সম্পর্ক রয়েছে পূর্বের আয়াতে বলা হয়েছে যে, আত্রাহ তা'আলা বিদ্রোহী শয়তানের কবল হতে আকাশমওলকে সম্পূর্ণ মুক্ত করেছেন। অপ্তাহ তা আলা আকাশে এমন নিখুত ব্যবস্থাপনা করেছেন, যার ফলপ্রশ্বতি কোনো বিদ্রোহী জিন তথা শয়তানের পক্ষে সেখানে হান দিয়ে কোনো তথ্য সংগ্রহের স্থাোগ নেই। অতএব, মুশরিকরার রাস্পুল্লাহ ্র্রে -কে গণকদের সাথে তুলনা করে যে, বল ধাকে— তিনি জিনের মারফত বিভিন্ন আসমানি খবরা-খবর সংগ্রহ করত তা গুহীর নামে পেশ করেছেন'— তা সম্পূর্ণরূপে মিথা ও সত্যের পরিপদ্ধি ছাড়া বাস্তব্বের সাথে তার সামান্যতম সম্পর্কন্ত নেই।

উক আয়াতে সে একই কথার প্রতিধ্বনি করে বলেছেন, ফেরেশতাকুলের জগতের সমগ্র জাহানের ভবিষ্যৎ ঘটনাবলির পরিকল্পনা সম্পর্কিত যে আলোচনা-পর্যালোচনা হয়ে থাকে তার কণা পরিমাণও শয়তানরা ওনতে পায় না। এমনকি কোনো শয়তান যদি ঘটনাক্রমে দু'-একটি ওনেও ফেলে তৎক্ষণাৎ প্রজ্বলিত অগ্নিপিও নিক্ষেপ করে সে শয়তানকে ধ্বংস ও নিচিফ্ করা হয়। যার ফলশ্রুতিতে তারা অন্য কারও নিকট তা পৌছাতে সক্ষম হয় না। অতএব, প্রতীয়মান হলো, আয়াতহয়ের বিষয়বন্ধুর মধ্যে কেনে বড় ধরনের পার্থকা দেই; বরং আয়াতহয়ের বিষয়বন্ধু ও মর্মার্থ অভিন্ন।

- ১. يَسَّعُونَ اليَ الْمَلَا الْأَعْلَىٰ ١٤ অর্থাৎ শয়তানরা উর্ধাজগৎ তথা ফেরেশতা জগতের আলাপ-আলোচনা শ্রবণে সক্ষম নয় ৷
- ২. ايَّن کُلِّ جَانِب ُدُخُورًا بِي অর্থাৎ তাদেরকে প্রতিহত করার জন্য চতুর্দিক হতে (অগ্নিপিণ্ড) নিক্ষেপ করা হয়। যাতে তারা অর্থমারিত ধ্বংসের মুখে নিপতিত হয়।
- ప. بَنَهُمْ عَذَاكُ رُاصِتُ अर्था९ (পরকালে) তাদের জন্য চিরস্থায়ী আজাব রয়েছে। যার কোনো সীমা-পরিসীমা নেই।

অতএব উপরে শয়তানের যে তিনটি অবস্থা বর্ণিত হয়েছে তা দ্বারা স্পষ্টরূপে প্রমাণিত হয় যে, শয়তানরা উর্ধান্ধগতে সাধারণত পৌছতে পারে না। আর ঘটনাক্রমে যদি পৌছেও যায় এবং সেখান হতে ফেরেশতাদের কোনো কথাবার্তা তনার জন্য চেষ্টা করে. তখন সাথে সাথে একটি জ্বলম্ভ অগ্নিপিও তার পিছু ধাওয়া করে এবং তাকে ছিন্ন-ভিন্ন করে ফেলে।

সূতরাং প্রতীয়মান হলো, শরতান উর্ধেপ্তগণ তথা ফেরেশতাজগণ হতে কিছুই ওনতে পারে না এবং শরতান (জিন)-এর সাথে আল্লাহ তা'আলার বিশেষ কোনো তথা বংশীয় কোনো সম্পর্ক নেই। কাজেই এ ব্যাপারে কাফের-মুশরিকদের ধারণা ও দাবি সম্পূর্ণ অমূলক ও ভিত্তিহান।

উদ্রিখিত অগ্নিপিও নিজেপ কি নবী করীম 🚟 এর নব্য়ত লাভের পরে হয়েছে না পূর্বেও ছিল? ﴿ كُنْدُنْرُنَ مِنْ كُلِّ আর [যবন শয়তানরা উর্ধ্বন্ধপতের কোনো কথা সংগ্রহ করার চেষ্টা করে তখন] চতুর্দিক হতে তাদেরকে অগ্নিপিও নিজেপ করা হয়। আর এতে তারা জ্বলে-পুড়ে তক্ষ হয়ে যায়। প্রশ্ন হল্পে, শয়তানদের প্রতি এ জ্ঞাতীয় আচরণ কি রাস্প্রস্থাত লাভের পরে তক্ষ হয়েছে না পূর্ব হতেই চলে আসছিল। এ প্রসঙ্গে মুম্গস্সিরীনে কেরামের মধ্যে মতানৈকা রয়েছে-

- ② অন্য একদল মুখ্যাসমিরীনে কেরামের মতে, রাসুলে কারীম ऽऽ। এর নবুয়ত লাভের পূর্বেও শয়্যতানকে মন্ত্রিপিও নিক্ষেপ করা হতো। তবে সর্বদা নিক্ষেপ করা হতো না; বরং কোনো কোনো সময় অগ্নিপিও নিক্ষেপ করা হতো আবার সময় সময় তা করা হতো না। এতয়াতীত তা চতুর্দিক হতে নিক্ষেপ করা হতো না; বরং কোনো কোনো দিক হতে নিক্ষেপ করা হতো, আব কোনো কোনো দিক হতে নিক্ষেপ করা হতো না। কিন্তু রাসুলে কারীম ऽऽ। এর নবুয়ত লাভের পরবাহী সময় হতে সর্বনা ও চতুর্দিক হতে শয়তানের উপর অগ্নিপিও নিক্ষেপের বন্দোবস্ত করা হয়।
- ০ অপর একদল মুখ্যাস্পিরীনে কেরামের মতে, শয়তানকে অগ্নিপিও নিক্ষেপের এ পদ্ধতি রাস্লে কারীম 👭 -এর নবুয়ত লাভের পূর্বেও ছিল এবং তার ধারাবাহিকতা তাঁর নবুয়ত লাভের পরেও বলবৎ থাকে। পূর্ববর্তী যুগের জ্যোতির্বিজ্ঞানী ও সাধারণ জনগণের তায়্য ও বাস্তব অভিজ্ঞতা হডেও তার প্রমাণ পাওয়া যায়।

তবে শেষোক মতটি গ্রহণ করলে একটি প্রশ্ন উথাপিত হয় যে, যদি রাসূলে কারীম 😂 -এর নবৃয়ত লাভের পূর্বেও তা প্রচলিত থাকে, তবে তা কিভাবে রাসূলে কারীম 😂 -এর মোজেজা হতে পারে? তাই এ ক্ষেত্রে দিভীয় অভিমতটি সর্বাধিক যুক্তিযুক্ত ও এইপযোগ্য বলে মনে হয়। কেননা উক্ত মতানুসারে যদিও পূর্বেও অগ্নিপিও নিক্ষেপের প্রচলন ছিল, কিন্তু তা সর্বদা ও চতুর্দিক হতে ছিল না; বরং কখনো কখনো ও কোনো কোনো দিক হতে ছিল। অন্যদিকে রাসূলে কারীম 😂 -এর নবৃয়ত লাভের পর তা চতুর্দিক হতে এবং সর্বদা নিক্ষেপ করা হতে। কাজেই তা এদিকে লক্ষ্য করে রাসূলুরাহ 😂 -এর মোজেজা হতে কোনো অস্তরায় নেই। মোটকথা হলো, রাসূলে কারীম 😂 -এর নবৃয়তের সময়কালে কোনো শয়তানের পক্ষে কোনো আসমানি তথ্য আহরণের কোনো সূযোগই আর বাকি থাকেনি। আল্লাহ তা আলা এ সময় আকাশকে সম্পূর্ণরূপে সংরক্ষণের বাবস্থা গ্রহণ করেছেন। কোনো বিদ্রোহী শয়তান আকাশ হতে যদিও বা ঘটনাক্রমে দু'-একটি কথা খনে ক্ষেলে সঙ্গে একটি অগ্নিপিও তাকে ধাওয়া করে এবং ছিন্ন-ভিন্ন করে ক্ষেলে।

উল্লিখিত অগ্নিপিও নিক্ষেপকরণ নব্যতের কারণে ছিল, কিন্তু পরবর্তী সময়ে তা স্থায়ী হলো কেন? পূর্বে আলোচিত হয়েছে যে, রাসূলে কারীম — এর নব্যয়তকৈ উপলব্ধ করে আল্লাহ তা আলা আসমানের সংরক্ষণের জন্য বিশেষ ব্যবহা অবলয়ন করেছেন। তারকারাজির মাধ্যমে আসমানের হেফাজতের জন্য এমন নিরাপত্তার ব্যবহা এহণ করেছেন যে, কোনো জিন শয়তানের পক্ষে আসমান হতে কোনো তথ্য বা আলোচনা সংগ্রহ করা অসম্ভব। যথনই কোনো জিন শয়তান আকাশ তথা ফেরেশতা জ্বনৎ হতে কোনো তথ্য সংগ্রহের মনহু করে তৎক্ষণাৎ একটি জ্বলম্ভ অগ্নিপিও তার পিছু ধাওয়া করে এবং তাকে জ্বালিয়ে তম্ব করে ফেলে। এবন প্রশ্ন উধ্বাপিত হয় যে, রাসূলে কারীম — এর নব্যয়তকৈ গণকদের কথার সাথে সংমিশ্রণ হতে সংরক্ষণের জন্য উল্লিখিত ব্যবহা নেওয়া হয়েছে। তাহলে রাসূলে কারীম — এর ইন্তেকালের পর উক্ত সংরক্ষণ ব্যবহা অপরিরতিত ও বলবৎ থাকল কেন। এর রহস্য বা কারণ কি

ইমাম কুরতুবী (র.) উক্ত সংরক্ষণ ব্যবস্থা বলবৎ থাকার দৃটি কারণ বর্ণনা করেছেন-

- ১. গণক বিদ্যা যাতে একেবারেই বন্ধ হয়ে যায় তথা শয়তানরা পরবর্তী য়ুগেও যেন আকাশের কোনো তথ্য বা আলোচনা সংগ্রহ করে ফাসিক ও ফাজির গণকদের মাধ্যমে লোকদেরকে বিভ্রান্ত ও পথন্রষ্ট করতে না পারে। রাসূলে কারীম ক্রিক্র পশকদের পেশা এবং গণকের নিকট যাওয়াকে হারাম বলে ঘোষণা করেছেন। এ ব্যাপারে তিনি সর্বোচ্চ সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেনক্রিক্র আর্থাৎ যে গণকদের পেশা অবলম্বন করে বা গণকের নিকট যায় সে আমার উন্মতের অন্তর্ভুক্ত নয়।
- ২, রাস্পে কারীয এর নব্যত লাভের পূর্বগুণে মানুষ সচরাচর গণকদের প্রতি বৃবই উৎসাহী ও আত্মশীল ছিল। রাস্পে কারীয় তাকে সমূলে উপড়ে ফেলেন। কিছু রাস্প এর পরবর্তী সময়ে পুনরায় যদি এ শায়ের কিছুটা আত্মশীলতা বা যথার্থতা লোক সমাজে প্রকশ পায়, তাহলে মানুষের ধারণা হতে পারে যে, রাস্পে কারীয় এর ইন্তেকালের সঙ্গে সঙ্গে নব্দুয়তের (মুগের) পরিসমাঙি ঘটেছে এবং পুনঃ গণকদের মুগের সূচনা ইয়েছে।

অতএব, উল্লিখিত দু'টি কারণে রাসূলে কারীম 🏥 -এর ইন্তেকালের পরও শয়তানকে পশ্চাদ্ধাবন করার জন্য অগ্নিপিও নিক্ষেপের ব্যবস্থা বলবৎ রয়েছে। কাজেই অদ্যাবধি কোনো শয়তানের পক্ষে আসমানি তথ্য বা আলোচনা সংগ্রহ করে কোনো গণকের নিকট পৌছানোর সামান্যতম সুযোগ নেই। যার ফলশ্রুতিতে বর্তমান গণক বিদ্যার কোনোত্রপ নির্তর্বোগ্যতা বা আস্থাশীলতা নেই।

আয়াতে বর্গিত অগ্নিপিওসমূহ ঐ সকল তারকারাজির অস্তর্গত কিনা যেতলো বারা আল্লাহ তা'আলা আসমানকে সুসজ্জিত করেছেন? আল্লাহ তা'আলা আল-কুরআনের অন্য এক স্থানে ইরশাদ করেছেন وَزُنَيْنُ النَّبُ الخَ অর্থাৎ আমি বাতিসমূহ তথা তারকারাজির মাধ্যমে নিকটবর্তী আকাল তথা পৃথিবীর আকাশকে সুশোভিত ও সুসজ্জিত করেছি। আর আমি তারকারাজিকে শয়তানকে নিক্ষেপকরণের মাধ্যমও বানিয়েছি।

এখানে প্রশু উত্থাপিত হয় যে, যে তারকারাজি আকাশের সৌন্দর্য বৃদ্ধির উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করা হয়েছে সেগুলোর মাধ্যমে শয়তানকে প্রতিহত করা হয়, নাকি শয়তানকে প্রতিহত করার জন্য অন্য তারকারাজি বিদ্যামান রয়েছে?

ইমাম রায়ী (র.) তাফসীরে কারীরে এর উত্তরে বলেছেন, যে অগ্নিপিণ্ডের মাধ্যমে আকাশকে অনুপ্রবেশকারী শরতানদেরকে প্রতিহত করা হয়ে থাকে তারা ঐসব তারকারাজির অন্তর্ভুক্ত নয় যেওলো দ্বারা আল্লাহ তা আলা আকাশকে শোভাবর্ধন করেছেন। কেননা নিক্ষেপের পর উক্ত অগ্নিপিও নিঃশেষ হয়ে যায়। আর যদি নিক্ষিপ্ত অগ্নিপিওসমূহ শোভাবর্ধনকারী তারকারাজির অন্তর্ভুক্ত হতো, তাহলে আকাশের তারকারাজির মধ্যে অত্যধিক ঘাটিত পরিদৃষ্ট হতো। কিন্তু বাস্তবে তা দেখা যায় না। কেননা আমরা বচকে অবলোকন করছি যে, আকাশে কোনোরূপ ঘাটিত বা পরিবর্তন ছাড়াই সর্বদা বিদ্যমান। কন্তেই প্রতীয়মান হলো যে, নিক্ষিপ্ত অগ্নিপিওওলো সেসব তারকারাজির অন্তর্ভুক্ত নয় যাদের দ্বারা আকাশকে সুসক্ষিত্রত করা হয়েছে। কিন্তু আল্লাহ তা আলার ইবশাদ— ক্রিক্টি ক্রিক্টিয় লারা সুসক্ষিত্রত করেছি এবং সে তারকারাজিকেই শয়তানের জন্য রক্ষম নিক্ষেপকারী বানিয়েছি। এ আয়াত দ্বারা বাহ্যিকভাবে বুঝে আসে যে, যে তারাকারাজিকেই শয়তানের জন্য রক্ষম নিক্ষেপকারী বানিয়েছি। এ আয়াত দ্বারা বাহ্যিকভাবে বুঝে আসে যে, যে তারাকারাজিকে দ্বারা আকাশকে সুসক্ষিত্রত করার জন্য বাবহার করা হয়ে থাকে। কেননা আলোচা আয়াতে তিক্টেই শয়তান প্রতিহত করার জন্য বাবহার করা হয়ে থাকে। কেননা আলোচা আয়াতে এক ক্রিক্টির তারকারাজিক ইমাম রায়ী (র.)-এর জ্ববাব ভুল সাবান্ত হয়। তবে ইমাম রায়ী (র.)-এর প্রকার ভ্রেক স্বাব ভুল সাবান্ত হয়। তবে ইমাম রায়ী (র.)-এর পক্ষ হতে জ্ববাব দেওয়া যেতে পারে যে, আলোচা আয়াতে ১ যমীরের পূর্বে মুযাফ বিলুপ্ত রয়েছে। অর্থাৎ মিন্টির ক্রিকিত তারকারাজির ন্যায় তারকাকে শয়তান প্রতিহত করার জন্য বানিয়েছি।

এতহাতীত মুফাস্নিরীনে কেরামের কেউ কেউ উল্লেখ করেছেন যে, প্রকৃতপক্ষে শর্মতানকে তারকা নিক্ষেপ করা হয় না; বরং তারকা হতে একটি অগ্নিপিও বিচ্ছিন্ন হয়ে শয়তানকে প্রতিহত করে ও ভক্ষ করে দেয়। তারকার মধ্যে আল্লাহ তা'আলা পূর্বেই উক্ত অগ্নিপিও সৃষ্টি করে রেখেছেন। অতএব, তা তারকারই একটি অংশের ন্যায় হওয়ার দিকে লক্ষ্য করলে তাকেও তারকা বলে অবহিত করা হয়। আর তা তারকা হতে বিচ্ছিন্ন বস্তু হওয়া এবং তার কারণে তারকা ক্ষয়প্রাপ্ত না হওয়ার দিকে লক্ষ্য করলে তা তারকা ছাড়া অন্য বস্তু বললে ভুল হবে না। অতএব, আলোচ্য আলাতের এবং ইমাম রাখীর বক্তব্যের মধ্যে বস্তবিক কোনে হন্ধ নই।

শরতান অগ্নি বারা সৃষ্ট, তবে তাকে কিতাবে আতন বারা শান্তি দেওয়া হবে? কুরআন ও হাদীসের সুস্পষ্ট বাণী বারা প্রমাণিত হয় যে, শায়তান অগ্নি বারা সৃষ্ট। যেমন শায়তানের বন্ধবার উদ্ধৃতি দিতে গিয়ে আল্লাহ তা আলা কুরআন মান্তীদে ইবশাদ করেছেন। কুরুল্লাই করেছ আর আদমকে মান্তী হতে সৃষ্টি করেছ আর আদমকে মান্তি হতে সৃষ্টি করেছ আর আদমকে মান্তি হতে সৃষ্টি করেছ আর আদমকে মান্তি হতে সৃষ্টি করেছ। (সুত্রাং আমি কিতাবে আদমকে সিজদা করতে পারিং) অন্য এক জায়গায় আল্লাহ তা আলা ইবশাদ করেছেন। وَالْجَانَ الْمُسْرَمُ مِنْ مُؤْمِلُ مِنْ تَارِيسُمْرَمُ مَنْ مُؤْمِلُ مِنْ تَارِيسُمْرَمُ مَنْ تَارِيسُمْرَمُ وَالْجَانَةُ مَنْ مُؤْمِلُ مِنْ تَارِيسُمْرَمُ وَالْجَانَةُ مَا مَنْ الْمَالَمُ مِنْ تَارِيسُمْرَمُ وَالْجَانَةُ عَالَمُ وَالْجَانَةُ مِنْ قَبْلُ مِنْ تَارِيسُمْرَمُ اللّهِ ক্রিছে।

এখানে প্রপ্ন উত্থাপিত হয় যে, যে শয়তান আগুনের সৃষ্টি তাকে অগ্নিপিও দ্বাবা কিভাবে ভক্ষ করে দেওয়া ফেতে পদের। এছবাউচ্ছ আখেবাতে কিভাবেই বা তাকে অগ্নি দ্বারা শান্তি দেওয়া হবে?

মুফাস্সিরীনে কেরামগণ উপরিউক্ত প্রশ্নের দু'টি জবাব দিয়েছেন~

- ১. যে আওন ছারা তাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে তার তুলনায় অগ্নিপিও এবং পরকালের আঙ্কন অনেক ওব রেশি শক্তিশালী হবে, যাতে তারা ধ্বংস ও নির্মূল হয়ে য়য় এবং আজাব অনুভব করে !
- ২, শয়তান আওনের সৃষ্টি- এর হারা উদ্দেশ্য নয় য়ে, শয়তানের সর্বাসই আওন; বরং তা হারা উদ্দেশ্য হলো শয়তানের মূলধাতু আওন; যেতাবে মানুষর মূলধাতু মাটি হলেও মানুষ সর্বাংশেই মাটি নয়। আতএব যেতাবে মানুষকে মাটি হারা শান্তি দেওয়া য়য়। ঠিক তেমনিই শয়তানকেই আওন হারা শান্তি দেওয়া য়য়। কাজেই অপ্লিপিও হারা শয়তানকে তম্ম করে দেওয়া কিংবা অপ্লি হারা তাকে শান্তি দেওয়া য়েটেও য়ুজিহীন কিছু নয়।

মানুষকে আঠালো মাটি ছারা সৃষ্টি করার মর্মার্থ কি? : মানুষকে আঠালো মাটি ছারা সৃষ্টি করার দু'টি মর্মার্থ হতে পারে-

- মানুষের আদি পিতা হয়রত আদম (আ.)-কে মাটি হতে সৃষ্টি করা হয়েছে। আর সকল মানুষই য়েহেতু হয়রত আদম
  (আ.)-এর সন্তান সেহেতু তাদের সকলকেই য়েন মাটি হতে সৃষ্টি করা হয়েছে।
- ২. মানুষ বীর্ষ হতে মাতার গর্ভে অনেক স্তর অতিক্রম করে পৃথিবীর মুখ দর্শন করে। আর অন্যদিকে বীর্য সৃষ্টি হয় রক্ত হতে, আর রক্ত সৃষ্টি হয় নানা ধরনের বাদদ্রেব্য হতে। খাদ্য প্রস্তুত হয় ফল-মূল ও শস্যদানা হতে। ফল-মূল ও শন্যদানা সৃষ্টি হয় মাটি হতে। অতএব, উপরিউক্ত বিশ্লেষণ য়ারা প্রতীয়মান হলো যে, মানুষকে মাটি হতেই সৃষ্টি করা হয়েছে।
- এর্থাং আমি মানুষকে আঠালো মাটি হতে সৃষ্টি করিছি। এর হারা এদিকে ইশারা করা হয়েছে যে, মানুষের সৃষ্টি হলো খুবই দুর্বল ও নিকৃষ্ট। তাই তাদের অহস্কার করার মতো কিছুই নেই। অতএব তাদের অহস্কার করা অনুচিত। অহস্কারের কারণে রাসূল করিছা। তাই তাদের অহস্কার করার মতো কিছুই নেই। অতএব তাদের অহস্কার করা অনুচিত। অহস্কারের কারণে রাসূল করিছা। তাকের অহস্কার করা এবং আলাই তা আলার অন্তিত্বক অমান্য করা একেবারেই উচিত নয়। তাদের জেনে রাখা আবশ্যক যে, তারা যদি রাসূলে কারীম করে, তাহলে এতে রাসূলে কারীম আবদ্ধক বিশ্ব করিছা। তাদের জেনে রাখা আবশ্যক যে, তারা যদি রাসূলে কারীম করে, তাহলে এতে রাসূলে কারীম আবদ্ধক বিশ্ব করিছা। তালের জিলে রাখা না করে, আলাহ তা আলার অন্তিত্বক অস্বীকার করে, তাহলে এতে রাসূলে কারীম ভাতি আবদ্ধক করি সাধন হবে। যার ফলশ্রুতিতে অচিরেই তারা ধংসপ্রশান্ত বে। তাদের এ জাতীয় আচরণ আল্লাহ তা আলার আজাব ও গজবকে অবধারিত করবে। তা প্রতিরোধ করার সাধ্য করে নেই। তালের এ জাতীয় আচরণ আল্লাহ তা আলার আজাব ও গজবকে অবধারিত করবে। তা প্রতিরোধ করার সাধ্য করে নেই। বিশ্ব নির্কিটি কর্মির স্থিত তার বিশ্ব স্থিত হতে সারে। বিশ্ব নির্কিটি করার স্থিত করে স্থিত করিছা বিশ্ব স্থিত তার স্থিত বিশ্ব স্থিত উত্তা স্বত্বত হতে পারে। যথা—
- ك بَسَّعُونُ إِلَى الْمَلَاِ الْأَعْلَىٰ .< আচা মূলে ছিল الْمَلَوْ الْأَعْلَىٰ .﴿ الْمُعَلَّىٰ الْمُلَاِ الْأَعْلَىٰ .﴿ আসমানের কোনো আলোচনা তনতে না পারে । নসব প্রদানকারী হরফ । বিলুৱ হওয়ার পর کان غل है তার মূল অবস্থায় তথা রফা'-এর অবস্থায় প্রত্যাবর্তন করেছে । অর্থাং এটা كَرْسَتْمُونُ وَاللّهِ عَلَيْهِ স্থা নক্ষা কিল্পিত আরাত্যরের মধ্যে নক্ষা কৰা सन्न।
- क. يُبُبُنُ اللَّهُ لَكُمْ ٱنْ يَضِلُوا अर्थार আলাহ তা আলা এ জন্য আহকাম সুস্টিরূপে বর্ণনা করেন, যাতে ভোমরা পথরট না হব।
- ন. يَرَوَاسِيَ أَنْ تَعْيَدُ بِكُمْ ... অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা পাহাড়-পর্বতকে খুঁটি স্বরূপ সৃষ্টি করেছেন। যাতে জমিন তোমানেরকে নিয়ে নত্নাড়াড়া করতে না পারে; বরং দ্বির থাকে।
- بَرْسَكُوْنَ إِلَى الْسَلَا الْأَعْلَىٰ
   بِالْمَالَى الْسَلَا الْأَعْلَىٰ
   الْمَالَىٰ الْسَلَا الْمَكَلَىٰ
   आ(लाठा प्रायदावस्टव्यत अवप्राि अनिक এवर विजीवि देशाय यायाचनाडी (३.)-এत नहस्तीव अठियठ ।

الاخبار بحاله وحالهم عجبت بفتع التَّا ، خِطَابًا لِلنَّبِيِّ أَيْ مِنْ تَكُذِيْسِهُمْ الَّاكَ وَ هُمْ يَسْخُرُونَ مِنْ تَعَجُّبِكَ .

١٣٥٥. وَإِذَا ذُكَّرُوا وَعَظُوا بِالْقَرَانِ لَا يَذْكُرُونَ لَا ىَتُعظُونَ.

.١٤١٨. وَإِذَا رَاوَا أَيْدُ كَانْشُفَاقِ الْفَكَبِ يَسْتَسْخُرُونَ يَسْتَهْزُ وَنَ بِهَا.

. وَقَالُواْ فِينِهَا إِنْ مَا هٰذَآ إِلَّا سِحْرُ مُّبَيْنَ

न्नकथानतक अश्वीकात करत वरल- आग्रता घरन. وَقَالُواْ مُسْكِرِيْنَ لَلْبَعَثِ ءَ إِذَا وَمِسْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَّعِظَامًا ءَانَّا لَمَبْعُوثُونُ في الْهَمْزَتَيْن فِي الْمَوْضَعَيْنِ التَّحْقِبُقُ وَتَسْهِيلُ الثَّانِيَةِ وَادْخَالُ أَلِفِ بَيْنَهُ مَا عَلَمَ الْوَجْهَتْنِ.

জহমের رَارُ (শন্দি أَوْ) কু কুৰু কুণ্ণও কিং أَوْ أَبِأَوْنَ الْأَوْلُونَ بِسَكُونَ الْوَاوِ عَطْفًا بيأو وينفشحها والهكشزة ليلاستنفهام وَالْعَطْفُ بِالْوَاوِ وَالْمَعْطُوفُ عَلَيْهُ مَحَلُّ إنَّ وَاسْمِهَا أَوِ الصَّمِيرِ فِي لَمَبْعُوثُونَ وَالْفَاصِلُ هَمْزَةُ الْاسْتِفْهَامِ.

١٨. فَيَلُّ نَعَمُ ثُبِعَتُونَ وَآنْتُمُ دَاخِرُونَ صَاغِرُونَ.

উদ্দেশ্যের দিকে স্থানান্তবের দিকে হয়েছে , আর ক্ হলো, তার ও তাদের সম্পর্কে সংবাদ প্রদান কর আপনি বিশ্বয়বোধ করেন – 🚉 🚅 শবের 💢 অক্ষরটি যবর বিশিষ্ট হবে ৷ রাসুলে কারীম 🚟 -কে সুম্বেংন করা হয়েছে। অর্থাৎ তারা যে আপনাকে মিথ্যা সারার করেছে এ জন্য আপনি বিশ্বিত হয়েছেন। আব তার বিদ্রূপ করে আপনার বিশ্বিত হওয়ার কারণে

যখন তাদেরকে বুঝানো হয়, কুরআনের মাধ্যমে ওয়াজ-নসিহত করা হয়- তখন তারা বুঝে না-ওয়াজ-নসিহত গ্রহণ করে না

তারা যখন কোনো নিদর্শন দেখে- যেমন- চলু দ্বির্যন্তিত হওয়াল তখন বিদ্রূপ করেল মোজেজা নিয়ে ঠাট্রা-বিদ্দপ করে।

১৫. এবং বলে, মোজেজা প্রসঙ্গে– কিছুই নয়, এ যে সুস্পুষ্ট জাদু- সুস্পষ্ট জাদু।

মরে যাবো এবং মাটি ও হাড়ে পরিণত হয়ে যাবো, তখনও কি আমরা পুনরুখিত হবোং (১১)। ও 💵 উভয় স্থলে হামযাদ্য় ১. স্বঅবস্থায় [অপরিবর্তিত] থাকবে । ২, দ্বিতীয় হামযাকে সহজ করে পড়া যাবে। ৩. উক্ত দু অবস্থায়ই হামযান্বয়ের মধাখানে একটি আলিফ বৃদ্ধি করে পাঠ করা যায়।

সাথে পড়া যায়। তখন 🗊 -এর দারা আতফ হবে: আর 🗓 ্-এর মধ্যে যবরও হতে পারে : তখন হাম্য এর জন্য (তথা প্রশুবোধক) হবে, আর اسْتَغْفَارُ আতফ وَأَو عَلَيْهِ । এর দারা হবে وَأُو عَلَيْهِ । এর দারা হবে তার ইসমের মহল হবে : অথবা, مُعْطَرُفُ عَلَيْهِ টা فَاصِلُ -এর মধ্যকার यशीत हरत : आत তথা ব্যবধানকারী হলো ইন্তিফহামের হাম্যাহ

১৮. হে রাসুল 🚐 ! বলুন, হাা ভোমাদেরকে পুনঃ জীবিত করা হবে- এবং তোমরা হবে লাঞ্ছিত - দীনহীন হবে:

.١٩. فَإِنَّمَا هِمَى صَعِيْرٌ مُبَهَمَّ بُغَسِرُهُ مَا بَعْدَهُ زَخِرَةً فَاإِنَّمَا هِمَ مَا بَعْدَهُ زَخِرَةً أَى صَبِيحَةً وَاحِدةً فَاإِذَاهُمْ اَى أَلْخَلَاتِنَ اَحْبَاءً بَنظُرُونَ مَا بُفَعَلُ بِهِمْ.
٢٠. وَقَالُوا آَى الْكُفَّارُ بَا لِلتَّنْبِيْهِ وَبُلَنَا هَلَاكنَا وَهُوَ مَصْدَرٌ لَا فِعْلَ لَهُ مِنْ لَغَظِم وَبُلَنَا وَهُوَ مَصْدَرٌ لَا فِعْلَ لَهُ مِنْ لَغَظِم وَبُلَنَا وَتُقُولُ لَهُمُ الْمَلَاتِكَةُ هَذَا بَوْمُ اللّذِيْنِ أَى الْمُعَلِيمِةِ الْمَدَّلِيمِ الْمَلْكِكة هَذَا بَوْمُ اللّذِيْنِ أَيْ

১৭ ১৯. বস্তুত সে উথান হরে এখানে ক্রু অপ্পষ্ট মনির, তার পরবর্তী বাক্য তাকে নিস্তেমণ করে- বিকট শব্দ ধর্মি মাত্র একটি- যখন তারা অর্থাৎ সকল সৃষ্টিজীব জীবিত অবস্থায় প্রত্যক্ষ করতে থাকরে – তাদের সাথে মে আচরণ করা হবে।

২০. <u>এবং বলবে</u>, অর্থাৎ কাফেররা হায়! এখানে ي 
তাধীহের জন্য হয়েছে। দুর্<u>তাগ্য আমাদের</u> ধ্বংস। ويل ব্যক্তি মাসদার, তার শব্দ হতে কোনো ينها হয় না।
আর ফেরেশতাগণ তাদেরকে লক্ষ্য করে বলবে—
এটাই তো প্রতিফল দিবস্– হিসাব-নিকাশ ও
প্রতিদানের দিন।

. ४९ ২১. <u>বলা হবে, এটাই ফয়সালার দিন</u> – সমগ্র সৃষ্টিজীবের "মধ্যকার – <u>যাকে তোমরা মিখ্যা বলবে।</u>

### তাহকীক ও তারকীব

আল্লাহর বাণী এনুন্দ্র -এর মধ্যকার কেরাতের বিভিন্নতা : উল্লিখিত আয়াতে এনুন্দ্র শপের মধ্যে দু জাতীয় কেরাতে বৰ্ণিত হয়েছে-

- ১. আবৃ আমর আসিম ও মদীনাবাসী কারীগণের মতে, ক্রিক্র ক্রান্তর শব্দের তি অক্ষর যবর যোগে হবে। এ ক্ষেত্রে এর হারা রাস্ক্র কারীম ক্রিক্রে ক্রান্তর হবে অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা তার রাস্ক্র ক্রিক্র ক্রান্তর ইরশাদ করছেন যে, হে রাস্ক্র। ক্রাফের মুশরিকেরা যুক্তিযুক্ত প্রমাণাদি উপস্থাপন করার পরও আল-কুরআনকে মিথ্যা সাবান্ত ও পুনক্র্যানকে অর্থীকৃত জ্ঞাপন করার কারণে আপনি বিশ্বিত হয়ে পড়েছেন অথচ তারা সে সম্পর্কে ঠাট্টা-বিদ্রেপ ও উপহাস করছে। জ্ঞালালাইন শরীফের গ্রন্থকার (র.) এ অভিমতটি গ্রহণ করেছেন।
- ج হরেও আলী (রা.), ইবনে মাসউদ (রা.) এবং কৃষ্ণার অন্যান্য কারীগণ, আবু উবাহেদ ও ফাররা প্রমুখ কারীগণনের মতে উক্ত

  আবাহ পদের টি অক্ষর পেশ যোগে হবে। এ ক্ষেত্রে এর أَنْ عَلَى उথা কর্তার ব্যাপারে দুটি সন্ধাবনা রয়েছে। এর الله তা আবাহ তা আলা হবেন অর্থাৎ আলাইর তা আলা ইরগাদ করছেন যে, আমি তো কাফের ও মুশরিকদের স্পর্ধা নেখে আকর্যান্তিত

  হক্ষে অথচ তারা হাসি-ঠাটা ও উপহাসে লিও রয়েছে। অথব। এর الله الله الله الله হবেন। তখন আরাতির

  উহাত্রপ হবে- الله الله তা তা আমানের অবস্থা নেখে

  আক্রমিন্ত হিন্দি, অথচ তোমরা হাসি-ঠাটা ও উপহাসে বাত রয়েছে। -{ক্রব্রুকী}

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

্রতঃপূর্বে আল্লাহ তা'আলা বিভিন্ন প্রমাণাদির মাধ্যমে কাফের-মুশন্তিকলে নিকট পুনঃ জীবনকে প্রমাণাদির মাধ্যমে কাফের-মুশন্তিকলে নিকট পুনঃ জীবনকে প্রমাণিত করেছেন। তাদেরকে সুস্পইরূপে জানিয়ে দিয়েছেন যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের তুলনায় অসংখা শকিশালী ও বৃহৎ আকৃতির বন্তুরাজি সৃষ্টি করেছেন। আর মুহূর্তে তাদের ধ্বংস করা এবং সাথে সাথে তাদের জীবন দান করা সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলার জন্য একেবারেই মামুলি ব্যাপার। এতঘাতীত আল্লাহ তা'আলা যে মানুষকে নিকৃষ্ট মাটি হতে সৃষ্টি করেছেন সে মানুষের জন্য স্বয়ং আল্লাহর অন্তিত্ব, রাস্পুলের বিসালাত ও কুরআনে কারীমের সত্যতাকে অস্বীকার করা সুবই বিশ্বরকর ব্যাপার।

অতএব আরাহ তা'আলা তাঁর রাসুলকে লক্ষ্য করে ইরশাদ করেছেন, আপনি তো তাদের প্রতি বিশ্বয় প্রকাশ করেন যে, এমন সুস্পষ্ট প্রমাণাদি থাকা সত্ত্বেও তারা পথে আসছে না। কিন্তু তারা উল্টো আপনার প্রমাণাদির প্রতি বিদ্ধুপবাণ বর্ষণ করে। তাদেরকে যতই বৃষ্ণানো হোক, তারা বুঝে না। কুফরি ও খোদাদ্রোহীতায় তারা এতটুকু মাত্রা ছাড়িয়ে গেছে যে, সত্যকে গ্রহণ করা তো দূরের কথা বরং সত্যের প্রতি উল্টো ঠাট্টা-বিদ্ধুপ করা তাদের অভ্যাসে পরিণত হয়ে গেছে। অতএব, তাদের সংপথ প্রদর্শনের কাজ যে কত দুঃসাধ্য ব্যাপার তা বৃষ্ণিয়ে বলার অবকাশ নেই।

আল্লাহ তা'আলার প্রতি আন্চর্যান্বিত হওয়ার নিসবত করা জায়েজ কিনা? সাধারণত মানুষ যখন কোনো ব্যতিক্রমধর্মী বন্তু দেখে তখন আন্চর্যবোধ করে থাকে, আর এটা মানুষের সৃষ্টিগত বৈশিষ্ট্য। তবে আল্লাহ তা'আলার দিকে আন্চর্যান্বিত হওয়ার নিসবত করা জায়েজ কিনা? এ প্রসঙ্গে ওলামায়ে কেরামের মধ্যে কিছুটা মতানৈক্য পরিদৃষ্ট হয়।

ইমাম রাখী (র.) উল্লিখিত আয়াতের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে বলেছেন যে, উক্ত تَعَبِّدُ ফেলটিকে যদি পেশসহ পড়া হয়, তাহলে তার ফায়িল বা কর্তা হারেন স্বয়ং আল্লাহ তাআলা। কিন্তু আমরা এ বক্তব্য গ্রহণ করতে পারি না। কেননা মূলত আল্লাহ তাআলা স্বীয় রাস্ল -কেনল ফুলত করে উক্তিটি করেছেন। বাকাটি মূলে ছিল وَمُرْمَنَ وَيُسْخُرُونَ وَمُسْتَعُرُونَ لَعَبِيْتُ وَيُسْخُرُونَ وَالْكُونَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

জিতাৰে केंच्रों किन्ने केंच्रों (আপনি তাদের কথা তনুন এবং তাদের অবস্থা প্রত্যক্ষ করুন), ২. النَّارِ , ২ केंच्रो তারা জাহানুমের উপর ধৈর্ধধারণ করতে পারল।

অবশ্য অনুন্ত ফিলটিকে পেশযুক্ত করে পড়লে যে নাজায়েজ হবে তা নয়। কেননা আল্লাহ তা'আলার প্রতি আছিত বিশ্বিত ইওয়ার নিস্বত করা জায়েজ। কুরআন মাজীন ও হানীস শরীকে এ সম্পর্কে বহু প্রমাণ বিদ্যমান রয়েছে।

প্রমাণ উপস্থাপনের পর কিয়ামত ও হাশরের প্রসঙ্গে কান্টের-মুশরিকদের অবস্থা : আল্লাহ তা'আলা অকটা প্রমাণাদির মাধ্যমে পুনর্জীবন ও হাশরকে প্রমাণিত করেছেন। তারপরও কান্টের ও মুশরিকণণ তা মেনে নেয়নি; বরং উপহাস করে তা উড়িয়ে দিয়েছে। বিরোধিতা হতে তারা কিঞ্চিৎ পরিমাণও পিছিয়ে আসেনি। ইমাম রামী (র.) তাফসীরে কাবীরে আলোচ্য অবস্থায় কান্টেরদের কিছু সংখ্যক আচার-আচরণের উল্লেখ করেছেন।

- ২. রাস্বে কারীম 🚃 যখন তাদেরকে সভ্য সম্পর্কে বুঝাতেন তখন তারা তা বুঝার চেটাই করত না। যেন তারা সত্যকে তনেও তনে না, দেখেও দেখে না। এ জন্যই আল-কুরআনে তাদেরকে نَمْ يُعَمِّلُونَ يُعَمِّلُونَ يَعْمُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ
- ৩. কিয়ামত ও পরকালকে তারা অবিশ্বাস্য ও অসম্ভব ব্যাপার মনে করে উপহাস করে উড়িয়ে দিয়েছিল। কাজেই কোনো মোজেজা ও নিদর্শনও এ প্রসঙ্গে তাদেরকে প্রভাবিত করতে পারেনি। কুরআন মাজীদে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন– آراؤ اَرَادُ اَرَادُ اَرَادُ اَلَمَ اَلَمَ اَلَهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ و

ইমাম রাথী (র.) তাফসীরে কাবীরে এ বিষয়ে উল্লেখ করেছেন যে, মঞ্জার কাফের-মুশরিকরা কিয়ামত ও পুনজীবনকে সম্পূর্ণজ্ঞপে অধীকার ও প্রত্যাখ্যান করেছিল। তারা বিশ্বিত হতো এবং বলত যে, যে লোকটি মৃত্যুবরণ করে মাটিতে জপান্তরিত হয়েছে, যার অদ-প্রত্যাদ ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন হয়ে গেছে, সে পুনরায় কিভাবে জীবন লাভ করতে পারে? এটা সম্পূর্ণজ্ঞপে অবিশ্বাসযোগ্য ব্যাপার। এমনকি এ বিষয়ে তারা অধীকৃতির এমন চরম পর্যায়ে গিয়ে পৌছেছিল যে, যারা তা বিশ্বাস করত তারা তাকে উপহাস ও বিক্রপ করতে, তাকে বড় বোকা মনে করত। তাদেবকে উক্ত অধীকৃতির পথ হতে ফিরিয়ে আনার শুধুমাত্র দৃটি পদ্ধতিই বাকি ছিল।

১. তাদের সন্থ্যে কিয়ামত ও পুনরুত্থানের ব্যাপারে দলিল-প্রমাণ উপস্থাপন করা। যেমন তাদেরকে বলা হয়েছে, তোমাদের কি জানা নেই পুনরুত্থানের তুলনায় আসমান ও জমিনের সৃষ্টি অধিক কঠিন কাজ। সুতরাং যিনি এ কঠিন কাজটি করতে সক্ষম হয়েছেন তিনি সে তুলনায় সহজ কাজটি তথা পুনরুত্থানের কাজটি করতে অবশ্যই সক্ষম হবেন। এতদ্বাতীত কোনো করুকে সৃষ্টি করার তুলনায় তা তেঙ্গে যাওয়ার পর পুনরায় তৈরি করা সহজ। সুতরাং যে প্রষ্টা মানুষকে কোনোরূপ পূর্ব নমুনা ছাড়া প্রথমবার সৃজন করেছেন, তিনি তাদেরকে পুনরায় পূর্বের অপেক্ষা সহজেই পুনর্জীবিত করতে পারবেন তাতে সন্দেবের কোনো অবকাশ নেই।

তবে বান্তব কথা হলো আলোচ্য প্রমাণ অত্যন্ত শক্তিশালী ও যুক্তিযুক্ত হওয়ার পরও তা হতে মুশরিকরা উল্লেখযোগ্য কোনো ইপকৃত হতে পারেনি। কেননা উল্লিখিত দলিলের যথার্থতা ও যৌক্তিকতা তারা উপলব্ধি করা দূরের কথা উপলব্ধি করার চেষ্টাও করেনি। অতএব তা কিতাবে তাদের উপর প্রভাব বিস্তার করবে।

रि. राज्येत सत्तत्वर्गन (का थ्र) २५ (४)

- ২. রাস্লে কারীম ক্রিমেনে মানে করিব নানানে করি রিসালাতকে প্রতিষ্ঠা করবেন, তাদের আয়া অর্জন করবেন। মাতে পরে হাপর-নশর, কিয়ামত, পুনরুধ্বান, হিসাব-নিকাশ, জান্নাত-জায়ন্নোম-এর ঘটনাবলি রাস্থ্রল করে মির । তা তাদের বুঝে আসুক বা না আসুক তারা তার পরোয়া করবে না। কিল্প আফসোসের বিষয় হলো, শত মোজেজা ও অলৌকিক নিদর্শনাদি প্রত্যক্ষ করার পরও তাদের পাথবদম অন্তর এতটুকু নরম হয়নি; বরং আরো অধিক কঠিন হয়েছে। সমত্ত অলৌকিক নিদর্শনাদি প্রত্যক্ষ করার পরও তাদের পাথবদম অন্তর এতটুকু নরম হয়নি; বরং আরো অধিক কঠিন হয়েছে। সমত্ত অলৌকিক নিদর্শনাবলি ও প্রমাণাদিকে তারা ঠায়্টা-বিদ্রুপ করে উড়িয়ে দিয়েছে।

যোজেজা ও নিদর্শনাদি নিয়ে মুশরিকরা ঠাটা-বিদ্রেশ করত কেন? রাস্তা কারীয় 

থখন মকার কাফের ও মুশরিকনের সমূবে মোজেজা ও নিদর্শন উপস্থাপন করতেন, বিভিন্ন নিদর্শনাবলি উথাপন করতেন এবং পরকাল ও পুনরুখানের দিকে তাদেরকে দাওয়াত দিতেন তখন তারা তাকে অবীকার তো করতই, সাথে সাথে তার প্রতি ঠাটা-বিদ্রুপ করত। তাদের তিরজারের পশ্চাতে বিশেষ কারণ ছিল তারা পুনরুখানকে অবিশ্বাস ও অবান্তব বলে মনে করত এবং রাস্তা 

এর মোজেজাসমূহকে মনে করত নিছক জাদু। তাদের এ ব্যাপারটি বুঝে আসত না যে, একজন মানুষ মৃত্যুবরণ করে, ছিন্র-ভিন্ন হয়ে, মাটির সাথে মিশে যাওয়ার পর পুনরায় তাকে কিভাবে জীবিত করা যেতে পারেঃ কিভাবে তাকে হিসাব-নিকাশের জন্য বিচারের সমুখীন করা যেতে পারেঃ সুনীর্ঘ সময় অতিক্রান্ত হওয়ার পর তার কাজ-কর্মের তালিকাই বা কোথায় পাওয়া যাবেঃ এ সকল বিষয় কখনো বিশ্বাসযোগ্য হতে পারে না।

এ পরিস্থিতিতে আল্লাহ তা'আলা রাসূলে কারীম ﷺ কে বলে দিয়েছেন যে, আপনি মূশরিকদেরকে বলে দিন- لَا مُرْوَنَّ অর্থাৎ নিন্দয় তোমাদেরকে পুনরুখানে করা হবে। আর এ অমান্য ও অবিশ্বাসের ফলশ্রুতিতে সেই পুনরুখানের দিন তোমাদেরকে লক্ষিত হতে হবে, অসীম আজাবে নিপতিত হতে হবে। আফসোস ও হায়-হতাশ সেদিন তোমাদের কোনো কাজেই আসবে না। শান্তি হতে পরিত্রাণের কোনো পথই সেদিন আর তোমাদের জনা উনুক্ত থাকবে না।

তুঁন আয়াতের ব্যাখ্যা : আল্লামা আলুসী (র.) এ পর্যায়ে আরবের বিখ্যাত বীর কুন্তিগীর রোকানার ঘটনা উল্লেখ করেছেন। মক্কার অধিবাসী রোকানাকে রাসুলে কারীম করেছে একটি পাহাড়ের পাদদেশে বকরি চরাতে দেখলেন, তিনি তাকে ইসলাম এবণের আহ্বান জানালেন, সে বকল, 'আমি এসব কথা বৃধি না, আমি কুন্তিগীর, আমাকে কুন্তিতে পরাজ্ত করেতে পারদে আমি বিধ্যটি চিন্তা করব'। রাসুলে কারীম করেলেন, 'আমি যদি তোমাকে কুন্তিতে পরাজিত করি তবে ইসলাম করুল করেবে তো' সে বলল, 'জী হ্যা'। এরপর রাসুলে কারীম করেলেন। করে রোকানার সঙ্গে কুন্তি লড়তে হলো, তিনি একে একে তিনবার ধরাশায়ী করলেল। এরপরও সে আরও কিছু মোজেজা দেখার জন্যে আবেদন করল। তথন তিনি বৃক্ষকে ডাকপেন, বৃক্ষটি তাঁর নিকট হাজির হলো। তারপর রোকানা মক্কাবাসীর নিকট এসে বলল, ইনি বিরাট জাদুকর, ভবন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয় (অবশ্য পরবর্তীকালে রোকানা ইসলাম এহণ করেন।

ভাষসীবে ঘিলালে অত্র আয়াতের ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে যে, মুশরিকদের আশ-পাশে এমনকি তাদের সন্তার সৃষ্টির মধ্যে আল্লাহ তা'আলার যে অসীম কুদরত রয়েছে, তার প্রতি তারা একবারও ফিরে তাকায়নি, একটুও চিন্তা-ভাবনা করেনি। যদি তারা এ ব্যাপারে একটু তিন্তাও করত, তবে পুনরুন্ধান, হিসাব-নিকাশ, বেহেশত-দোজধ কিছুই তাদের নিকট অবান্তবে ও অবিশ্বাস্য বংশ মনে হতো না। সময় সৃষ্টি জগতের মধ্যে আল্লাহ তাআলার যে অসংখ্য নিদর্শন বিদ্যামান, তা যদি একবারও তারা মনের চন্দু খারা অবশোকন করত যে, যে আল্লাহ তা'আলা কিছু কুদরতে তাদেরকে একথা বলতে বাধ্য করত যে, যে আল্লাহ তা'আলা কিছু কুদরতে তাদেরকে কৃষ্টি করেছেন নিঃসন্দেহে তিনি পুনরুম্বানেও সক্ষম। হালর-নাশর, হিসাব-নিকাশ ও বেহেশত-দোজধ প্রতিষ্ঠা করা তাঁর জন্য কোনো কর্টিশায় ব্যাপার নয়। নিজু চিন্তা-ভাবনাকে না ফিরানোর দরুন্দ তারা বিভান্ত ও দিশেহারা হয়ে বলতে আগ্রন্থ করে, 'এটা তো জালু-মন্ত্র ছাড়া আর কিছু নয়।'

रेग, **राम्प्रीता सात्मात्मांन (६३ २५** (४)

আয়াতের ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতে নৃতদের জীবিত হৎবাব পদতি বৰিট আহাতের ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতে নৃতদের জীবিত হৎবাব পদতি বৰিউ হয়েছে (य. ইক্ট্রই ট্রিক্টর একাছি কিয়ামত তো কেবল একটি বিরাট আওয়ান্ত। আরবি চান্তার কুলিত বরিউ হয়েছে লাকে। এক অর্থ গৃহপালিত পতদেরকে প্রস্থানোদাত করার জন্য এমন আওয়ান্ত করা, যা খনে তারা প্রস্থান করতে থাকে। এখানে মৃতদেরকে জীবিত করার উদ্দেশ্যে হয়রত ইসরাফীল (আ.)-এর শিক্ষায় ছিতীয় ফুঁৎকার বুঝানে হয়েছে। একে কুলিত করার কারব এই যে, জন্তুদেরকে চালনা করার জন্য যেমন কিছু আওয়ান্ত করা হয়, তেমনি মৃতদেরকে জীবিত করার জন্য এ ফুঁৎকার দেওয়া হবেঃ –[কুরতুবী]

যদিও আল্লাহ তা আলা শিসায় ফুঁক দেওয়া ছাড়াই মৃতদেরকে জীবিত করতে সক্ষম, কিন্তু হাদর ও নাশরের দৃশ্যকে তীতিপূর্ব করার জন্য শিসায় ফুঁক দেওয়া হবে। [ভাফসীরে কাবীর] কাফেরদের উপর ফুঁকোরের প্রভাব হবে এই যে, مَرْنَا مُمْ يَنْظُونُونَ সহসাই তারা প্রত্যক্ষ করতে থাকবে। অর্থাৎ দূনিয়াতে যেমন তারা প্রত্যক্ষ করতে সক্ষম ছিল, তেমনি সেবানেও প্রত্যক্ষ করকে পারবে। কেউ কেউ এর মর্ম এরূপ বর্ণনা করেছেন যে, তারা অন্থির অবস্থায় একে অপরকে দেখতে তক্ত করবে। -[কুরতুবী]

রাসুলে কারীম ——এর মোজেজার সত্যতা প্রমাণ এবং তা অপীকারকারীদের অভিমত বকন : আল্লাহ তা আলা ইবলাদ করেছেন — ক্রিট্রা এবিং কাডের ও মুশরিকরা কোনো আয়াত |নিদর্শন| দেখলে তাকে উপহাস করে। এবানে — এবানি এর ছারা নিদর্শন তথা মোজেজা উদ্দেশ্য। আল্লাহ তা আলা নবী করীম ———কে সর্বশ্রেষ্ঠ যে মোজেজা দান করেছেন তা হচ্ছে আল-কুরআন বা আল্লাহর বাণী। এতছাতীত আরো বহু মোজেজা রাসুলে কারীম ————কে দান করা হয়েছে। কুরআন ও হাণীসে এর অকাট্য প্রমাণ বিদ্যামান রয়েছে।

কতেক ভ্রান্ত দল ও ব্যক্তিবর্গ রাসুলে কারীম 🏯 -এর অন্যান্য যোজেজাসমূহকে অশ্বীকার করেছে। তাদের মতানুসারে রাসুলে কারীম 🏯 -এর উপর কুরআন মাজীদ ছাড়া অন্য কোনো যোজেজা অবতীর্ণ হয়নি। কিন্তু উন্তিখিত আয়াতের আলোকে তাদের উক্ত দাবি ভ্রান্ত বলে প্রমাণিত হয়। কেননা আল-কুরআনে ইবলাদ হচ্ছে- وَاَنْ مُرَاا اَنِهُ يُسْتَسْفُرُونَ ক্রিলা (যোজেজা প্রভাক করলে তার সঙ্গে ঠাট্টা-বিক্রণ করে।

অপর দিকে বাতিল মতামতের প্রবক্তারা আলোচ্য আয়াতের অপব্যাখ্যা করার চেষ্টা চালিয়েছে। ভারা উক্ত আয়াতে মোজেন্সার অন্য অর্থ গ্রহণ করার অপচেষ্টা করেছে।

ভাদের মধ্যকার কারো অভিমত হলো যে, উদ্লিখিত আয়াতে ﴿ وَمَا لَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

ভাদের মধ্যকার অন্য আরেক দলের অভিমত হলো, উক্ত আয়াতে হৃ। -এর অর্থ হলো আল-কুরআনের আয়াত। কেননা কাব্দের ও মূপরিকরা আল-কুরআনের আয়াতকে জানু-মন্ত্র বলে আখ্যা দিত। কিন্তু এটাও সঠিক অর্থ নয়। কেননা আলোচ্য আয়াতে। চা, দব্দ প্রয়োগ করা হয়েছে। যার অর্থ হলো– দেখা, প্রভাক্ষ করা। আল-কুরআনের আয়াতের ক্ষেত্রে এ শব্দটি মোটেও প্রয়োজনয়। কেননা আল-কুরআনের আয়াত দেখার বন্ধু নয় বন্ধ: প্রবণ্যোগ্য বিষয়। আল-কুরআনের থেখানেই আয়াতের কথা উল্লেখ হয়েছে সেখানেই শোনার কথা এসেছে, সেখানে দেখার কথা বনা হয়েছে।

জন্যান্য আল্লাহর নবীদের বেলায়ও জক্রপ ব্যবহার হয়েছে। ইয়রত মূস্য (আ.) যখন ফেরাউনের নিকট নবুয়তের দাবি উপস্থাপন করলেন, তখন ফেরাউন বলল وَ يُسْتَنَ بِالْكِيْ فَالَّالِ بِهَا إِلَّ كُنْتُ مِنْ السَّادِقِيَّةِ ) আর্থাৎ 'যদি নিবৃয়তের পদ্ধে তুমি কোনো মোজেলা এনে থাক তাহলে তা দেখাও - যদি তোমার দাবিতে তুমি সভাবাদী হয়ে থাক। আলোচ্য আলাতে দুটি লক্ষনীয়। প্রথমত এখানে হুঁ লারা মোজেলাকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর এক্ষেত্রে কারো দ্বিমত পোষণ করার সুযোগ নেই। দিকীয়ত কিরআউন মোজেলা দেখাতে বললে হয়রত মূস্য (আ.) লাঠিকে সর্পে পরিণত করে চাক্ষ্য দেখিয়ে দেন- তনিয়ে দেননি। অতএব সাহান্ত হলো যে, আল-কুরআনের আয়াত শোনা ও অনুধাবন করার বিষয়, অর মোডেজ: শ্বা ও প্রচাক করর বিষয়। মোটকথা, অত্র আলোচনা দ্বারা প্রতীয়মান হলো যে, রাসূলে কারীম 🚎 -কে আল-কুরআন ছাড়া আরও অসংখ্য মোক্তেজা দান করা হয়েছে। আর যারা তা অস্বীকার করে তাদের দাবি সম্পূর্ণ অমূলক ও ভিত্তিহীন। অতএব কারণে তারা বিপথগামী ও বিভান্তদের অন্তর্ভুক্ত। -[কুরতুবী, মাআরিফ]

কোনো কোনো সময় রাসূদে কারীম ক্রেছেনে? আল-কুরআনের কিছু সংখ্যক আরাড দারা প্রতীয়মান হলো যে, কোনো কোনো সময় রাসূলে কারীম ক্রিছের ও মুশরিকদের মোজেজা উপস্থাপন করার আবেদন মেনে নেননি। অথচ রাসূল ক্রিছের ও মুশরিকদের সামনে অসংখ্য মোজেজা উপস্থাপন করেছেন তা তো কুরআন ও হাদীসের অকাট্য দলিল-প্রমাণ দারা সাব্যস্ত রয়েছে। এ বিরোধের কারণ কি?

আলোচ্য প্রশ্নের উত্তরে বলা যায় যে, এটা তো সন্দেহহীনভাবে প্রমাণিত যে, রাসুনে কারীম ক্রান্থ কাদের ও মুশরিকদের সমূষে অসংখ্য মোজেজা প্রদর্শন করেছেন। কিন্তু যে সকল আয়াত হারা প্রতীয়মান হয় যে, তিনি মোজেজা উপত্থাপন করতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেছেন, তার কারণ হলো, তারা সর্বক্ষণ নিজেদের মনগড়া নতুন নতুন মোজেজা প্রার্থনা করত। সে সকল মোজেজা উপস্থাপন করেতে রাস্ল ক্রান্থ অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করেছেন। কেননা সে ক্ষেত্রে সিন-ইসলাম একটি খেল-তামাশার বন্ধতে পরিণত হতে। আর আল্লাহর রাস্ল তো আল্লাহ তা আলার ইচ্ছানুযায়ী মোজেজা দেখাবেন, কাফের ও মুশরিকদের মর্জি মাফিক নয়। অতএব সর্বক্ষণ একেকটি নতুন নতুন মোজেজা উপস্থাপন যেভাবে রাসুলে কারীম ক্রান্থ তাব-গাঞ্জীর্যের পরিপত্তি, অনুরূপ আল্লাহ তা আলার ইচ্ছারও বিরোধী।

আরও একটি উত্তর এটাও বলা যায় যে, আল্লাহ তা'আলার সাধারণ নিয়ম প্রচলিত আছে, যা তিনি পূর্ববর্তী অন্যান্য নবী-রাসুলদের ব্যাপারে প্রয়োগ করেছেন কোনো সম্প্রদায়কে কাঞ্চিকত মোজেজা উপস্থাপন করার পর যদি তারা ঈমান গ্রহণ না করে, তবে ফলশ্রুতিতে আম গজব [আজাব]-এর মাধ্যমে তাদেরকে নির্মূল করে দেন। কিন্তু উমতে মুহামাদীকে যেহেতু আম গজব [আজাব] হতে হেফাজত করা ও তাদেরকে বাঁচিয়ে রাখা আল্লাহ তা'আলার অভিপ্রায় ছিল, তাই তাদের প্রার্থিত মোজেজা তাদেরকে দেখানো হয়নি। কেননা প্রার্থিত মোজেজা প্রত্যক্ষ করার পর ঈমান গ্রহণ করলে পূর্বে প্রচলিত নিয়মানুসারে তাদের উপর আম গজব (আজাব) আপতিত হতো এবং এতে তারা ধ্বংস ও নির্মূল হয়ে যেত। –[মা'আরিফ]

আয়াতের বন্ধা ও সংলাধিত ব্যক্তি কে? আলোচ্য কথাটি হাশরের দিন কাকে লক্ষ্য করে বলবেদ এ প্রসঙ্গে মুফাসসিরীনে কেরাম হতে বিভিন্ন মতামত পরিলক্ষিত হয়–

- ১. কতেক মুফাসসিরীনে কেরাম বলেছেন, এটা কাফেরদের লক্ষ্য করে আল্লাহ তা'আলার বক্তব্যের অংশ বিশেষ ৷
- কতেক মুফাসসিরীনে কেরাম বলেছেন, এটা কাফেরদরে বক্তব্য । তারা পরস্পরের মধ্যে এ জ্বাতীয় কথা বলাবলি করবে।
  এটা সত্য প্রত্যক্ষের কারণে তাদের নিছক আফসোস ও হা-হৃতাশ মাত্র।
- ৩. কারে। মতে, এটা ফেরেশতাদের বন্ধব্য। ফেরেশতারা মুশরিকদের লক্ষ্য করে এ উজি করবেন। তাদেরকে লক্ষ্য করে ফেরেশতারা বলবেন যে, অদ্য তোমাদের মধ্যে ফয়সালা ও মীমাংসার দিন। সকল মকদ্মমার ফয়সালা আজ সমাধা হবে। আজ পৃথক ও বিচ্ছিত্র হওয়ারও দিবস। আজ তোমরা পরন্পর আলাদা হয়ে য়াবে। কেউ জাল্লাতের অফুরন্ত শান্তিতে প্রবেশ করবে, আর কেউ জাহাল্লামের সীমাহীন আজাবের অতল গহরবে নিপতিত হবে।
- ৪. কারো মতে, হাশরের ময়দানে ঈমানদারণণ কাফেরদের লক্ষ্য করে উক্ত বক্তব্য বলবে। কেননা দুনিয়াতে সৃষ্টিকর্তা, পরকাল, পুনরুখান ইত্যাদি বিষয়ে ঈমানাদরদের সাথে কাফের ও মুশরিকদের মতানৈক্য ও বিতর্ক ছিল, দুনিয়ার আদালতে তার মীমাপো করার অবকাশ ছিল না, তাই সেই বিতর্ক মীমাপোর জন্য ঈমানদারণণ সুদীর্ঘ সময় যাবৎ এ দিনের অধীর অপেকায় ছিল।
- ৫. কারো মতে, হাশরের ময়দানের সয়য় পরিবেশই য়য়ানে হাল তথা নীরব ভাষায় উক্ত বক্তব্য বলতে থাকবে। য়া হোক, উদ্ভিখিত বক্তব্যের প্রবন্ধা য়েই হোক না কেন, তা দ্বারা য়ে, কাফেরদেরকে সম্বোধন করা হবে, তাতে সন্দেহের কোনো সুযোগ নেই। -[ফুরতুরী]

#### অনবাদ :

أَنْفُسَهُمْ بِالشُّرْكِ وَأَزْوَاجَهُمْ قُرَنَا مَهُمْ مِنَ

الشَّيْطِيْن وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ .

य प्रकल . जाहार वाजीज । वर्षार वाजीज य प्रकल . مِسْنُ دُونْ السُّلْمِ أَيْ غَسِيْرِهِ مِسْنَ الْأَوْسُانِ فَاهْدُوهُمْ دُلُوهُمْ وَسُوفُوهُمْ وَسُوفُوهُمْ اللَّي صِرَاطِ الْجَحِيْم ٧ طَرِيْق النَّارِ.

ে ১٤. قِيفُوهُمْ إِحْبَسُوهُمْ عِنْدَ الصّراط انّهُمْ الحّبَسُوهُمْ عِنْدَ الصّراط انّهُمْ مَسْنُولُونَ ٧ عَنْ جَمِيْعِ أَقُوالِهِمْ وَانْعَالِهمْ.

لاَ يَنْصُرُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا كَحَالِكُمْ فِي الكُنْبَ .

وَيُعَالُ لَهُمْ بِكَلْ هُمُ الْبَوْمَ مُدُ مُنْقَادُونَ اَذَلَّاءُ .

يَتَلَاوُمُونَ وَيَتَخَاصَهُ نَ

٢٢ ٤٤. عَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا كَالُونَ وَكُلُّوا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ গুনাহগারদেরকে – শিরকের মাধ্যমে নিজেদের উপর। তাদের দোসরদেরকে - তাদের শয়তান সঙ্গীদেরকেও হাজির করে৷ এবং যাদের ইবাদত তারা করত তাদেরকেও হাজির করো।

> প্রতিমার তারা উপাসনা করত ৷ অতঃপর তাদেরকে পরিচালিত করো- পথ দেখিয়ে নিয়ে যাও, হাঁকিয়ে নিয়ে যাও− <u>জাহান্লামের পথে</u> দোজখের রাস্তার দিকে : থামাও- তারা জিজ্ঞাসিত হবে- তাদের সকল

কথাবার্তা ও কাজকর্ম সম্পর্কে। ٢٥ ২৫. खात जामत्ततक जर्भना करत वना दर- وَيُقَالُ لَهُمْ تَوَيِّيْخًا مَا لَكُمْ لَا تَنَاصُوْنَ কি হলো যে, তোমরা একে অপরের সাহায্য করছ না

পরস্পরের সাহায্য করছ না কেন? যেভাবে দুনিয়ার জীবনে কৰাত ৷

১৬, তাদেরকে আরও বলা হবে- বরং তারা আজকের দিনে আত্মসমর্পণকারী। অবনত ও লাঞ্ছিত।

জিজ্ঞাসাবাদ করবে। একে অপরকে অভিযুক্ত করবে ও ঝগডায় লিপ্ত হবে।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

অধাং যারা শিরকের ন্যায় গুরুতর জুলুম করেছে, اللَّذِينَ ظُلُمُواْ وَأَزْوَاكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ তাদেরকে এবং সতীর্থদেরকে একত্র কর। এখানে সতীর্থদের জন্য । । শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর শাদ্দিক অর্থ 'জ্লোড়া'। এ শব্দটি স্বামী ও স্ত্রীর অর্থেও বহুল পরিমাণ ব্যবহৃত হয়। এ কারণেই কোনো কোনো ডাফসীরবিদের মতে है। है। অর্থ-সতীর্থই। হ্যরত ওমর (রা.)-এর এক উক্তি থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। ইমাম বাইহাকী, আব্দুর রাষ্যাক প্রমুৰ তাফসীরবিদ এ আয়াতের তাফসীরে হয়রত ওমরের এ উক্তি উদ্ধৃত করেছেন যে, এখানে ﴿ وَأَرْبُهُمْ وَالْمُوالِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعْلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعْلِمُ ا সমমনা লোক। সে মতে সুদখোরকে অন্য সুদখোরদের সাথে, ব্যভিচারীকে অন্য ব্যভিচারীদের সাথে এবং মদ্যপায়ীকে অন্য মদ্যপায়ীদের সাথে একত্র করা হবে : -(রুম্ছল মা'আনী, মাযহারী)

এছাড়া بَنَّ كَانُوا يَعْبُدُونَ বাকা ঘারা বলে দেওয়া হয়েছে যে, যুশরিকদের কাছে তাদের মিথ্যা উপাস্য প্রতিমা ও শয়তানদেরকেও একত্র করা হবে, দুনিয়াতে তারা যাদেরকে আল্লাহর সাথে অংশীদার করত। এভাবে হাশরের ময়দানে নিগাং উপাসাদের অসহায়ত্ব সকলের দৃষ্টিতে সন্দেহাতীতভাবে ফুটে উঠচে ুমারিফুল কুরআন্।

আল্লাৰ তা'আলা ছাড়া মুশরিকরা যাদের ইবাদত করত : আলোচা আয়াতে র্বাণত হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা হাশরের দিন মুশরিকদের সাথে তাদের ঐ সকল মাবুদকেও একত্র করে জাহান্নামের দিকে নিয়ে যাওয়ার জন্য নির্দেশ দিবেন যাদেরকে তার আল্লাহ তা আলার পরিবর্তে মাবুদ তথা উপাস্য সাব্যস্ত করেছিল। মুশরিকরা যে সকল গায়রুল্লাহর ইবাদত করত (বা বর্তমানেও করে) তাদেরকে তিন প্রকারে তাগ করা যায়—

- এমন সকল মানুষ ও শয়তান যারা ইচ্ছা পোষণ করত যে, মানুষ আল্লাহ তা আলাকে ছাড়া তাদের উপাসনা করুক। অতএব অন্যের উপাসনা কামনা করার কারণে অপরাধী সাবান্ত হয়ে তারা জাহানুয়ী হবে।
- ২. যে সকল জড় ও গায়েরে মুকাল্লাফ বিষয়াদির তথা মূর্তি, বৃক্ষ, পাথর ইত্যাদির মুশরিকরা উপাসনা করে থাকে, তারা যদিও বাস্তবিক দোষী নয় তথাপি মুশরিকদের আফসোস ও হা-হতাশ বর্ধিত করার কারণে তাদেরকেও ঐ সকল মুশরিকদের সাথে জাহান্লামে নিক্ষেপ করা হবে।
- ৩. এমন সকল মুকাল্লাফ যাদের উপাসনা মুশরিকরা করেছে, কিন্তু তারা এ উপাসনা তো কামনাই করে না; বরং তার উপর অসন্তুষ্ট ছিলেন এবং মানুষদেরকে এ জাতীয় উপাসনা হতে বারণ করেছেন। তারা সর্বদা এক আল্লাহ তাআলার ইবাদত তথা বিশুদ্ধ তাথহীদের দিকে মানুষকে আহ্বান করেছেন। এ তৃতীয় শ্রেণির মানুদ আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত হকুমের আওতাধীন হবে না। কেননা তাদের উপাসনার ব্যাপারে এ সকল মানুদরা সম্পূর্ণরূপে নির্দোধ। এ সকল মানুদর অল্লাহার এলীগণ; শয়তানের প্ররোচনায় পড়ে অজ্ঞতাবশত মানুষরা তাদের উপাসনা করেছে।

অথবা, আয়াতের মর্মার্থ হলো, হে ফেরেশতাগণ! তোমরা ঐ সকল শয়তানগণকে মূশরিকদের সঙ্গে জাহান্নামের দিকে নিয়ে যাও, মানুষ যাদের আহ্বানে সাড়া দিয়ে তাদের উপাসনা করত। যেমন, আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন— اَلَمُ عَمِّدُوا السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِّطُانَ السَّمِّطُانَ السَّمِيْطُانَ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِيْطُانَ السَّمِيْطُانَ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِيْطُانَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَمِّدُوا السَّمِيْطُانَ اللَّهُ عَمِيْدُوا السَّمِيْطُانَ وَاللَّهُ عَمْلِهُ وَاللَّهُ عَمْلِهُ وَاللَّهُ عَمْلُوا السَّمِيْطُانَ اللَّهُ عَمْلُوا السَّمِيْطُانَ اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَمْلُوا السَّمِيْطُانَ اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْكُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ الللْمُ الللِهُ اللللْمُ

মূর্তিকে বিনা অপরাধে কিভাবে ছাহারামে নিক্ষেপ করা হবে? দেব-দেবী, মূর্তি-প্রতিমা মূপরিকরা যাদের উপাসনা [পূজা] করে থাকে তাদেরকেও মূপরিকদের সঙ্গে জাহারামে নিক্ষেপ করা হবে। কিছু এখানে একটি প্রশ্ন উত্থাপিত হয় যে, দেব-দেবী, মূর্তি-প্রতিমা ইত্যাদি এরা তো নির্বোধ, গায়রে মুকাল্লাফ তাদেরকে জাহারামে নিক্ষেপ করার কি কারণ থাকতে পারে? মুকাসসিরীনে কেরাম এর দু'টি ছাবাব প্রদান করেছেন-

এ বিশ্বজগতের একমাত্র প্রটা আল্লাহ তা'আলা : আর তার একছত্র কমতার অধিকারীও তিনিই । তার সৃষ্টিকে তিনি যেভাবেই
ব্যবহার করন্দ না কেন- তাতে কারো কোনো প্রশ্ন করার অবকাপ নেই ।

২. আলোচ্য নিজীব ও নির্বোধ পদার্থসমূহকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করার মৃল উদ্দেশ্য আজাব দেওয়া নয়; বয়ঃ মুশরিকদেব শান্তি ও য়া-ছতাশকে বাড়িয়ে দেওয়াই হলো এর মৃল উদ্দেশ্য। কেননা মুশরিকরা য়য়ন তাদের সাথে তাদের উপাস্য দেব-দেবী ও প্রতিমাসমূহ উপস্থিত করা হয়েছে প্রতাক্ষ করবে, তবন তাদের আফসোস ও দুঃবের কোনো অন্ত প্রাকবে না। উল্লেখ্য যে, আল্লাহ তাআলা ইক্ষা করলে অগ্লির মধ্যেও শান্তির ব্যবস্থা করতে পারেন। যার জ্বলন্ত দৃষ্টান্ত হলো হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর ঘটনা।

পরিশেষে বলা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা দেব-দেবী ও প্রতিমাসমূহকে যদিও জাহান্লামে নিক্ষেপ করবেন, কিন্তু তাদেরকে আজ্লাব দিবেন না : কেননা তিনি কারো প্রতি এক বিন্দু পরিমাণও অন্যায়-অবিচার করেন না ।

قَالَكُمُ لا تَخَاصُرُونَ ...... بَعَضُ يَتَسَاّءُلُونَ ' سَابِعُضُ يَتَساّءُلُونَ ' ..... بَعْضُ يَتَساّءُلُون হেবে যে, এ কঠিন বিপদ মুহূতে ভোমরা কেন একে অন্যকে সাহায্য করন্থ নাঃ যদি সাহায্য করার সাধ্য থাকে, তবে সাহায্য কর না কেনা এ কথাটি সম্পূর্ব বিদ্রুপাঘক। কেননা সেখানে সাহায্য করার সাধ্য যে কারো নেই, একথা সকলেরই জানা: বরং সেনিন জারা অতাজ অসরায় হবে।

হুব্বত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) শন্দিন শন্দির ব্যাখ্যা করেছেন غَاضِعُونُ অর্থাৎ কাফেররা সেদিন অসহায় অবস্থায় থাকবে। আর হাসান বসরী (র.) বদেছেন, এর অর্থ হলো তাবেদার ও অনুগত হবে।

এরপর তারা নিজেরাই পরম্পর বিতর্কে লিও হবে। একে অপরকে অভিযুক্ত ও দোষারোপ করবে। কিন্তু তাতে কোনোরূপ লাভবান হবে না। নেতা ও অনুসারী সকলেই কঠোর আজাবে আবন্ধ হবে। তাদের নিজেদের সম্পর্কে সাফাই কোনো উপকারে আসবে না। এমনকি হাজারো দুঃধ প্রকাশ, আফসোস, হা-হতাশ ও ক্ষমা-প্রার্থনাও তাদেরকে অফুরন্ত শান্তি হতে মুক্তি দিতে পারবে না।

الْمَعْنِي أَنَّكُمْ أَضَلَلْتُمُونًا .

865

۲۸ و الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه منهم لِلْمَتْ عَمِيْهُم لِلْمَتْ .۲۸ وَالْوا أَى الْاتْبَاعُ مِنْهُم لِلْمَت إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأَثُّونَنَا عَنِ الْبَحِيْنِ عَنِ الجهَة الَّتِي كُنَّا نَامَنُكُمْ مِنْهَا بِخَلَّا إنَّكُمْ عَلَى الْحَقِّ فَصَّدَّقْنَاكُمْ وَأَتْبَعَنَاكُمْ

تَكُونُوا مُؤمِّنينَ وَإِنَّامَا بَصْدُقُ الْإِضْلَالُ مِنَّا أَنْ لَوْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ فَرَجَعْتُمْ عَ الإيمان البناء

٣. وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطُن ۽ قُوْد وَقُدُرَةٍ تَنْقُهُ رَكُمٌ عَلَى مُتَابِعَتِنَا بَلْ كُنْتُمُ قَوْمًا طَاعَبْنَ ضَالَبْنَ مِثْلُناً .

ి। ১৩১ সুভরাং সভা হয়েছে অনিবার্থ হয়েছে আমাদের قَعَقُ وَجَبَ عَلَيْنًا جَمِيْعًا قَوْلُ رَبِّنَا ن بِالْعَلَابِ أَيْ قَوْلَهُ لَامُلَانَ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ إِنَّا جَمِيْعًا لَذَاتَهُونَ الْعَذَابَ بِذُلِكَ الْقُولُ وَنَشَأَ عَنْهُ قَولُهُم .

٣٢ ٥٠. षात छ। ट्र छात्मत तकवा मृष्ठि रहाहरू <u>صَامَاً لُو لَهُمُ الْمُعَلَّلُ بِغَوْلِهُمُ إِلَّا كُنَّا</u>

. قَالَ تَعَالَىٰ فَانَّهُمْ يَوْمَئِذِ يَوْمَ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ لِاشْتَرَاكِهِمْ فِيْ الْغَرَائِة.

নেতাদেরকে সম্বোধন করে বলবে তোমরা তে আমাদের কাছে ডান দিক থেকে আসতে। তোমর এমন পদ্ধতিতে আমাদের নিকট আসতে যে, আমরা তোমাদেরকে বিশ্বাস করেছি এবং তোমাদের অনুসরণ করেছি। অর্থাৎ তোমরা আমাদেরকে বিপথগামী করছ।

১ ৭ ২৯. তারা বলবে অর্থাৎ নেতারা অনুসারীদেরকে বলবে বরং তোমরা তো বিশ্বাসীই ছিলে না। আর আমরা তোমাদেরকে পথভ্রষ্ট করেছি এটা তোমাদের এ দাবি কেবল তখনই যথাৰ্থ হতো যদি পূৰ্ব হতে তোমরা ঈমানদার থাকতে এবং [আমাদের ফুসলানোর কারণে] ঈমান হতে আমাদের আকিদা তথা শিরকের দিকে প্রত্যাবর্তন করতে।

৩০. আর তোমাদের উপর আমাদের কোনো কর্তৃছিল না. অর্থাৎ শক্তি ও সামর্থ্য ছিল না যা তোমাদেরকে আমাদের অনুসরণ করতে বাধ্য করতে পারে। বরং তোম<u>রাই ছিলে সীমাল</u>জ্ঞনকারী সম্প্রদায়~ তোমরাও আমাদের ন্যায়ই বিপথগামী ছিলে।

বিপক্ষে সকলের আমাদের পালনকর্তার উক্তি- শান্তি সম্পর্কিত অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার বাণী 'নিশ্চয় আমি মানুষ ও জিনের দারা একযোগে জাহানুামকে পূর্ণ করবো'- আমাদের অবশ্যই স্বাদ আস্বাদন করতে হবে-আজাবের স্বাদ। আল্লাহ তা আলার বাণীর কারণে।

তোমাদেরকে পথভ্রষ্ট করেছিলাম। যা তাদের এ বক্তব্য হতে প্রমাণিত হয়- কারণ আমরা নিজেরাই পথন্রই ছিলাম।

. শেশ ৩৩. আল্লাহ তা'আলার বাণী– <u>সুতরাং তারা সবাই সেদিন</u> – কিয়ামতের দিন- <u>শান্তিতে</u> শরিক হবে- কেননা দুনিয়াতে পৃথভ্রষ্টতার মধ্যে তারা অংশীদার ছিল।

٣. إنَّا كَذٰلِكَ كَمَا نَفْعَلُ بِهُؤُلَا وَنَفْعَلُ بِهُؤُلَا وَنَفْعَلُ بِهُؤُلَا وَنَفْعَلُ بِيلَامُ مُ بِالنُسُجُرِمِيْنَ غَيْرَ هُؤُلَا وَأَى نُعَذِّبُهُمُ اللَّهِ الْمَثَّبُوعَ الشَّابِعَ مِنْهُمْ وَالْمَثّبُوعَ -

৩৪, আমি এমনি – যেরূপ এ মুশরিকদের সাথে ব্যবহার করেছি – অপরাধীদের সাথে ব্যবহার করে থাকি-এদের মতো অন্যান্য অপরাধীদের সাথেও অর্থাৎ আমি ভাদের মধ্য হতে নেতা ও অনুসারী উভয় দলকেই শান্তি প্রদান করবো।

#### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

ু প্রায়াতের বিশ্লেষণ : শেষ বিচারে দিন মুশরিক নেতাদেরকে তাদের অনুসারীরা বর্লবে, অথবা কাফেররা তাদের শয়তানদের বলবে, তোমরা তো অনেক শক্তি নিয়ে আমাদের নিকট আসতে যে, আমরা বাধ্য হয়ে তোমাদের কথায় বিশ্বাস স্থাপন করি।

উল্লিখিত আয়াতে মুফাস্সিরগণ ﷺ -এর বিভিন্ন অর্থ উল্লেখ করেছেন–

- শক্তি ও বল- এ অর্থের বিবেচনায় আয়াতের অর্থ হবে- তোমরা প্রবল প্রতাপের সাথে আমাদের নিকট আসতে, তোমরা শক্তি
  প্রয়োগ করে আমাদেরকে পথন্রই করতে। এ বিশ্লেষণই সর্বাধিক সুস্পষ্ট ও সহজবোধা।
- ২. শপথ ও কসম এ অর্থের বিচারে কোনো কোনো মুঞ্চাস্পির আলোচ্য আয়াতের ব্যাখায় বলেছেন 'ভোমরা আমাদের দিকট পপথ নিয়ে আসতে। ভোমরা শপথ করে বলতে যে, ভোমাদের ধর্মই সঠিক, আর রাস্লের শিক্ষা মিথা।' এ বিল্লেখণও সরাসরি এইণ করা যেতে পারে।
- ইমাম কুরতুবী (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে بَيْثَ -এর অর্থ হলোন الرَّبَّ তথা সৌনর্ম। অর্থাৎ অনুগামীরা ভাদের
  মুশরিক নেতাদেরকে সম্বোধন করে বলবে– 'ভোমরা আমাদের নিকট পথভ্রষ্টতা ও গোমরাহীকে আকর্ষণীয় করে দেখাতে।
  যার ফলশ্রুতিতে আমরা পথভ্রষ্ট হয়ে পড়েছিলাম।'
- ৪. কল্যাণ ও মঙ্গল এ অর্থের বিবেচনায় আলোচ্য আয়াতের অর্থ হবে 'তোমরা কল্যাণকামী ও হিতাকাক্ষী সেজে আমানের সাথে প্রতারণা করেছিলে। তোমরা দাবি করতে যে, তোমরা যে পথ ও ধর্মে আছ, সেটাই হক ও সত্য। আর আমানের মঙ্গল কামনাই তোমানের একমাত্র উদ্দেশ্য।'
- ৫. ডান বা ডান দিকের পথ- এ অর্থের বিবেচনায় আলোচ্য আয়াতের অর্থ হবে∹ তোমরা আমাদের ডান দিকের পথ দিয়ে আসতে অর্থাৎ তোমরা আমাদের নিকট নিজেদেরকে ডানপন্থি বা হকপন্থি বলে উপস্থাপন করতে।

মুফাস্সিরীনদের সর্দার হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) প্রথম মতকেই গ্রহণ করেছেন।

- যে সকল কারণে ভান দিককে বাম দিকের উপর প্রাধান্য দেওয়া হয় : আলোচ্য আয়াতে উল্লিখিভ بَسِيَّن এর একটি অর্থ- ভান হাতও রয়েছে। অনেক মুফাসসিরীনের মতে এটাই عند عند এর বাস্তবিক অর্থ। তবে বিভিন্ন কারণে ভান হাত বা ভান দিক- বাম দিকের উপর প্রাধান্য পেয়ে থাকে। দিয়ে তনুধা হতে কয়েকটি উল্লেখ করা হলো-
- রাস্লে কারীম 🌐 সকল তালো কাজই ভান হাত ও ভান দিক হতে তক্ষ করতেন : আর সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-কেও
  ভদ্রপ করার নির্দেশ দিতেন ।
- ২ বিবেকবান ও বিশ্বন্ধ ক্রচিবোধের অধিকারী সব মানুবই সকল ভালো কান্ধ ভান হাতে সমাধা করে থাকে। আর নিম্ন কান্ধগুলো নাম স্লাতে করে থাকে।
- ৩. সাধারণত সকল বিবেকবান লোকই এ ব্যাপারে একমত যে, বাম হাত ডান হাত থেকে উত্তম :

- ৪. হাশরের ময়দানে (আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক) ঈমানদারদের আমলনামা ডান হাতে দেওয়া হবে, আর কাক্ষের ৫ মুশরিকদেব আমলনামা বাম হাতে দেওয়া হবে।
- ৫. ডান কাঁধের ফেরেশভারা ভালো কাজের হিসাব রাখেন আর বাম কাঁধের ফেরেশভারা মন্দ কাজের হিসাব রাখেন।
- ৬, বান্তবিকই সাধারণত ডান হাত বাম হাত হতে অধিক শক্তিশালী।

হাশরের ময়দানে মুশরিক নেতা ও তাদের অনুগামীদের মধ্যকার কথোশকথন : হাশরের ময়দানে যবন মুশরিক নেতাদের
সাথে তাদের অনুসারীদের সাক্ষাৎ ঘটবে, তখন তাৎক্ষণিকভাবেই নেতাদেরকে লক্ষ্য করে তাদের অনুসারীরা দোষারোপ করে
বলবে الله عن البَّرِيْنُ عَنْ الْبَرِيْنِ وَالْمِيْنِ وَلِيْنِ وَالْمِيْنِ وَ

- ১. মুশরিক নেতারা তাদের অনুসারীদেরকে লক্ষা করে বলবে بَرْنَامُ بَرْنَيْنَا كَرْنُوا بَرْنَيْنَى وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ ال
- ২. তারা তাদের অনুসারীদের জববে আরো বলবে "আনীনা তুঁন এই এই অর্থাৎ তোমাদের উপর তো আমাদের কোনো জোর-জবরদন্তি ছিল না, যার কারণে আমরা তোমাদেরকে শক্তি প্রয়োগ করে পথন্টই করতে পারি। অওএব আমরা তোমাদেরকে বিপ্রথামী করেছি বলে তোমরা যে অভিযোগ করেছ তা মোটেও সত্য নয়। বরং আমাদের আহ্বানের পর তোমান নিজেরাই স্বেচ্ছায়ে শিরককে গ্রহণ করেছ।
- पुणितक নেতারা আরো বলবেন بَلْ كُسُتُمْ قَرْمًا صَاغِبَينَ
   नतः তোমরা নিজেরাই সীমালক্ষনকারী সম্প্রদায় ছিলে। তোমরা নিজেরাই সেকায় পিরককে এবণ করেছ।

প্রসিদ্ধ মুজাসদির হযরত মুকাভিল (র.) বলেছেন, আলোচ্য আরাতে "مُوَّلُ رُسَنَّ 'আমাদের প্রভুব বাণী' এর হারা আরাতে কারীমা– بَمْ مُعَنِّنَ مَعِمَّانَ مِنْكُ وَمِثَنَّ مَعِمَانَ مِنْكُ مِنْكُ مُوَمِّنٌ مَبْكُمْ أَجْمُعِيْنَ নিংসন্দেহে আমি তোযাকে এবং তোমার অনুসারীদের হারা একযোগে জাহানুমাকে পরিপূর্ণ করব।

মোটকথা, মুশরিকরা একে অপরকে যতই দোষারোপ করুক না কেন এবং যতই সাফাই বর্গনা করুক না কেন ভাতে কোনে। কল হবে না : তাদের সকলকেই অনন্ত কালের কঠিন আজাবে আক্রান্ত হতে হবে।

জালাতের বিশ্লেষণ : এ আরাতে যারা প্রতীয়মান হলো যে, যদি কেউ অপরকে অবৈধ কাজের লাওয়াত দেয় এবং তাকে পাপ কাজে উত্থন্ধ করার জন্য নিজের প্রভাব-প্রতিপত্তি প্রয়োগ করে, তবে পাপ কাজের প্রতি আকরান জালানের একথা বলে আজার অবগাই তাকেও তোগ করতে হবে। কিছু যে ব্যক্তি কেজায় তার আমন্ত্রণ কবুল করে, শেও আপন কর্মের পাপ থেকে মুক্ত হতে পারবে না। আমাকে অমুক ব্যক্তি পথস্তাই করেছিল। একথা বলে সে পরকালে আজার থেকে নিজ্জি পারে না। তবে যদি সে পাপ কাজটি হোলায়ে না করে; বয়ং জোর-জবরদন্তিতে পড়ে প্রাণ ধক্ষাপ্র করে থাকে, তবে ইনলাজান্তার সে জমা পারে বলে আলা করা যার। নামাআরিফুল ক্রআন্।

. ٣٥ ७৫. निकार जा अर्था९ व कारकततः ग পतराठी वरूत . إنَّهُمْ أَيْ هُوُلاً ، بِقَرِيْنَةٍ مَا بَعْدَهُ كَانُوا اذا

قَيْلُ لَهُمْ لَآ إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُيرُونَ.

وَيَقُولُونَ النَّا فِي هَمَزَتَيْهِ مَا تَقَدُّمَ لَتَارِكُواْ أَلِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَّجُنُوْنِ أَيْ لِأَجَل قَوْل مُحَكَّم اللَّهُ .

وَصَدِّقَ مِعَالَى بِلَ جَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ अप अप्राहार वाजानात वाजी - ना, जिन जानर आजम الْمُرْسَلِيْنَ الْجَانِيْنَ بِهِ وَهُوَ أَنْ لَّا ٱلْهَ إِلَّا اللَّهُ.

٣٨. إِنَّكُمْ فِيبِهِ إِلْمُغَاثُ لَذَانَهُوا الْعَذَابِ ألآليم

ण्य ७३. <u>هَمَا تُجْزُونَ إِلَّا جَزَاءَ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ.</u> وَمَا تُجْزُونَ إِلَّا جَزَاءَ مَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ.

٤٠ ِ إِلَّا عَبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ أَيْ أَلِمُ مَنْنَ إسْتِفْنَاءُ مُنْقَطِعُ أَيْ ذُكِرَ جَزَاؤُهُمْ فِي قَوْلِهِ.

٤١. أُولِنِّكَ لَهُمْ فِي الْجَنَّةِ رَزُّقُ مَّعْلُومٌ بُكْرَةً

٤٢. فَوَاكِهُم بِنَدَلُ أَوْ بِيَانُ لِلرِّزْقِ وَهِيَ مَا يُوكَلُ تَكَنُّذًا لاَ لِحفْظ صِحَّةِ لِاَنَّ اَهْلُ الْجَنَّةِ مُسْتَغَنُّونَ عَنْ حِفْظِهَا بِخَلْقِ أَجْسَامِهُم لِلْابَدِ وَهُمْ مُكُرَمُونَ بِتُوابِ اللَّهِ.

वाता श्रुवेगप्रस्त हर - जारमतरक सथन वना *वर*ा: 'आवाद ব্যতীত কোনো উপাস্য নেই' তথন তারা ঔদ্ধতা প্রদর্শন করত।

৩৬. আর তারা বলত, আমরা কি এটার মর্থাৎ 🗓 -এর হামযান্বয়ে পূর্ববর্তী তাহকীক প্রয়োজ্য হবে (যা অনুরূপ স্থলে ইতঃপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে) এক উন্মাদ কবির কথায় আমাদের উপাস্যদেরকে পরিত্যাগ করবোং অর্থাৎ মহাম্মদ 💴 এর বাণীর কারণে।

করেছেন এবং রাসুলগণের সত্যতা স্বীকার করেছেন। যারা ইতঃপর্বে হক তথা সত্যসহ আগমন করেছেন। আর তা (অর্থাৎ সত্য) হলো– 'আল্লাহ ব্যতীত কোনো

মাবদ নেই : ৩৮. তোমরা অবশাই এখানে الْتِنْاتُ বাক্যের গতি বা রীতির পরিবর্তন করা হয়েছে- বেদনাদায়ক শাস্তি

আস্বাদন করবে ৷ দেওয়া হবে- যা তোমরা পথিবীতে করতে।

৪০. তবে তারা নয়, যারা আল্লাহর বাছাই করা বান্দা অর্থাৎ क्रियानमात्रभग । वाणे والتعقبا أمنتك منتقطع ( रहारू ।

৪১, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নিম্নোক্ত বাণীতে তাদের প্রতিফলের উল্লেখ করা হয়েছে। তাদের জন্য রয়েছে -জান্নাতে নির্ধারিত রুজি সকাল-সন্ধ্যা।

৪২, ফলমূল – এটা রিজিক হতে كُنْ অথবা نُنْدُ হয়েছে। আর তা হলো যা তৃপ্তি ও স্বাদের জন্য এমন করা হয়, স্বাস্থ্য রক্ষার জন্য নয়। কেননা জান্রাতবাসীগণ স্বাস্থ্য রক্ষার মুখাপেক্ষী নন। কারণ তাদের শরীরকে চিরদিনের জন্য সৃষ্টি করা হয়েছে। আর তারা সম্মানিত হবে আল্লাহ তা'আলার প্রতিদানের কারণে।

. ٤٣ 8٥. निग्राम्एव उन्होननमूर।

৪৪. মুখোমুখি হয়ে আসনে আসীন একে অপরের পৃষ্ঠদেশ عَلَىٰ سُرُدِ ثُمَّتَقَابِلَيْنَ لَا يَرِيٰ بَعْضُهُمْ نَفَا بَعْضٍ .

দেখতে হবে না।

الله على عَلَيْ مِنْهُمْ بِكَأْسِ अाप्तरुक पुर्तिकर अतिरवनन कता श्रव - जारनर अर्थाजकरक आम-आरल (अप्रालात आध्या ज اكان) अर्थाजकरक आम-आरल (अप्रालात आध्या जा) اكان) अर्थाजकरक आम-आरल (अप्रालात आध्या जा) अर्थे अर्थ

٤٦. بَيْضَا - اَشَدَّ بَيَاضًا مِنَ اللَّبَنِ لَذَّ لَذِيْذَةً
 لِلشَّرِيئُنَ بِخِلَافِ خَمْرِ الدُّنْيَا فَإِنَّهَا
 كَرْبُهَةً عِنْدَ الشُّرْب.

# তাহকীক ও তারকীব

غَيْرُ এর মহকু ই'রাব কি? আল্লাহর বাণী مَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ '' এই ক্রিট্রাই ক্রিট্রাই ক্রিট্রাই ক্রিট্রাই কর এর অর্থে হয়েছে। বৃতরাং এটা مَا يَحْمُرُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ কারণে মহল্লান মাজরুর হয়েছে। অথবা, এটা المَجْرَوْنَ الْمُعْرِوْنَ اللهُ عَرْزُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

अवार के : 'بَيْضَاءُ لَدُّةً لِلشَّارِيثِينَ' . अव मरख दे 'बाव कि? आझर का जाना देतनाम करतरहन-'بُطَاكُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسٍ مِّنْ مَّمِيْنِ . بَبْضَاءً لَلَّهُ لِلشَّارِيثِينَ .

जाना बोिंग् जुर्वार्ण्य शाद्ध खान्नाञीतनंदर পरिदर्शन कदा হरत । या लॉनकात्रीतनंद निकंग जुर्वार्ण्य ररत । 'व्यव व्यासार्टः ﴿ اللَّهُ عَالَمُ مُنْصَرِفٌ विक् विकार किरान्द केर्यु विक केर्यू केर्यु विक केर्यू केर्यु केर्य

#### প্রাসঙ্গিক আনোচনা

আৰাতেৰ শানে নুবৃদ : উদ্বিশিত আয়াতটি মঞ্চাৰ মুশরিক নেতাদের প্রসংজ্ঞবানী দুর্বী নির্দাধিক নেতাদের প্রসংজ্ঞবানী ব্যাহিত। আৰু তালিবের মৃত্যুর পূর্বমূহুতে মঞ্জার মুশরিক নেতারা তার শব্যাপালে একত্রিত হয়েছিল। তারা জীবনের শেবলাপ্রে বাপ-দাদার ধর্ম তথা শিবকের উপর অটল থাকার পরামাশ দিল। এ সুযোগে নবী করীম হাত্রী তানেবকে তাওবীদের দাত্রাত দিলেন। বাস্প্র ভালেবকে সন্বোধন করে বললেন ভালেবিক দাত্রাত দিলেন। আলাক তাদেরকে সন্বোধন করে বললেন তাহুকি এই করি এই করে এই করি তানিবকৈ করে এই করে এই তানিবকৈ বলাকের তানিবক্তি কোনে বলাক নেই তাহুকি তামান করে বারা আরবের উপর নেতৃত্ব লাভ করের এইং কনাবরবাত তোমাদের অনুগত হয়ে যাবে। জিল্ল তারা নবীলীর ভাকে সাড়া দিল না; বহং তারা অহলার করে বলদ — তাকজন পাশল ও করি শিবনে তামারা কি আয়াকের মানুস্বাক্র উপর নেতৃত্ব লাভ করিব লিয়ন পাছে তামারা কি আয়াকের মানুস্বাক্র উপ্র লাভ্যুকি বলি শালন ধর্ম প্রতিত্যাগ করেবে।?

তাদের শানে অত্র আয়াতখানা নাজিল করে আল্লাহ ফরমান- এরা তো এমন সম্প্রদায় যখন তাদেরকে দুনিয়াতে তাওঁইাদের দাওয়াত দেওয়া হতো- বাতিল দেব-দেবী, মূর্তি-প্রতিমার পূজা পরিত্যাগ করত এক আল্লাহ- সতিকোর মার্দের ইবাদতের জন্য আহবান জানানো হতো তথন তারা অহঙ্কার বশত তা প্রত্যাখান করত। -[কবীর, সার্বা, কুরতুবী ইত্যাদি]

প্রখ্যাত সাহাবী হ্বরত আবৃ হ্রায়রাহ (রা.) নবী করীম হাতে বর্ণনা করেছেন। নবী করীম ক্রেপ্তেনন আল্লাহ তা আলা কুরআন মাজীদে উল্লেখ করেছেন (ব. একটি জাতি অহঙার ও গরিমায় পড়ে তা গ্রহণ করেনি অতঃগর প্রমাণ হিসেবে তিনি নিয়েক আয়াতখানা তেলাওয়াত করেন وَالْمُمْ مُنْالُوا الْمَا يَعْلَمُ لَا اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَمَا مِنْالُولُ اللّهُ مَنْالُولُ اللّهُ مَنْالُولُ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ عَلَيْلُ لَاللّهُ مُعْتَلِ وَمَا مُنْالُولُ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ عَلَيْكُ وَمِنْ وَمِنْ اللّهُ مُنْالُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّ

অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে-

إِذْ جَعَلَ النَّيْنَ كَفَوْرًا فِي قَلَيْهِمُ الْحَيَّةَ حَيِّنَةَ الْجَوِطِيَّةِ فَانْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَقَهُ عَلَى رَسُوبٍ وَعَلَى الْسُوْمِينِيْنَ وَالْوَمَهُمُ كَلِيمَةً التَّقْرِي رَحَاتُهَا الْحَيَّةِ بِهِمَ وَآمَلُهُمْ :

"সে সময়কে শ্বরণ করো, যথন কাফেররা তাদের অগুরে অইঙ্কার স্থান দিয়েছিল– জাহেলিয়াতের অহঙ্কার, তথন আল্লাহ তা'আলা তার রাসূল ও ঈমানদারগণের উপর স্বীয় প্রশান্তি নাজিল করলেন। আর তাদের উপর তাকওয়ার বাণী তথা مُسَوِّدُ اللَّهِ صَرِّدُ اللَّهِ عَمْدُ -কে লাঘেম তথা অত্যাবশ্যক (বা বন্ধমূল) করে দিলেন। বন্তুত তারাই ছিল এর সর্বাধিক হকদার ও যোগ্য :"

হুদায়বিয়ার সন্ধির প্রাক্কালে মক্কার মুশরিকরা যে অহক্কার ও গোয়াতুমীর পরিচয় দিয়েছিল এবং ভার মোকাবিলায় নবী করীম 🌐 ও তদীয় সাহাবীগণ সেই চরম ধৈর্য অবদয়ন করেছেন এবানে সে দিকেই ইন্সিত করা হয়েছে।

মোটকথা, অহস্কার অহমিকাবোধই মুশরিকদেরকে দীন ও তাওহীদ হতে তথা আল্লাহ তা'আলার বাস করুণা হতে দূরে সরিয়ে রেখেছিল।

আপোচ্য আয়ান্তের বিশ্লেষণ : পূর্বে বর্গিত হয়েছে যে, মুশরিকরা রাসূলে কারীম 🚎 -কে পাগল ও কবি বলে আখ্যায়িত করত। তারা বলত যে, একজন কবি ও পাগলের কথা ধরে কি আমরা আমাদের উপাস্যদেরকে পরিত্যাগ করবঃ তা কখনো হতে পারে না।

আন্তাহ তা আলা তাদের জবাবে বলেছেন, মুহাম্মন 🏯 পাগলও নন, কবিও নন। বরং তিনি তো সত্যবাণী নিয়ে আগমন করেছেন। আর তিনি যা নিয়ে এসেছেন তা তো নতুন কিছু নয়; বরং ইতঃপূর্বে হাজারো– লাখো নবী এ তাওহীদের দাওয়াত সত্যের পুয়গাম নিয়ে পৃথিবীতে আগমন করেছিলেন।

- صُدَّقَ ٱلْمُرْسَلْدِينَ অর্থাৎ তিনি পূর্ববর্তী আম্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-কে সত্যায়িত করেছেন– এটার বিভিন্ন ব্যাখ্যা হতে পারে–

- ১. তিনি পূর্ববতী নবী-রাসূলগণের বিরোধিতা করেনি। নুতরাং পূর্ববতী কোনো নবীর উমত তাঁর বিরুদ্ধে বিষোদগার করার— তাঁর দাওয়াতের বিরুদ্ধাচরণে উঠে পড়ে লাগার যুক্তিযুক্ত কোনো কারণই থাকতে পারে না। তিনি তো পূর্ববতী সকল নবী-রাসূলকেই সত্য বলে ঘোষণা দিয়েছেন।
- ২. তাঁর দাওয়াত নতুন কোনো কিছু নয়; বরং পূর্ববর্তী নবী-রাসুলগণও এ একই দাওয়াত নিয়ে এসেছিলেন। সুতরাং এতে বিশ্বিত হওয়ার এবং একে অসম্বব কিছু তাববার কি যুক্তি থাকতে পারে?
- তার পর্ববর্তী যত নবী-রাসৃল পৃথিবীতে আগমন করেছিলেন তারা সকলেই রাস্লে কারীম এর আগমনের তবিষ্যভাগীকে সত্যায়িত করেছেন। তিনি পূর্ববর্তী আম্মিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর ভবিষ্যভাগীর মূর্ত প্রতীক।

মোটকথা, রাসূলে কারীম ক্রা যে দাওয়াত নিয়ে এসেছেন তা ইতঃপূর্বে আদি পিতা আদম (আ.) হতে হাজারো যুগ ধরে লক্ষ লক্ষ আছিয়ায়ে কেরমের মূখে উচ্চারিত অসংখ্য বনী আদমের কঠে ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত হয়ে আসছে। সুতরাং এর দকন যারা মুহামদ ক্রা -কে পাণল ও কবি বলে আখ্যায়িত করছে মূলত তারা নিজেরাই পাণলামি ও কাল্পনিক কাব্যে বিভারে রয়েছে- তাতে সন্দেহের অবকাশ নেই।

আয়াতের বিশ্লেষণ : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, তাঁর খাঁটি ঈমানদার বাদ্যাদের জন্ম । জন্য নির্দিষ্ট রিজিক (رِزْقُ مُعَلَّمُ) রয়েছে। মুফাসদিরীনে কেরাম আলোচ্য আয়াতের বিভিন্ন ব্যাখ্যা উপস্থাপন করেছেন–

- ১. কোনো কোনো মুঞ্চাস্নির বলেছেন رَرْنُ مَعْلَرُمُ -এর ঘারা জান্নাতী খাদ্যের সেই বিজ্ঞারিক তালিকার প্রতি ইপ্রিত কর: হয়েছে, যা বিভিন্ন সুরায় বিক্ষিপ্তাকারে উল্লেখ বয়েছে। হাকীমুল উন্মত হয়রত মাওলানা আশরাফ আলী থানবী (র.) এ তাফসীরটিই পছন্দ করেছেন।
- ২. কেউ কেউ বলেছেন- ﴿ رِزْنُ مُعَلِّرُهُ -এর অর্থ হলো তার সময় জ্ঞাত ও নির্দিষ্ট। অর্থাৎ সকাল-সন্ধ্যা নিয়মতান্ত্রিকভাবে পরিবেশন করা হবে। যেমন অন্য আয়াতে عَشِيَّةُ "শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে।
- ৩. কিছু সংখ্যক মুফাস্দিরীনে কেরাম বর্ণনা করেছেন যে, নুটে কুইন এর অর্থ নিশ্চিত ও সার্বক্ষণিক হবে। দেখানকার অবস্থা পৃথিবীর মতো হবে না। দুনিয়াতে কেউ নিশ্চিত করে বলতে পারে না যে, আগামীকাল সে কি খাবে এবং কি পরিমাণ খাবে। আর যার নিকট খাদ্য রয়েছে সে নিশ্চিত জ্ঞাত নয় যে, উক্ত খাদ্য ভার নিকট কত সময় থাকবে? প্রত্যেকের মধ্যেই এ আশঙ্কা থাকে যে, যা এখন তার নিকট রয়েছে তা পরক্ষণেই ভার নিকট নাও থাকতে পারে। জান্নাতের অবস্থা এরূপ হবে না; বরং তথাকার খাদ্য নিশ্চিত ও স্থায়ী হবে। ব্রুক্তবাঁ

তাফশীরে কাবীরে বলা হয়েছে যে, জান্নাতীদের খাদ্য পরীক্ষিত হবে। ঈমানদারগণের নেক আমল অনুসারে তাদেরকে জান্নাতে পরিমিত রিজিক দেওয়া হবে। অবশ্য আল্লাহ তা'আলা স্বীয় অনুমহে তাদেরকে আরো অধিক পরিমাণে দান করবেন।

পরিশেষে বলা যায় যে, বেহেশতে তথাকার বাসিন্দারা কোনোরূপ টানাপড়েন ও অনিশ্চয়তা অনুভব করবেন না।

ें पांत्रत बाता त्यान कृत्यान प्राजीम जाताएकत त्रिजित्तत जाक्ष्मीत वर्तना करताहन । यार्थार जा स्वत प्राप्त कर् स्वत त्याथ्या-कनक्सामि । المَوْمَنُ عَلَيْكُ व्योग عَلَيْكُ व्याग क्ष्मित क्षमा कुक्स्य क्रा र्यः (भएतेत कुर्सा निवातरांत क्रम्य नयः । वाश्माय यत अनुवान कर्ता रथः "क्ष्म-क्सामि" बाता – त्क्रमा क्ष्म-क्सामि बान यवः कृष्टित क्षमा थाथ्या रयः । मुक्त क्ष्म-क्सामि राज्ये क्ष्मित्व व्याप्तक वाभिक ।

ইমাম রামী (র.) এ ﴿ يَرَاكُ अम् হতে একটি বহস্য উন্যোচন করেছেন। তা এই যে, জান্নাতে যত খাদ্য দেওয়া হবে সবই স্বাদ ও তৃত্তির জন্য দেওয়া হবে— ক্ষুধা নিবারণের জন্য নয়। কেননা জান্নাতে কোনো বতুর প্রয়োজন হবে না। জান্নাতে জীবন-যাপন অথবা স্বাস্থ্য রক্ষার জন্য কোনো খাদ্য ভক্ষণের প্রয়োজন হবে না। অবশ্য খাওয়ার ইচ্ছা হবে। সে ইচ্ছা পূরণ হওয়ার কারণে তৃত্তি পাওয়া যাবে। আর জান্নাতের সব খাবার-খাদ্যে নিয়ামতের উদ্দেশ্য হবে পরিতৃত্তি প্রদান করা। নামাআরিফ, কাবীর

জ্বাতির ব্যাখ্যা : আর তারা সন্মানিত হবে। এটা দ্বারা ইন্দিত করা হয়েছে যে, জান্নাতীদেরকে উক্ত রিজিক সম্পূর্ণ মর্যাদা ও সম্মানের সাথে দেওয়া হবে। কেননা মর্যাদা ও সম্মানের সাথে না হলে অতি সুস্থাদু বন্ধুও তিক্ত ও বিশ্বাদ মনে হয়। এটা হতে আরও প্রমাণিত হয় যে, গুধু খাবার খাওয়ালেই মেহমানের হক আদায় হয়ে যায় না; বরং মেহমানকে তাজীম ও সম্মানকরাও তার অধিকারের অন্তর্ভক্ত।

আয়াতের ব্যাখ্যা : এখানে জান্নাতীগণের মন্ত্রলিসের একটি চিত্র অঙ্কন করা হয়েছে। তাঁরা মুখোমুখি হয়ে আসন এহণ করবেন। কেউ কারো পৃষ্ঠ প্রদর্শন করবে না। তবে প্রশ্ন হলো তা বান্তবে কিন্ত্রপে সন্তবঃ এর সঠিক জবাব আয়াহ তা আলাই তাল জানেন। তবে মুফাস্সিরগণ হতে তার দুটি ব্যাখ্যা পাওয়া গেছে।

- একদল মুফাস্সির বলেছেন, মজলিসের বেটনী এত বিশাল হবে যে, একে অপরের প্রতি পৃষ্ঠ ফেরানোর প্রয়োজন হবে না :
- ২. জন্য দলের মতে, তাদের জাসন এরূপ হবে যে, ইঙ্গা করলে প্রয়োজন মতো এদিক সেদিক ঘুরানো গাবে। সূতরাং যার সাথে কথা বলতে ইঙ্গা করবে তার দিকে ঘুরে যাবে। WWW.eelm.weebly.com

তাফসীরে জালালাইন (৫ম খণ্ড) : আরবি–বাংলা

অন্ধ আয়াতে বলা হয়েছে যে, জান্নাতীদেরকে বিশুদ্ধ মদ পূর্ব গ্লাস দুরে দুরে পরিবেশন করা হবে। কিন্তু কারা পরিবেশন করবে? এর উল্লেখ নেই। অবশ্য অনা একটি আয়াত হতে তার জবাব পাওয়া যায়। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন–

> وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤلُو مُكْنُونُ \* وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤلُو مُكْنُونُ

"আর জান্লাভীদের সেবার জন্য তাদের জন্য নিযুক্ত খাদেমগণ ঘুরতে থাকবে। তারা এমন সুশ্রী হবে যেন সুরজিত মুতা।" অন্যত্র আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন- "رَيْطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُّ مُحَكَّدُونَ وَاذَا رَأَيْنَهُمْ صَبِيْنَهُمْ لُوْلُوا مَّنْفُورًا "আর জান্লাভীদের প্রেদ্যতের জন্য এমন সব বালক ঘুরতে থাকবে যারা চিবদিন বালকই থাকবে। তোমরা তাদেরকে দেবলে

মনে করবে বিক্লিপ্ত মুক্তা (ছড়িয়ে রয়েছে। " কিন্তু আবারও প্রশ্ন উঠে যে, এ اَلْكُنُّ عَلَيْهُ وَالْمَانَّ مُعَلَّدُونَ وَالْمَانَّ مُعَلَّدُونَ क्रिल् আবারও প্রশ্ন উঠে যে, এ وَلْمَانَّ مُعَلَّدُونَ মুফ্যস্পিরগণের বিভিন্ন মতামত রয়েছে।

কেউ কেউ বলেছেন, মুশরিকদের সেসব ছেলে যারা অপ্রাপ্ত বয়সে মৃত্যুবরণ করে তাদেরকে জান্নাতীদের খাদেম হিসেবে নিয়োগ করা হবে। সুতরাং হযরত আনাস (রা.) ও সামুরাহ ইবনে জুনদূব (রা.) নবী করীম ==== হতে বর্ণনা করেছেন, নবী করীম ==== বনেছেন, মুশরিকদের বালকরা– যারা অপ্রাপ্ত বয়সে মৃত্যুবরণ করে তারা জান্নাতীদের খাদেম হবে।

অন্য এক দল মুফাস্সিরে কেরামের মডে, তারা ভিন্ন একটি জাতি। তাদেরকে আক্রাহ তা'আলা জান্নাতীগণের খেদমতের জন্য সষ্টি করে রেখেছেন। চিরদিন তারা বালকই থাকবে। তাদের শারীরিক গঠনের কোনোরূপ পরিবর্তন হবে না।

উল্লেখ্য যে, সনদের দিক বিবেচনায় উপরোল্লিবিত আনাস (রা.) ও সামুরাহ (রা.)-এর হাদীসখানা দুর্বল। এ ক্ষেত্রে দ্বিতীয় মতটিকেই অধিকাংশ মুফাস্সিরগণ প্রাধান্য দিয়েছেন।

َ اللَّهُ । আয়াতের ব্যাধ্যা : আলোচ্য আয়াতে اللَّهُ अध्याएउत ব্যাধ্যা : আলোচ্য আয়াতে أَدُوَّ اللَّهُ اللَّهُ ব্যাখ্যার ব্যাপারে মুফাস্সিরগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত করেছেন।

কেউ কেউ বলেছেন– এখানে فَكُنَّدُ উহ্য বয়েছে। মূলত শব্দটি ছিল بَنْ فَانَانُ অৰ্থাৎ সুস্থাদূ বিশিষ্ট। নাহ্বিদ যুজাজেব মতও এটাই।

কারো কারো মতে, এখানে اَبُّمُ مَاعِلُ भनि اِبُّمُ مَاعِلُ এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আর এরূপ ব্যবহার আরবি ভাষায় ভূরি তুরি পাওয়া যায়। অর্থাৎ তা পালনকারীদের জন্য সুপেয় হবে।

অন্য এক দল মুক্তাস্পিরের মতে, এটা সিফাতের সীগাহ হবে। কেননা 🛍 -এর সিফাত ফ্রপ ২ুর্টা হয়ে থাকে অদ্রপ 🗹 ও হয়। আর এখানে 🛍 সেই 🗓 -এর সিফাত হয়েছে। সুতরাং অর্থ হবে তা পানকারীদের নিকট সুবাদু মনে হবে।

إِنَّ الْكَفَرَة يُجْزَوْنَ يَغَلْرِ آعْسَالِهِمْ إِنَّاعِهَادَ اللَّهِ الْسُخْلَصِينَ فَانِتُهُمْ يُجْزَوْنَ اَضْعَافًا مُتُضَاعَفَةً .

অর্থাৎ, কাফেরদেরকে তাদের কৃতকর্মের সমপরিমাণে প্রতিফল তথা আজাব দেওয়া হবে। কিছু আল্লাহর মুখলিস বান্দা তথা ঈমানদারদের কথা আলাদা। কেননা তাদেরকে কৃতকর্ম অপেন্ধা বহুতণে বেশি হুওয়াব দেওয়া হবে।

#### অনবাদ :

করতে পারে। এর কারণে তারা মাতালও হবে ন্য শব্দিটির ; অক্ষরটি যবর যোগেও হতে পারে আবার যের যোগেও হতে পারে। এটা أَرْنَى النَّـارِبُ उ হতে নিষ্পন্ন হয়েছে। অর্থাৎ তারা মাতাল হবে না । যা দনিয়ার মদের বিপ<del>রীত ।</del>

স্বীয় স্বামীদের প্রতি চক্ষ্ নিবদ্ধকারী। স্বামী ব্যতীত অন্য কারো প্রতি তারা তাকাবে না । কেননা তাদের নিকট স্থীয স্বামীদেরকে [সর্বাধিক] সুন্দর মনে হবে। ডাগর ডাগর চক্ষবিশিষ্টা রমণী ডাগর ডাগর চোখ সুদর্শন হয়ে থাকে:

4 ৪৯. যেন তারা রঙের দিক দিয়ে ডিম উটপাথির সরক্ষিত লক্কায়িত ডিম উটপাখি স্বীয় পাখা দ্বারা যাকে ঢেকে রাখে- যার গায়ে ধুলাবালি পড়তে পারে না। আর ভার রঙ হলো হলদ মিশ্রিত সাদা- এটাই মহিলাদের সর্বাধিক সন্দর [ও উৎকৃষ্ট] রঙ।

৫০. মুখোমুখি হবে তাদের একদল জান্নাতীদের একদল অপর দলের এমতাবস্থায় যে, পরস্পরকে জিজ্ঞাসাবাদ করবে সেই ঘটনাবলি সম্পর্কে যা দুনিয়াতে থাকাবস্থায় ঘটেছিল।

৫১. তাদের একজন বলবে আমার একজন সঙ্গী ছিল এমন সঙ্গী যে পুনরুখানকে অস্বীকার করত।

৫২. সে বলত, আমাকে ভর্ৎসনা নিমিন্তে তুমি কি বিশ্বাসীদের অন্তর্ভক্তঃ পুনরুখানের উপর।

. ১ 🟲 🕬. আমরা যখন মৃত্যুবরণ করবো এবং হাড়সর্বস্থ মাটি হয়ে যাবো তখন কি - উক্ত তিন স্থলে হামযাদ্বয়ে সেসব কেরাত প্রযোজ্য যা ইতঃপর্বে বারংবার উল্লেখ করা ইয়েছে। আমাদেরকে প্রতিফল দেওয়া হবে। আমাদেরকে কি প্রতিদান দেওয়া হবেঃ আমাদের কি হিসাব-নিকাশ

د کا فینها غَوْلٌ مَا يَغْمَالُ عَفَوْلُهُمْ وَلا هُمْ اللهِ عَالَمُ مُولًا مُا يَغْمَالُ عُفَوْلُهُمْ وَلا هُم عَنْهَا يُنْزِفُونَ بِفَتْحِ الزَّاءِ وَكَسْرِهَا مِنْ نَسَزَفَ السَّشَسارِبُ وَٱنْسَزَفَ أَيْ لاَ يُسُسِخُسُرُونَ بخلاَفِ خَمْرِ الدُّنْيَا .

ألاَعْيُن عَلَى ازْواجهيَّن لا يَسْتُظُرُونَ الدِّ، غَيْرهمْ لِحُسْنِهمْ عِنْدَهُنَّ عِيْنٌ ضَخَامُ ألاَعْيُن حِسَانُها .

٤. كَانَّاهُنَّ فِي الَّلُون بَيْضُ لِلنَّعَام مُّكُنُونُ مَسْتُورُ بِرِيشِه لَا يَصِلُ الَيْه غُمَارُ وَلَوْنَهُ وَهُوَ الْبِياضُ فِي صَفْرَةِ أَحْسُنُ ٱلْوَانَ التسكاء

بَعْض يَتَسَا عَلُونَ عَمَّا مَرَّ بِهِمْ فِي الدُّنْيَا . ٥١. قُبَالَ قِبَاتُ لَيُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِنِي قَرِيْنُ صَاحَبُ بُنْكُرُ الْبِعَثُ .

٥٧. يَقُولُ لَى تَبْكَبْنًا أَنتُكَ لَعِنَ الْمُصَدِّقِيْرِ بالْبَعْثِ.

أَنْذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَّعِظَامًا أَنْنًا فِي الْهَمْزَتَيْن فِي ثَلْقَةٍ مَوَاضِعَ مَا تَقَدَّمُ لَمَدِيُّنُونَ مَجْزِيُونَ وَمُحَاسَبُونَ أُنْكُرَ ذُلكَ أَيْضًا .

www.eelm.weeblyでの間では करतर to

. ०६ वश. टम तलात डेक वका जात जालांट डाइएमंतरक वलरव. قَالَ ذَٰلِكَ الْقَاسُلُ لاخْبُوانِه هَلْ ٱنْسُتُمْ مُطَّلِعُونَ مَعِيْ إِلَى النَّارِ لِنَنْظُرَ حَالَمَ فَعَقُولُونَ لاَ .

তোমরা কি ঝুঁকে দেখবে? আমার সাথে জাহান্নামের দিকে। যাতে আমরা তার অবস্থা দেখতে পারি। তখন তারা বলবে, না, আমরা দেখবো না।

०० ००. <u>षठः भत्न त्म (मि.ख) बूरेक दिगर</u> निर्ह तक) مَاظَلَمَ ذُلِكَ الْقَائِلُ مِـنْ بَعْضِ كُـوَى الْجَنَّةِ فَرَأُهُ أَيْ رَأَى فَرِيْنَهُ فِيْ سَوَآَّ الْجَحِيْم أَى وَسُطِ النَّارِ .

জান্রাতরে কোনো দরজা হতে। তথন দেখতে পাবে তাকে অর্থাৎ তার সেই (দনিয়ার) সাথিকে জাহানামের মধাখানে অর্থাৎ জাহানামের মাঝখানে

### তাহকীক ও তারকীব

্র নধ্য স্থিত বিভিন্ন কেরাত : ٱلْمُصَدِّقَيْنَ -এর মধ্য স্থিত বিভিন্ন কেরাত : ٱلْمُصَدِّقَيْنَ

- ১. তা تَصْدِيْن হতে নির্গত হবে। তথন ত অক্ষরটির মধ্যে ভাশদীদবিহীন যবর হবে। অর্থাৎ বিশ্বাসীগণ। এটাই জমহরের হেরাও।
- عن من عن من ألْمُعَصَدَتِيْنَ राख देलाम कांग्रिल-এর সীগাহ। এমতাবস্থায় এটা মূলে ছিল تَصَدُّقْ ع করে 🍃 -কে 🍃 -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে। অর্থাৎ সদ্কাকারীগণ। এ কেরাতে 🍃 অক্ষরটি তাশদীদযুক্ত হবে। এটা আলী ইবনে কায়সান, সোলায়মান ও হামধাহ প্রমুখগণের কেরাত।

ইমাম নাহাম (র.) দ্বিতীয় কেরাতটির সমালোচনা করেছেন। তাঁর মতে এটা গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা এখানে সদকার কোনো অর্থ হয় না। কিন্তু ইমাম কুশায়রী (র.) বলেছেন, উক্ত কেরাতে সহীহ। কেননা এটা নবী করীম 🚟 হতে বর্ণিত হয়েছে।

- ما الطُّوفُ - अब मशकाब - الطُّرن - अब मशकाब - الطَّوفُ - अब मशकाब - الطَّوفُ - अब मशकाब - "قَاصَبُ اتَ الطَّ

- ১, এটা মহল্লান মারফু' হবে। তখন 🗓 🛴 শব্দটিকে সিফাতে মুশাব্বাহ হিসেবে গণ্য করা হবে।
- ২, এটা মহল্লান মানসূব হবে। এমতাবস্থায় ত্র্রীত্র শব্দটি ইসমে ফায়িলের সীগাহ হবে।

षाब्राएं छानवीरदब विद्वादन : এখানে كَنْ تُعَلَّمُ عَكُمُونً अवर مُشَيِّم धवर أَخْبَهُ ( वरला مُشَيِّم به عالم ্রেলা ডিমের খোসা ও কৃসুমের মধ্যকার ঝিলির রং যদ্রপ স্বচ্ছন, কোমল, উচ্জ্বল ও মসৃণ ঠিক জান্নাতে হরদের রং তদ্দপ হবে।

#### প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

পু আন্নাতের ব্যাখ্যা : আগ্নাতধানার সরল অর্থ হলো– জান্নাতীদেরকে যে মদ পরিবেশন করা হবে তাতে ক্ষতিকর কিছু থাকবে না এবং তা পান করে তারা মাতাল হয়েও পড়বেন না । মুফাস্নিরগণ হতে أَيُّ শন্দটির বিভিন্ন ব্যাখ্যা বর্ণিত হয়েছে।

হয়রত কাতাদাহ, ইবনে আবী নাজিহ ও মুজাহিদ প্রমুখ মুফাস্সিরগণ হতে বর্ণিত রয়েছে যে, ১ -এর অর্থ হলো পেটের বাধা। কেউ কেউ বলেছেন, তার অর্থ হলো দুর্গন্ধ।

কারো কারো মতে, তার অর্থ হলো আকল বিকৃত হয়ে যাওয়া।

প্রকতপক্ষে 🗓 🚅 শব্দটি উপরোক্ত সব কয়টি অর্থকেই শামিল করে :

Dr. ठळाजीक जानानाचित (दस चत्र) २५ (क)

হাফিজ ইবনে জারীর (ব.) বলেছেন যে, এখানে غَرْكٌ শশটি বিপদ (মিসবত)-এর অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ দুনিয়ার মদের ন্যায় আবেরাতের মদের কোনো বিপদ (ক্ষতি) হবে না। মাথা ব্যথা, পেট ব্যথা, দুর্গন্ধ অথবা মন্তিষ্ক বিকৃত হয়ে যাওয়া কিছুই তার মধ্যে থাকবে না। –[তাফসীরে ইবনে জারীর]

آلَخَمْرُ غَولُ لِلْعِلْمِ ﴿ अर्था९ উक्ट यम शान कतात मक्नन जाता याजान करत शढ़रत ना। आति जावात आहान आहि وَالْعُرْبُ غُولُ لِلْمُنْوُرُونَ وَالْعُرْبُ غُولُ لِلْمُنْوُرِثِ وَالْعُرْبُ غُولُ لِللَّهُورِثِ अर्था९ यम विनष्ट करत यानुस्वत आकल-वृक्तित्व आत युक्त स्वरंभ करत यानुस्वत खीवनत्व । याजात उ प्रविक्त विकृज लाकरूक مُمْزُرُونُ करता ।

জাহেলিয়াতের যুগের প্রখ্যাত আরব কবি তার নিমোক্ত দু'টি শ্লোকে উক্ত অর্থেই এ শব্দটিকে ব্যবহার করেছেন।

َوَاذْ مِنَ تَمْشِنْ كَمَشْيِ النَّوْ \* بَفِ يَصْرَعُهُ بِالْكَفْبِ الْبَهْرَبِ نَوِيْثُ إِذَا قَامَتْ لِرَجْمٍ تَمَايِلَتْ \* تَرَاشِى الْفُوَادِ الرَّحِيمِ إِلَّا تَخْتَرَا

উপরিউক্ত শ্লোক দু'টিতে কবি তার প্রেমিকাকে মাতালের সাথে তুলনা করতে গিয়ে نَوِيْتُ শব্দটি ব্যবহার করেছেন। মোটকথা, জান্নাতের মদ পান করার দক্ষন মাতাল হয়ে পড়বে না; যদ্ধেপ দুনিয়ার মদের বেলায় হয়ে থাকে। দুনিয়ার মদে সাধারণত দু'টি দোষ দেখা যায়।

- এক প্রকার দোষ হলো, তা কাছে নিশেই এক ধরনের দুর্গন্ধ অনুভূত হয়। তার বিস্থাদ মানুষকে ডিক্ত করে। তা পান করলে
  পেট ব্যথা করে, মন্ত্রিকে বিরূপ প্রতিক্রিয়ার সৃষ্টি করে। মোটের উপর মানুষের স্বাস্থ্যের ব্যাপক ক্ষতি করে।
- রিতীয় দোষ হজে- তা পান করলে মানুষের জ্ঞান-বিবেক লোপ পায়। মানুষ মাতাল হয়ে পড়ে, ক্ষণিকের মাদকতা ও ক্রি
  লাভের জন্য মানুষ এত সব ক্ষতিকে বেমালুম ভূলে যায়।

কিন্তু জান্নাতের মদের মধ্যে এসব ক্ষডিব তো কিছুই থাকবে না, বরং ক্ষৃতি ও তৃপ্তি থাকবে তদপেকা হাজারো ৩ণ বেশি। تَوْصِرَاتُ الطَّرْتِ عِيْثُ ' आद्याराज्य बााच्या : এখানে জান্নাতের হরদের সিফাত বর্ণনা করা হয়েছে। "তারা আনত নয়না হবে।" এর একাধিক অর্থ হতে পারে।

যে পুরুষদের সাথে আল্লাহ তা'আলা তাদের দাম্পত্যের সম্পর্ক সৃষ্টি করে দিবেন তাদের ব্যতীত অন্য কোনো পুরুষের দিকে তার। চোখ তুলে দেখবেন না ।

আল্লামা ইবনে জাওয়ী (র.) বর্ণনা করেছেন, সে হুরগণ তাঁদের স্বামীদেরকে লক্ষ্য করে বলবেন– "আমার প্রভুর ইজ্ঞতের শপথ করে বলছি যে, জান্নাতে ভোমার অপেক্ষা উত্তম অন্য কাউকে আমি দেখছি না। যে আল্লাহ আমাকে ভোমার স্ত্রী এবং ভোমাকে আমার স্বামী বানিয়েছেন সমস্ত প্রশংসা তাঁরই প্রাপ্য।"

আল্লামা ইবনে জওয়ী (র.) "আনত নয়না হওয়ার" অন্য একটি ব্যাখ্যাও করেছেন, তা হচ্ছেন তারা তাদের স্বামীর নয়নকে অবনমিত রাববৈ। অর্থাৎ তারা এত সুন্দর এবং অনুগত হবে যে, তাদের স্বামীদের ছাড়া অন্য কারো প্রতি দৃষ্টি দেওয়ার ইচ্ছাই হবে না।

হয়রত ইবনে আববাস (রা.), মুজাহিদ (র.), ইকরামা (র.) প্রমুখ মুফাস্সিরগণ আল্লামা ইবনে জাওয়ী (র.)-এর প্রথমোক্ত অভিমতের অনুরূপ মতামত ব্যক্ত করেছেন।

🚅 -এর অর্থ হলো বড় চক্স্বিলিটা রমণীগণ। সাধারণত বড় চক্স্বিলিটা রমণীরা সুন্দরী হয়ে থাকে।

ত্রি আয়াতের ব্যাখ্যা : আনোচ্য জান্নাতের ক্রনেরকে প্রকাষিত বা আবৃত ছিনের সাথে তুপনা করা হয়েছে। আরবি ভাষাভাষীগণের এরপ উপমার প্রয়োগ প্রসিদ্ধ ছিল। যেনব ভিন্ন পালক ধারা আবৃত থাকত তাদের মধ্যে বাইরের ধুলাবালি পড়তে পারত না। কাজেই ভারা অভান্ত স্বচ্ছ ও পরিছা; হতো। এভদ্বাতীত তাদের রং হতো হলুদ মিশ্রিত সাধা যা আরবদের নিকট মহিলাদের সর্বাধিক আকর্ষণীয় রং হিসেবে গণ্য ছিল। এ জন্য হরদের রংকে তাদের বংয়ের সাথে তুলনা করা হয়েছে।

কোনো কোনো মুফাস্সির বলেছেন যে, এখানে ডিমের সাথে তুলনা করা হয়নি; বরং ডিমের সেই ঝিলির নাথে তুলনা করা হয়েছে যা খোসার ভিডরে পুকিয়ে থাকে। অর্থাৎ উক্ত কমণীগণ সেই ঝিলির ন্যায় নরম, নাযুক ও বচ্ছ হবে। —[রুল্ন মা আনী] হয়রত উচ্ছে সালামা (রা.) হতে বর্ণিত। একটি মারফ্' হাদীস হতে শেষোক্ত মতের সমর্থন পাওয়া যায়। তিনি বলেন, আমি নবী করীম ==== এর নিকট অত্র আয়াতের ব্যাখ্যা জানতে চেয়েছি। জবাবে নবী করীম ==== বলেছেন, হরদের মসৃণতা ও বক্ষতা হবে ডিমের সেই ঝিলির ন্যায় যা তার খোসার ও কুসুমের মাঝখানে হয়ে থাকে।

মোটকথা উপরিউক্ত কয়টি আয়াতে আল্লাহ তা অলো জান্নাতীদের সম্ভোগের জন্য কয়েকটি বস্তুর উল্লেখ করেছেন।

- ক, তথায় তাদেরকে রিজিকের নিশ্চয়তা দেওয়া হবে।
- খু জান্লাতীদেরকে ই**জ্জ**ত ও সম্মান দেওয়া হবে।

মধ্যে তা বন্টন করে নিল।

- গ্র জান্লাত তাদের জন্য বিলাসবহুল ও সুখময় হবে।
- ঘ্ খাটি নেশাবিহীন তৃপ্তিদায়ক শরাব পরিবেশন করা হবে।
- ভ, পতিপরায়ণতা সুন্দরী-রমণী তাদের সঙ্গিনী হবে। -(রুহুল মা'আনী, ইবনে জারীর, মা'আরিফ, সাফওয়াহ)

আয়াতের ব্যাখ্যা : জান্নাতে জান্নাতিরা গল্প-গুজবে মশশুল থাকবে। তারা বিলাশবহল আসনে সমাসীন হয়ে মুখোমুখি বসে গল্পের মজলিস করবে। তারা পরন্শরের নিকট পৃথিবীর জীবনের শৃতিচারণ করবে। পৃথিবীতে তারা কে কোন অবস্থায় জীবনয়াপন করেছে তা নিয়ে পরন্শরের মধ্যে কথোপকথন হবে। তারা যখন আলোচনায় মশশুল থাকবে তখন জান্নাতি খান্মেগণ তাদেরকে প্রয়োজনীয় খান্য ও পানীয় পরিবেশন করবে। জান্নাতিদেরকে প্রমন খান্য ও পানীয় পরিবেশন করা হবে, যা কোনো চোখ দেখেনি, কর্ণ জনেনি, কোনো অন্তর যার কল্পনাও করতে পারেনি।

এখানে লক্ষণীয় যে, আল্লাহ তা'আলা আখেরাতে জান্নাতির কি অবহা হবে তার আলোচনা করতে গিরে মাথী (أَسُوسُ এর সীগাহ ব্যবহার করেছেন। কেননা যদিও তা পরে সংঘটিত হবে তথাপি তা সংঘটিত হওয়ার ব্যাপারে কোনোরূপ সন্দেহ-সংশয়ের অবকাশ নেই। যদ্ধপ অতীতকালে অনুষ্ঠিত কোনো ঘটনার ব্যাপারে সংশয়ের কোনো সুযোগ নেই।

এক জারাতি ও তার কাকের সঙ্গী: এখানে প্রথম দশটি আয়াতে জানুাতীদের সাধারণ অবস্থার বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। অতঃপর বিশেষভাবে একজন জানুাতী লোকের বিবরণ দেওয়া হয়েছে। লে ব্যক্তি জানুাতে পৌছার পর তার এক কাফের সঙ্গীর কথা স্বরণ হবে। সে দুনিয়াতে আথেরাতকে অবিশ্বাস করত। তারপর আরাহর অনুমতি পেয়ে সে জানুাতী তার জাহানুমী বন্ধুর সাথে কথাবার্তা বলার সুযোগ পাবে। কুরআন মাজীদের মধ্যে উক্ত ব্যক্তির নাম-ঠিকানার উল্লেখ করা হয়নি। কাজেই তিনি কে। ভা নিশ্চিতভাবে বলা যায় না। তবে কোনো কোনো মুফাস্সির বলেছেন তার নাম ইয়াছদা এবং তার কাফের সঙ্গীর নাম তর্মীর বলেছেন তার নাম ইয়াছদা এবং তার কাফের সঙ্গীর নাম তর্মীর নাম তর্মীর কালে স্বর্মীর নাম তর্মীর নাম তর্মীর কালেছিল। এবং তার কাফের সঙ্গীর নাম তর্মীর ত্রাই ভালি করে তার হলেন সেই দুন্জন সাধী সুরয়ে কাহাফে ক্রিট্রাই ভালি ত্রাই হাত আরেকটি ঘটনার উল্লেখ করেছেন। সর্ঘক্তির ঘটনা বুলা, দুজন মানুষ কোনো কারবারে পরিক ছিল। তাদের আট হাজার দিনার মুনাফা হলো। চার হাজার করে তারা পরশক্তের

এক শরিক ভার টাকা হতে এক হাজার টাকা দিয়ে একটি জমিন ক্রয় করল। অপর সাথী ছিল অভ্যন্ত খোদাভীরু। সে দোফে করল, "হে আল্লাহ! অমুক ব্যক্তি এক হাজার দিনার দিয়ে একটি জমিন ক্রয় করেছে। আমি আপনার নিকট হতে এক হাজার দিনার দিয়ে একটি জমিন ক্রয় করেছে। আমি আপনার নিকট হতে এক হাজার চিনার বায় করে একটি জমি ক্রয় করে একটি স্বর নির্মাণে করল। তখন সে বলল, হে আল্লাহ! অমুক ব্যক্তি এক হাজার দিনার খর করত একটি গৃহ নির্মাণ করেছে। "আমি এক হাজার দিনারের বিনিময়ে আপনার নিকট হতে জাল্লাতের একটি গৃহ খরিদ করছি।" এটা বলে সে আরও এক হাজার দিনার সদকা করে দিল। অতঃপর তার সঙ্গী এক মহিলার সাথে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ হলো। আর বিয়ের কাজে এক হাজার দিনার খরচ করে দিল। তখন সেই লোকটি আল্লাহর নিকট দোয়া করল "হে আল্লাহ অমুক ব্যক্তি বিবাহের কার্থে এক হাজার দিনার খরচ করেছে। আর আমি জাল্লাতী মহিলাদের এক জনের সাথে বিবাহের পয়ণাম দিছি এবং তার জন্য এক হাজার দিনার মানুত করছি।" এই বলে আরও এক হাজার দনার সদকা করে দিল। তারপর তার সঙ্গী এক হাজার দিনার মানুত করছি।" এই বলে আরও এক হাজার দনার সদকা করে দিল। তারপর তার সঙ্গী এক হাজার দিনার খরচ করে কিছু গোলাম ও সাম্মী ক্রয় করল। তখন সে বাকি এক হাজার দনার সদকা করেত আল্লাহর নিকট জানুতের গোলাম ও সাম্মী ক্রয় করল। তখন সে বাকি এক হাজার দনার সদকা করেত আল্লাহর নিকট জানুতের গোলাম ও সাম্মী

ভারপর হঠাৎ সে ঈমানদার ব্যক্তি খুব অভাবে পড়ে গেল। সে ভাবল, তার পূর্বের বন্ধুর নিকট গেলে হয়তো সে ভার সাথে ভারো ব্যবহার করবে। সূভরাং ভার নিকট গিয়ে নিজের প্রয়োজনের উল্লেখ করল। সঙ্গীটি জিল্ঞাসা করল, ভোমার সম্পাদের কি হয়েছে? সে ভার নিকট সব ঘটনা খুলে বলল। বন্ধুটি ডাল্জব হয়ে বলল— "সভিষ্টি কি বিশ্বাস কর যে, আমরা মৃত্যুবরণ করে ধুলায় মিশে যাওয়ার পর পুনরায় আমাকে জীবিত করা হবে"। আর তথায় আমাদের আমলের হিসাব-নিকাশও নেওয়া হবেং যাও, আমি ভোমাকে কিছুই দিব না। ভারপর উভয় মৃত্যুবরণ করল।

আলোচ্য আয়াতে জান্নাতী শ্বারা সেই মু'মিন বান্দাকে বুঝানো হয়েছে যে পরকালের তরে তার সমন্ত সম্পদ সদৃকা করে দিয়েছে। আর জাহান্নামী দ্বারা উদ্দেশ্য তার সেই ব্যবসায়ী শরিক যে আথেরাত ও পুনরুথানে বিশ্বাস স্থাপনের কারণে তাকে উপহাস করেছে।

অসং সঙ্গ বর্জনের তাগিদ: যা হোক, আলোচা ঘটনা উল্লেখের মূল কারণ হলো, মানুষকে জানিয়ে দেওয়া যে, সে যেন তার সাধী-সঙ্গীগণের পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে দেখে। তাকে সতর্কতার সাথে লক্ষ্য করতে হবে যে, তার সাথে এমন কেউ রয়েছে কিনা যে তাকে ধীরে ধীরে জাহানামের দিকে নিয়ে যাক্ষে।

অসং সঙ্গে যে অপরিমেয় ক্ষতি সাধিত হয় তা তো তধু আঝেরাতেই সঠিকভাবে জ্ঞাত হওয়া যাবে। কিছু তখন তো সে ক্ষতি হতে পরিত্রাণের কোনো পথই খোলা থাকবে না। সূতরাং খুব যাচাই-বাছাই করে বন্ধু নির্বাচন করতে হবে। অনেক সময় দেখা যায় কোনো নাফরমান ও কাফেরের সাথে সম্পর্ক সৃষ্টি করত তার দর্শন ও দৃষ্টিভঙ্গির ছারা প্রতাবিত হয়ে মানুষ বেমালুম গোমরাই ও ধাংসে নিপতিত হয়। যাতে করে পরকালে জাহানামী হয়ে পড়ে।

التَّقِيْلَةِ كِدْتَّ قَارَبْتَ لَتُرْدِيْن لِتُهْلِكَنِيْ

وَكُولاً نعْسَهُ رُبِّي أَيْ انْعَيَامُهُ عَـُ بِٱلْإِيْمَانِ لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِيْنَ مَعَكَ فِي النَّادِ .

وَمَا نَحْنُ بِمُعَلَّذِيثَنَ هُوَ اِسْتِفْهَامُ تَلَلَّذُ وَتَحَدُّثُ بِينِعْهَ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ تَابِيْد الْعَيَاةِ وُعَدَمِ التَّعْذِيبِ.

-२० . إِنَّ هٰذَا الَّذِيْ ذُكِرَ لِاهْلِ الْجَنَّنة لَهُوَ الْمُغْرَزُ

يُقَالُ لَهُمْ ذَٰلِكَ وَقِيْلَ هُمْ يَقُولُونَهُ.

٦٢. أَذُٰلِكَ الْمُذْكُورُ لَهُمْ خَيْرٌ نُرُلًا وَهُمْ مَا يُعَدُّ لِلنَّازِلِ مِنْ ضَيْفِ وَغَيْرِه أَمْ شَجَرَةً الزُّفُوم ٱلْمُعَدَّةِ لِأَهْلِ النَّارِ وَهِيَ مِنْ آخَبَتِ الشُّجَر الْمُرِّ بِتَهَامَةَ يُنْبِئُهَا اللَّهُ فِيُّ الْجَعِيْم كُمَّا سَيَأْتِي.

নিঃসন্দেহে ুঁ। অব্যয়টিকে তাশদীদযুক্ত হতে তাশদীদবিহীন করা হয়েছে। তুমি নিকটবতী হয়ে গিয়েছ তুমি কাছে পৌছে গিয়েছিলে- আমাকে গতেঁ নিক্ষেপ করার – তোমার বিভ্রান্তিকরণের দ্বারা আমাকে ধ্বংস করার কাজ প্রায় সম্পন্ন করে ফেলেছিলে।

> ৫৭, আর যদি আমার প্রভুর নিয়ামত না হতো অর্থাৎ আমার প্রতি অনুগ্রহ না করতেন ঈমান দান করে তাহলে আমিও হাজিরকৃতদের দলভুক্ত হয়ে পড়তাম তোমার সাথে জাহানামে।

هُ ٥٨ هه. وَيَقُولُ أَهُلُ الْجَنَّةِ أَفَمَا نَحُنُ بِمَيَّتِيْنَ مُ مَيَّتِيْنَ করবো নাঃ

من الكُوْلَى أَنَّ الْتَعْ فِي الكُنْيَا ﴿ ٥٩ وَ إِلَّا مَوْتَتَنَا ٱلْأُولَى أَيْ ٱلتَّتَى فِي الكُنْيَا الْكُنْيَا সংঘটিত হয়েছে : আর কি আমরা শান্তিপ্রাপ্ত হবো <u>না</u>ং এটা ভৃত্তির প্রশ্ন এবং শাস্তি হতে পরিত্রাণ ও চিরস্থায়ী জীবন দান করত আল্লাহ তা'আলা যে অনুগ্রহ করেছেন তার বহিঃপ্রকাশ।

অবশ্যই তা মহাবিজয়।

يه অনুরূপ (ব্যক্তি)-এর জন্য আমলকারীদের আমল করা لعَامِلُونَ قِيبُلُ উচিত কথিত আছে যে, তা তাদেরকে বলা হবে ৷ কেউ কেউ বলেছেন, তারা নিজেরাই তা বলবে।

> ৬২. এটাই কি যা তাদের জন্য উল্লেখ করা হয়েছে উত্তম আপ্যায়ন – আর তা (نُزِلٌ) হলো মেহমান ও অন্যান্য আগন্তুকের জন্য যা তৈরি করা হয় না যাক্কুম বৃক্ষ্ণ যা জাহান্লামিদের জন্য প্রস্তুত করে রাখা হয়েছে : আর এটা [অর্থাৎ যাক্কুম বৃক্ষ] হলো তেহামাহ এলাকার নিকৃষ্টতম তিব্দ বৃক্ষ। আল্লাহ তা আলা জাহান্লামে তা উৎপন্ন করবেন। যার আলোচনা শীঘ্রই আসছে।

الْكَافِرِيْنَ مِنْ اَحْل مَكَّةَ إِذْ قَالُوْا النَّارُ تُحْرِقُ الشُّجَرَ فَكَيْفَ تُنْبِتُهُ.

ত্ত ভুড়ে আমি নিধারণ করেছি তাকে অর্থাৎ) তাতে بِإِنَّا جَعَلْنَاهَا بِذَٰلِكَ فِعْنَةً لِلظَّلِمِيْنَ أَيْ পরীক্ষা জালিমদের জন্য অর্থাৎ কাফেরদের জন্য মকাবাসীদের মধ্য হতে। কেননা [এতদ্শ্রবণে] তারা বলেছে— আগুন তো বৃক্ষকে জাুলিয়ে ফেলে: সুতরাং তা কিভাবে বৃক্ষ উৎপন্ন করবে।

## তাহকীক ও তারকীব

'التُرْديُّن -এর মধ্যস্থিত একাধিক কেরাত : অত্র শব্দটির মধ্যে দু'টি কেরাত রয়েছে-

- े , इरवड नारक (व.) ७ वकमन क्वी "التُرْديْن मनिएक ي भूजाकाक्विम तर (التُرَّدِيْنُ ) পড়েছেन ।
- ২. জমহুর কারীগণ ্র মৃতাকাল্লিমকে হযক করে পড়েছেন :
- "مُيَّتِينُونَ এর মধ্যন্থিত একাধিক কেরাত : আল্লাহর বাণী وَمُونَ بِمَيِّتِينُونَ এর মধ্যন্থিত مَيِّتِينُونَ পদে দুটি কেরাত রয়েছে:
- ১. জমহুরের মতে "مُيِّتِيُّنْ হবে [আলিফ ব্যতীত ৷]
- ২. হযরত যায়েদ ইবনে আলী (র.) ﴿ الْمِيْنِينَ ﴿ পড়েছেন : -[কুরতুবী ও ফাতহুল কাদীর]
- राजा कान नित्क देनिण कता स्तारह थवः र्रें के खना मानमून स्तारह? وُلِكَ चाता कान नित्क देनिण कता स्तारह थवः र्रे निय़ायल या खान्नाराल खान्नाली भगरक रमथया इरव। اَنُولًا जातकीरव تَعْبُونُ इरुय़ात कात्राल पानमृव इरग्नरह । এখানে ذلك प्रवामा এবং خَبُرُ খবর, মূবতাদা ও খবর মিলে জুমলায়ে ইসমিয়া হয়ে مُنَبُّرُ আর يُزُلُأُ তামীঈয ।
- এর سُورَهُ السِّيغُهَامُ আয়াতখানা 'اِلْمَا نَحْنُ بِمَبِيِّينَ ' অর আয়াত তথা 'اِنْمَا نَحْنُ بِمَبِيِّينَنَ "أَنَحْنُ مُخَلِّدُونَ نِي الْجَنَّةِ مُنَعَّيْمِنَ فَمَا نَحْنُ بِمَيِّينِينَ " - अदब बकि छेश वात्कात छेशत आएक स्दारह । भूनए हिन আমরা কি চিরকাল জান্নাতে নিয়ামত প্রাপ্ত হব। যদক্রন আমাদের মৃত্যু হবে না।
- रधग्राद कर्म مَنْصُرْب रधग्राद करून مُسْتَثَقْنُي नमि مَوْتَةٌ समिष्ठि मानभूव दखग्राद काद्रप करून مَوْتَةٌ । सातजूव रहा शारक مُسْتَقَنَّى यात अहम إِسْبِقْنَاءُ مُنْقَطِعٌ आह إِسْبِقْنَاءُ مُنْقَطِعْ

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

আরাভের ব্যাখ্যা : একজন জান্লাতি তার এক সঙ্গীকে জাহান্লামে দেখে বলবে– হায়রে! দুনিয়াতে তো আমাকে গোমরাই করার চক্রান্ত করেছিলে। তুমি তো আমার সর্বনাশ করার আয়োজন প্রায় সম্পন্ন করে ফেলেছিলে। আরাই ভাজালার যদি অনেৰ অনুমহ আমার প্রতি না হতো এবং আমি শিরক পরিহার করত ঈমান না আনতাম ভাহনে আমিও তোমার সাবে জাহান্লামীদের দ**লভুক্ত হয়ে বেতা**ম।

এ প্রস্তে আহলে সুনুতি ওয়াল জামান্ত বলেছেন যে, মানুব একমাত্র আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহেই ধেদায়েত লাভ করতে পারে এবং গোমরাহী হতে বেঁচে থাকডে পারে ৷ কেউই আপন ক্ষমতা বলে হেদায়েড লাভ করতে পারে না এবং গোমরাহী হতে **বেঁচে থাকতে পারে নাঃ এটা ঈমানসারদের এতি আত্মাহ তা আলার একটি অনুগ্রহ ও দয়াঃ ক্লাফের ও মুশবিকরা তা হতে** বজিত :

কিন্তু ব্যক্তিনপদ্বিষ্ঠা বলে থাকে যে, আল্লাহ ডা আলাহ নিয়ামত ও অনুমাহ ঈমানদার ও কাঞ্চেবদরে উপর সমভাবে হয়ে থাকে। আল্লাহ ডা আলা ঈমানদারদের সাথে যা করেন কাষ্টেবদের সাথেও তা করেন।

বিরোধীদের মতবাদকে খণ্ডন করে আহলে সুদ্রাত ওয়াল জামাতের পক্ষ হতে বলা হয়েছে যে, যদি হেদায়েতের নিয়ামত ঈমাননার ও কাফের উভয়ের জনাই সাধারণতাবে হতো, তাহলে তো কাফেররা গোমরাহ হবার কোনো কারণই থাকতে পারে না। যবন বাস্তবে দেখা যাচ্ছে যে, কাফেররা ঈমান ও হেদায়েত হতে বঞ্চিত রয়েছে তখন এটাই মেনে নিতে হবে যে, আল্লাহ তা আল তাদেরকে হেদায়েতের নিয়ামত দান করেননি।

মোটকথা, আল্লাহর খাস অনুগ্রহের কারণেই ঈমানদারগণ ঈমান ও হেদায়েতের দৌলত লাভে ধনা হয়েছে এবং শিরক ও কুফরির অভিশাপ হতে পরিত্রাণ লাভ করেছে। অবশ্য এখানে তাদের ইচ্ছার স্বাধীনতার বিষয়টিকেও একেবারে উড়িয়ে দেওয়া যায় না।

কৰরের আজাবকে অস্থীকারকারীরা কিতাবে এ আয়াত যারা দলিল পেশ করেছে? আয়াত তা আলা জানাতীদের কথা উদ্ধৃত করে ইরশাদ করেছেন দুর্টিন করিব আমরা কি আর মৃত্যুবরণ করব নাং আলোচ্য আয়াত হারা কবরের আজাবকৈ অরীকার করে এভাবে দলিল পেশ করে থাকে যে, তা হতে প্রকাশ্য প্রতীয়মান হয়, দুনিয়ার মৃত্যুর পর তাদের আর মৃত্যু হবে না। এটা হতে বুঝা যায় যে, দুনিয়ার মৃত্যুর পর হাশরের পুনরুপান পর্যন্ত তারা মৃত অবস্থায়ই থাকবে। সূতরাং কররে কিতাবে তাদের আজাব হবেং কেননা কবরে প্রণাহীন দেহের মধ্যে তাকে আজাব দেওয়া সঞ্চবপর নয়।

ইমাম রাঘী (র.) উক্ত প্রশ্নের জবাবে বলেছেন যে, উক্ত আয়াতে দুনিয়ার মৃত্যুর কথা বলা হয়েছে; আখেরাতের কথা বলা হয় নি। সূতরাং দুনিয়ার মৃত্যু তো মাত্র একবার-ই হয়ে থাকে।

অথবা, বলা যেতে পারে যে, কবরে অধুমাত্র এমন অনুভৃতির সৃষ্টি করে দেওয়া হবে যাতে শান্তি অনুভব করতে পারে। প্রকৃতপক্ষে জীবন দান করা হবে না।

কেউ কেউ বলেছেন, কবরের আজাব তথু রূহের উপর হবে, দেহ ও রূহের একত্রে মিলনের কোনো প্রয়োজন নেই। যদি দেহ ও রুহ মিলিত হতো তবেই তাকে জীবন বলা যেত।

আর কবরের আজাব এরূপ মুতাওয়াতির বর্ণনাসমূহের ন্ধারা সাব্যস্ত ও প্রমাণিত যে, উহাকে অস্বীকার করার কোনো উপায় নেই। المُؤَمِّدُ আন্নাতের ব্যাখ্যা : আন্নাত ও জাহান্লামের সংক্ষিপ্ত বিবরণ পেশ করার পর প্রত্যেক বাকিকে তুলনা করে দেখার জন্য আহ্বান জানিয়েছেন যে, এতদুভরের মধ্য হতে কোনটি উন্তমঃ সূতরাং ইরণাদ হয়েছে — آوَلُكُ خُمِّرُ । জান্লাতের যে নিয়ামতরাজির উল্লেখ করা হয়েছে তা উত্তম, না যাক্কুমের কৃষ্ণ যা জাহান্লামীদেরকে খাওয়ানো হবে।

যাক্ৰুমের হাকীকত : আরবের তেহামা এলাকায় যাক্কুম নামক একটি বৃক্ষ দেখা যায়। আল্লামা আদৃসী (র.) দিখেছেন যে, এটা অপরাপর মক্ষড়মিতেও দৃষ্টিগোচর হয়ে থাকে। অবশ্য এপাকা ও ভাষাভেদে এটার নামের ত বতমাও হতে পারে।

তবে মুফাস্সিরগণের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে যে, জাহান্নামীদেরকে যে বৃক্ষ খাওয়ানো হবে তা দুনিয়ার এ যাক্কুম বৃক্ষই না অন্য ধরনের কোনো বৃক্ষ যাকে যাক্কুম নাম দেওয়া হবে।

কোনা কোনো মুফাস্সির (র.) বলেছেন, তা দুনিয়ার এ যাক্কুম বৃক্ষই হবে।

অপর একদল মুফাসসির কেরাম (র.)-এর মতে জাহান্লামের যাক্কুম বৃক্ষ হবে অন্য ধরনের; তা দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষের নায় হবে না। দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষের সাথে এটার কোনো তুলনা হয় না। যেমন দুনিয়াতে যদ্রুপ সর্প-বিশ্বু রয়েছে তদ্রুপ দোজধেও সর্প-বিশ্বু রয়েছে। কিন্তু দোজখের সর্প-বিশ্বু দুনিয়ার সর্প-বিশ্বু অপেক্ষা হাজারো গুণে ভয়ানক ও ভয়াবহ হবে। তদ্রুপ জাহান্নামের যাক্কুম বৃক্ষ ও দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষ অপেক্ষা বহুগণে বিস্বাদ হবে। যদিও উভয় একই জাতীয় হোক না কেন।

ু আয়াতের ব্যাখ্যা : "আমি যাক্কুম বৃক্কে সেই জালিমদের জন্য পরীক্ষার বস্কু বনিয়েছি।" আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যার ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের বিভিন্ন মভামভ রয়েছে।

- ② একদল মুফাস্সির বলেছেন যে, অত্র আয়াতে হয়্য় য়াজাবকে বয়য়ালা হয়েছে। অর্থাৎ উক্ত বৃক্ষটিকে আজাবের মাধ্যমে বানিয়ে দিয়েছি।

বর্ণিত আছে যে, যথন যাক্কুম বৃক্ষ সম্পর্কীয় আয়াতগুলো নাজিল হলো তখন আবু জাহল তার সঙ্গীদেরকে বলল– "তোমাদের বকুরা (অর্থাৎ মুহামদ ==== -এর সাথীবর্গ) বলে যে, অগ্নিতে একটি বৃক্ষ রয়েছে। অথচ আগুন তোমাকে জ্বালিয়ে ফেলে। আহাহর শপথ, আমরা তো জানি যাক্কুম খেজুর ও মাখনকে বলে। সুতরাং আম এবং খেজুর ও মাখন খাও।" আদলে বর্বরী তাষায় মাখন ও খেজুরকে যাক্কুম বলে। এ জনা সে উপহাসের উক্ত পদ্ধতি অবলম্বন করেছে।

ইমাম রাথী (র.) তাফসীরে কাবীরে উক্ত আয়াতের তিনটি ব্যাখ্যা করেছেন। দৃ'টি উপরে উল্লিখিত তাফসীরের ন্যায়। আরেকটি ব্যাখ্যা হচ্ছেন যখন তাদেরকে জাহান্লামে নিক্ষেপ করা হবে তখন যাক্কুম বৃক্ষ বাওয়ার জন্য বাধ্য করা হবে। আর তা খাওয়া তাদের জন্য দৃকর হবে। কাজেই এমতাবস্থায় থাক্কুম বৃক্ষটি তাদের জন্য ফেতনায় পরিণত হবে।

জাহারামে কিভাবে বৃক্ষ জন্মাবে অথক অগ্নি বৃক্ষকে জ্বালিয়ে কেলে? যাক্কুম বৃক্ষের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, তা জাহান্নামের মধ্যে গজাবে। কিন্তু এ বক্তবাই কাফেরদের ফেতনার মধ্যে ফেলেছে। বাহ্যিক জ্ঞান সম্পন্ন বস্তুবাদী কাফের-মুশরিকরা বুঝে উঠতে পারেনি যে, যেই আগুন বৃক্ষকে জ্বালিয়ে-পুড়িয়ে থাংস করে ফেলে তাতে কিভাবে বৃক্ষ জনিতে পারেন আর জড়বিজ্ঞানীদের নিকট আপাত দৃষ্টিতে প্রশ্নটি যুক্তিসঙ্গতও বটে। মুসলিম মনীধী ও মুফাস্সিরণণ বিভিন্নভাবে উক্ত প্রশ্নের সমাধান দেওয়ার চেষ্টা করেছেন।

ত ইমাম রাথী (র.) তার উত্তরে বলেছেন যে, আগুনের সৃষ্টিকর্তা সর্ব শক্তিমান আল্লাহ তা'আলা বৃক্ষ পোড়াতে আগুনকে নিষেধ করবেন। সূতরাং আগুন আর বৃক্ষকে পোড়াবে না।

অন্যান্য মুক্টাসসিরীনে কেরাম বলেছেন, যখন এর জনুই হয়েছে অগ্নি তখন আল্লাহ তা'আলা এতে এমন বৈশিষ্ট্য রেখে দিয়েছেন বে, তা আগুনে পুড়ে যাওয়ার পরিবর্তে আগুন দ্বারা প্রতিপালিও হয়ে থাকে, সবুজ-সতেজ হয়ে থাকে। যেমন কিছু প্রাণী রয়েছে যা আগুনে জীবিত থাকে এবং সেখানেই প্রতিপালিত হয়ে থাকে। –তাফসীরে জাবীর, মা আরিফুল কুরআন]

#### অনহাদ :

- ٦٤. إنَّهَا شَجَرَةً تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيْمِ قَعْرِ جَهَنَّامَ وَأَغْصَانُهَا تَرْتَفَعُ النِّي دَ، كَاتِهَا.
- طَلْعُهَا الْمُشَبَّهُ بِطَلْعِ النَّخْلِ كَأَنَّهُ رُعُوسُ الشُّيَاطِيْنِ أَيْ اَلْحَيَّاتِ الْقَبِيْحَةِ الْمَنْظَرِ.
- ٦٦. فَالنَّهُمْ أَيْ اَلْكُفَّارُ لَاٰكِلُونَ مِنْ هَا مَعَ فَيْحِهَا لِشَدَّة جُوْعِهِمْ فَمَالِئُونَ مِنْهَا البطأن.
- ٦٧. ثُمَّ انَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِينَ حَمِيمِ أَيْ مَاءِ حَارٌ يَشُرَبُونَهُ فَيَخْتَلِطُ بِالْمَاكُولِ مِنْهَا فَيَصْيرُ شَوْبًا لَهُ.
- ে كُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لاَ إِلَى الْجَحْدِيمِ يُفيُدُ ١٨ . ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لاَ إِلَى الْجَحْدِيم يُفيُدُ أَنَّهُمْ يَخْرُجُونَ مِنْهَا لِشُرْبِ الْحَمِيْمِ وَإِنَّهُ لَخَارِجُهَا.
- ٧٠. فَهُمْ عَلْنَي أَثَارِهِمْ بُهْرَعُونَ بُزْعَجُونِ إِلَى أَتْبَاعِهِمْ فَيسَرْعُونَ إِلَيْهِ.
- ٧١. وَلَفَدُ ضَلَّ قَسْلُهُمْ أَكُنُو الْأَوْلَيْنَ مِنَ الْأُمَم الْمَاضِيةِ.
- ٧٢. وَلَقَدْ آرسَلْنَا فِيهُمْ مُنْذِريْنَ مِنَ الرُّسُل مُخَدِّفَتُنَ

- ৬৪ যাককম এমন বন্ধ যা জাহানামের তল্পেশ হতে উথিত হবে। জাহানামের গহবর হতে আর তার ডালপালাসমূহ জাহান্রামের সর্বস্তরে প্রসারিত হবে :
- ৬৫. তার মোচা (ছড়া) যা খেজুরের মোচার সদৃশ হবে যেন শয়তানের মাথা অর্থাৎ বিশ্রী দৃশ্যের সর্পসমূহ।
- ৬৬. সূতরাং নিশ্চয় তারা অর্থাৎ কাফেররা অবশ্যই তা হতে ভক্ষণ করবে । এটা বিশ্বাদ হওয়া সত্ত্বেও ক্ষধার তীব্রতার কাবণে : আব তা দ্বাবা তাবা পেট ভর্তি কববে ।
- ৬৭, তারপর এটার সাথে তাদেরকে ফুটন্ত পানির মিশ্রণ দেওয়া হবে। অর্থাৎ গরম পানি যা তারা পান করবে। ফলে তা ভক্ষিত বৃক্ষের সাথে মিশ্রিত হয়ে যাবে। আর এভাবে তা তাব জন্য মিশণ হবে।
  - অগ্রি [জাহান্রাম]। এটা হতে প্রতীয়মান হয় যে, গরম পানি পান করানোর জন্য জাহান্রামিদেরকে জাহান্রামের বাইরে আনা হবে। আর পানি হবে জাহান্রামের বাইরে।
- ১১ ৬৯. নিঃসন্দেহে তারা লাভ করেছে- পেয়েছে তালের পিতপুরুষদের বিপথগামী ৷
  - ৭০. সূতরাং তারা তাদের পিতৃপুরুষদের পদান্ধ অনুসরণ করে চলছে। তাদের অনুসরণে ব্যস্ত হয়ে তার দিকে দত ধাবিত হচ্ছে।
  - ৭১, তাদের পূর্বেও বিপথগামী হয়েছিল অধিকাংশ পর্ববর্তীগণ অতীতকালের জাতিসমূহের মধ্য হতে।
  - ৭২, আর আমি পাঠিয়েছিলাম তাদের মধ্যে ভীতি প্রদর্শনকারীদেরকে : ভয় প্রদর্শনকারী রাসুলগণকে ।

- ٧٣ ٩٥. সুতরাং ভেবে দেখ কি পরিণতি হয়েছিল তাদেς فَانْظُرْ كَبِفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِيْنَ الْكَافِرِيْنَ اَيْ عَاقِبَتُهُمُ الْعَذَابِ.
- الْمُؤْمِنِيْسَ فَانِتُهُمْ نَجَوْا مِنَ الْعَذَابِ لِاخْـلاَصِـهـمْ فـى الْبِعِبَادَةِ أَوْ لِإَنَّ اللَّهُ أَخْلَصَهُمْ لَهَا عَلَيٰ قِرَاءَ فَتْحِ اللَّامِ.
- <u>যাদেরকে ভয় দেখানো হয়েছে</u>। [অর্থাৎ] কাফেরদের অর্থাৎ তাদের পরিণাম ছিল আজাব :
- ৭৪. তবে আল্লাহ তা আলার খালেস বান্দাগণের কথা <u>আলাদা</u> অর্থাৎ ঈমানদারগণ ৷ সুতরাং তারা আজাব হতে নাজাত পাবে ইবাদতের মধ্যে তাদের ইখলাসের কারণে : অথবা, এজন্য যে, আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে ইবাদতের জন্য খালিস [নির্দিষ্ট] করেছেন : 🏄 অক্ষরটি যবরবিশিষ্ট হওয়া অবস্থায় শেষোক্ত অর্থটি হবে।

## তাহকীক ও তারকীব

এর মধ্যন্থিত विভिন্न क्रितांछ : আল্লাহর বাণী عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ" अत्र सर्पाहिए विভिন्न क्रितांछ : "أَلْمُغْلَصَّـُ" -এর মধ্যে দু'টি কেরাত রয়েছে।

- ১. اَلْمُخْلَصِيْنَ হবে। এটা জমহুরের কেরাত। অর্থাৎ যাদেরকে আল্লাহ তা আলা ইবাদতের জন্য খালিস (খাস) করেছেন।
- ২. اَلْمُغْلَصْيِّنَ -এর ل অক্ষরটি যের বিশিষ্ট হবে। এমতাবস্থায় আয়াতখানার অর্থ হবে– যারা আল্লাহর ইবাদতকে রিয়া ইত্যাদি হতে খালিস করেছে।

مُسْتَفَثْنَى مِنْدُ 99- "إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ" -कि? आन्नाश्त वागी "إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ"

- ১. এর مُسْتَقْنَى مِنْهُ عَلَى الْكَارُ الْمَالُولِينَ হলো كَثَرُ الْأَوْلِيْنَ হলো مُسْتَقْنَى مِنْهُ كَا আক্লাহর মুখলিস বান্দাগণ বিপ্রথগামী হননি।
- ২. এর كَيْفَ كَانَ عَاقبَةَ الْمُنَذُرِيْنَ হলো كَيْفَ كَانَ عَاقبَةَ الْمُنَذُرِيْنَ হলো مُسْتَقْنَى مِنْهُ ه আজ্ঞাব ভোগ করতে ইয়েছে। তবে আল্লাহর মুখলিস বান্দাগণ তথা ঈমানদারগণকে আজাব ভোগ করতে হয়নি।

### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

"الْجَدِيُّة ... الْجَحِيْم" बाबाराज्य नाता नूथ्न : शमीरम वर्षिण स्टाराह त्य, यथन कृतवान मास्त्रीत स्त्री আয়াতসমূহ নাজিল হলো যাতে যাক্কুম বৃক্ষের কথা রয়েছে তখন আবু জাহল তার সঙ্গীদেরকে সম্বোধন করে বলল, তোমাদের বন্ধু তথা মোহাম্মদ 🕮 বলে যে, অগ্নিতে একটি বৃক্ষ জন্মাবে– অথচ অগ্নি তো বৃক্ষকে ডম্ম করে জ্বালিয়ে ফেলে : আল্লাহর কসম, আমরা তো জানি যে, খেজুর এবং মাখনকে যাক্কৃম বলে।

আল্লাহ তা'আলা তার জবাবে ইরশাদ করেছেন- اللَّهُ مُجْرَةُ ٱلخُرُجُ النَّح | अक्षाह ठा'आला তার জবাবে ইরশাদ করেছেন अभन तृक्क या कारान्नास्य कन्म निरंद अदः उथाप्र थाकरत ।

আরাভের ব্যাখ্যা : আরাহ তা'আলা ইতঃপূর্বেই জাহান্লামীদের অন্যতম খাদ্য হিসেবে "اِنَّهَا شُـَجَـُرةٌ ... أَنْ যাক্কুম গাছের উল্লেখ করেছেন। এখানে পরপর কয়েকটি আয়াতে যাক্কুম গাছ সম্পর্কে মুশরিকদের মধ্যে সৃষ্ট ভূল বুঝাবুলির অবসানের নিমিত্তে এর বিরণ পেশ করেছেন।

আল্লাহ তা আলা ইবপাদ করেন- যাক্কুম এমন বৃক্ষ যা জাহানুমের গহররে জন্মনে। আল্লাহ স্বীয় কুদরতে তাকে অগ্নিতেই সৃষ্টি করবেন এবং অগ্নিতেই এটা লালিত-পালিত হবে ও বৃদ্ধি পারে।

যাক্কৃম বৃক্ষের ছড়া (মোচা] বিভৎস দৃশ্যের সর্পের মাথার ন্যায় হবে :

ইমাম যামাপ্শরী (র.) দিখেছেন যে, সাধারণত থেজুর গাছের মোচাকে لللهُ কলে। এখানে أَرْسَعَارَهُ তুগা রুপকার্গে যাকক্ম বৃক্ষের জন্ম الْمُنْكَرُهُ अधिक त्यावरात করা হয়েছে। অর্থগত ও শব্দগত উভয় দিক দিয়েই الْمُنْكِرُةُ হতে পারে।

ইবনে কুতাইবা (র.) বলেছেন যে, যাক্কুমের ছড়া প্রতি বৎসর বের হয় বিধায় তাকে طَنْے বলা হয়েছে। এটা অত্যন্ত বিশ্বাদ ও তিক হবে। তা তক্ষণের কারণে পেট ফুলে যাবে। নাড়িকুড়ি পচে যাবে।

জাহান্নামীদের যাক্কুম খাওয়ার কারণ : জাহান্নামীরা যে শখ করে যাক্কুম ফল খাবে তা নয়; বরং জাহান্নামীরা যথন স্থা ও পিপাসায় কাতর হয়ে ছটফট করতে থাকবে, তখন তাদেরকে যাক্কুম কৃষ্ক ভক্ষণ করতে দেওয়া হবে। তারপর গরম পানি পানীয় হিসেবে দেওয়া হবে। মূলত এটাও তাদের জন্য এক প্রকারের শান্তি হবে। তাদের পেটে এমন স্থার জ্বালা ও তাড়নার সৃষ্টি করা হবে যে, তারা তা ভক্ষণ করতে বাধ্য হবে। তা খাওয়ার পর গলা ফুলে ফোস্কা পড়ে যাবে। তখন তাদের ভীষণ পানির পিপানা হবে। আর পান করার জন্য তাদেরকে দেওয়া হবে উত্তপ্ত গরম পানি। —[থামিন, কারীর]

ظُلُمُهَا كَأَنَّهُ आग्नाएक बााचेगा : আল্লাহ তা আলা যাক্কৃম বৃক্ষের হড়ার উল্লেখ করতে গিয়ে ইরশাদ করেছেন- ﴿ وَمُواللُّمُهُمَا النَّحَ مُلُمُهُمُا كَأَنَّهُ صَالَعَ अर्थाद এটার ছড়া শরতানের মন্তকের ন্যায় বিশ্রী ও বিভৎস।

দূটি অজ্ঞাত বস্তুর মধ্যে কিভাবে তুলনা করা সম্বব হলো? এখানে আল্লাহ তা'আলা যাক্ক্ম বৃক্ষের ছড়াকে শরতানের মন্তকের সাথে তুলনা করেছেন। অথচ যাক্ক্ম এমন একটি বৃক্ষ যা জাহান্নমে জন্মাবে এবং তথায় বড় হবে। মূলতঃ দূনিয়ার যাক্ক্ম বৃক্ষের সাথে তারে তুলনা করা হয়েছে অথচ মানুষ না শহতানকে দেখেছে আর না শায়তানের মাথা অবলোকন করেছে। সূতরাং দূটি অদেখা ও অচেনা বন্ধুর মধ্যকার তুলনা মানুষ কিভাবে উপলব্ধি করতে পারবেঃ মুফাস্নিরণণ এর বিভিন্ন জবাব নিয়েছেন।

\* যাক্কুম বৃক্ষ যদিও তিক্ততা ও বিস্থাদের দিক দিয়ে দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষ হতে অত্যধিক জ্বঘন্য ও মারাত্মক তথাপি আকার-আকৃতির দিক দিয়ে দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষের সাথে এটা সাদৃশ্য রয়েছে। যেমন- দুনিয়ার সর্প-বিক্ষ্ অপেকা আখেরাতের সর্প-বিক্ষ্ কোটি ৩ণ অধিক বিষধর হওয়া সত্ত্বেও তাদের মধ্যে আকারণত একটি মিল বিদ্যমান। সূতরাং দুনিয়ার যাক্কুম বৃক্ষের মাধ্যমে আমরা জাহান্নামের যাক্কুম বৃক্ষের মোটামুটি একটি ধারণা লাভ করতে পারি।

অপর দিকে শয়তান যদিও অদৃশ্য তথাপি তার সম্পর্কে সেই আদিকাল হতেই মানুষের মধ্যে একটি ধারণা রয়েছে । মানুষ সাধারণত ফেরেশতাকে সুন্দরের প্রতীক ও উপমা এবং শয়তানকে অসুন্দর ও কদর্যতার প্রতীক এবং উপমা হিসেবে গণা করে। সুতরাং মানুষের মধ্যে প্রচলিত উক্ত চিরাচরিত ধারণার ভিত্তিতেই আল্লাহ তা'আলা যাক্কুম ফলের চরম কদর্যতা ও বিভৎসতাকে প্রকাশ করার জন্য তাকে শয়তানের মাধার সাথে তুলনা করেছেন। বালাগাত তথা আরবি অলঙ্কার শান্তের পরিতাঘায় এরূপ তুলনা করাকে "سُرِّمَارَة تَعْبُرُمَارَة تَعْبُرُمَارَة تَعْبُرُمُ تَعْبُرُمُ تَعْبُرُمُ تَعْبُرُمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالْمِيْنَ وَالْمَالُونَ وَلَا فَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمِالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِقُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالِقُونُ وَالْمَالُونُ وَلِي

\* এক দল মুকাস্সির (র.) এখানে "رُمُوسُ النَّسَيَاطِيْنِ" -এর অর্থ করেছেন- "বিভৎস দৃশ্যের সর্পের মাথা", আর এটা তো মানুষের জানাতনা রয়েছে।

काता काता यात्र, رُوُسُ النَّسَاطِيْن विद्यी माथाविनिष्ठ এक প্ৰकात श्रन्ता । जात সাথে याक्क्म गाश्रक जुमना कता राहर । (مَوْسُ النَّسَاطِيْن अwww.eelm.weebly.com أَوْسُون مِنْ مَا اللهِ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَ

نَّمُ يَّنَ كُمُّ الخِ আয়াতের ব্যাখ্যা : ইমাম রাথী (র.) বলেছেন– এখানে يَّمُ بِالْ الْمُعَلِّمُ الخ ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন–

এক, জাহান্নামবাসীরা অতান্ত বিशাদ ও তিক যাক্কৃম গাছের ফল দ্বারা তাদের উদর পূর্তি করবে। এতে তাদের গলায় ফোসকা পড়ে যাবে। তাদের নাড়ি-ভূড়ি জ্লে-পুড়ে ছাই হয়ে যাবে। তখন তারা পিপাসায় আর্তনাদ করতে থাকবে। এর সুদীর্ঘ কাল পর তাদেরকে জাহান্নামের বহির্তাগে নিয়ে যাওয়া হবে এবং তথায় গরম উত্তপ্ত পানি পান করানো হবে।

দুই, আল্লাহ তা আলা এখানে জাহান্নামীদের খাদ্য ও পানীয়ের বিবরণ পেশ করেছেন। প্রথমত তাদের নিকৃষ্টতা ও কদর্মতা কর্বনা করেছেন। অতঃপর পানীয়ের জঘন্যতা ও ভয়াবহতার উল্লেখ করেছেন। এখানে 🛴 শব্দটি উল্লেখর তাৎপর্য হলো তাদের খাদ্য অপেকাও পানীয় নিকৃষ্ট হবে। — কাবীর, কুরতবী ও জালালাইন।

পুনরায় জাহান্নামীরা জাহান্নামেই ফিরে যাবে।" সুতরাং তা হতে প্রমাণিত হয় যে, ফুটন্ত পানি পান করানের পর পুনরায় জাহান্নামীরা জাহান্নামেই ফিরে যাবে।" সুতরাং তা হতে প্রমাণিত হয় যে, ফুটন্ত পানি পান করার সময় জাহান্নামীনেরকে জাহান্নামের বাইরে নিয়ে যাওয়া হবে। তাদের ইাকিয়ে জাহান্নাম হতে এমন একটি ঝর্ণার দিকে নিয়ে যাওয়া হবে যার পানি টগবগ করে উতরাতে থাকবে। পানি পান করানোর পর পুনরায় তাদেরকে জাহান্নামের অভান্তরে তাড়িয়ে নিয়ে যাওয়া হবে।

-[কাশ্শাফ, কুরতুবী, কাবীর ও জালালাইন]

আয়াতের ব্যাখ্যা : আল্লাহ ভা'আলা ইরশাদ করেন– "কাফের ও মুশরিকরা তাদের পিতৃপুরুষদেরকে গোমরাহ পেয়েছে এবং তারা পিতৃপুরুষদের অনুসরণ করে কুফরির পথে দৌড়ে চলেছে।"

কাফেররা নিজেদের জ্ঞান-বৃদ্ধি ও বিবেক দ্বারা কখনো চিন্তা করে দেখেনি যে, বাপ-দাদার যুগ হতে যেসব রেওয়ান্ত ও পদ্ধতিসমূহ চলে এসেছে তা সঠিক না ভূল; বরং তারা তাদের পিতৃপুরুষদের অনুসরণে ছুটে চলেছে দ্রুতবেগে।

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) তাফসীরে ইবনে কাছীরে নিখেছেন, আল্লাহ এখানে বলতে চেয়েছেন যে, আমি কান্দের ও মুশরিকদেরকে এ জন্য উপরিউক্ত আজাব দিয়েছি যে, তারা তাদের বাপ-দাদাদেরকে গোমবাহ পেয়েছে এবং না বুঝে তনে তাদের অনুকরণ করেছে। মূলত বাপ-দাদার অন্ধ অনুকরণই তাদেরকে ইহ-পরকালের কঠিন আজাবের দিকে ঠেলে দিয়েছে।

আলোচ্য আন্নাতের ব্যাখ্যা: আল্লাহ তা'আলা অত্র আয়াতে অতীতাকালের মানুষের অবস্থা সম্পর্কে অবহিত করেছেন। মঞ্চার মুশরিকরাই যে, প্রথম খোদান্রেইতির সবক গ্রহণ করেছে তা নয় ববং তাদের পূর্বেও অধিকাংশ লোকেরাই বিপথগামী হয়েছে। আমি এ লোকদের ন্যায় তাদের নিকটও রাসূল পাঠিয়েছিলাম। কিছু তারা রাসূলের আনুগতা করেনি, তাদের কথা মানেনি। রাসূলগণ (আ.) তাদেরকে হাজারোভাবে বৃথিয়েছিলেন। তাদেরকে দিবা-রাত্রি দীনে হকের প্রতি আহ্বান জানিয়েছিলেন। কিছু তারা রাসূলগণের আহবানে সাড়া দেরদি। রাসূলগণের দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করেই তারা ক্ষান্ত হয়নি। ববং উন্টো তাদের এই চরম হিতাকাজ্ঞী ও পরম বন্ধু রাসূলগণের উপর তারা অবর্ণনীয় নির্বাতন চালিয়েছিল। পরিণামে তাদের উপর নেমে এসেছিল আল্লাহর পক্ষ হতে আজাব ও গজব, ধ্বংস যজে পরিণত হয়েছিল তাদের বিলাস বহুল বাড়ি-ঘর। মৃতরাং তোমরা তাদের হতে শিক্ষা গ্রহণ করতে পার এবং নিঃসন্দেহে জেনে রাখ! রাসূলের বিরোধিতায় অটল থাকলে তোমাদেরও হবে সেই একই পরিণতি তোমাদের ধ্বংসও হবে অনিবার্থ।

হ্যা, আমার কিছু মুখলিস বান্দা যারা আমার প্রতি ও আমার রাসুলের প্রতি ঈমান এনেছে তারা যেমন সে কালেও ছিল তেমনটি এ কালেও আছে। তারা আজাব হতে পরিগ্রাণ লাভ করে চিরস্থায়ী শান্তি লাভ করবে।

فَانْتَصِرْ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ لَهُ نَحْنَ أَيْ دَعَانَا عَلَى قَوْمِهِ فَأَهْلَكُنَّاهُمْ بِالْغَرَّقِ.

وَنَجَّيْنُهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكُرْبِ الْعَظِيم أَيُّ

كُلُّهُمْ مِنْ نَسْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَكَانَ لَهُ تَلْثُهُ أولادٍ سَامَ وَهُمَو أَبِهُو السَّعَرَبِ وَفَارِسَ وَالرُّومُ وَحَامٍ وَهُو َ أَبُو السُّودَانِ وَيَسَافِثَ أَبُو النُّتُوكِ وألْخُزرِ وَيَاجُوْجَ وَمَاجُوْجَ وَمَا هُنَالِكَ.

٧٨. وَتَرَكُّنَا آبِقَينَا عَلَيْه ثِنَاءً حَسَنًا فِي الْأُخِرِيْنَ مِنَ الْانَبِياءِ وَالْأُمَمِ إلى يَوْم الْقِيلَةِ.

٨٠. إِنَّا كَنْدَلِيكَ كَسَسا جَسَرَيْسَنَساهُ نَـجُسرَى المُحْسنيْنَ.

الدِّينَ لَابْرِهِيْمُ وَانْ طَالَ الرُّمَانُ بَيْنَهُ مَا وَهُوَ ٱلْفَانِ وَسِيتَكِياَئِيةِ وَاَرْسَعُوْنَ سَنَةً وَكَانَ بَيْنَهُمَا هُوْدٌ وَصَالِحٌ. ৭৫, আর অবশ্যই আমাকে নৃহ আহ্বান করেছিল : তার এ উক্তির দ্বারা "প্রভু হে: আমি পরাস্ত হয়ে পড়েছি. আমাকে সাহায্য করুন"। সুত্রাং কতই ন উত্য সাডাদানকারী আমি তার জন্য । অর্থাৎ হয়রত নহ (আ.) তার জাতির বিরুদ্ধে আমার নিকট ফরিয়াদ করেছিল। তখন আমি তার জাতিকে পানিতে নিমজ্জিত করে ধ্বংস করে দিয়েছি।

৭৬, আর আমি তাকে এবং তার আহল সম আদর্শে বিশ্বাসীদের -কে মহাবিপদ হতে পরিত্রাণ দিয়েছি

অর্থাৎ পানিতে ডুবে যাওয়া থেকে।

৭৭, আর আমি তার বংশধরদেরকেই (পথিবীতে) অবশিষ্ট রেখেছি ৷ সুতরাং (বর্তমান পৃথিবীর) সকল মানুষই তাঁর নসল (বংশধর) হতে সৃষ্টি হয়েছে। হযরত নূহের তিন সন্তান (জীবিত) ছিল। এক, সাম- তিনি আরব, পারস্য (ইরান) ও রোমের জনক। দুই, হাম- তিনি হলেন সুদানের জনক। তিন, ইয়াফাস- তিনি তৃকী, খাযরাজ, ইয়াজুজ-মাজুজ ও তথাকার অন্যান্য বংশের

৭৮. আর আমি রেখেছি বাকি রেখেছি তার জন্য উত্তম প্রশংসা পরবর্তীগণের মধ্যে আম্বিয়াগণ এবং কিয়ামত পর্যন্ত আগত জাতিসমূহের জন্য।

. ﴿ ٩٥. ٣١٥ عَلَى نَوْجٍ فِي الْعَلَمِينِ ٤٩٠. سَلَامٌ مِنَّا عَلَى نَوْجٍ فِي الْعَلْمِينِ. বিশ্বের মাঝে !

৮০. নিশ্চয় আম<u>ি তদ্ধপ</u> যদ্ধপ প্রতিদান দিয়েছি তাকে প্রতিদান দিয়ে থাকি সংকর্মশীলদেরকে :

ে ১১ ৮১. निःत्रस्तर स आयात न्नेयानात वानागरात मर्सा النَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنيِّنَ -অনাতম ছিল।

. هُمَّ أَغُرَقْنَا ٱلْأَخْرِيْنَ كُفَّارَ قَرْمِه . ٨٢ هُرَ أَغُرَقْنَا ٱلْأُخْرِيْنَ كُفَّارَ قَرْمِه . তার জাতির কাফেরদেরকে।

৮৩. আর তার অনুসারীদের মধ্যে অর্থাৎ দীনের মৌলিক বিষয়াদিতে যারা তাঁর অনুসরণ করেছিল তাদের মধ্যে-অবশাই ইবুরাহীম (আ.)ও একজন ছিলেন। যদিও তাঁদের উভয়ের মাঝে দীর্ঘ সময়ের ব্যবধান রয়েছে: আর তা হলো দু হাজার ছয়শত চল্লিশ বৎসর। তাঁদের উভয়ের মাঝে হযরত হুদ ও সালিহ (আ ) অতিবাহিত इरग्रह्म ।

১٤ ৮৪. <u>যথন তিনি আগমন করেছিলেন,</u> অর্থাৎ আগমনের الْذُجَاءَ أَى تَابَعَهُ وَقْتَ مَجِيْئِهِ رَبَّهُ بِقَلْبٍ

سَلِيْمٍ مِنَ السُّكِّ وَغَبْرِهِ .

لِأَيِينِهِ وَقَوْمِهِ مُوْيِخًا مَاذًا مَا الَّذِي تَعْبُدُونَ .

সময় তাঁর অনুসরণ করেছেন- তাঁর প্রভুর নিকট বিক্তম

অন্তরসহ-সন্দেহ ইত্যাদি হতে বিশুদ্ধ চিত্তে।

৮৫. যুখন তিনি বলেছিলেন তার উক্ত অবস্থায়, য়া তার মধ্যে সর্বক্ষণ থাকত- তার পিতা ও জাতিকে লক্ষ্য করে তিরস্কার করার জন্য কিনের কোন বস্তুর তোমরা ইবাদত করঃ

### তাহকীক ও তারকীব

এর مَغَمُولُ এর "تَرَكْناً" কি? আলোচ্য আয়াতাংশে "تَرَكْناً" এর মধ্যন্থিত "تَرَكْناً عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِيْن বাপারে দ্বিথ সঞ্জাবনা রয়েছে।

- क. "تَركُنَا " (अर्था९ উछम क्षनश्मा) या मारगुक (उदा) तसारह ।
- 'تَرَكُناَ عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِيْنَ اَنْ يُسُلِمُوا अर्थार سَلَامٌ عَلَى نُوْجٍ فِي الْعَالَمِيْنَ ﴿ राता مفعول ٩٩- "تَرَكَنا" . ٧

আমি পরবর্তীদের মধ্যে তার সম্পর্কে এ ব্যবস্থা করে রেখেছি যেন কিয়ামত পর্যন্ত তারা তাঁর উপর خَلَبُ إِلْيُ بَرِّمُ النِّبَاءُ وَ শান্তি বর্ষিত হওয়ার জন্য দোয়া করে।

عَيْنُ अत नारवी जावकीव : এबार्स्न ग्रॅंच्युक स्वा এবং - "سَكَرُّ عَلَىٰ تُوْعٍ अत नारवी जावकीव : طَلَىٰ تُوْعٍ मुबंजान ७ बंबत मिरल केंद्रों के स्रताह ।

আবার তারকীবে উক্ত বাক্যটির অবস্থান সম্পর্কেও বিভিন্ন মতামত রয়েছে।

- مُغَسَّرٌ एक' एवत أَرَكْنَا পূৰ্ববৰ্তী بَسَلَامٌ عَلَىٰ نُوْجٍ ' एक' एवत مُغَسِّرٌ

مُرِّجِعٌ बाग्नाएठ : ﴿ عَلَيْهُ مِنْهُ عَالِمُ عَالِمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَانَّ مِنْ مُنْهُمَّ وَكُر مَا عَمَا عَالْمُونِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَكُرُّا لِمُنْهُمُ

২. بَرْضَ مِنْ مِيْسَمُو مُحَمَّدٍ لِالرَّائِمِيُّةُ (रात। ইয়রত মুহাত্মন (জ.) এবাং بَرْضَ مِنْ مِيْسَمُو مُحَمَّدٍ لِالرَّائِمِيُّةُ (জ.) ছিলেন ইয়রত মুহাত্মন (জ.) এব নামহান ، কিন্তু কুলমানের প্রকাশতদির বিরোধী হওয়ার দক্ষন এটা গ্রহবোগা নয়। –(জালালাইন, কাশশাফ, কাবীর)

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে যোগসূত্র: পূর্বোক্ত আয়াতসমূহে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা পূর্ববর্তী সম্প্রদায়সমূহের নিকট সতর্বকারী নবী ও রাসুলগণকে পাঠিয়েছেন। কিছু অধিকাংশ লোকেরাই রাসুলগণের অনুসারী হয়নি; বরং তাদের দাওয়াতকে অধীকার করেছে। মৃতরাং তাদের পরিণাম অতান্ত তথাবহ হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতসমূহ হতে উক্ত ইজমালী আলোচনার বিশদ বর্ণনা উপস্থাপন করা হয়েছে। এ সম্পর্কে কয়েকজন নবী ও রাসুলের ঘটনার উল্লেখ করা হয়েছে। সর্বপ্রথম হয়রত নূহ (আ.)-এর ঘটনার বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। অবশা সূরা নূহ, হুদ ও অন্যান্য সরায়ও হয়রত নূহ (আ.)-এর ঘটনা মোটামুটি বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে।

আন্নাতসমূহের সাধে সম্পর্কিত কাহিনীসমূহ: উল্লিখিত আয়াতসমূহে দূ'জন নবীর কাহিনী উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথমেই হয়রত নূহ (আ.)-এর জীবন কাহিনী বর্ণিত হয়েছে। অতএব আমরাও প্রথমত তার সংক্ষিপ্তাকারে জীবন কাহিনী উপস্থাপন করনাম।

হ্যরত নৃহ (আ.)-এর কাহিনী : মতান্তরে এক লাখ কি দৃই লাখ নবী-রাসূল পৃথিবীতে আগমন করেছেন। ডাদেরকে তিন ভাগে বিতক করা যায়।

এক, হয়রত আদম (আ.) হতে হয়রত নৃহ (আ.) পর্যন্ত। এ শ্রেণির নবী ও রাসূলগণের কোনো শরিয়ত ছিল না। তাঁরা তথু তাওহীদের দাওয়াত দিতেন এবং আদব-কামদা ও জীবন-যাপন প্রণালী শিক্ষা দিতেন।

দুই. হযরত নূহ (আ.) হতে হযরত মূসা (আ.) পর্যন্ত। এ শ্রেণির নবী-রাসূলগণকে সংক্ষিত্ত শরিয়ত তথা হালাল-হারাম ও ইবাদতের বিধান প্রদান করা হয়েছে।

তিন, হযরত মৃসা (আ.)-এর পর হতে মুহাম্মদ 🚎 পর্যন্ত। এ যুগে শরিয়তের পূর্ণাঙ্গ বিধান নাজিল হয়েছে।

হ্বরত নূহ (আ.)-এর বংশ পরিচিতি: নূহ ইবনে লামেক ইবনে মাতুশালেহ ইবনে আখনুক ইবনে ইয়ারুদ মুহালয়িল ইবনে কিনান ইবনে আনুশ ইবনে শিছ ইবনে আদম (আ.)। হয়রত নূহ (আ.)-এর আসল নাম ছিল আবুল গাঞ্ফার। তিনি সদা-সর্বদা আল্লাহর তয়ে কান্নাকটি করতেন বলে তার উপাধি হয়েছে নূহ।

কুরআন মাজীদের ২৮টি সূরায় ৪৩টি স্থানে হযরত নৃহ (আ.)-এর আলোচনা রয়েছে :

কধিত আছে যে, হমরত আদম (আ.) হতে হযরত নৃহের যুগের পূর্ব পর্যন্ত প্রায় দুই হাজার বৎসর যাবং শিরক ছিল না। মানুষ তখন এক আল্লাহর ইবাদত করত। বহু দিন পর মানুষ তাওহীদ হতে বিচ্যুত হয়ে শিরকে লিগু হয়ে পড়ে। সুতরাং তাদের হেদায়েতের জন্য আল্লাহ তা'আলা হযরত নৃহ (আ.)-কে রাসূল করে পাঠান। হযরত নৃহ (আ.) লক্ষ্য করদেন যে, তাঁর জাতি উদ, সুয়া, ইয়াতহ, ইয়াউক, নসর প্রভৃতি প্রতিমা ও সূর্য-চন্দ্র ইত্যাদির পূজা করছে।

হয়রত নৃহ (আ.) সাড়ে নয় শন্ত বংসর পর্যন্ত তাঁর জাতিকে হেদায়েত করেন। এ সুদীর্ঘ সময়ে মাত্র ৪০ জন নারী ও ৪০ জন পুরুষ তার উপর ঈমান আনয়ন করে। অন্যানারা তাঁর দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করে এবং তাঁর উপর অকথা নির্যাতন করে। পরিশেষে হয়রত নৃহ (আ.) যখন তাঁর জ্ঞাতির হেদায়েত হতে নিরাশ হয়ে পড়লেন এবং তাদের অত্যাচার সীমা ছাড়িয়ে গেল তবন তিনি পোত্রের ধংসের জ্বন্য আল্লাহ তা'আলার নিকট বদদোয়া করলেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁর দোয়া করুল করলেন, তালের শান্তির ব্যবস্থা করলেন।

আল্লাহ তা আলা হযরত নৃহ (আ.)-কে একটি বিরাট নৌকা তৈরি করার জন্য নির্দেশ দিলেন। শীঘ্রই যে, মহা প্লাবন আসছে তাও জানিয়ে দিলেন। নৌকা তৈরির পর হযরত নৃহ (আ.) ঈমানদারগণকে নৌকায় তুলে নিলেন। শুরু হলো মহাপ্লাবন। সেই প্লাবনে সমস্ত কাফের ও মুশরিকরা ধ্বংস হয়ে গেল। তবু ঈমানদারগণ যারা তাঁর সাথে নৌকায় আরোহণ করেছিলেন তারাই রেহাই পেলেন। দীর্ঘ সাত মাস পর হযরত নৃহ (আ.)-এর নৌকা জুদী পাহাড়ে এসে অবস্থান নেয়। উল্লেখ্য যে, হযরত নৃহ (আ.)-এর নৌকা জুদী পাহাড়ে এসে অবস্থান নেয়। উল্লেখ্য যে, হযরত নৃহ (আ.)-এর একজন পুত্র কেনান মুশরিক ছিল, ভূফানে সেও নিহত হয়। তার জনা হযরত নৃহ (আ.) পিতৃস্বেহে উদুদ্ধ হয়ে আল্লাহর নিকট সুপারিশ করেছিলেন। কিন্তু তাঁর সুপারিশ তো গৃহীত হয়নি; বরং আল্লাহ তা আলা এ জন্য নবীকে তিরন্ধার করেছেন।

হযরত নূহ (আ.) আল্লাহ তা আলার অশেষ রহমত ও বরকতে জাহাজের সমস্ত ঈমানদার নারী-পুরুষ ও প্রাণীকুলসহ জাহাজ হতে সহীহ সালামতে অবতরণ করেন। উল্লেখ্য যে, পৃথিবীতে পরবর্তী প্রজনা হযরত নূহ (আ.)-এর আওলাদ হতে সৃষ্টি হয়েছে। অপরাপর ঈমানদারগণ হতে বংশধারা অবশিষ্ট ছিল না। এ জন্য হযরত নূহ (আ.)-কে দ্বিতীয় আদম বলা হয়ে থাকে।

হথরত নৃহ (আ.) নবী-রাসৃদগণের মধ্যে সবচেয়ে বেশি আয়ু লাভ করেছেন। তিনি মতান্তরে মোট ১৩০০ বৎসর হায়াত পেয়েছিলেন। ইন্তেকালের পর তাঁকে বায়তুল মুকাদ্দাসে দাফন করা হয়।

হযরত নৃহ (আ.)-এর জাতির মধ্যে প্রতিমা-পূজা অনুপ্রবেশ পদ্ধতি : সূরা নূহে আল্লাহ তা'আলা হযরত নৃহ (আ.)-এর জাতির অবস্থা বর্ণনা করতে পিয়ে ইরশাদ করেছেন - "وَمَالُواْ لاَ تَقَرِّنُ الْمِيْسُدُّوْ" - ক্রিটির অবস্থা বর্ণনা করতে পিয়ে ইরশাদ করেছেন - وَمَالُواْ لاَ تَقَرِّنُ الْمِيْسُدُّةُ وَلَّهُ مِنْ رَضَعْنَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ الْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَاللَّهُ اللّ

আর হযরত নূহ (আ.)-এর জাতির মুশরিক লোকেরা বলাবলি করতে লাগল– "তোমরা তোমাদের উপাস্য প্রতিমাদেরকে মোটেই পরিত্যাগ করবে না। বিশেষত উদ, সুয়া, ইয়াণ্ডছ ও ইয়াউকের ইবাদত পরিহার করো না।"

আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যায় মুফাস্সিরগণ উল্লেখ করেছেন যে, হ্যরত আদম (আ.) হতে হ্যরত নৃহ (আ.)-এর পূর্ববর্তী সময় পর্যন্ত কতিপয় জাতি একেশ্বরবাদী ও সংকর্মশীল ছিলেন। তাদের মধ্যে বহু বৃত্তুর্গ ও দীনদার লোক অতিবাহিত হয়েছে। সেই বৃত্তুর্গদের বহু অনুসারী ও অনুগামী ছিল। অনুসারীরা তাদের বৃত্তুর্গদের প্রতি শ্রন্ধা নিবেদনের জন্য তাদের মূর্তু তৈরি ওক্ব করল। তাদের ধারণা ছিল এতে উক্ত বৃত্তুর্গণণের অনুসরণ ও অনুকরণে সুবিধা হবে। কিন্তু তাদের মৃত্যুর পর শয়তান তাদের উত্তরসূরিদেরকে চরমভাবে বিভাল করল। তাদেরকে বৃত্তাল যে, এ প্রতিমাণ্ডলোর পূজার মাধ্যমে তোমরা তোমাদের পূর্ববর্তী বৃত্তুর্গলের প্রতি শ্রন্ধা নিবেদন করা উচিত। এতে তাদের আত্মা শান্তি পাবে। এভাবে হ্যরত নৃহ (আ.)-এর গোত্রের মধ্যে মূর্তি পূজা তথা শিরক অনুপ্রবেশ করল। প্রথম প্রথম তা তারা প্রতিমা পূজার সাথে সাথে আল্লাহ তা আলার ইবাদতও করত। কিছু পরবর্তীতে আল্লাহর ইবাদত পরিহার করে পুরোপুরি মূর্তি পূজায় আত্মনিয়োগ করল।

আয়াতের ব্যাখ্যা : আরুহে তা আলা এখানে ইরশাদ করেছেন, আর হযবত নৃহ (আ.) তাঁর জাতির হেদায়েত হতে নিরাশ হয়ে এবং তাদের অত্যাচারে অতিষ্ঠ হয়ে তাদের ধ্বংসের জন্য আল্লাহর নিকট বদদোয়া করেছিলেন। আল্লাহ তা আলা তাঁর দোয়া করুল করেছিলেন এবং তাঁর জাতির কাফেরদেরকে পানিতে ভূবিয়ে ধ্বংস করে দিয়েছিলেন।

অত্য আয়াতে উল্লেখ নেই যে, হয়রত নৃহ (আ.) কখন এবং কি জন্য আল্লাহ তা'আলাকে ডেকেছেন। সুতরাং এর ব্যাখ্যায় মুফাসসিরগণ বিভিন্ন বক্তব্য পেশ করেছেন।

② কেউ কেউ বলেছেন, আল্লাহ তা'আলা হযরত নূহ (আ.)-কে আদেশ দিয়েছিলেন তিনি ও তাঁর অনুসারীগণ যেন নৌকায় উঠে পড়েন। আল্লাহর আদেশ অনুযায়ী হযরত নূহ (আ.) তাই করলেন। অতঃপর প্রচও ঝড়সহ বৃষ্টিপাত আরম্ভ হলো এবং জমিনের নিম্নদেশ হতে পানি বের হতে তক্ত করল। মোটকথা এক মহাপ্রাবনের সৃষ্টি হলো। সমন্ত পৃথিবী সেই প্রাবনের পানিতে সম্পূর্ণ তলিয়ে গেল। তথন হযরত নূহ (আ.) আল্লাহ তা'আলার নিকট সেই প্রাবন হতে পরিত্রাণের জন্য প্রার্থনা করেছিলেন। অত্র আয়াতে সেই দিকে ইলিত করা হয়েছে।

. ② এক দল মুফাস্সির (র.) বলেছেন যে, হযরত নূহ (আ.) সাড়ে নয় শত বৎসর য়াবৎ তার কওমকে হেদায়েত করেছিলেনতাদেরকে তাওহীদের পথে আহ্বান করেছিলেন। কিন্তু ওটি কতেক নর-নারী ব্যতীত কেউই তার ভাকে সাড়া দেয়িন; বরং
ভারা তাঁর উপর নির্যাতন চালিয়েছিল; তাঁকে প্রাণে মারার ষড়য়য় করেছিল তখন তিনি বাধ্য হয়ে তাদের ধ্বংসের জন্য দোয়া
করেছিলেন। তাদের ষড়য়য়ের জাল ছিন্ন করার জন্য আল্লাহর সাহায়্য কামনা করেছিলেন। আল্লাহ তা আলা তখন তাঁর দোয়া
করুল করেছিলেন।

বস্তুত হয়বাত নৃহ (আ.)-এর উক্ত দোয়াকে অপর দু'টি আয়াতে আরও শাষ্ট করে উল্লেখ করা হয়েছে। একটি আয়াতে তার বকাবোর উদ্ধৃতি দিয়ে ইরশাদ হয়েছে। مُرَّبُّ كُنْ تُنْرُ عَلَى الْاَرْشِ مِنَ الْـكَافِرِيْنَ دُبُّارًا، অর্থাৎ হয়রত নৃহ (আ.) বলেছেন, হে প্রভূ: আমি তো পরান্ত হয়ে পড়েছি। আপনি আমাকে সাহায্য করুন। অন্যত্ত বলী হয়েছে "بُرِّبُ لِا تَنْزُرُ عَلَى الْاَرْشِ مِنَ الْـكَافِرِيْنَ دُبُّارًا، "হে প্রভূ: জমিনের উপর কাফেরদের একটি ঘর-বাড়িও অবশিষ্ট রেখো না....."।

দোয়া কর্শ করা মহা নিয়ামত ছিল: আল্লাহ অত্র আয়াতে ইরশান করেছেন যে, হযরত নৃহ (আ.) আমার নিকট নোয়া করেছিলেন আমি তাঁর নোয়া কর্ল করেছি। আল্লাহ "নৃহের নোয়া কর্ল করেছেন" এটা বুঝাতে যেয়ে আল্লাহ তা আলা বলেন– تَعْلَيْمُمُ النَّهِ [সুতরাং আমি কতইনা উত্তম জবাব প্রদানকারী।]

আলোচ্য বাক্যটি বিভিন্ন দিক দিয়ে অত্যন্ত তাৎপর্যবহ-

- O উক্ত দোয়া কবুল করতে গিয়ে তার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করত আল্লাহ তা'আলা নিজের সন্তাকে বহুবচনের মাধ্যমে প্রকাশ করেছেন।
- 🖸 আলোচা আয়াতে 🔏 অক্ষরটি নতীজাহ বা ফলাফল বুঝানোর জন্য হয়েছে। যাতে প্রতীয়মান হয় যে, হয়রত নৃহ (আ.)-এর আন্তরিক যথার্থ আবেদনের ফলেই আল্লাহ তা'আলা তাঁর দোয়া কবুল করেছেন।
- ত আল্লাহ তা আলা নিজেই উক্ত জবাবকে উত্তম হিসেবে গণ্য করেছেন।

উল্লেখ্য যে, আল্লাহর মহস্তু ও শ্রেষ্ঠত্ব বুঝানোর জন্য আরবিতে বহুবচনের সীপাহ ব্যবহৃত হয়েছে। কিন্তু বাংলায় অনুবাদে একবচন হবে। নতুবা, বিশ্রান্তির সৃষ্টি হওয়ার আশক্ষা রয়েছে।

আয়াতের ব্যাখ্যা : এখানে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন যে, "আমি নৃহ (আ.)-এর বংশধরদেরতেই কেবলমাত্র অবশিষ্ট রেবেছি।"

অত্র আয়াতের ব্যাখ্যায় মুফাস্সিরগণ বিভিন্ন মতামত ব্যক্ত করেছেন–

- এক দল মুফাস্সির বলেছেন, এখানে গুধুমাত্র আরবের কথা বলা হয়েছে। অর্থাং পরবর্তীতে একমাত্র নৃহ (আ.)-এর
  আওলাদের বারা আরবকে আবাদ করা হয়েছে। কেননা অন্যান্যরা তুফানে মৃত্যুবরণ করেছে। আর হয়রত নৃহ (আ.)-এর
  সময়কার তুফান গুধুমাত্র আরবেই সীমাবক্ব ছিল। অন্যত্র তা বিস্তার লাভ করেনি।
- ২. আরেক দল মুফাস্সিরের মতে, এখানে "বংশধর" বারা হয়রত নৃহ (আ.)-এর উপর যারা ঈমান আনয়ন করেছে ডাদের সকলকে বুঝানো হয়েছে। তাঁদের মতে হয়রত নৃহ (আ.)-এর সময়কার তুফান বিশ্বব্যাপী সংঘটিত হয়েছিল এবং পরবর্তীতে যারা হয়রত নৃহ (আ.)-এর প্রতি ঈয়ান এনেছিল তবু তাদের বারা আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীকে আবাদ করেছেন।
- ৩. জমহর মুখ্যস্দিরে কেরামের মতে, এখানে "বংশধর"-এর দ্বারা আরাহ তা আলা হযরত নৃহ (আ.)-এর রক্ত সম্পর্কীয় তথা তার সন্তানপাকে বুরিয়েছেন। সুতরাং তাঁদের মতে আল্লাহ তা আলা প্লাবনোন্তর কালে হযরত নৃহ (আ.)-এর তিন হেলেনান্ত্র হুরিয়েছেন। তার তিন কালে কালিছ এক তিন পুত্রই তাঁর প্রতি ঈমান এনেছিলেন। অবশিষ্ট এক পুত্র কেনানাল্ড তার উপর ঈমান আনেনি। ফলে সে প্লাবনের সময় মৃত্যুবরণ করেছে। এমনকি হয়রত নৃহ (আ.)-এর সুপারিশেও আল্লাহ তা আলা কেনানকে রেয়াই দেনি।

সুভরাং সাম হলেন আরব ও পারস্যবাসী ও অন্যান্যগণের জনক। আরেক পুত্র হাম-এর বংশধর হলো আফ্রিকার অধিবাসীগণ কেউ কেউ হিন্দুস্থানের অধিবাসীগণকেও তার বংশধর বলে উল্লেখ করেছেন। তাঁর তৃতীয় পুত্র ইয়াফসের বংশধর হলে তুকী-মঙ্গোলীয় ও ইয়াজুজ-মাজুজ-এর সন্তান-সন্ততি। যারা নৌকায় আরোহণ করে আত্মরক্ষা করেছেন তাদের মধ্যে হযরত নৃহ (আ.)-এর উক্ত তিন পুত্র ব্যতীত অন্য কারো সন্তান-সন্ততি জন্মলাত করেনি।

কুরআনে কারীমের প্রকাশতঙ্গি এবং বিভিন্ন হাদীদের বর্ণনা হতে প্রতীয়মান হয় যে, তৃতীয় অভিমতটিই সর্বাধিক শক্তিশালী:
জমহুর মুফাস্সিরণণ তাকেই গ্রহণ করেছেন। সূতরাং উক্ত আয়াতের তাফসীর করতে গিয়ে ইমাম তিরমিয়ী (র.) ও অন্যান্
মুহাদ্দিসণণ (র.) একটি হাদীসের উল্লেখ করেছেন। তা হচ্ছে— হযরত সামুরাহ ইবনে জুনদুব (রা.) বর্ণনা করেছেন, নবী করীম

ইরশাদ করেছেন, 'সাম আরবদের জনক, হাম আফ্রিকাবাসী ও ইয়াফস রোমীয়দের জনক।' উক্ত হাদীসখানাকে ইমাম
তিরমিয়ী (র.) হাসান বলেছেন। ইমাম হাকিম (র.) বলেছেন, এটা সহীহ হাদীস। ──রছন মা'আনী]

النج النج আয়াতের ব্যাখ্যা : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন— "আমি পরবর্তীদের মধ্যে এ কথাটির প্রচলন রেখে দিয়েছি যে, বিশ্বে হথরত নৃহ (আ.)-এর উপর শান্তি বর্ষিত হোক।" অর্থাৎ নৃহের (আ.) পরে যারা জন্মহণ করেছে আমি তাদের নিকট হযরত নৃহ (আ.)-কে এত সম্মানিত ও মর্যাদাবান করেছি যে, তারা কিয়ামত পর্যন্ত হযরত নৃহ (আ.)-এর জন্য শান্তির দোয়া করতে থাকবে। এ কারণেই বাস্তবেও দেখা যায় যারা নিজেদেরকে আসমানি কিতাবের ধারক ও বাহক বলে দাবি করে তারা সকলেই হযরত নৃহ (আ.)-এর পবিত্রতা ও নবুয়তের স্বীকৃতি প্রদান করে। মুসলিম, ইহদি ও খ্রিকীন সকলেই তাঁকে নেতা হিসেবে গণ্য করে থাকে।

আয়াতের ব্যাখ্যা : হযরত নূব (আ.)-এর কাহিনী উল্লেখ করার পর আল্লাহ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর এমন দূটি ঘটনার উল্লেখ করেছেন, যেই ঘটনাছয়ে তিনি নিছক আল্লাহ তা'আলার সন্তোষ পাওয়ার জন্য মহা কুরবানি দিয়েছেন। প্রথম ঘটনাটি হলো তাঁকে অগ্রিদঞ্চ করে মেরে ফেলার জন্য কাফেরদের শভ্যস্ত্রের বিষয় সম্পর্কীয়।

সর্বপ্রথম ইবরাহীম (আ.)-কে হযরত নৃহ (আ.)-এর পস্থানুসারী হিসেবে উল্লেখ করেছেন। আয়াতে উল্লেখিত ফুর্ট্রু- শব্দটি ব্যাখ্যা সাপেক। আরবি ভাষায় ফুর্ট্ট্রু- এমন দল ও সম্প্রদায়কে বলে যারা মৌলিক দৃষ্টিতদি ও পদ্ধতিতে এক ও অভিন্ন। আর প্রকাশ্যতঃ এবানে ফুর্ট্ট্রু- যমীরের প্রত্যাবর্তনস্থল হলো হযরত নৃহ (আ.)। এমতাবস্থায় অর্থ হবে হযরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর পূর্ববর্তী নবী হযরত নৃহ (আ.)-এর পথ ও পদ্ধার উপর ছিলেন। আর দীনের বুনিয়াদী বিষয়াদিতে উভয় এক ও অভিন্ন

উল্লেখ যে, কোনো কোনো ঐতিহাসিক বর্ণনা অনুযায়ী দেখা যায় যে, হযরত নৃহ (আ.) ও হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর মাঝখানে ২৬৪০ বংসরের ব্যবধান ছিল। আর তাঁদের উভয়ের মাঝখানে হযরত হুদ ও সালিহ (আ.) নবী হিসেবে দায়িত্ব পালন করে পেছেন। –(ম্বালালাইন, কাশুপাঞ্)

ছিলেন। তাছাড়া তাঁদের উভয়ের শরিয়তের মধ্যেও সাদৃশ্য বিদ্যমান ছিল।

ভারতিষ ব্যাখ্যা : আয়াতের ব্যাখ্যা : আয়াতথানার অর্থ দাঁড়ায়- "যখন তিনি তাঁর প্রতিপালকের নিকট পরিষার-নির্মল জ্বেরকাশহ আগমন করলেন।" এখানে তাঁর প্রতিপালকের নিকট আগমন করার অর্থ হলো- "আয়াহর দিকে রুল্কু করা, আয়াহর দিকে ধাবিত হওয়া। তাঁর ইবাদত করা। অয় আয়াতে "কালবে সালীম" নির্মল অব্তরের শর্তারোপ করত এ দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, আয়াহ তা আলার নিকট কোনো ইবাদত তডক্রণ পর্যন্ত এহণযোগ্য হবে না মতক্রণ পর্যন্ত ইবাদতকারীর অত্তর গলদ আকীদা-বিশ্বাস নিশ্বনীয় জ্ববা হতে মুক্ত না হবে। যদি গলদ আকীদা-বিশ্বাসের সাথে কোনো ইবাদত করে, তাহলে যত মেহনতই করুক না কেন তা আয়াহার নিকট গ্রহণযোগ্য হবে না। একে শবিষ্ঠ বিশ্বতারীর আসল উদ্দেশ্য আয়াহর সজ্যেই অর্কুকে পরিবর্তে লোক দেখানো অথবা কোনো পার্থিব ছাছেদা হাসিদের উদ্দেশ্যে হয় তবে তাও প্রশংসনীয় হবে না। হয়রত ইব্রাহীয় (আ.)-এর "ক্রুল্কু ইলায়াহ" (আয়াহর দিকে ধাবিত হওয়া) সম্পূর্ণ রূপে ফ্রুটিযুক্ত ও খালিস ছিল। তার অত্যরুকরণে না ছিল কোনেরেশ প্রস্তু আঞ্চীদার ছাল, আর না ছিল কপটতা ও কুরিমতার স্থিমিশ।

#### অনুবাদ :

উল্লিখিত কেরাতসমহ প্রযোজ্য হবে ৷ উপাস্যদেরকে কামনা করছ আল্লাহ ব্যতীতঃ এখানে نُتُ শব্দটি مَغْفُولُ بِهِ ٩٦٠- الْهِنَّةُ ٩٦٠ مَغْفُولُ لَهُ ٩٦٠- تُرَيْدُونَ হয়েছে। আর انْکُ হলো নিকৃষ্টতম মিথ্যা। অর্থাৎ তোমরা কি গায়রুলাহর ইবাদত করছ?

তাহলে বিশ্ব জগতের প্রতিপালকের ব্যাপারে তোমাদের কি ধারণাঃ তোমরা যদি গায়রুল্লাহর ইবাদত কর তবে কি তিনি তোমাদেরকে শান্তি না দিয়ে ছেডে দেবেন? কখনই না। আর তারা নক্ষত্রভক্ত (বা জ্যোতিবির্দ্যায় বিশ্বাসী) ছিল ৷ সূতরাং একবার তারা তাদের এক মেলায় গমন করল এবং তাদের খাবার তাদের প্রতিমাগুলোর সম্মুখে রাখল। এটাকে তারা বরকত মনে করত। সূতরাং মেলা হতে ফিরে এসে তা ভক্ষণ করত। নেতা ইবরাহীম (আ.)-কেও তারা

বলল, আমাদের সাথে চলুন। - अतुब्र <u>विने ठातकात्राक्ति अठ वर्गत ठाकालून و अतुब्र विने ठातकात्रा</u>कित अठ वर्गत <u>के أنَّ</u>مُ أنَّمُ তাদের মধ্যে এ ধারণার সৃষ্টি করার জন্য যে, তিনি তাদের উপর নির্ভর করেন। যাতে তারা তাঁর কথা মেনে নেয়।

১ কুলেন্ অর্থ কণ্ণ, অর্থং শীঘুই কর্ণ, আম অসুস্থ কণ্ণ, অর্থং শীঘুই আমি অসম্ভ হয়ে পডবো।

. قَنَولُواْ عَنْهُ إِلَى عِيْدِهُمْ مُدْبِرِيْنَ. ٩٠ هَنَولُواْ عَنْهُ إِلَى عِيْدِهُمْ مُدْبِرِيْنَ. মেলার দিকে তাকে পশ্চাতে রেখে।

> ৯১ অতঃপর তিনি গমন করলেন গোপনে গেলেন তাদের উপাস্য দেবতাগুলোর নিকট। আর তারা হলো প্রতিমা-তাদের সম্মুখে ছিল খাবার এবং বললেন, উপহাস করে~ তোমরা ভক্ষণ করতেছ না কেনঃ কিন্তু প্রতিমাগুলো কিছুই বলল না। তখন তিনি বললেন-

ভারপরও কোনো জ্বরার পাওয়া গেল না।

১৩. অতঃপর তিনি তাদের উপর সজোরো আঘাত কর্লেন, শক্তিমন্তার সাথে। সুতরাং তাদের ভেঙ্গে ফেললেন। এ ঘটনা যে প্রত্যক্ষ করল সে তার সংবাদ তার কথমের নিকট পৌছে দিল।

তরে কি মিগ্যা-মনগড়া – এর হামযাদয়ে ইতঃপূর্বে اللُّه تُعرِيْدُونَ وَافْكًا مَنْفُعُ لَ لَهُ وَالْمَةُ مَفْعُولٌ بِهِ لَتُرِيدُونَ وَالْإِفْكُ أَسْوَءُ الْكِذْبِ أَى اتعبدون غَير الله .

فَمَا ظَنُّكُمْ بِرَبِّ الْعُلَمِيْنَ إِذْ عَبَدْتُمْ غَيْرَهُ إِنَّهُ يَتُرُكُكُمُ بِلاَ عِفَابِ لَا وَكَانُواْ نَجَّامِيْنَ فَخَرَجُوا إِلَى عَيْدِ لَهُمْ وَتَرَكُوا طُعَامَهُمْ عِنْدُ أَصْنَامِهِمْ زَعَمُوا التَّبَرُكَ عَلَيْهِ فَإِذَا رَجَعُوا اكَلُوهُ وَقَالُوا لِلسَّيِّدِ إِبْرَاهْيِمُ أُخْرُجُ مُعَنَّا .

يَغْتَمِدُ عَلَيْهَا لِيَتَّبِعُورُ.

٩١. فَرَاعَ مَالاً فِي خُفْيَةٍ إِلَى أَلِهَتِهِم وَهِيَ الْأَصْنَاكُم وَعِنْدَهَا الطُّعَامُ فَقَالَ اسْتِهَزَاءً اَلَا تَاْكُلُونَ فَلَمْ يَنْطِقُوا فَقَالَ.

. فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِالْيَمِيْنِ بِالْفُوَّةِ فَكَسَرَهَا فَبَلَغَ قَوْمَهُ مَنْ رَأْهُ.

: ٩٤ ه٥. قَاقْبُكُواْ النَّبِه يَسْوَفُونَ أَيْ يُسْرَعُونَ الْمَالِهِ يَسْوَفُونَ أَيْ يُسْرَعُونَ الْبَهِشْتَى فَقَالُوْا نَبَحْنُ نَعْبُدُهَا وَأَنْتَ تُكْسرُهَا .

অর্থাৎ তারা দ্রুত ছুটে আসল এবং তারা বলল, আমরা তাদের ইবাদত করি, আর তুমি তাদের ভেঙ্গে ফেলবে?

### তাহকীক ও তারকীব

- े اللهَ أَدُونَ اللَّهِ النَّ वििन्न कातर्ग عَنْكًا اللَّهِ أَدُونَ اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّا اللهِ النَّ মানসুব হয়েছে :
- क. এটা تُرِيدُونَ أَلِهَةٌ مِنْ دُونِهِ إِنْكَ" -शून वाकाि रतव تُرِيدُونَ أَلِهَةٌ مِنْ دُونِهِ إِنْكَ" -शून वाकाि रतव مَغْعُولًا لَهُ कि'लत التَّاتِيدُونَ اللَّهَ عَبْرَيْدُونَ कि'लत مَغْعُولًا لَهُ बिशा উপাস্য कामना कत । এখনে অধিক গুরুত্বারোপের জন্য مَنْعُرُلُ به و نِعْل ه - مَنْعُرُلُ به و نِعْل ه হয়েছে।
- " تُرِيْدُونَ اِفْكًا " रख्यार । अर्था مَفْعُول بِم रक लात تُرِيْدُونَ اِفْكًا " रक लात مَفْعُول بِم
- "اَتَرِيدُونَ الْهَمَّ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ الْهِكِيْنَ" शरा भारत । खर्थाए كَانَ रक'लत यभीत राख أَتَر

## প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

" আয়াতের ব্যাখ্যা : হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর কণ্ডম বংসরের একটি বিশেষ দিনে মেলার আয়োজন أنَـُظُرُ ٱللخ করত। সে দিবস যখন আসল তখন কণ্ডমের লোকেরা হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে দাওয়াত দিল। তাদের উদ্দেশ্য ছিল ইব্রাহীম (আ.) মেলায় অংশ গ্রহণ করলে তালের দীনের দ্বারা প্রভাবিত হয়ে পড়বে ৷ আর তার নতুন দীনের দাওয়াত হতে ফিরে আসবে।

কিন্ধু হযরত ইব্রাহীম (আ.) উক্ত ঘটনা হতে অন্যভাবে উপকৃত হওয়ার পরিকল্পনা করলেন। তিনি পরিকল্পনা করলেন যে, যখন গোত্রের লোকেরা মেলায় চলে যাবে তখন তিনি প্রতিমার ঘরে চুকে তানের ভেলে ফেলবেন। যাতে তারা ফিরে এসে বচক্ষে তাদের মাবুদদের অক্ষমতা প্রত্যক্ষ করতে পারে। হয়তো দেবতাদের অপরাগতা ও দুর্নশা দেখে তাদের কেউ কেউ ঈমানও গ্রহণ করতে পারে এবং শিরক হতে বিরত থাকতে পারে। এ কারণে তিনি তাদের সাথে যেতে অস্বীকার করলেন। কিন্তু এভাবে অধীকার করলেন যে, প্রথমত তারকাদের প্রতি একবার গভীরভাবে নজর করলেন তারপর বললেন, "আমি অসুস্থ" : কওমরে লোকেরা তাঁকে অপারগ মনে করে মেলায় চলে গেল।

ইবরাহীম (আ.) লক্ষরের প্রতি তাকালেন কেন? হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর কওমের লোকেরা যখন তাঁকে মেলায় যেতে বলল তখন তিনি নক্ষত্রের প্রতি তাকালেন এবং অসুস্থতার অজুহাতে যেতে অপারগ বলে জানিয়ে দিলেন। কিছু তিনি নক্ষত্রের দিকে কেন তাকালেনা এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণ হতে একাধিক মতামত পাওয়া যায় :

১. এক দল মুফাস্সিরের মতে এটা একটি গভানুগতিক ব্যাপার ছিল। ঘটনাচক্রেই তা সংঘটিত হয়েছে। কোনো গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ে চিন্তা-ভাবনা করতে যেয়ে মানুষ কখনো কখনো অনিশ্যকৃতভাবে আকাশের দিকে তাকিয়ে থাকে : সূতরাং হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে যখন তার কওমের লোকেরা মেলায় যাওয়ার আহ্বান করল তখন তিনি ভাবছিলেন যে, কিভাবে তা প্রত্যাখ্যান করা যায়। উক্ত চিন্তায় মশ্র থাকা অবস্থায় তিনি অকস্থাৎ আকালের দিকে তাকালেন এবং তাদের জবাব দিলেন।

২. জমত্বর মৃকাস্সিরণণ বলেছেন যে, হযরত ইব্রাহীম (আ.) ঘটনাক্রমে সিতারার দিকে তাজাননি; বরং এর পিছনে বিশেষ রহসা নিহিত রয়েছে। আর তা হচ্ছেন তার জাতি জ্যোতির্বিদ্যার সাথে অত্যন্ত পরিচিত এবং তার ভক্ত ছিল। তারা তারকা দেখে তাদের কর্মসূচি নির্ধারণ করত। সুতরাং হযরত ইবরাহীম (আ.) সিতারার দিকে তাজিয়ে এ জন্য জাওয়াব দিয়েছেনযাতে কওমের পোকেরা বুঝে যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) তার অসুস্থতার ব্যাপারে যা বলছে তা মনগড়া নয়; বরং সে
তারকার গতিবিধি গজীরভাবে পর্যবেশ্বন করে তা বলেছে। যদিও খোদ হযরত ইবরাহীম (আ.) জ্যোতির্বিদ্যায় বিশ্বাসী ছিলেন
না; তবুও মেলায় অংশ গ্রহণ করতে বিরত থাকার জন্য তিনি উক্ত পদ্ধতি অবলম্বন করেছেন- যা কওমের দৃষ্টিতে অত্যন্ত
নির্ক্তরণীল ছিল। কিছু যেহেতু তিনি মুখে জ্যোতিষ্ব শান্তের কোনো হাওলা দেননি, আর এটাও বলেননি যে, নক্ষয়্র দেখে আমি
তাদের হতে সাহায়্য গ্রহণ করেছি। বরং শুধু তারকার প্রতি ভাকিয়ে দেখেছেন সেহেতু এতে তাঁর মিথ্যার সাথে জড়িয়ে
যাওয়ার প্রশ্ন উঠবে না।

হ্বরত ইবরাহীম (আ.) এটার দ্বারা কি জ্যোতিষশারের সহযোগিতা করেছেন? হ্বরত ইব্রাহীম (আ.)-এর উপরিউক ঘটনা দ্বারা সন্দেহ হতে পারে যে, তিনি তার উক কর্মকাণ্ডের দ্বারা তাঁর সেই কওমকে সহযোগিতা করেছেন যারা তধুমাত্র জ্যোতিষশারে বিশ্বাসীই ছিল না; বরং নক্ষত্রকে পৃথিবীর ঘটনাবলির ব্যাপারেন (প্রকৃত সংঘটক) মনে করত। তবে উক সন্দেহ সঠিক নয়। কেননা যদি ইব্রাহীম (আ.) পরবর্তীতে স্পষ্টতাবে তানের গোমরাহী সম্পর্কে ইশিয়ার করে না দিতেন ভাহলে উক অভিযোগ যথার্থ হতো। তা ছাড়া তাদেরকে তাওহীদের প্রতি আকৃষ্ট করার জন্যই তো এসব পরিকল্পনা গ্রহণ করা হয়েছিল। সূতরাং এ অস্পষ্ট আমনের দ্বারা কাফেরদের সহযোগিতা করার প্রশু উঠতে পারে না। এখানে মূল উদ্দেশ্য হলো মেলায় অংশ গ্রহণ হতে বিরত থাকা। যাতে হকের দাওয়াত দানের জন্য অধিক উপযুক্ত পরিবেশ সৃষ্টি হয়। এটা হয়বত ইবরাহীম

(আ.)-এর কৌশন ছিল। কাজেই তার উপর কোনো যথার্থ অভিযোগ উঠতে পারে না।

শরিয়তে জ্যোতিষশাব্রের ছান : এটা তো সকলেরই জানা যে, আল্লাহ তা'আলা চস্ত্র-সূর্য ও তারকারাজির মধ্যে এমন কিছু বৈশিষ্টা নিহিত রেখেছেন যা মানব জীবনে প্রভাব বিস্তার করে। এদের মধ্যে এমন কতিপয় বৈশিষ্টা রয়েছে যা প্রত্যেকেই পর্যবেক্ষণ করে থাকে। যেমন- সূর্যের নিকটবতী ও দূরবর্তী হওয়ার কারণে গরম ও ঠাগার সৃষ্টি হওয়া। চন্ত্রের উঠা-নামার ঘারা সমূদ্রে জ্যোর-ভাটার সৃষ্টি হওয়া। এখানে কেউ কেউ তো বলে থাকেন যে, ঐ নক্ষত্ররাজির প্রভাব তো তাই যা বাহ্যত অনুভূত হয়ে থাকে। অপরপক্ষে কেউ কেউ দাবি করে থাকে যে, তা ব্যতীতও তারকারাজির এমন কিছু বৈশিষ্টা রয়েছে যা মানুষের জীবনের অধিকাংশ বিষয়কে প্রভাবিত করে থাকে। কোনো নক্ষত্র বিশেষ কোনো কক্ষে গমন করলে বিশেষ কিছু লোকের জীবনে সফলতা ও সুখ-শান্তি বিরাজ করে। আর তাই অপর কিছুলোকের জন্য ব্যর্থতা ও অশান্তির কারণ হয়ে দাঁড়ায়। এ ব্যাপারে আবার মানুষের আজীনা দুই ধারায় বিভক্ত হয়ে পড়েছে। এক দলের মতে উক্ত প্রভাব ফেলার ব্যাপারে তারকা স্বয়ংসম্পূর্ণ। এতে জন্য কারো হাত নেই। অপর দলের মতে বস্তুত এটা আল্লাহ তা'আলাই তারকার মাধ্যমে করে থাকেন। আল্লাহ তা'আলাই তারকারাজির মধ্যে উপরিউক্ত বৈশিষ্ট্যসমূহ দান করেছেন। সূতরাং পৃথিবীর অন্যান্য বস্তুর ন্যায় এওলোও ব্যর্থতা ও সক্ষলতার সবব বা কারণ–মূল নিয়ামক শক্তি নম।

যারা নক্ষরাজিকে মূল নিয়ামক শক্তি মনে করে এবং ধারণা করে যে, পৃথিবীর ঘটনাবলি ও পট পরিবর্তন তারকারাজির প্রভাবের কারণেই হয়ে থাকে। নক্ষয়ই তাবং দুনিয়ার সমন্ত বিষয়ের কয়সালা করে থাকে। নিরসন্দেহে তাদের উক্ত আকীলা আন্ত ও ভিত্তিহীন। অনুরূপ আকীলা মানুষকে মূশরিক বানিয়ে ছাড়ে। বৃষ্টির ব্যাপারে আরবের লোকদের আকীলা ছিল যে, একটি বিশেষ নক্ষয় থাকে "নাউ" বলে— তা বৃষ্টি নিয়ে আগমন করে। আর বৃষ্টি বর্ষণের ক্ষমতা তার অধীনে রয়েছে। নবী করীম ক্রাজ্বান্তান্তবে এর প্রতিবাদ করেছেন এবং উক্ত আকীদাকে প্রত্যাখ্যান করেছেন।

অপরপক্ষে যারা নক্ষরকৈ ক্ষমতার মূল নিয়ামক মনে করেন; বরং একমাত্র আল্লাহ তা আলাকে এর মূল নিয়ামক মনে করে প্রার্থ নক্ষরকে অসিলা ও সবব হিসেবে গণ্য করে তাদের আকীদায় শিরকের স্তরে পৌছে না। তাদের বক্তব্য হলো বৃষ্টি তো আল্লাহ তা আলাই বর্ষণ করেন কিছু এর বাহ্যিক সবব বা কারণ হলো মেয়। অনুপ সমস্ত কামিয়াবী ও বার্থতার প্রকৃত উৎস তো হলো আলাই বর্ষণ করেন কিছু এর নক্ষররাজি উক্ত কামিয়াবী ও বার্থতার সবব হয়ে থাকে মাত্র। সূতরাং অনুরূপ ধারণা ও আকীদা পোষণ করা শিরক নয়। কুরআন ও হালীস এটাকে সমর্থনও করে না আবার প্রত্যাখ্যানও করে না। সূতরাং এটা অসম্বর্ধ নয় যে, আল্লাহ পাক নক্ষত্রাজির বিবর্জন ও সেওলোর উদয়-অন্তের মধ্যে এমন কিছু শক্তি নিহিত রেখেছেন যা মানুষের ভালো-মন্দের উপর প্রভাব ফেলে। কিছু সে প্রভাবকারী শক্তিকে অনুসন্ধান করার জন্য জ্যোতিষশাল্র শিক্ষা করা, এর উপর নির্ভরশীল হওয়া, বিশ্বাস স্থাপন করা, তদনুবায়ী ভবিষ্যাধিয়য়ে ফয়সালা এইণ করা সর্বাবস্থায় নাজায়েজ ও নির্দিষ্ক।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, নবী করীম 🎫 ইরশাদ করেছেন–

"তাক্দীরের আলোচনা শুরু হলে বিরত থাকো (অর্থাৎ এর খুঁটি-নাটি পর্যালোচনা ও চুল-চেরা বিশ্লেষণে লেগে যেয়ো না !) নক্ষ্যরাজির চুল-চেরা বিশ্লেষণ হতে বিরত থাকো এবং আমার সাহাবীগণের মতভেদ সম্পর্কীয় খুঁটি-নাটি পর্যালোচনা হতে আত্মরকা কর।" –[তাবরানী এহইয়ায়ে উল্ম]

"تَعَلَّمُواْ مِنَ النَّبُحُوْمِ مَا تَهْتَدُونَ بِهِ فِي الْبَيِّرَ وَالْبَحْرِ ثُمَّ أَمْسِكُواْ" -श्वराठ ७भत्र (ता.) वेदनाम करतन

"জোতির্বিদ্যা ততটুকু শিক্ষা কর যতটুকু দ্বারা জলে-স্থল পথ চলতে সক্ষম হবে। এর বেশি গভীর পর্যালোচনায় লেগে যেয়ে। না।"

উপরিউজ নিষিদ্ধকরণের দারা তারকারাজির বৈশিষ্ট্য ও প্রভাবকে অস্বীকার করা উদ্দেশ্য নয়; বরং এদের বৈশিষ্ট্য অনুসন্ধানে মশ্চল হওয়া হতে বিরত থাকতে বলা হয়েছে।

জোতির্বিদ্যা হতে বিরত থাকার নির্দেশ দানের হিকমত : শরিগ্নত কেন জোতির্বিদ্যা হতে দূরে থাকার পরামর্শ দান করেছে? الْسَابُ ٱلْمُكُوِّي नाমক গ্রন্থে ইমাম গাযালী (র.) এর করেকটি কারণ উল্লেখ করেছেন।

- মানুষ যথন জ্ঞোতির্বিদ্যায় গভীর আলোচনা ও চর্চায় মশগুল হয়ে যায় তখন ধীরে ধীরে সে নক্ষয়াজিকে মূল শক্তির নিয়ামক
  মনে করতে থাকে। আর তা ক্রমান্তয়ে তাকে শিরকের দিকে ধার্বিত করে।
- ২. মূলত ঐশীবাণী ব্যতীত জ্যোতির্বিজ্ঞানের সঠিক জ্ঞান অর্জন সম্ভব নয়। আস্থাহ তা'আলা হবরত ইবরাহীম (আ.)-কে এতদসম্পর্কীয় কিছু জ্ঞান দান করেছিলেন। কিছু আজ তা পাওয়া যায় না। আজকাল জ্যোতির্বিজ্ঞানী যা বলেন, তা তথু আন্দান্ত-অনুমানের উপর ভিত্তি করেই বলেন। নিশ্চিতভাবে তাঁরা কিছুই বলতে পারে না। এ ব্যাপারে জনৈক মনীধী যথাবই বলেছেন– ক্রিক্টান্ত ক্রিক্টান্ত আরু আজ্ঞাত আর যা জাত তা মেটেও উপকারী না।

সূতরাং প্রখ্যাত জ্যোতির্বিজ্ঞানী কুলিয়ারার দায়পমী জ্যোতির্বিজ্ঞান বিষয়ক তদীয় গ্রন্থ — ﴿ الْسَمْعَسُلُ نِي ٱلْأَحْكَاءِ \* নিজৰ করেছেন \* জ্যোতির্বিদ্যা একটি প্রমাণহ\*ন বিদ্যা । অতে ওয়াস্ওয়াসাহ এবং নিছক ধারণার বিরটি অবকাশ রয়েছে।

আল্লামা আলুনী (র.) তাফশীরে রুহুল মা'আনীতে এমন কতিপন্ন ঐতিহাসিক ঘটনার উল্লেখ করেছেন যাতে জ্যোতির্বিজ্ঞানের সর্বস্থাত নিয়মাবলি ভ্রান্ত প্রমাণিত হয়েছে।

৩. এর চর্চার মাধ্যমে জীবনের মূল্যবান সময় অনর্থক কাজে ব্যয় হয়ে থাকে। যেহেতু এর ছারা কোনো নিভিত তথা পাওয়া য়য় না সেহেতু এটা পার্ষিব কাজ-কর্মে তেমন উপকারী নয়। এমন একটি অনর্থক কাজের পিছনে পড়া ইসলামি আদর্শের সম্পূর্ণ বিপরীতে। এ জন্মই এটাকে নিছিছ, ঘোষণা করা হয়েছে।

হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর বাণী "আমি অসুস্থ"-এর মর্মার্থ : হগরত ইব্রাহীম (আ.)-কে গখন ঠার কণ্ডনের লোকেরা মেলায় যাওয়ার জন্য দাওয়াত দিয়েছিল তথন তিনি "আমি অসুস্থ" বলে তাদের দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করেছেন। এখন প্রশ্ন হঙ্গে যে, সত্যিকারই কি তিনি তথন অসুস্থ ছিলেন; কুরআন মাজীদে এ ব্যাপারে স্পাষ্ট কিছু নেই। তবে সহীহ বৃথারী শরীদের একটি হাদীস হতে জানা যায় যে, তিনি তথন এত অসুস্থ ছিলেন না যে কণ্ডমের সাথে যেতে পারতেন না। কাজেই স্বভাবতই প্রশ্ন উঠে যে, তিনি কিভাবে বলেছেন- "আমি অসুস্থ"?

মৃফাস্সিরগণ এর বিভিন্ন জবাব দিয়েছেন–

- জমহর মুফাস্দিরণণের মতে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) এর দ্বারা "তাওরিয়াহ" করেছেন। "তাওরিয়াহ" বলে এমন কথা বলা

   यা বাহাত ঘটনার বিপরীত (বাস্তব বিরোধী)। কিন্তু বকা এর দ্বারা এমন সৃক্ষ কোনো অর্থ বৃঝিয়ে থাকেন যা বাস্তব। এখানে

   হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) যা বলেছেন তার প্রকাশ্য (বাহ্যিক) অর্থ তো হলো "আমি অুসস্থ"। কিন্তু তার মূল উদ্দেশ্য তা ছিল

   না। তবে মূল উদ্দেশ্য কি ছিল– সে ব্যাপারে আবার তাফসীরকারদের মধ্যে ছিমত রয়েছে।
- ক. একদল মুফাস্সিরের মতে এর ঘারা তিনি তাঁর মানসিক সংকোচ-মনোবেদনার কথা বুঝিয়েছেন যা গোত্রের শিবক ও কুফর দেখতে দেখতে তাঁর অন্তরে সৃষ্টি হয়েছিল। আর এ জন্যই এখানে ক্রিট্র শব্দ ব্যবহার না করে ক্রিট্র শব্দ প্রয়োগ করা হয়েছে। কেননা ক্রিট্র শব্দের অর্থ হলো সাধারণ ও স্বাভাবিক অসুস্থতা। সরল বাংলায় এর অর্থ হবে "আমার মন খারাপ"। এর ঘারা সাধারণত মানসিক ক্ষোভ প্রকাশ করা হয়ে থাকে।
- ৰ অন্য একদল মুফাস্সিরের মতে, اِنَّى عَلَيْ اللهُ এর ছারা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর উদ্দেশ্য ছিল- "আমি শীঘ্রই অসুছ হয়ে পড়ব।" কেননা আরবি ভাষায় ইসামে ফায়িনের সীগাহ অধিকাংশ সময় ভবিষ্যতের জন্য ব্যবহৃত হয়ে থাকে। কুবআন মাজীদের অন্যত্ম রয়েছে— اِلْكُنْ مَرَبِّتُ وَالْمُهُمْ مَرْدُونَ प्रार्थीश আপনিও মুজ্যবরণ করবেন এবং ভারাও মৃজ্যবরণ করবে। সূতরাং ইব্রাহীম (আ.)ও এখানে বলতে চেয়েছেন যে, আমি শীঘ্রই (ভবিষ্যতে) অসুস্থ হয়ে পড়ব। কেননা মৃত্যুর পূর্বে প্রত্যকরই অসুস্থ হয়ে পড়ব। কেননা মৃত্যুর পূর্বে প্রত্যকরই অসুস্থ হয়ে পড়া নিন্চিত। যদি বাহ্যিক রোগ দেখা নাও যায় তথাপি মানসিক অস্থিবতা দেখা দেওয়া অনিবার্থ।
- অথবা বলা যেতে পারে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর মানসিক অবস্থা কমবেশি অসুস্থ ছিল। কিন্তু তিনি এত অসুস্থ ছিলেন না যে, মেলায় অংশ এহণ করতে অপারণ ছিলেন। তবে তিনি স্বাভাবিক অসুস্থতাকে এমনতাবে উপস্থাপন করেছেন যে, কওমের লোকজন তাকে মেলায় অংশ গ্রহণে অক্ষম মনে করেছে।

উল্লেখ্য যে, হাদীসে হ্যরত ইবরাহীম (আ.) উপরোক উক্তিকে کِنْبُ (মিথ্যা) হিসেবে গণ্য করা হয়েছে। দেখাদে کِنْبُهُ এর দ্বারা মূলত ভাররিয়াবকে বুঝানো হয়েছে।

ইসলামি শরিয়তে তাওরিয়ার হকুম : প্রকাশ থাকে যে, তাওরিয়াহ দু প্রকারে বিভক্ত-

- كَـرُلَـيّ . (বক্তব্যমূলক) অর্থাৎ এমন কথা বলা যার বাহ্যিক অর্থ বান্তব বিরোধী, কিন্তু অপ্রকাশ্য অর্থ সম্পূর্ণ বান্তব সম্মত।
- عَلَيْ (কর্মমূলক) অর্থাৎ এমন কাজ করা যার উদ্দেশ্য দর্শক এরূপ মনে করবে। অথচ কাজটি সমাধাকারীর উদ্দেশ্য হবে অন্য কিছু। এটাকে وَالْكُمُّ وَالْكُوْرُ وَالْكَابُّ وَالْكَابُّ وَالْكَابُّ وَالْكَابُّ وَالْكَابُّ وَالْكَابُ আক্রিয়েছেন তা ছিল وَالْكِلُّ اللهِ الل

হয়রত কা'ব ইবনে মালিক (রা.) বদেন, হয়ুর 😳 যে দিকে জিহাদের জন্য বের হরেন বঙ্গে পরিকল্পনা করতেন মদীনা হতে সে দিকে বের না হয়ে জন্য দিকে হতে বের হতেন, যাতে লোকেরা তাঁর গন্তবাস্থল সম্পর্কে অবহিত হতে না পারে। এটা ছিল্ নবী করীয় 🏧 -এর ুঁনুঁ

হাস্যরস ও কৌতুকের বাাপারেও নবী করীম 🕮 তাওরিয়াই করতেন। শামায়েলে ভিরমিযীতে বর্ণিত আছে যে, নবী করীম এক বৃদ্ধাকে বলেছেন, "কোনো বৃদ্ধা জান্নাতে যাবে না"। বৃদ্ধা তা হুনে কাঁদতে হুকু করল। নবী করীম 🥶 বৃদ্ধিকে বৃদ্ধিয়ে বলদেন, এর অর্থ হলো বৃদ্ধাগণ বৃদ্ধা থাকা অবস্থায় জান্নাতে যাবেন না; বরং ভারা যুবতী হয়ে জান্নাতে প্রবেশ করবেন।

নক্ষারাজির উপর আহা ছাপন করা নাজায়েজ- তথাপি হযরত ইবরাহীম (আ.) কিডাবে তাদের দিকে তাকিয়ে জবাব দিলেন? : উপরের বিভিন্ন আলোচনায় উক্ত প্রশুটির জবাব প্রাসঙ্গিকভাবে এসে গেছে। তথাপি ব্যাপারটি আরও অধিক সুস্পষ্ট করার জন্য আমরা নিয়ে বিস্তারিতভাবে তার জবাব পেশ করলাম।

কুরআন ও হাদীসের স্পষ্ট বক্তব্য দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, জ্যোতির্বিদ্যা চর্চা করা, এর উপর বিশ্বাস স্থাপন করা এবং নক্ষ্মরান্তির উপর আস্থা স্থাপন করত কোনো সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা সম্পূর্ণ নাজায়েজ। তথাপি হযরত ইব্রাহীম (আ.) নক্ষান্তের প্রতি দৃষ্টিপাত করে কিভাবে মেলায় অংশ গ্রহণ না করার ব্যাপারে সিদ্ধান্ত নিলেন। যা দ্বারা প্রকাশ্যত প্রতীয়মান হয় যে, তিনি নক্ষ্মের উপর নির্তর করেই উক্ত সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছেন।

মুফাস্সিরগণ এর বিভিন্ন ব্যাখ্যা প্রদান করেছেন। নিমে তাদের বক্তব্যের সার সংক্ষেপ পেশ করা হলো-

- ১. রাত ও দিনের একটি বিশেষ সময়ে হয়রত ইবরাহীম (আ.) অসুস্থ হয়ে পড়তেন- স্থায়ে ড়ণতেন। সূতরাং তিনি তারকায় দিকে তাকিয়ে জানতে চেয়েছেন তা সেই সয়য় কিলা। কেননা তৎকালে ঘড়ির ব্যবহার ছিল না। সূতরাং রাত্রিকালে তারকায় অবস্থানের দায়য় নির্ণয় করা হতো। কাজেই য়খন দেখলেন এটা তাঁর জ্বর আগমনের সয়য় তখন তাকেই য়েলায় অংশ এইপ হতে বিরত থাকায় জন্য অজ্বহাত হিসেবে পেশ করলেন। য়দিও আসলে তিনি মূর্তি ভাঙ্গায় উদ্দেশ্যে এয়ন য়েলায় অশ্রীলতা হতে নিজেকে হেফাজত করায় জন্য মেলায় য়েতে অস্বীকায় করেছিলেন তথাপি তাঁর পেশকৃত ওকরও অসতা ছিল ন।
- ইব্রাহীম (আ.)-এর জাতির লোকজন জোতিষশাত্রে বিশ্বাসী ও নক্ষ্মতক্ত ছিল। সূতরাং তাদেরকে শ্বীয় বন্ধবা
  সহজেই বিশ্বাস করানোর জন্য তিনি নক্ষয়ের দিকে তাকিয়ে ছিলেন।
- ৩. হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) আল্লাহ তা'আলার কুদরত অবলোকন করার জন্য তারকারাজির প্রতি তাকিয়েছিলেন :
- ৪. হবরত ইবরাহীম (আ.)-এর একটি নির্দিষ্ট তারকা ছিল। যখন এটা বিশেষ একটি স্থানে উদিত হতো তখন তিনি অসুত্ব হয়ে পড়তেন। সুভরাং সে তারকাটিকে যথাত্বানে দেখে তিনি বললেন– "আমি অসুত্ব।"
- ৫. নক্ষরাজিকে گَرُورٌ مَيْلِيْنَ মূলনিয়ায়ক শক্তি মনে না করে তাদের প্রভাবকে খীকার করে নেওয়া জায়েজ। কেননা আল্লাহ তা'জালা যদি তাদের মধ্যে তেমন কোনো প্রভাবকারী শক্তি নিহিত রেখে থাকেন, তবে এটা তাঁর কুদরতের বহিঃপ্রকাশ হিসেবেই পরিগণিত হবে।
- ৬. হবৰত ইব্রাহীম (আ.) অনেকটা গতানুগতিকভাবে তারকারান্তির প্রতি তাকিয়েছিলেন। তিনি কিভাবে মেলায় অংশ গ্রহণ করা হতে বিশ্বত থাকতে পারবেন এবং আপাতত একটা ওজর পেশ করত গোত্রের লোকদের হাত হতে রেহাই পেতে পারবেন তা চিন্তা-ভাবনা করতে করতে তিনি অকশ্বাং আকাশের নক্ষত্রগান্তির দিকে দৃষ্টিপাত করেছিলেন।

আল্লাহর বাণী ক্রিট্র ক্রিট্র কিবলেধের সমাধান কি?
প্রথমোক আয়াত ধারা প্রতীয়মান হয় যে, হযরত ইব্রাহীম (আ.) যে মৃতিতলোকে ভেলে ফেলেছিল তা করমের লোকের। পূর্ব
হতে জানতে পেরেছিল। কেননা হযরত ইব্রাহীম (আ.) মৃতিতলোকে ভালার সময় করমের এক লোক তা দেখে ফেলেছিল
এবং সে-ই তাদেরকে জানিয়েছিল। ফেরুন তারা ছুটে এসে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে জিজ্ঞাসা করেছিল আযরা তো তাদের
ইবালত করি, অথচ তুমি কেন তাদের ভেলে ফেলেলে

পক্ষান্তরে শেষোক্ত আয়াত দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, তারা হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর নিকট জ্ঞানতে চেয়েছে যে, কে তাদের নেবতাদের সাথে এ দুর্ব্যবহার করেছেঃ অর্থাৎ কে তাদেরকে ভেঙ্গে তছনছ করে ফেলেছেঃ

বাহ্যিকভাবে উপরিউক্ত আয়াতহয়ের মধ্যে বিরোধ পরিদৃষ্ট হঙ্গেও প্রকৃতপক্ষে তাদের মধ্যে কোনোরূপ বিরোধ বা গরমিল নেই। কোনা--

- ক কথমের বিছু লোক জানতে পেরেছিল যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.) তাদের মূর্তিগুলোকে ডেঙ্গে ফেলেছে। কাজেই তারা প্রথমোক বজব্য পেশ করেছে। অদাদিকে কিছু লোকের নিশ্চিত জ্ঞানা ছিল না যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.) মূর্তি ডেঙ্গেছেন কিনাং সতরাং তারা শেষোক ভাষায় প্রশ্র করেছে।
- খ, কওমের সকলেই যদিও লোকমুখে তনেছিল যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.) উক্ত ঘটনা ঘটিয়েছে তথাপি তারা নানা জনে নানা ভাষায় হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর প্রতি প্রশ্নবান ছুঁড়ে মেরেছিল। উপরিউক্ত আয়াতছয়ে তাদের ভাষার বৈচিত্র্য প্রতিফলিত হয়েছে মাত্র।

.٩٥. قَالَ لَهُمْ مُوْبِخًا أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ

مِنَ الْحجَارَةِ وَغَيْرِهَا أَصْنَامًا.

. ١٩٨ . وَاللُّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ مِنْ نَحْتكُمْ وَمَنْحَوْتِكُمْ فَاعْبُدُوهُ وَحْدَهُ وَمَا مَصْدَرِيَّةُ وَقِيْلُ مَوْصُولَةُ وَقِيثُلَ مَوْصُوفَةً .

٩٧. قَالُوا بَيْنَهُمُ ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَاصْلَوُهُ حَطَبًا وَاضْرِمُوهُ بِالنَّارِ فَإِذَا الْتَهَبَ فَالْقُوهُ فِي الْجَحِيْمِ النَّارِ الشَّدْيدَةِ.

. ه ه ٩٨. فَارَادُوا بِهِ كَيْدًا بِإِلْقَائِيهِ فِي النَّارِ لتُهلكُهُ فَجَعَلْنُهُمُ ٱلْأَسْفَلَيْنَ الْمَقْهُ وْرِيْنَ فَخَرَجَ مِنَ النَّارِ سَالِمًا .

هم ٩٩. وَقَالَ إِنَّى ذَاهِبُ إِلَى رَبَّى مُهَاجِرًا إِلَيْهُ منْ دَارِ الْكُنْفرِ سَبَهْدِيْنِ اللَّي حَيْثُ أَمَرَنيْ بالمنصيبر إليبه وَهُوَ الشَّامُ فَلَمَّا وَصَلَ الَى الاَرْضِ الْمُقَدَّسَةِ -

١. قَالَ رَبَّ هَبْ لِنْ وَلَدًّا مِنَ الصُّلِعِيْرَ. . فَمَشَشَرْنَاهُ بِعُلَامٍ حَلِيْتٍ أَى ذِي جِلْم

৯৫. তিনি বললেন তাদেরকে তিরস্কার করে কেন তাদের পূজা কর যাদের তোমরা খোদাই করে বানাও? পাথর ইত্যাদি দ্বারা প্রতিমারূপে।

আর আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি করেছেন তোমাদেরকে এবং যা তোমরা কর তাদেরকেও অর্থাৎ তোমাদের খোদাই করা ও খোদাইকৃত সব-কে। কাজেই একমাত্র আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করো। এখানে 💪 শব্দটি মাসদারের অর্থে হয়েছে। কেউ কেউ বলেছে كَوْصُورُ ا रसर्ह । जावात जन्मानाता वरलरह مَرْصُون रसरह ।

৯৭. <u>তারা বলল</u> পরম্পরের মধ্যে <u>তার জন্য একটি সৌধ</u> নির্মাণ কর। অতঃপর তাকে লাকড়ি দ্বারা বোঝাই করে। এবং অগ্নি প্রজ্বলিত করে দাও। তারপর অগ্নি যখন লেলিহান শিখায় পরিণত হবে তখন তাকে জুলও আগুনে নিক্ষেপ করে। ভীষণ অগ্নিতে।

তারা তাঁর বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্র করতে মনস্থ করেছিল অগ্নিতে নিক্ষেপ করত তাঁকে ধ্বংস করার জন্য। সুতরাং আমি তাদেরকে অপদস্থ [অকৃতকার্য] করলাম : পর্যুদন্ত করলাম। কাজেই তিনি নিরাপদে অগ্নি হতে বের হয়ে আসলেন।

<u>চললাম</u> কৃফরের দেশ হতে তাঁর দিকে হিজরত করেছিলাম। শীঘ্রই তিনি আমাকে পথপ্রদর্শন করবেন যথায় তিনি আমাকে হিজরত করার নির্দেশ দিয়েছেন. তা হলো শাম [সিরিয়া] ৷ সুতরাং যখন তিনি সেই পবিত্র জমিনে গমন করলেন তখন দোয়া করলেন।

১০০. হে আমার প্রভূ! আমাকে দান করুন একটি সম্ভান সংকর্মশীল :

১০১. সুতরাং আমি তাকে একজন ধৈর্যনীল [বিচক্ষণ] পুত্রের তড সংবাদ দান করলাম অর্থাৎ অধিক ধৈর্যশীল

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাগত করা থাং প্রান্ধাতের ব্যান্ধ্যা : হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে যথন তার গোত্রের লোকেরা মূর্তি তালার প্রচিয়েগে অভিযুক্ত করন এবং প্রশ্নবানে জজরিত করে ছাড়ল তথন তিনি তাদের নিকট মূর্তি পূজার অসারতা তুলে ধরলেন। তিনি তাদেরকে পদটা প্রশ্ন করলেন যে, তোমরা নিজেদের হাতের গড়া প্রতিমাসমূহের পূজা কর কেনং যাদেরকে তোমরাই সৃষ্টি করেছ তারা তোমাদের সৃষ্টি করেনি । এওলো না কথাবার্তা বলতে পারে আব না একট্ট নড়া-চড়া করার ক্ষমতা রাখে। উপরম্ভ যারা নিজেদেরকে হেঞ্চাজত করতে পারে না তারা কিভাবে তোমাদের রক্ষণাবেক্ষণ করতে পারেবেং আল্লাহর আজাব ও গজর হতে কিভাবে তোমাদের পরিজ্ঞাপের ব্যবস্থা করতে পারবেং তোমাদের যদি একট্ও বৃদ্ধি-তদ্ধি থাকত তবে একপ বোকামি করতে না : বরং এ সকল প্রতিমাদের বাদ দিয়ে একমাত্র সেই আল্লাহর ইবাদত করাই তোমাদের উচিত, যিনি তোমাদের এবং সমস্ত সৃষ্টজীবের স্রষ্টা। সৃষ্টি যিনি করেছেন ইবাদতের প্রপাও তিনি। অন্য কেউ ইবাদতের হকদার হতে পারে না।

মূর্তিপূজার বিক্লক্ষে হ্যরন্ত ইবরাহীম (আ.)-এর সংগ্রাম : হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর জাতি ছিল প্রতিমা পূজারী। তারা পাধর ইত্যাদি দ্বারা মূর্তি তৈরি করত এবং পূজা-অর্চনা করত। তাদের নিকট সাহায্য প্রার্থনা করত। হযরত ইবরাহীম (আ.) তার কথমকে মূর্তিপূজা হতে সরিয়ে এক আল্লাহ তা'আলার ইবাদতের দিকে আনয়নের প্রাণপণ চেষ্টা শুরু করলেন। এব জন্য তিনি একটি দীর্ঘ পরিকল্পনা ও কৌশল গ্রহণ করলেন। তিনি প্রথমে নানাভাবে তাদেরকে এর অসারতা বুঝাবার চেষ্টা করে বার্থ হন। আল্লাহ তা'আলা কুরআন মাজীদে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দাওয়াতের কাহিনী নিম্নাক্তভাবে বর্ণনা করেছেন

َ وَابْوَاهِشِهِ إِذْ قَالَ لِغَوْمِهِ اعْبَدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَٰلِيكُمْ خَبْرُكَكُمْ إِنْ كُفْتُمْ تَعْلَمُونَ . وِنَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَشْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَالْمَعُونَا عِنْدَ اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهَ وَاضْكُرُوا لَنَّ وَالْبَوْمُ وَمُعْتُونَ وَإِنْ ثَكَيْدُوا فَقَدْ كَفْرُ اَمْرُ مِنْ فَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى الرَّسُولُولِلَّا البَلاَعُ الْيُهِيثُنَّ .

"আর হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-কে শ্বরণ কর যধন তিনি তাঁর সম্প্রদায়কে বলেছেন, আল্লাহর ইবাদত কর এবং তাঁকে তয় কর।
এটা তোমাদের জন্য কল্যাণকর হবে— যদি তোমরা জ্ঞান রাধ। নিঃসন্দেহে আল্লাহকে বাদ দিয়ে তোমরা তো প্রতিমা পূজার
পিছনে পড়ে রয়েছ। আর তোমরা মিধ্যা উপাস্যসমূহের সৃষ্টি করে রেখেছ। তোমরা যেসব গায়রুল্লাহর উপাসনা করছ তারা
তোমাদেরকে বিজ্ঞিক দেওয়ার ক্ষমতা রাখে না। সূতরাং একমার আল্লাহ তা'আলার নিকটই বিজ্ঞিক অনুসন্ধান কর তারই ইবাদত
কর ও তাঁর শুকরিয়া আদায় কর। কেননা তাঁর নিকটই তোমাদেরকে ফিরে যেতে হবে। আর যদি তোমরা মিধ্যা প্রতিপন্ন কর
তবে জেনে রাখ যে, (এটা নতুন কোনো ব্যাপার নয় বরং) তোমাদের পূর্বেও বহু জাতি রাসুনগণকে মিধ্যা প্রতিপন্ন করেছে।
রাসুলগণের দায়িত্ব তো হলো কেবল স্পষ্টভাবে পৌছে দেওয়া।

সম্প্রদায়ের লোকেরা এত সব বৃঝানোর পরও যখন সমান আনল না এবং শিরকের পথ হতে ফিরে আসল না তখন তিনি আরও কঠোর হলেন। সম্প্রদায়ের লোকজন একদিন মেলায় চলে গেল। সুযোগ বুঝে তিনি তাদের কেন্দ্রীয় প্রতিমাঘরে গেলেন। প্রতিমাদেরকে প্রথমে খুব তর্ৎসনা করলেন। অতঃপর বড় প্রতিমাটি ব্যতীত বাকি সব কয়টিকে কুঠারের আঘাতে চূর্ব-বিচূর্ণ করে কুঠারটি বড় প্রতিমাটির ক্ষমে রেখে চলে আসলেন। সম্প্রদায়ের লেকেরা এটা নিয়ে তার সাথে যথেষ্ট বিতর্ক করল। পরিশোষে একটি বিশাল অগ্নিকৃত জ্বালিয়ে তথায় হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে নিক্ষেপ করল। হযরত ইবরাহীম (আ.) আরাহর রহমতে সম্পূর্ণ নিরাপদে অগ্নী হতে বের হয়ে চলে আসলেন। তারপর আরাহর নির্দেশ হসেশ ইরাক ছেড়ে হিজরত করে সিরিয়া চল আন।

হবরত ইবরাহীম (আ.)-কে অগ্নিতে নিক্ষেপের ঘটনা : হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর কওমের বার্ষিক মেলার দিন। হযরত ইবরাহীম (আ.)-কেও তারা দাওয়াত করল। অসুস্থতার অজুহাত দেখিয়ে তিনি মেলায় যেতে অস্বীকার করলেন। প্রতিমারা ছিল হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রাণের শত্রু। তিনি প্রতিমা ও তার প্রতিমা পূজারী গোত্র উভয়কেই মনে-প্রাণে ঘুণা করতেন।

কওমের লোকেরা মেলায় অংশগ্রহণের জন্য শহরের বাইরে চলে গেল। সুযোগ বুঝে হযরত ইব্রাহীম (আ.) তাদের কেঞ্জা প্রতিমা ঘরে প্রবেশ করদেন। নানাভাবে প্রতিমাণ্ডলোকে তিরন্ধার করদেন। মেলায় যাওয়ার পূর্বে কওমের লোকেরা প্রতিমাণ্ডলাকে নামনে নানা প্রকারে থাদা-দ্রব্য রেখে গিয়েছিল; ফিরে এসে বরকত হিসেবে খাওয়ার জন্য। হযরত ইবরাহীম (আ.) মূর্তিনে বললেন, "তোমাদের কি হয়েছে তোমরা খাচ্ছ না কেন?" পুনরায় বললেন, "কি ব্যাপার তোমাদের মূখে কথা সরছে না কেন?" হুযরত ইবরাহীম (আ.) একটি কুঠার হাতে নিয়ে সব কয়টি মূর্তি চুর্ব-বিচূর্ণ করে ফেললেন। কেবল বড় মূর্তিটি বাকি রাখলেন কুঠারখানা বড় মূর্তিটির কাঁথে রেখে দিলেন। লোকজন মেলা হতে ফিরে আসার পূর্বেই বাড়ি ফিরলেন।

মেলা হতে লোকজন ফিরে এসে যখন তাদের প্রতিমাদের অবস্থা দেখল তখন তারা এর উৎস বুঁজতে তরু করল। সকলের মূচ একই কথা কার এত বড় স্পর্ধা? কে মূর্তিদের সাথে এরূপ আচরণ করেছে? সমবেত লোকদের মধ্যে কেউ কেউ বলে উঠচ ইবরাহীম (আ.) নামের এক যুবক মূর্তিদের বিরুদ্ধে কুৎসা রটিয়ে থাকে। সম্ভবত এটা তার কাজ।

যা হোক, তারা হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে জনসমক্ষে হাজির করে জিজ্ঞাসাবাদ আরম্ভ করল। তারা বলল, হে ইবরাহীম। তুর্নি আমাদের মূর্তি (মাবুদ) দের সাথে এরূপ ব্যবহার করেছে। হযরত ইবরাহীম (আ.) বললেন, "বরং তাদের বড় জনই ত করেছে। তাদেরকে জিজ্ঞাসা কর, যদি তারা কথা বলতে পারে।" ইবরাহীম (আ.)-এর উত্তর তনে তাদের মধ্যে কিছুট অনুশোচনা ও উপলব্ধির সৃষ্টি হলেও মূর্তিপূজা পরিহারের সৎ সাহস হলো না। হযরত ইবরাহীম (আ.) আরও বললেন- "তোমর কি এক আল্লাহর ইবাদত বাদ দিয়ে এমন বন্ধুর পূজা করবে যারা না তোমাদের উপকার করতে পারে আর না ক্ষতি করতে পারে। তোমাদের জন্য এবং তোমাদের আরু না মুদ্দের জন্য আফসোস, তোমাদের কি বিবেক বৃদ্ধি বলতে কিছুই নেই।"

পরিশেষে তারা পরামর্শ করল যে, হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে কি শান্তি দেওয়া যায়; কেউ কেউ বলল, তাকে হত্যা করছে হবে। আবার অন্যান্যরা মত প্রকাশ করল যে, তাকে পুড়ে মারতে হবে। শেষ পর্যন্ত পুড়ে মারার সিদ্ধান্ত গৃহীত হলো। দীর্ঘদিন যাবং বিশাল লাকড়ির ত্বল করা হলো। তারপর তাদের মধ্যে আতন ধরিয়ে দেওয়া হলো। সেই বিশাল অগ্নিকৃতিতে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে নিক্ষেপ করা হলো। তামাশা দেখার জন্য জমায়েত হলো হাজার হাজার মানুষ। কিছু আস্থাহ তা আলার অপার অনুমহে হযরত ইব্রাহীম (আ.) রক্ষা পেলেন। আস্থাহ তা আলা ইবলাদ করেছেন ﴿
عَلَى اللهُ مُرْسِنُ بَرْدًا وَسَكَ اللهُ عَلَى الْإِمْسِيَةُ وَمَا اللهُ مَا مُنْ الْمُرْسِنُ بَرْدًا وَسَلَا আতনকে বললাম, হে আতনঃ ইব্রাহীমের জন্য শীতল ও আরামদায়ক হয়ে যাও।

হবরত ইবরাহীম (আ.) নিরাপদে আগুন হতে বের হয়ে আসলেন। আল্লাহর কুদরতের জাজুল্যমান প্রকাশ স্বচক্ষ প্রভাক করেও পালিষ্ঠ কওমের চোখ খুলল না। তারা আল্লাহর প্রতি ঈমান আনল না।

উক্ত ঘটনা হতে প্ৰমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা যে কোনো দ্ৰব্যের স্বাভাবিক গুণ রহিত করে দিতে পারেন: বরং তার স্বাভাবিক গুণের বিপরীত গুণ তা হতে প্রকাশ করাতে পারেন- إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شُرِّعَ يُمِيْرُهُ- আল্লাহ সর্ব বিষয়ে সর্ব পান্তিমান :

আল্লাহৰ বাশী "لَيْبَالُ الْبُوْا لَلُ يُبْيَانَ وَالْمَالِيّة - এর ব্যাখ্যা : মূর্তি ভাগার বিষয়ে জিন্তাসাবাদ করার জন্য যখন লোকেরা হববও ইবরাহীম (আ.)-কে জনসমক্ষে হাজির করল, তখন তিনি মূর্তি পূজার বিরুদ্ধে এমন শাণিত ও জোরালো বন্ধব্য পেশ করলেবে, তারা তার কোনো যুক্তি সঙ্গত জবাব দিতে পারল না। সাধারণত মানুষ যখন কোনো বিষয়ে যুক্তি পেশ করতে অপারণ হয় তখন শক্তির পথ বেছে নেয় : হযরত ইবুরাহীম (আ.)-এর কওমের ব্যাপারেও তাই ঘটল। হযরত ইবুরাহীম (আ.)-এর সপ্রমাণ বন্ধবাকে বংগাল করতে না পেরে তারা নির্বাত্তনের আশ্রম বহুল হরবাত্তীম (আ.)-কে আওনে পুড়িয়ে যারাক কিছাত গ্রহণ করল। তারা পরশারে বলাবলি করল করল। তারা হরবত ইবুরাহীম (আ.)-কে আওনে পুড়িয়ে যারাক করিছে তারে করে এবং তাকে তাতে নিক্ষেপ কর।

কিজাৰে সেই অগ্নিকুও বাদানো ব্যৱন্থিল কুকআনে কান্ধীমে তার বিজ্ঞানিত বিৰৱণ নেই : তবে এতদাবিৰয়ে হখনত ইখনে আজাস (বা.) হতে একটি হাদীল বৰ্ণিত হয়েছে। তিনি বলেছেন, কাকেৱরা মিদিটি এলাকা জুড়ে পাথর বাবা একটি দেয়া!বেটনী! উঠিয়েছিল - তার উভাতা ছিল ফ্রিল পঞ্চ এবং পহিথি ছিল বিশ গঞ্জ। তা লাকড়ি বাবা তার্তি করে আওন ধরিয়ে দেওয়া হয়েছিল। অতঃপর হ্বরত ইবরাহীম (আ.)-কে তাতে নিজেপ করা হয়েছিল। অত্র আরাতে আওনের অ্পকে ক্রিল ইমাম মুক্তান্ধ (ব.) বলেছেন- আওনের উপর আওনের অ্বগকে ক্রিল ক্রেল ক্রিল ক্রিল

এ কঠিন মুহূর্তে তাঁর প্রভূকে শ্বরণ করলেন। একমাত্র তার নিকটই সাহায্য প্রার্থনা করলেন। আল্লাহর অসীম রহমত ও কুদবতে আন্তন শীতল ও আরামদায়ক হয়ে গেল। অগ্নিকুণ্ডে নিক্ষেপ করা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর জন্য সাপেবর হলো।

এখানে হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর কাহিনী বর্ণনা করার ফায়দা : এখানে হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর ঘটনা উল্লেখ করার পিছনে দুটি ফায়েদা থাকতে পারে।

- ১. মঞ্জার কুরাইশদেরকে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর মতাদর্শ ও আকীদা-বিশ্বাস সম্পর্কে অবহিত করে দেওয়া মঞ্জার মূর্শারক (কুরাইশ)-রা নিজেদেরকে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর উত্তরসূরি বলে দাবি করত। সূতরাং তাদেরকে জানিয়ে দেওয়া হলো যে, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) তো খাঁটি একত্বাদে বিশ্বাসী ছিলেন। প্রতিমা পূজার ঘোর বিরোধী ছিলেন। অথচ তোমরা মূর্তি পূজায় আপাদমন্তক ভূবিয়ে রয়েছ। সূতরাং কোন মূখে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর উত্তরাধিকারী দাবি করছ। হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর সত্যিকার উত্তরাধিকারী হতে হলে তোমাদের নিখাদ তাওহীদে বিশ্বাসী হতে হবে, মূর্তি পূজা বর্জন করতে হবে।
- ২. হযরত ইব্রাহীম (আ.) ও মুহাখদ এর দাওয়াত এক অভিন । হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর নাায় হয়রত মুহাখদ ও নির্কেজাল তাওহীদের দাওয়াত দিছেন । হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর নাায় হয়রত মুহাখদ ও মূর্তি পূজা পরিত্যাদের জন্য আহরান করছেন । ইতিহাস সাক্ষী যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর দাওয়াত গ্রহণে তথা পৌত্তলিকতাকে পরিহার করে একত্বাদকে গ্রহণ করতে তারা অস্বীকার করেছিল । তারা হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-কে হত্যা করারও য়ড়য়য় করেছিল। কিছু আল্লাহ তা আলা তাদের সকল য়ড়য়য় নস্যাৎ করে হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-কে বিজয়ী করেছিলেন । তাদেরকে য়য়ংস করে দিয়েছিলেন । সূতরাং তোমরা ঘদি হয়রত মুহাখদ এর দাওয়াত গ্রহণ না কর, তার বিরুদ্ধে হীন য়ড়য়য়ে য়েতে উঠ, তা হলে তোমাদেরকেও ভয়াবহ পরিণতি ভোগ করতে হবে । এতে হয়রত মুহাখদ এর কোনো ক্ষতি হবে না । য়েমলভাবে হয়রত ইব্রাহীম (আ.) ও তার মুশরিক কওমের মধ্যে ঘটেছিল।

ু আরাতের ব্যাখ্যা : আরাত্ত তা আলা হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর বক্তব্যের উদ্ভি দিতে পিয়ে ইবলাদ করেছেন " وَغَالُ إِنْسُ دَامِكُ إِلَىٰ رَسِّى سَيَهْدِيْسِ (আ.) বলেছেন, আমি আমার প্রতিপালকের নিকট যান্দ্রি, তিনিই আমাকে পথ দেখাবেন।

অত্র আয়াতের তাৎপর্য এই যে, হযরত ইব্রাহীম (আ.) আগুন হতে মুক্তি পাওয়ার পর তাঁর প্রতিক্রিয়া ব্যক্ত করেছেন। তিনি বলতে চেয়েছেন যে, আমার প্রতিপালকের একত্বাদ প্রচার করার ফলে আজ গোটা জাতি আমার দুশমনে পরিণত হয়ে গিয়েছে। অথচ তাদের সাথে আমার বৈষয়িক কোনো ছন্দু নেই। কাজেই আমি এখন আমার রবের হয়ে গিয়েছি। তিনি আমাকে যথায় যাওয়ার নির্দেশ দেন আমি তথায় চলে যেতে এক পায়ে খাড়া। এ নির্দয় মুশরিক কওমের দেশে আর আমি থাকতে চাই না। তাদের অসৎ সঙ্গ হতে আমি নিঙ্কৃতি পেতে চাই। হয়রত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর কওম হতে সম্পূর্ণ নিরাশ হয়ে উক্ত উক্তি করেছিলেন। কেননা এত বৎসরের সাধনার পর একমাত্র তাঁর আতুম্পুত্র লৃত (আ.) ছাড়া কেউই তাঁর প্রতি ইমান আনেনি।

মুফতি শক্টা (র.) মা'আরিফুল কুরআনে বলেন, "এখানে আল্লাহ তা'আলার দিকে যাওয়ার অর্থ হলো দাকল কুফর পরিত্যাগ করে আমার রব আমাকে যেথায় যাওয়ার হুকুম করেন আমি নেথায় চলে যাব। তথায় যেয়ে আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করব। সূতরাং তিনি বিবি সারা ও ভাতিজ্ঞা হযরত পূত (আ.)-কে সঙ্গে করে ইরাকের বিভিন্ন স্থান অভিক্রম করে সিরিয়া চলে যান।

তাফসীরে যিলালের গ্রন্থকার (র.) বলেন, এটা ছিল হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর হিজরত পূর্ব প্রতিক্রিয়া। যে সময় তিনি দীর্ঘ প্রতীতের সবকিছু হতে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়লেন। তিনি তখন তাঁর পরিবার-পরিজন, আত্মীয়-স্বজন, মাতা-পিতা, বাড়ি-ঘর, দেশ-মাটি সবকিছু ছেড়ে চলে যেতে উদ্যাত হয়েছিলেন। তাঁর বিশ্বাস ছিল অবশাই তাঁর রব তাকে সরল সঠিক পথের সন্ধান দিবেন। তাঁর তুল-ক্রাটি মার্জনা করে দিবেন। যথায় তিনি নির্বিয়ে তাঁর সমান-আঞ্চীদার হেকাজত করতে পারবেন। মনের সেই গভীর প্রত্যাশায় হয়রত ইব্রাহীম (আ.) প্রাঞ্জপ তায়ার ব্যক্ত করেছেল।

ু আয়াত হতে নির্গত মাসআলা : আলোচ্য আয়াত তথা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উপরোক্ত বকরা হতে প্রতীয়মান হয় যে, যেথায় দীন ঈমানের হেফাজত করা যায় না, দীনের দাওয়াত প্রদান করতে গেলে জীবন নাশের হুম্ফি আসে তথা হতে হিজরত করে তুলনামূলক নিরাপদ জায়গায় যাওয়া জায়েজ। কেনলা উপরিউক্ত অবস্থায় হয়রত ইব্রাহীম (জ.) স্বদেশ ত্যাগ করে সিরিয়া চলে গেছেন।

আয়াতের ব্যাখ্যা : সিরিয়া গমনের পূর্ব পর্যন্ত ইব্রাহীম (আ.)-এর কোনো সন্তান-সন্ততি হয়নি। যখন তিনি নিজের দেশ, আত্মীয়-স্কলন, পরিবার-পরিজন সব ছেড়ে সিরিয়া পৌছলেন তখন তিনি অনেকটা একাকীত্ব অনুতব করনেন। তার সাথে একমার বিবি সারা ও ভাতিজা লৃত (আ.) বাতীত আর কেউই ছিলেন না। এ সময় তার মনে সন্তান লাভের বাসনা জাগল। তিনি আল্লাহ তা আলার নিকট কায়মনো বাকো দোয়া করলেন " رَبِّ مَنْ لِينَّ سِنَ السَّالِحِيْنَ (হ আমার পরওয়ারদেগার! আমাকে একজন সুসন্তান দান করন। সুতরাং আল্লাহ তা আলা তার দোয়া কবুল করলেন। তাঁকে একজন সুসন্তানের ওড সংবাদ দিলেন। ইরশাদ হচ্ছেন " بَشَيْشَرُنَاهُ بِهُكُمْ مِلْكُمْ مَلِكُمْ مَلَكُمْ مَلِكُمْ مَلِكُمْ مَلَكُمْ مَلِكُمْ مَلِكُمْ مَلِكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلِكُمْ مَلْكُمْ مَلَكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلِكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ وَلَا سَعْلَا وَالْمَلْكُمْ وَلَا تَلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مُلْكُمْ مَلْكُمْ مِلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ مَلْكُمْ م

کوئے (ধর্ষশীন) বলে এ দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, সে সন্তান তার জীবনে এমন ধৈর্যের পরিচয় দিবেন এবং বিচক্ষণতা দেখাবে যে, পৃথিবী তার উপমা উপস্থাপন করতে পারবে না !

উজ সন্তান জন্মলাভের সংক্ষিপ্ত ঘটনা হচ্ছে— হযরত সারা দেখলেন যে, তাঁর কোনো সন্তান-সন্ততি হচ্ছে না। তিনি ভাবলেন যে, তিনি বন্ধ্যাল তার কোনো সন্তান-সন্ততি হবে না। এদিকে মিশরের প্রেসিডেন্ট তার কন্যা হাজেরাহকে হযরত সারার বেদমতের জন্য দান করলেন। হযরত সারা (আ.) হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর বেদমতের জন্য হাজেরাকে দিয়ে দিলেন। হযরত ইব্রাহীম (আ.) তারে বেদমতের জন্য হাজেরাকে দিয়ে দিলেন। হযরত ইব্রাহীম (আ.) হাজেরাকে বিবাহ করলেন। এ হাজেরা (আ.) উদর হতেই সেই প্রতিশ্রুত সন্তান জন্মগ্রহণ করেছে। আর তিনিই হলেন হযরত ইসমাঈল (আ.)। যিনি আজীবন মহা থৈর্মের পরীক্ষা দিয়েছিলেন এবং সেই সব পরীক্ষায় উত্তীর্ণও হয়েছিলেন।

- ك इनाम आउनुल (उथा الَّذِي تَصَنَّعُونَهُ )-এর অর্থে হবে। অর্থাৎ مَلَنَ الَّذِي تَصَنَّعُونَهُ या তোমরা তৈরি কর তার স্রষ্টাও মূলত তিনিই।
- ২. দ্বি শব্দি করেছেন এবং তোমাদের আমলকেও কৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদের আমলকেও সৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদের আমলকেও সৃষ্টি করেছেন। উল্লেখ্য যে, আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের মতে বান্দার আমলের সৃষ্টিকর্তাও মূলতঃ আল্লাহ তা'আলা। বান্দা নিজে নয়। আর এটাই এহণীয় মাযহাব।
- ैوَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ وَأَيُّ شَيْع अव्ह क्ष्मात क्रमा, कर्षार وَلِيسْتِفْهَا مُ अनि مَا .ك السَّفْهَامُ अन्नि \*وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ وَأَيُّ شَيْع अन्नार कामात्मत्रत्व मृष्ठि करत्राहन, जात्र या कामता कर्नाहर कामात्मत्रत्व
- ৪. ৮ শদটি এবানে ুর্ন্ত এর অর্থেও হতে পারে । এমডাবস্থায় আয়াতের অর্থ হবে কাজের মূলকর্তা তোমরা নও, তোমরা মূলত কিছুই করতে সক্ষম নও।
- ' هُبَشُّرْنَا، بِغَلَامٍ ' আরাতথানা একটি উহ্য বাক্যের সাথে সংশ্লিট- তা কি? আরাহর বাণী بغَلَامٍ ' ' نَاسَمُجَبُنَا لَنَّ فَبَشَّرْنَا، بِغَلَامٍ حَلِيمٍ वांकांট একটি উহ্য বাকোর সাথে সংশ্লিট বয়েছে। আর তা হলো خَلِيمُ সুতরাং আমি তাঁর দোরা কবুল কবলাম এবং তাঁকে ধৈর্বশীল সন্তানের সুসংবাদ প্রদান কবলাম। কাবীর, জালালাইনের হাণিয়া।

. فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ أَيْ أَنْ يَسْعُي مَعَةً وَيُعِينُنُهُ قِيثُلَ بَلَغَ سَبْعَ سِنِيْنَ وَقِيثُلَ ثُلَاثَةً عَشَرَ سَنَةً قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرُى أَي رأيتُ فِي الْمَنَامِ أَنِيَّ أَذْبَحُكَ وَرُوْيا الْاَنْسِيَاءِ حَقُّ وَاَفْعَالُهُمْ بِأَمْرِ اللَّهِ تَعَالِي فَانْظُرْ مَاذَا تَرْي لا مِنَ البِّرأَي شَاوَرَهُ لِسَانَسَ بِالذُّبْحِ وَيَنْقَادَ لِلْأَمْرِ بِهِ قَالَ بَّأَبُتِ التَّاءُ عِوَضٌ عَنْ بَاءِ الْإضَافَةِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ ربه سَعَجِدُنِيْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابريْنَ عَلىٰ ذٰلِكَ.

فَلَمَّا آسْلُمَا خَضَعًا وَإِنْقَادَ لِأَمْرُ اللَّهِ وَتَلُّهُ لِلْجَبِيْنِ صَرَعَهُ عَلَيْهِ وَلِكُلِّ إِنْسَانِ جَبِينَان بَيننَهُ مَا الْجَبْهَةُ وَكَانَ ذَٰلِكَ بِعِنْي وَأَمَرُّ السِّكِيْنُ عَلَيْ حَلْقِه فَلَمُ تَعْمَلُ شَيْنًا بِمَانِعٍ مِنَ الْقُدْرَةِ الْإِلْهِيَّةِ.

١٠٥. قَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْيَا عِيمًا أَتَيْتَ بِهِ مِسًّا أَمْكُنَكَ مِنْ آمُر الذَّبْعِ أَىٰ يَكْفِيْكَ ذٰلِكُ فَجُمْلَةً نَادَيْنَاهُ جَوَابُ لَمَّا بِزِيادَةِ الْوَاو انًّا كَذٰلُكَ كَمَا جَزَيْنَاكَ نَجْزَى الْمُحْسِنِبْنَ لِاتْفُسِهِمْ بِامْتِشَالِ أَلاَمْرِ بِإِفْرَاجِ الشِّدَّةِ عَنْهُمْ.

v. y ১০২, অতঃপর যখন সে তার সাথে চলাফেরা কররে বয়সে উপনীত হলো অর্থাৎ তার সাথে চলাফেরা করতে পারে এবং তাঁকে সাহাযা-সহযোগিতা করতে পদব কেউ কেউ বলেছেন, তার বয়স ছিল সাত বংসর কাৰো কাৰে: মতে তখন তাঁৱ বয়স হয়েছিল তের বংসর। তিনি বললেন, হে আমার প্রিয় পুত্র, আমি দেখি অর্থাৎ আমি স্বপ্রযোগে দেখেছি আমি তোমাকে জ্বাই করছি নবীগণের স্বপ্র সত্য হয়ে থাকে। সার তাঁদের কাজকর্ম আল্রাহর নির্দেশেই হয়ে থাকে। সতরাং ভেবে দেখ, তোমাদের কি মতং 🔑 ফে'লটি এখানে । অর্থাৎ মতা হতে উত্তত। হ্যরত ইবরাহীম (আ.) তার সাথে পরামর্শ করেছেন যাতে সে জবাইয়ের প্রতি আগ্রহী হয় এবং তার ব্যাপারে যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে তার প্রতি অলাত প্রদর্শন করে । হয়রত ইসমাঈল (আ.) বললেন, হে আমার পিতা! এখানে 🕒 অক্ষরটি ইয়াফতের 😢 এর প্রিবর্তে হয়েছে। আপনি যা আদিষ্ট হয়েছেন অ করুন। আল্লাহ চাহে শীঘ্রই আপনি আমাকে ধৈর্যশীলদের অন্তর্ভক্ত পারেন সে ব্যাপারে।

. 🚩 ১০৩, যখন তারা উভয়ে আত্মসমর্পণ করলেন – আলাহর আদেশের সামনে নত হলেন এবং আনগত্য প্রদর্শন করলেন এবং তাকে কাত করিয়ে এক পাশের উপর শায়িত করলেন এক পাশের উপর তাকে শোয়ায়ে দিলেন। আর প্রত্যেক মানুষের সম্মুখভাগের দুটি অংশ থাকে, যার মাঝখানে থাকে ললাট। আর এ ঘটনাটি মিনায় সংঘটিত হয়েছিল। তিনি ইস্মান্সলের গলদেশে ছুরি চালালেন : কিন্তু ছুরি কোনো কাজই করল না। আল্লাহর কুদরতে পক্ষ হ্যত প্রতিবন্ধকতা থাকার কারণে ।

. ١٠٤ كونَادَيْنُهُ أَنْ يُلَ إِبْرَاهِيْمُ . ١٠٤ كُونَادَيْنُهُ أَنْ يُلَ إِبْرَاهِيْمُ . ১০৫. তুমি <u>তো অবশ্যই স্বপ্নাদেশ</u> বাস্তবায়ন করে

> দেখিয়েছে ! জবাই করার যা ক্ষমতা তোমার ছিল তা প্রয়োগ করে। অর্থাৎ এটাই তোমার জন্য যথে**ট**। সূতরাং র্বটের্ডির্ড (আমি তাকে আহবান করেছি।) বাক্যটি অতিরিক্ত ়া, সহযোগে 🛍 -এর জবাব হয়েছে। নিকয় আমি তদ্রপ যদ্রপ তোমাকে প্রতিদান দিয়েছি~ প্রতিদান দিয়ে থাকি সদ্মবহারকারীদেরকে নিক্রের নাফসের সাথে (আল্লাহর) আদেশ পালন করত তাদের হতে মসিবতকে লাঘব করত।

المُسَلِّدُ هَذَا النَّدِّعُ الْمَامُوْرَ بِمِ لَهُوَ الْمَلَّدُ النَّذِّعُ الْمَامُوْرَ بِمِ لَهُوَ الْمَلَلُ ما अतीका অर्थार अवागा नतीका। الْمُبِيْنُ أَيْ الْإِخْتِيَارُ الظَّاهِرُ .

## তাহকীক ও তারকীব

আল্লাহর বাণী "بَا اَبِي (হে আমার পিতা!) এখানে يَ اَبَتِ (বাকাংশটুকু মূলত ছিল بِا اَبِي (হে আমার পিতা!) এখানে ప অকরটি و ي মূতাকাল্লিম-এর পরিবর্তে হয়েছে। সূতরাং এটা مُضَافُ البِّهِ الْعَلِيمِ مِنْ عَرْقَ الْعَلَمُ (عَلَيْ ) الْمُعُونُ (عَلَيْهُ الْمِنْعُونُ بِهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْمِنْعُ الْمِنْعُ الْمِنْعُ الْمُعْلَىٰ (الْمِنْ

এখানে لِ इतरक निना اَلَتِ प्रयोक ७ प्रयोक देनादेशि भिरन مُنَادُي ७ لِدَاءُ । इतरक निना مَنَادُي ७ प्रयोक ७ प्रयोक देनादेशि भिरन مُنَادُي ७ لِدَاءُ । इतरह । कुठतार ताकाणि مُنَادُي وَلَمَ عَرَفُهُمُ وَلَمُ اللّهِ عَرَفُهُمُ اللّهِ عَرَفُهُمُ اللّهِ عَرَفُهُمُ اللّهِ عَرَفُهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَرَفُهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَرَفُهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَرَبُهُ عَلَيْهُ عَرَالُهُ عَلَيْهُ عَلَ

चकरा ছারা গ্রন্থকার (র.) কি বুঝিরেছেন? জালালাইনের গ্রন্থকার (র.) বলছেন যে, কি বুঝিরেছেন? জালালাইনের গ্রন্থকার (র.) বলেছেন যে, وَنَادَيْنَاءُ أَنْ يَا إِبْرَامِيْمُ، وَنَادَيْنَاءُ أَنْ يَا إِبْرَامِيْمُ، وَنَادَيْنَاءُ أَنْ يَا إِبْرَامِيْمُ، وَنَادَيْنَاءُ أَلَىٰ وَالْمَامِيْمُ विकार (বা জাযা)। শর্ত ও জায়া মিলে জুমলায়ে শর্তিয়াহ হয়েছে।

আর رار কে যদি অতিরিক্ত ধরা না হয়, তা হলে এটা স্বতন্ত্র বাক্য হবে। এমতাবস্থায় 🗳 -এর স্কবাব বিলুপ্ত হবে।

-আয়াতের মধ্যকার تَرَىٰ শব্দের মধ্যে দু'ধরনের কেরাত হতে পারে تَرَنَىٰ ' শব্দির মধ্যে দু'ধরনের কেরাত হতে পারে

- জমস্থর কারীগণের অভিমত হলো, ত অক্ষরটি যবরের সাথে হবে।
- لُـ أَسُامُورٌ بِهِ अर्थ दर مَا تُؤْمُرُ بِهِ अर्थ दर إِنْ أَسُامُورٌ بِهِ आमारदद खर्थ दर السّامة على .
- ২. 🖒 শব্দটি মাওস্ফা হবে এবং পরবর্তী বাঞাটি তার সিফাত হবে।
- वातारण्ड मध्यकाव مُرُّ कि काम चार्च बरहारह? आर्माठा आतारण्ड मध्यकाव وَتَكُّ لِلْمُيْسُونَ " مَا لَكُمُ سُونَّ مَانُ صَارَّع مَانُ عَالَم مَانُ عَالَم مَانُ عَالَم مَانُ عَالَم مَانُ عَالَم مَانُ عَالَم عَالَم عَالَم عَال

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ें को आधार्णत रहायहा : यथन হয়রত ইননাঈল (আ.) হয়রত ইননাইন (আ.) এর সাথে চলাফেলা করার মতো বয়দে উপনীত হলেন, তথন হয়রত ইনরাহীম (আ.) পুরকে বলেন, আমি স্বপ্নে দেখেছি যে, আমি তোমাকে করাই করতেছি।

কোনো কোনো বর্ণনানুযায়ী দেখা যায় হযরত ইব্রাহীম (আ.) উপর্যুপরি তিন দিন উক্ত স্বপ্ন দেখেছিলেন। আর সর্বসক্ষভাবে নবীগণের স্বপ্ন ওহী। সুতরাং উক্ত স্বপ্নের মর্মার্থ হঙ্গেছে– আল্লাহ তা আলার পক্ষ হতে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যেন তিনি তাঁর একমাত্র পুত্রকে জবাই করেন।

স্বপ্রযোগে কুরবানির নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল কেন? আল্লাহ তা'আলা তো কোনো ফেরেশতার মাধ্যমে সরাসরি উপরিউড নির্দেশ তথা হয়রত ইসমাঈল (আ.)-কে কুরবানি করার নির্দেশ হয়রত ইবরাহীমের নিকট পার্টিয়ে দিতে পারতেন। কিন্তু তা না করে স্বপুযোগে কেন উক্ত নির্দেশ প্রদান করলেনঃ মুফাস্সিরগণ এর দু'টি কারণ উল্লেখ করেছেন।

- যাতে হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-এর আনুগতা পূর্ণ মাত্রায় প্রকাশ পায়। স্বপুয়োশে প্রদন্ত নির্দেশে তারীন [অপব্যাখ্যা] করার য়য়েষ্ট
  অবকাশ ছিল। কিন্তু হয়রত ইব্রাহীম (আ.) তারীলের আশ্রয় গ্রহণ না করে আল্লাহর নির্দেশের সামনে মাথা নত করে দিয়েছেন।
- ২. আল্লাহ তা'আলা এখানে মূলত হ্যরত ইসমাঈল (আ.)-এর জবাই হওয়ার কামনা করেননি; বরং জবাইয়ের আয়োজন চেয়েছিলেন মাত্র। সূতরাং উপরিউজ নির্দেশ যদি মৌখিক দেওয়া হতো, তাহলে তাতে পরীক্ষা হতো না। কাজেই তাঁকে স্বপ্নে দেখানো হয়েছে যে, তিনি পুত্রকে জবাই করেছেন। আর এতে হয়রত ইব্রাহীম (আ.) বুঝেছিলেন যে, জবাই করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। সূতরাং তিনি জবাইয়ের কাজে সম্পূর্ণভাবে আছানিয়োগ করলেন। এতাবে পরীক্ষাও হয়ে গেল এবং স্বপুও সত্য হলো। যদি তাঁকে মৌখিক নির্দেশ দেওয়া হতো, তাহলে এটা হয়তো পরীক্ষা হতো নতুবা নির্দেশটিকে পরবর্তীতে মানসৃথ (রহিত) করতে হতো। পরীক্ষাটি কতইনা কঠিন ছিল! এ দিকে ইরিত করতে গিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করেছেন করাতে হতা। দেবীক্ষাটি কতইনা কঠিন ছিল! এ দিকে ইরিত করতে গিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করেছেন তাকে কুরবানি করার নির্দেশ তবন আসল যবন ছেলেটি পিতার সাথে চলাফেরা করার যোগ্য হয়েছিল। নালন-পোলনের কট সহ্য করার পর তখন দে পিতার সাহায্যকারী হওয়ার যোগ্যতা লাভ করেছিল মাত্র। কোনো কোনো মুফাস্সির রলেছেন যে, তখন তার বয়স হয়েছিল তের বৎসর। কেউ কেউ বলেছেন, হয়রত ইসমাঈল (আ.) তখন বালেপ হয়ে গিছেছিলেন।
- ত আরাতের বিশদ ব্যাখ্যা : হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর পুত্রের সাথে পরামর্শ করলেন কেনং আরাহ তা আলা হ্যরত ইব্রাহীম (আ.)-এর বক্তব্যের উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন যে, হ্যরত ইস্মাঈল (আ.)-কে জবাই করার পূর্বে হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর মতামত জানতে চেয়েছেন। তাঁর সাথে এতিহয়ে পরামর্শ করেছেন। কিন্তু আরাহের নির্দেশ পালন করতে যেয়ে তিনি হ্যরত ইস্মাঈল (আ.)-এর সাথে পরামর্শ করতে গেলেন কেনঃ এখানে ইসমাঈল (আ.)-এর মতামত চাওয়ার প্রয়োজনই বা কি ছিলঃ

এর জবাবে মৃফাস্সিরগণ দু'টি কারণের উল্লেখ করেছেন।

- ১. হযরত ইব্রাহীম (আ.) স্বীয় পুত্রের পরীক্ষা নিতে চেয়েছিলেন, দেখতে চেয়েছিলেন যে, পুত্র পরীক্ষায় কতটুকু কৃতকার্য হয়।
- ২. নবীগণের চিরন্তন নীতি এই ছিল যে, তাঁরা আল্লাহর ছকুম পালনের জন্য সর্বদা তৈরি থাকতেন। কিন্তু এ আনুগত্যের ব্যাপারে সর্বদা এমন পদ্ধতি অবলম্বন করতেন যা হিকমত মাফিক ও অপেক্ষাকৃত সহজসাধা হতে।। যদি ইব্রাহীম (আ.) পূর্ব হতে কিছু না বলে পুত্রাকে হত্যা করতে উদ্যাত হতেন, তাহলে তা পিতা-পূত্র উভয়ের জনাই সংকটের সৃষ্টি করত। সৃতত্যাং হবরত ইব্রাহীম (আ.) রাগানারিটি পুত্রের নিকট পরামর্শ ও মতামত চাওয়ার পদ্ধতি অনুসরণ করত এ জন্য পেশ করেছেন যে, পূত্র পূর্ব হতে তা যে আল্লাহর নির্দেশ তা অবগত হয়ে জবাই হত্যার কই সহ্য করার জনা প্রস্তৃতি নিতে পারবে। তা ছাড়া পুত্রের মনে যদি কোনো সপ্রস্কেত্র-সংপত্রের সৃষ্টি হয় তাও বৃত্রিয়ে তানিরসন করা যাবে। কিন্তু হবরত ইসমাইল (আ.) তো ছিলেন বিলুল্লাহর পুত্র এবং নবীর পদে তার নিয়েগ ছিল মান্ন সমান্রের ব্যাপার। তিনি কালেন আপনি অপনর আদির কর্য শীন্তই ক্যান করল।

সূতরাং উপরিউক আলোচনা হতে প্রমাণিত হয় যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.) হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর মতামত এ জন্য জানতে চাননি যে, আল্লাহর নির্দেশ পালনের ব্যাপারে তিনি ছিধা-ছন্দু ছিলেন। নবীর ব্যাপারে এরূপ কল্পনাও করা যায় না।

-এর অর্থ এবং তারবিয়াহর দিনতপোকে তারবিয়াহ নামকরণের কারণ : আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর উক্তির উদ্ধৃতি দিয়ে ইরশান করেছেন যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) তাঁর পুত্র হয়রত ইসমাঈল (আ.)-কে লক্ষা করে

(আ.)-এর উদ্ভির উদ্ধৃতি দিয়ে ইরশাদ করেছেন যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর পুত্র হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে লক্ষা করে বলেছেন "اَلْكُنَّ أَرُكُ نِي الْسَنَامِ أَنِّي أَرْبُكُنَّ - "আমি স্বপ্নে দেখেছিলাম যে, আমি তোমাকে জবাই করছি।" এখানে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বক্তবা الريادات আমি তোমাকে কুরবানি (জবাই) করছি, এর দুটি অর্থ হতে পারে-

- ১. আমি জবাই বা কুরবানির কাজ করছি।
- ২. তোমাকে কুরবানি করার জন্য আমাকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

দিয়েছেন? এর মধ্যে বিরাট হিকমত ও রহস্য লুক্কায়িত রয়েছে।

وَمْ مَدْوَتُ الرَّوْلُ وَ اللهِ وَهُمْ وَهُمُ اللهِ وَهُمُ وَمُوامِعُمُ وَمُومُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَمُومُ وَمُومُ وَهُمُومُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَهُمُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعُمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ مُومُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُومُومُ وَمُو

যা হোক, হ্যরত ইবরাহীম (আ,)-এর স্বপ্লের জিনটি রাত্রির দিনকে তারবিয়ার দিন- آبُرُّمَ لَکُرُوَّیَةِ হিসেবে গণা করা হয়। হ্যরত ইবরাহীম (আ,)-কে ডদীয় পুত্র হ্যরত ইসমাঈদ (আ,)-কে কুরবানি করার নির্দেশ প্রদানের হিক্মত : আড়াই তা'আলা কেন হ্যরত ইবরাহীম (আ,)-কে তাঁর প্রাণাধিক প্রিয় পুত্র হ্যরত ইসমাঈদ (আ,)-কে কুরবানি করার জন্য নির্দেশ

হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে আল্লাহ তা'আলা তাঁর চরম ও পরম বন্ধু হিসেবে গ্রহণ করেছিলেন। তাঁকে তুর্নিট্র তিথিতে চূমিত করেছেন। হযরত ইবরাহীম (আ.)-কে উক্ত উপাধির যথার্থতা প্রমাণ করার জন্য পরীক্ষা-নিরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে হয়েছিল। হযরত ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ তা'আলার নিকট একজন নেক সন্তানের জন্য দোয়া করেছিলেন। আল্লাহ তা'আলা তাঁর দোয়া করুল করলেন। তাকে একজন সং সন্তান দান করলেন। দীর্ঘ প্রতীক্ষার পর বৃদ্ধকালে পুত্র সন্তান পেয়ে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-রে প্রীক্ষা করতে চাইলেন যে, পুত্রের প্রতি হযরত ইবরাহীম (আ.)-রে প্রীক্ষা করতে চাইলেন যে, পুত্রের প্রতি হযরত ইবরাহীম (আ.)-রে পরীক্ষা করতে চাইলেন যে, পুত্রের প্রতি হযরত ইবরাহীম (আ.)-রে পরীক্ষা করতে চাইলেন যে, পুত্রের প্রতি

এ সুকঠিন পরীক্ষায় ও পরিশেষে হ্যারত ইব্রাহীম (আ.) পূর্ণাঙ্গভাবে সফলকাম হলেন। দুনিয়ার সব কিছুর চেয়ে আল্লাহর প্রেম ও ভালোবাসাই যে তাঁর অন্তরে অধিক- পুত্র কুরবানিতে সর্বশক্তি নিয়োগ করে আরেকবার তিনি তা প্রমাণ করপেন। ফলে তাঁর فَيَسْلُلُ اللّٰهُ উপাধি সার্থক হলো।

স্বপুযোগে নির্দেশ দিলেন, তাঁর প্রাণাধিক প্রিয় একমাত্র পুত্র হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে কুরবানি করার জন্য।

्रे जांबाल्डन वार्रणा : হথবত ইসমাসিল (আ.) তাঁর পিতা হযবত ইবরাহীম (আ.)-কে বললেন. "আবহাজান! আপনাকে যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে– তা আপনি অতিশীয় করে ফেলুন।" এব ছারা একদিকে প্রমাণিত হয় যে, হযরত ইসমাঈল (আ.) আজ উৎসর্গের এক নজিরবিহীন উদাহরণ পেশ করেছেন। অপরনিকে প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা অতাল্প বয়সে তাঁকে আন্তর্যজনক মেধাশক্তি ও ইলম দান করেছেন। হযরত ইব্রাহীম (আ.) তাঁর নিকট আল্লাহর নির্দেশের হাওলাও দেননি; বরং তধুমাত্র একটি স্বপ্লের উল্লেখ করেছেন। কিন্তু হযরত ইসমাঈল (আ.) বুঝে ফেললেন যে, নবীগণের স্বপ্ল এই হয়ে থাকে। আর প্রকৃত পক্ষে ইহা আল্লাহর নির্দেশের একটি রূপ মাত্র। সূত্রাং হযরত ইসমাঈল (আ.) তুঝে ফেললেন যে, নবীগণের স্বপ্ল এই হয়ে থাকে। আর প্রকৃত পক্ষে ইহা আল্লাহর নির্দেশের একটি রূপ মাত্র। সূত্রাং হযরত ইসমাঈল (আ.) উত্তরে স্বপ্ল না বলে আল্লাহর নির্দেশের কথা বলেছেন।

ওহীয়ে গায়রে মাতলু-এর দলিল: আলোচ্য আয়াতের ঘারা হাদীস অস্থীকারকারীদের মতব্যদের অসারতা ও ভ্রান্তি প্রমাণিত হয়ে থাকে। কেননা হয়রত ইন্রাহীম (আ.) পুত্র কুরবানির নির্দেশ স্বপ্লযোগে পেয়েছেন বলে উল্লেখ করেছেন। অধ্য হয়রত ইসমাঈল (আ.) স্পষ্ট ভাষায় তাকে "আল্লাহর নির্দেশ" হিসেবে আখ্যায়িত করেছেন। সুতরাং নবীগণের স্বপ্ল ও বাণীও ওহীর মর্যাদাপ্রাপ্ত।

الله البخ " আয়াতের বিশদ ব্যাখ্যা : কুরবানির ব্যাপারে হ্যরত ইসমাঈল (আ.) তাঁর পিতাকে আশ্বাস দিয়ে বললেন, আল্লাহ চাহে আপনি আমাকে ধৈর্যশীল পাবেন। এখানে হ্যরত ইসমাঈল (আ.)-এর চরম পিটাচার ও ন্দ্রতা লক্ষনীয়–

প্রথমত ইনশাআল্লাহ বলে বিষয়টিকে আল্লাহর উপর হাওলা করে দিয়েছেন। এ হওয়ালার মধ্যে আত্ম গর্বের বাহ্যিক যে রূপটি প্রকাশিত হতে পারত তা দুর করে দিয়েছেন।

ছিতীয়ত তিনি এতাবেও বলতে পারতেন যে, আপনি আমাকে ধৈর্যশীল পাবেন। কিন্তু তা না বলে তিনি বলেছেন- "আপনি আমাকে ধৈর্যশীলদের অন্তর্ভুক্ত পাবেন।" যার ছারা তিনি বুঝাতে চেয়েছেন যে, পৃথিবীতে ধৈর্যশীল আমি একা নই; বরং আমার ন্যায় আরও বহু ধৈর্যশীল রয়েছে। আমি তথু তাদের জমাতে শামিল হতে চাই। -কিন্তুল মা'আনী]

আ<mark>ল্লাহর ইন্ধার সাথে সবরকে সম্পৃক্ত করার কারণ :</mark> বরকত ও শক্তি হাসিদের জন্য হথরত ইসমাঈল (আ.) তার ক্রুর্ক বা ধৈর্যকে আল্লাহর ইচ্ছার সাথে যুক্ত করে দিয়েছেন। কেননা আল্লাহর ইচ্ছ্য ও অনুগ্রহ ব্যতীত না কোনো তালো কাজ করা যায় আর না কোনো মন্দ কার্য হতে আছরক্ষা পাওয়া যায়।

" هَالَمُا ٱلسَّامَا وَتَاَّهُ الْجَهِيْنِ " আয়াতের ব্যাখ্যা : হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) ও হ্যরত ইসমাঈল (আ.) যবন আর্হাহর আসেশের সামনে আত্মমর্শণ করনেন এবং ইব্রাহীম (আ.) পুত্রকে কাত করে শোয়ায়ে দিলেন .......।

শন্দির অর্থ হলো, ঝুঁকে যাওয়া, বাধ্যগত হয়ে যাওয়া। অর্থাৎ যখন তাঁরা উভয়ে আল্লাহর আদেশের সামনে ঝুঁকে গেলেন, পিতা-পুত্রকে জবাই করার জন্য এবং পুত্র জবাই হয়ে যাওয়ার ইচ্ছা করলেন। এখানে 🛍 এর জবাবের উল্লেখ নেই। অর্থাৎ এসব প্রকাশিত হওয়ার পর কি এক আন্তর্যজনক হৃদয়-বিদারক ঘটনার অবতারণা হয়েছে তা ভাষায় অবর্ণনীয়।

কভিপন্ন তাফসীরকারক ও ঐতিহিসিক বর্ণনা হতে প্রতীয়থান হয় যে, শয়তান হয়রত ইব্রাহীয় (আ.)-কে বিদ্রান্ত করার জন্য জিন বার চেষ্টা করেছিল। হয়রত ইব্রাহীয় (আ.) সাডটি কন্ধর নিক্ষেপ করে শয়তানকে তাড়িয়ে দিয়েছেন। সেই স্থৃতির প্রতি শ্রদ্ধা জানানোর জন্য আজও হাজীগণ মিনাতে কন্ধর নিক্ষেপ করে।

পিতা-পুত্র যখন কুরবানি দেওয়ার জন্য মিনার নির্দিষ্ট স্থানে গেলেন তখন হ্ষরত ইব্রাহীম (আ.)-কে লক্ষ্য করে হ্যরত ইসমাইল (আ.) বললেন, পিতা! আপনি আমাকে কুরবানির পূর্বে শক্ত করে বৈধে নিন। আপনার ছুরি ধারাল করে নিন। আর ইল্ছা করলে আমার পরিত্যক্ত জামাটি আমার মায়ের নিকট পৌছে দিবেন। হয়তো এতে তিনি কিছুটা প্রশান্তি লাভ করবেন। আর আবাকে আমার সালাম বলবেন। হ্যরতে ইব্রাহীম (আ.) বললেন— "পুত্র! আল্লাহর নির্দেশ পূর্ণ করার ব্যাপারে তুমি আমার কতই না উত্তম সাহায্যকারী" এই বলে তিনি হযরত ইসমাইল (আ.)-কে চুমু খেলেন এবং বৈধে ফেললেন।

অতঃপর কপালের এক পার্শ্বে তাঁকে শোয়ায়ে দিলেন। এখানে وَرَنَّمُ لَلْجَهِيْنِ -এর ব্যাথায়ে হয়রত ইবনে আবাস (রা.) বলেছেন, হয়রত ইসমাঈল (আ.)-কে এভাবে কাত করে শোয়ায়ে দিলেন যে, তার কপালের এক পার্শ্ব জমিনকে শর্শ করেছিল। অভিধানের দৃষ্টিভেও এ ব্যাখ্যা অপ্রপণা। কেননা আরবি ভাষায় কপালের দুই পাশকে مَرِيْنِ বলে। আর কপালকে বলে المَنْهُ اللهُ اللهُ

কিন্তু কোনো কোনো মুফাস্সির (র.) এর মর্মার্থ বর্ণনা করতে গিয়ে বলেছেন− "তাকে উপুড় করে জমিনে শোয়ায়ে দিলেন।" মুহাক্কিকগণ উভয় বক্তব্যের মধ্যে তাতবীক বা সমন্ত্য সাধন করতে গিয়ে বলেছেন যে, প্রথমত হয়রত ইসমাঈল (আ.)-কে কাত করিয়ে শোয়ায়ে ছিলেন। কিন্তু পরে যখন বারংবার ছুরি চালিয়ে কাবু করতে পারলেন না তখন উপুড় করে শোয়ায়ে দিলেন। —িমাআরিফ্ মায়হারী কুকুব মুংআনী

ভিন্ন কৰিব। আৰু কৰিব। কৰিব। আৰু কৰিব। আৰু কৰিব। কৰিব।

وَا كُذُوكَ نَجْرِي الْمُحْسِيْنَ : আরাহ তা আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.) কর্তৃক হযরত ইসমাইল (আ.)-এর জবাই করার ঘটনা উল্লেখ করে পরিশেষে ইরশাদ করেছেন- "আমি মুখলিস বান্দাদেরকে অনুরুপভাবে প্রভিদান দিয়ে ধাকি- পুরকৃত করে থাকি"। অর্থাৎ যখন আরাহর কোনো বান্দা আরাহর হকুমের সামনে মাথা নত করে দেয়, নিজের সমন্ত ইক্ষাকে কুরবানি দিয়ে আলাহর হকুম পালনে ব্রতী হয় তখন আলাহ তা আলা তাকে দুনিয়াবী বিপদ-আপদ হতে হেফাজত করেন। তদুপরি আখেরাতের ছওয়াবও তার আমলনামায় লিখে দেন।

অনুবাদ :

 ১০৭. আর আমি ছাড়িয়ে নিলাম তাকে অর্থাৎ বাকে ভবাই করার জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। আর তিনি হলেন হ্যরত ইসমাঈল অথবা হ্যরত ইসহাক (মা.), এ ব্যাপারে দুটি অভিমত রয়েছে। একটি মহান কুরবানির বিনিময়ে- দুম্বা, যা বেহেশত হতে পাঠানো হয়েছে। এটা সেই দুম্বা যাকে হাবীল কুরবানি শ্বরূপ পেশ করেছেন। হযরত জিবরাঈল (আ.) তাকে নিয়ে এসেছেন। সুতরাং হযরত ইবরাহীম (আ.) আল্লাহ আকবার বলে তাকে জবাই করেছেন।

إِسْمَاعِبْلُ اَوْ إِسْحَاقَ تَعْولَان بِذَبْعٍ بِكَبْشِ عَظِيْمٍ مِنَ الْجَنَّةِ وَهُوَ الَّذِي قَرَّبَهُ هَاسِيْلُ جَاءَ بِهِ جَبْرَنِينُ لُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَذَبَعَهُ السُّيِّدُ إِبْرَاهِيمُ مُكَبِّرًا .

১٠٨ ، وَتَرَكُّنُنَا اَبْقَيْنُنَا عَلَيْهِ في الْأَخْرِيْنَ ثَنَاءً حَسَنًا . ব্যাপারে <u>পরবর্তী</u>দের মধ্যে উত্তম প্রশংসা !

। ১০৯. শান্তি আমার পক্ষ হতে ইবরাইামের উপর। سَكَرُمُ مِنَا عَلَى إِبْرَاهِيْمَ.

لِأَنْفُسِهِمْ.

١١١. إنَّهُ مِنْ عِبَادِناَ الْمُؤْمِنيْنَ

١١٢. وَبُشُّرْنُهُ بِإِسْخُفَ ٱسْتُدِلَّ بِذُٰلِكَ عَلَىٰ أَنَّ النَّذِبِيعَ غَيْرُهُ نَبِيًّا حَالٌ مَفَدَّرَةً أَيُّ يُوجَدُ مُقَدِّراً نُبُوِّتُهُ مِنَ الصَّلِحِينَ.

المجامع المج اِسْحُقَ م وَلَدِهِ بِجَعَلْنَا أَكْثَرَ أَلْأَنْبِياء مِنْ نَسْلِهِ وَمِنْ كُرِّتَتِهِ مَا مُعْسِنٌ مَوْمِنُ وَّظَالِمُ لِنَفْسِهِ كَافِرٌ مُّبِينَ بَيْنُ الْكُفْرِ.

ন্তেপু-যদ্ৰপ আমি তাকে প্ৰতিদান দিয়েছি- প্ৰতিদান তিক্ৰ ভিদান দিয়েছি- প্ৰতিদান দিয়ে থাকি- সদ্মবহারকারীদেরকে- নিজেদের নফসের সাথে 1

১১১ নিশ্চয় সে আমার ঈমানদার বান্দাগণের <u>অন্তর্ভুক্ত</u> ।

১১২. <u>আর আমি গুভ সংবাদ দিয়েছি তাকে (পুত্র)</u> ইসহাকের – এটা হতে প্রমাণ করা হয় যে, অন্য জনকে কুরবানি করা হয়েছে : নবীরূপে এটা 🕹 হয়েছে। অর্থাৎ তার অন্তিত্ এমতার্বস্থায় হবে যে, তার নবুয়ত নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে। (আর) <u>সে স</u>ংক<u>র্ম</u>শীলদের একজন হবে।

সন্তানসন্ততি প্রবৃদ্ধির আধিক্যের মাধ্যমে এবং ইসহাককেও (যিনি) তাঁর সম্ভান। অধিকাংশ নবী তাঁর বংশ হতে নির্ধারণ করার মাধ্যমে। আর তাঁদের উভয়ের সন্তানসন্ততিতে কতক সৎকর্মশীল – ঈমানদার এবং কতক স্বীয় নাফসের উপর জুলুমকারী কাফের স্পষ্টরূপে – যাদের কৃফর সুস্পষ্ট ও প্রকাশ্য।

### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

'عَظِيم عَظِيم ) আল্লাভের ব্যাখ্যা : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, আমি ইসমাঈল (আ.)-এর পরিবর্তে একটি বড় কুরবানি দান করেছি। বর্ণনায় এসেছে যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.) উক্ত আওয়াজ্ব তনে আকাশের দিকে ডাকালেন। তখন দেখলেন যে, হযরত জিব্রাঈল (আ.) একটি দুখা নিয়ে দাঁড়িয়ে রয়েছেন : কতিপয় বর্ণনামতে এটা সেই দুখা ছিল যা হযরত আদম (আ.)-এর পুত্র হাবীল কুরবানি হিসেবে পেশ করেছিলেন।

যা হোক এ জান্নাতী দুখা হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-কে দান করা হয়েছে, আর তিনি হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর পরিবর্তে তাকে জবাই করেছেন। তাকে এ জনা ক্রিড (মহান) বলা হয়েছে যে, তা আল্লাহর পক্ষ হতে এসেছে। তা ছাড়া তা কবুল হওয়ার ব্যাপারে কোনোরূপ সন্দেহ-সংশয়-এর অবকাশ নেই। –[মা'আরিফ]

যাবীহ-এর ব্যাপারে মতপার্থক্য এবং অপ্রগণ্য মাযহাব : উপরে আয়াতসমূহের তাফসীর এ নিরিধে করা হয়েছে যে, হয়রত ইব্রাহীম (আ.)-কে যে পুত্র কুরবানি করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে সে ছিল হয়রত হয়রত ইসমাঈল (আ.)। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে এ ব্যাপারে মুফাস্দিরগণ এবং ঐতিহাসিকগণের মধ্যে প্রচণ্ড বিতর্ক ও মতপার্থক্য রয়েছে। সুতরাং–

- (ক) হযরত ওমর (রা.), আলী (রা.), ইবনে মাসউদ (রা.), আব্বাস (রা.), ইবনে আব্বাস (রা.), কা'বে আহবার (রা.), সায়ীদ ইবনে জুবায়ের (রা.), কাতাদাহ (রা.), মাসরুক (র.), ইকরামাহ (র.), আতা (র.), মুকাতেল (র.), যুহরী (র.) ও সুদ্দী (র.) প্রমুখ সাহাবী, তাবেয়ী ও মুসলিম মনীধীগণের মতে ঘবীহ ছিন্সেন হযরত ইসহাক (আ.):
- (খ) অপরদিকে হথরত ইবনে ওমর (রা.), আৰু হুরায়রাহ (রা.), আৰু তোফায়েল (র.), সাইদ ইবনে মুসাইয়্যাব (র.), হাসান বসরী (র.), মুজাহিদ (র.), ওমর ইবনে আমুল অযৌয (র.), শা'বী (র.), মুহাম্মদ ইবনে কা'ব কারজী (র.) তথা জমহুর সাহাকী ও তাবেয়ীগণের মতে যবীহ ছিলেন হযরত ইসমাইল (আ.) :

পরবর্তী মুফাস্সিরগণের মধ্যে হাক্ষেজ ইবনে জারীর তাবারী (র.)ও প্রথমোক্ত মতকে প্রাধান্য দিয়েছেন। আপরদিকে হাক্ষেজ ইবনে কান্থীর (র.) ও অন্যান্যগণ শেষোক্ত মাযহাবকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন। তাঁরা কঠোরভাবে প্রথমোক্ত মাযহাবের প্রতিবাদ করেছেন।

একটি বিষয় লক্ষণীয় যে, সাহাবী ও তাবেয়ীনের মধ্যে কতিপয় এমন ব্যক্তিগণ রয়েছেন যাদের হতে পরস্পর বিরোধী মতামত বর্ণিত হয়েছে। যেমন— হযরত ইবনে আব্বাস (রা.), আলী (রা.), সাঈদ ইবনে জুবায়ের (রা.), হাসান বসরী (র.) প্রমুখ সাহাবী ও তাবেয়ীগণ। সম্ভবত তারা একেক সময় একেক অভিমত ব্যক্ত করেছেন।

য! হোক, কুরআনে কারীমের বর্ণনাভঙ্গি এবং হাদীস ও ঐতিহাসিক বর্ণনাসমূহের বিশ্বন্তভার দিকে লক্ষা করদে দেখা যায় থে, হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে যে পুত্র জবাই করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল তিনি হলেন হযরত ইসমাঈল (আ.)। এ মতের পক্ষে প্রসিদ্ধ দলিলসমূহ নিয়ন্ত্রপ–

- ১. কুরআন মাজীদে সে পুত্রের কুরবানির পূর্ণান্ধ ঘটনা পেশ করার পর বলা হয়েছে— آبَشْرَنَاءُ بِالسَّفِيَ بَيْتًا مِنَ الصَّالِحِيْنَ السَّلِحِيْنَ السَّلَحَ السَلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَلَحَ السَلَحَ السَلَحَ السَلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَّلَحَ السَلَحَ الس
- ২. হ্যবজ ইসহাক (আ.) সম্পর্কীয় উজ খোশখবরে আরও বলা হয়েছে যে, তিনি নবী হবেন। তা ছাড়া অপর এক আয়াতে রয়েছে যে, হয়রজ ইসহাকের জন্মের জবিশ্বাবাদীর সাথে এ সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে যে, তাঁর ঔরবে হয়রজ ইয়াকৃব (আ.) জন্মধণ করবেন। ক্রাক্তর জন্মেরজ করের জবেশ্বর জবিশ্বাবাদীর সাথে এ সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে যে, তাঁর ঔরবে হয়রক হয়াকৃব (আ.) জন্মধণ করবেন। ব্রক্তর ক্রাক্তর করালাডের কথাত জানিয়ে দিলাম। এটা হতে স্পইজাবে প্রমাণিত হয় যে, তিনি বড় হবেন। এমনকি তাঁর আওলাদ হবে। সূতরাং বালাকালে নবুয়ত লাডের পুরেই তাঁকে জবাই করার নির্দেশ দেওয়া রহতে তারজে করার কর্মার করে হয়রজ পারে। আন বদি বালাকালে নবুয়ত লাভের পুরেই তাঁকে জবাই করার নির্দেশ দেওয়া হতে তারজে হয়রজ ইবরাইয়ের মাধ্যমে তার মৃত্যু হতে পারে নবুয়ত লাভের পুরেই তাঁকে জবাই করার নির্দেশ জন্মলাভ করেনি। কাজেই জবাইয়ের মাধ্যমে তার মৃত্যু হতে পারে না। এটা তো স্পই এমতাবছয়ে তা না কোনো বড় পরীকা হতো আর না তা সম্পন্ন করার বারা হয়রত ইব্রাইয় (আ.) প্রশংসার পাত্র হতে পারেতেন। পরীকা তো তখনই হতে পারে, যখন হয়রত ইব্রাইয় (আ.) মনে করতেন যে, জবাই করার বারা আমার এ সন্তান খতম হয়ে যাবে। আর এ মানসিকতা নিয়েই তিনি কুরবানি করতে উদ্যাত হবেন। সুকরাং এটা কেবল হয়রত ইসমাইল (আ.) এর ব্যাপারেই সত্য প্রতিপন্ন হতে পারে। কেননা না তার নবী হওয়ার তবিয়াজ্বী করা হারেছে আর না দীর্মজীবি হওয়ার তবিয়াল ইন্সিজ হলেছা হছে। ছবি ভা হছে বা জিনি করার আর তবিয়াল্বী করা হয়রে না দীর্মজীবি হওয়ার তবিয়াল্বী করার আর হার বা দীর্মজীবি হওয়ার তবিয়ালী করেলা ইন্ডিক দেবলা হাছেছ।

- ৩, কুরআনে কারীমের বর্ণনাভিন্নি হতে প্রতীয়মান ২য় যে, যে পুত্রের কুরবানির নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল সে হলো হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রথম পুত্র। কেননা হযরত ইবরাহীম (আ.) ইরাক হতে হিজরত করে যাওয়ার সময় একটি পুত্র সন্তারে জন্য আল্লাহর নিকট দেয়া করেছিলেন। উক্ত দোয়ার জবাবে আল্লাহর পক্ষ হতে একটি পুত্র সন্তানের সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে এবং এটাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, সে المنافق অর্থাৎ অত্যন্ত হৈর্ঘণীল হবে। অতঃপর বলা হয়েছে যে, উক্ত ছেলে যবন তার পিতার সাথে চলা-ফেরা করার বয়সে উপনীত হলো তথন আল্লাহ তা'আলা তাকে জবাই করার জন্য হপুযোগে নির্দেশ দিলেন। ঘটনার এ ধারাবাহিকতা হতে প্রতীয়মান হয় যে, উক্ত ছেলেটি ছিল হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রথম পুত্র। আর সর্বসম্ভতাবে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রথম পুত্র ছিলেন হয়রত ইসমাস্টল (আ.)। অথচ হয়রত ইসহাক (আ.) ছিলেন তাঁর দ্বিতীয় সন্তান। কাজেই এতে সন্দেহের অবকাশ নেই যে, হয়রত ইসমাস্টল (আ.)-ই ছিলেন যাবীহ।
- ৪. এ ব্যাপারে প্রায় সকলেই একমত যে, কুরবানির উক্ত ঘটনাটি মক্কার আশেপাশে সংঘটিত হয়েছে। কেননা তা তো সংঘটিত হয়েছে মিনায়। তা ছাড়া মুগ মুগ ধরে হজের মওসুমে মক্কায় কুরবানি করার প্রথা চালু রয়েছে। যে দুম্বাটিকে হয়রত ইব্রাহীম (আ.) হয়রত ইস্মাঈল (আ.)-এর পরিবর্তে জবাই করেছেন তার শিং কাখা শরীফে ঝুলত্ত রয়েছিল। হাফেজ ইবনে কাছীর (অ.)-এর সমর্থনে একাধিক বর্গনার হাওলা দিয়েছেল। হয়রত আমের শাখী (য়.) বলেছেন- "আমি নিজে কাখা শরীফে উক্ত শিং দেখেছি।"
  - সৃষ্টিয়ান সাওৱী (র.) বলেছেন, সেই দুম্বর শিং যুগ যুগ ধরে কা'বা শরীষ্ণে লটকানো ছিল। অতঃপর হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফ যথন বায়তুল্লাহে আগুন ধরিয়ে দিয়েছিল তথন তা পুড়ে যায়। আর এটা তো জ্বানা কথা যে, হযরত ইসমাঈল (আ.)-ই মক্তায় বসবাসরত ছিলেন, হযরত ইসহাক (আ.) নয়। সুভরাং প্রমাণিত হলো যে, হযরত ইসমাঈল (আ.)-ই যাবীহ ছিলেন।
- ৫. নবী করীম আ একটি হাদীদে ইরশাদ করেছেন ুটা এটি 'আমি দুই যাবীহের পুত্র' হাদীসখানার তাৎপর্য হচ্ছেন হফারতের আপুন পিতা আদুলাহকে তার পিতা আদুল মুন্তালির কুরবানির জন্য মানত করেছিলেন। অতঃপর তৎকালীন বৃদ্ধিজীবি ও জ্ঞানী গুণীগণের পরামর্শক্তমে তাঁর প্রাণের বিনিময়ে একগত উট সদকা করেছিলেন। সূতরাং এক যাবীহ পাওয়া গেল। আর অনিবার্যভাবেই অপর যাবীহ হলেন হযরত ইসমাইল (আ.)। কেননা নবী করীম হিদেন হযরত ইসমাইল (আ.)-এর বংশের। আর অত্য হাদীদে নবী করীম করীম হারা সে ইসমাইল (আ.)-এর বংশের। আর অত্য হাদীদে নবী করীম হারা সে ইসমাইল (আ.)-এর বংশের। আর অত্য হাদীদে নবী করীম হারা সে ইসমাইল (আ.)-এর প্রতি ইদিত করেছেন তা নিশ্চিত বলা যায়।

বিরোধীগণের দদিলসমূহের জবাব এবং যেসব মুসলিম মনীয়ী তাকে সমর্থন করে তাদের সংশারের নিসরন : যেসব সাহাবী, তাবেয়ী ও মুসলিম মনীয়ী হতে বর্ণিত আছে যে, হযরত ইসহাক (আ.) ছিলেন যাবীহ তাদের বর্ণনাসমূহের ব্যাপারে হাফিজ ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন-

এর গঢ়-রহস্য তো আল্লাই ভাশোলাই ভাশো জানেন। তবে বাহাত যা প্রভীয়মান হয় তা হচ্ছেন এ সব বক্তব্যের উৎস হলো হয়রত কা'বে আহবাব। কেননা যখন তিনি হয়রত ওমর (রা.)-এর যুগে মুসলমান হলেন তখন হয়রত ওমর (রা.)-কে তাঁর পুরানো কিতাব সমূহের বক্তব্য তনাতে আরম্ভ করপেন। কোনো কোনো সময় হয়রত ওমর (রা.) তাঁর বক্তবা গ্রহণ করতেন। কিছু তা হতে কেউ কেউ সুযোগ গ্রহণ করপ। তারা ভালো-মন্দ বিবেচনা না করে কা'বে আহবারের নিকট হতে যা তনেছেন তাই বর্ণনা করে দিয়েছেন।

ইবনে কান্ধীরের উপরিউক্ত বক্তব্য বাস্তবিকই যথার্থ। কেননা হযরত ইসহাক (আ.)-কে মূলত ইহুদি ও খ্রিন্টানরাই যাবীহ বনে দাবি ও প্রচার করে থাকে। বর্তমান বাইবেদে উক্ত জবাইয়ের ঘটনাটি নিম্নোক্ত ভাষায় ব্যক্ত করা হয়েছে।

"এরপর আন্নাহ তা'আলা আবরাহাম (আ.)-কে পরীক্ষা করলেন এবং বললেন, রে আবরাহাম! তিনি বললেন, আমি উপস্থিত: আন্তাহ অতঃপর বললেন, তুমি তোমার পুত্র ইসহাক (আ.) যে তোমার "একমাত্র সন্তান" এবং যাকে তুমি অতান্ত প্রেহ কর। তাকে নিয়ে সুরিয়া দেশে চলে যাও এবং তথায় একটি পাহাড়ে- যেই পাহাড়ের কথা আমি তোমাকে বলে দিব তথায় কুবরানি হিসেবে পেশ করে দাও।" নিরপেক্ষ দৃষ্টিতে বিচার করলে দেখা যায় যে, ইহুদিরা স্বজন-প্রীতি করতে যেয়ে হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর পরিবর্তে হয়রত ইসহাক (আ.)-এর নামোল্লেখ করেছেন। তারা মূল তাওরাতের ভাষা বিকৃত করেছেন। কোননা এখানেই তাকে একমাত্র সন্তান বলা হয়েছে। অথচ একমাত্র সন্তান হিলেন হযরত ইসমাঈল (আ.), হযরত ইসহাক (আ.) নন। কোননা সর্বসম্মতভাবে হযরত ইসমাঈল (আ.) ছিলেন ইবুরাহীম (আ.)-এর প্রথম সন্তান এবং তাঁর জন্ম হয়েছিল হযরত ইসহাক (আ.)-এর বহু পূর্বে। খোন বর্তমানের বাইবেল হতেও তার প্রমাণ পাওয়া যায়।

হাফিজ ইবনে কাছীর (র.) বিষয়টিকে সুস্পষ্ট করার জন্য আরও লেখেন-

ইছদিনের পবিত্র কিতাবসমূহে পরিকার উল্লেখ রয়েছে যে, যখন হয়রত ইসমাঈল (আ.) জন্মগ্রহণ করেন তখন হয়রত ইর্রাইম (আ.)-এর বয়স হয়েছিল ছিয়াশি বৎসর। অপরদিকে যখন হয়রত ইসহাক (আ.) জন্মলাভ করেন তখন হয়রত ইর্রাইম (আ.)-এর বয়স হয়েছিল একশত বৎসর। তাদের কিতাবে আরও উল্লেখ আছে যে, হয়রত ইব্রাইম (আ.)-কে তাঁর একমাত্র সন্তান জবাই করার জন্য নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। অন্য এক নসখায় [সংকরণে] "একমাত্র"-এর পরিবর্তে "প্রথম সন্তান" কথাটির উল্লেখ রয়েছে। এতে স্পষ্টই প্রতীয়মান হয় যে, ইহদিরা এখানে— "ইসহাক" পন্দটি নিজেদের পক্ষ হতে মনগড়াতাবে জুড়ে দিয়েছে। আর এর কারণ হঙ্গে- হয়রত ইসহাক (আ.) ছিলেন ইছদিনের প্রদাদা। অপরদিকে হয়রত ইসমাঈল (আ.)

হাফেজ ইবনে কাছীর এতদ্বিষয়ে আরও একটি মজার ঘটনা উল্লেখ করেছে। হযরত ওমর ইবনে আব্দুল আযীয (র.)-এর খেলাফতের মুগে এক ইহুদি আলিম ইসলাম গ্রহণ করেন। হযরত ওমর ইবনে আব্দুল আযীয (র.) তাকে জিজ্ঞেস করলেন যে. হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর কোন সন্তানকে জবাই করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল। তিনি বললেন, আমীরুল মুমিনীন! খোদার কসম, তিনি ছিলেন হযরত ইসমাঈল (আ.)। ইহুদিরা তা ভালোভাবেই জানে। তবে আরবদের প্রতি ইর্ধার দরুন তারা ইসহাকের নাম প্রচার করে থাকে।

উপরিউক্ত প্রমাণাদির শ্বারা প্রায় নিশ্চিতভাবেই সাব্যস্ত হয়ে গেল যে, হযরত ইসমাঈল (আ.)-ই ছিলেন যাবীহ !

وَاللُّهُ سَبْحَانَهُ وتَعَالَى أَعْلَمُ.

আলোচ্য আন্নাত হতে প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা কখনো কখনো এমন কছুর নির্দেশ দেন মূলত যার বাতবাঘন চান না: আল্লাহ তা'আলা স্বপুযোগে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে নির্দেশ দিয়েছিলেন ইসমাঈল (আ.)-কে জবাই করার জনা। কিছু হযরত ইব্রাহীম (আ.) যবন হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে জবাই করতে উদাত হলেন, এমনকি পুত্রের গলায় ছুরি চালাতে আরম্ভ করলেন, তখন আল্লাহ তা'আলা আর তা কার্যকর করতে দিলেন না। সূতরাং এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা মাঝে-মধ্যে এমন কিছু নির্দেশ দেন মূলত যা সংঘটিত হওয়া কামনা করেন না। আর আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের মতও তা.ই।

এখন প্রশ্ন হচ্ছে হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর কুরবানি হওয়া যখন আল্লাহ তা'আলা চাননি তখন হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে তা করার জন্য নির্দেশ দিলেন কেন?

মুফাসসিরগণ এর জবাবে বলেছেন, হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে পরীক্ষা করার জন্য আল্লাহ তা'আলা উক্ত নির্দেশ দিয়েছিলেন মার । তার একমার প্রিয় পুরা যাকে তিনি নিরসঙ্গ জীবনে পেয়েছেন- বহু আবেদন-নিবেদন করত যাকে আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে চেয়ে নিয়েছেন তাকে আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভের উন্দেশ্যে কুরবানি করতে প্রত্তুত কিনা তা যাচাই করাই ছিল আল্লাহ তা'আলার উন্দেশ্য । আর সেই পরীক্ষায় হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) যে একশত ভাগই সফল হয়েছেন তা নিন্চিত করেই বলা যায় । আলোচ্য আলাছ ছারা প্রতীক্ষামান হয় বে, বাছবায়নের পূর্বেই ছুকুম রহিত হয়ে যেতে পারে । এ ব্যাপারে আলিমপনের মন্তামত বর্ণনা কর : আলোচ্য আলাহ হতে সাব্যন্ত হয় যে, হ্যরত ইব্রাহীম (আ.) হয়রত ইসমাঈল (আ.)-কে জবাই করার পূর্বেই জ্বাইয়ের হুকুম রহিত হয়ে গেছে । কেননা আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর পরিবর্তে একটি আল্লান্টা দুবা পাঠিয়েছিলেন । আর হয়রত ইব্রাহীম (আ.) তাকেই জবাই করেছেন । সুতরাং এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, কোনো হুকুম বন্ধবারনের পূর্বেই রহিত হয়ে যেতে পারে ।

অধিকাংশ মুজতাহিদ ও ফকীহণণ উপরিউক্ত অভিমত পোষণ করেন।

কিন্তু হানাঞী ফকীহণণ, ইমাম শাষ্টেয়ী (র.)-এর অনুসারী অধিকাংশ আলিম ও মৃ'তায়েলীদের মতে বান্তবায়িত হওয়ার পূর্বে তথা অমলের সময় আসার পূর্বে কোনো হুকুম বা শরয়ী বিধান যানসূথ (রহিত) হতে পারে না।

উপরিউজ দলিলের জবাবে তারা বলেন যে, মূলত হযরত ইবরাহীয় (আ.)-কে কুরবানি করার হকুমই দেওয়া হয়নি, বরং হয়রত ইবরাহীম (আ.) স্বপ্নে দেখেছেন যে, হযরত ইসমাঈল (আ.)-কে জবাই করছেন। আর বাস্তবেও তিনি তা করেছেন। যদিও নূদরতে ইলাহী প্রতিবন্ধক হওয়ার দরুন হযরত ইসমাঈল (আ.) মৃত্যুবরণ করেননি।

বলেছেন - وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ वाप्राएकत काना : হযরত ইবরাইম (আ.)-এর জীবন বৃত্তাত উল্লেখ করার পর আল্লাহ তা'আলা বলেছেন - وَرَبَرُكُنا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ वात তাঁর ব্যাপারে আমি পরবর্তী লোকদের মধ্যে উন্তম প্রশংসার প্রথা চালু করে রাখলাম।

আয়াতে এটা স্পষ্ট উল্লেখ নেই যে, হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা কি অবশিষ্ট রেখেছেনঃ সূতরাং মুক্তাস্দিরণণ এ ব্যাপারে বিভিন্ন অভিমত পেশ করেছেন।

- আল্রাহ তা'আলা পরবর্তী লোকজনদের মধ্যে হযরত ইব্রাহীম (আ.)-এর জন্য উত্তম প্রশংসার প্রবর্তন করে রেখেছেন।
  সূতরাং সকল আহলে কিতাবই তার উপর সালাম পৌছায় ও তার জন্য দোয়া করেন।
- ২, আল্লাহ তা'আলা পরবর্তীদের মধ্যে তাঁর উপর সালাম পাঠানোর প্রচলন রেখেছেন।
- ৩. আরাহ তা'আলা সকল প্রকার বিপদ-আপদ হতে তার নিশৃতির যাবস্থা করে রেখেছন এবং তাকে দুর্নাম হতে হেজজত করেছেন।
  আর হযরত ইবরাহীম (আ.) আরাহ তা'আলার নিকট দোয়া করেছিলেন "أَرْجَيْنُ مِنْدُنْ فِي الْأَخِرِيْنُ" আর
  পরবর্তীদের মধ্যে আমার জন্য সত্য কথনের প্রচলন রাধুন। উক্ত দোয়া কবুল করত আরাহ তা'আলা তার ব্যাপারে সেই
  ব্যবস্থা এহণ করেছেন।

ভারাতের ব্যাখ্যা : আমি হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে যদ্রপ প্রতিফল দান করেছি সংলোক ও মুখলিস লোকদেরকে আমি অনুরুপভাবে পুরস্কৃত করে থাকি। আর ভাদের সীমাহীন বিপলাপদেও নিপভিত করি।

যার। ইহসান' (ইখলাস)-এর পথ গ্রহণ করে- আমার বন্ধুত্বের দাবি করে আমি তাদের উপর কঠিন পরীক্ষা চাণিয়ে দেই। আর 
তা তাদের অনাহত দুঃখ-কটে নিপতিত করার জন্য নয়; বরং ক্রমান্তরে তাদের মর্যাদা উঁচু করার জন্যই এ পরীক্ষার আয়োজন 
করা হয়। যাতে তারা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হয়ে উচ্চতর মর্যাদার অধিকারী হতে পারে। আর পরীক্ষার কারণে যেসব বিপদ-আপদে
তাদেরকে নিমজ্জিত করে পরীক্ষার উত্তীর্ণ হওয়ার পর সহজেই তা হতে তাদেরকে বের করে নিয়ে আদি। হযরত ইব্রাহীম
(আ.)-এর বেলায়ও ঠিক তাই ঘটেছিল। এমন কি তাঁর ন্যায় অন্যান্য আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.) ও সংলোকদের ব্যাপারেও তা-ই
ঘটে থাকে।

जाग्राण्डत रााचा : स्वतल स्वतासीय (आ.) ও स्पतल स्वतानेन (आ.)-এउ (مَنْ ذُرَيَّتِهِمَا مُحْسِنُ رُطَالِمُ لَنَفْسٍ مُسِيَّنَ আঞ্চলদের মধ্যে কিছু সংলোকও রয়েছে। আবার এমন কিছু লোকজন রয়েছে যারা স্পষ্টত নিজেদের ক্ষতি করছে।

আলোচ্য আয়াতের দ্বারা আল্লাহ তা'আলা ইত্দিদের এ ভ্রান্ত আকিদাকে বওদ করেছেন যে, তারা আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর আওলাদ হওয়ার মর্যাদাবান ও পরিত্রাণ পাওয়ার জন্য যথেষ্ট। উক্ত আয়াত দ্বারা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয় যে, কোনো সংশোকের নাথে সম্পর্ক থাকাই পরিত্রাণ পাওয়ার জন্য যথেষ্ট নয়; বরং পরিত্রাণ লাভের মূল ভিত্তি হলো আকিদা-বিদ্বাস ও আমন। বালেস আর্কিদা-বিদ্বাস ও সংকর্মের গুণেই শুধুমার মর্যাদাবান হতে পারে এবং আবেরাতে পরিত্রাণের আশা করতে পারে;

আলোচ্য আয়াতে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর কুরবানির ঘটনা এখানে উল্লেখ করার উদ্দেশ্যের প্রতিও পরোক্ষ ইন্দিত কক হয়েছে। হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর দুই পুত্র হয়রত ইসমাঈল (আ.) ও হয়রত ইসহাক (আ.)-এর ঔরম হতে দুটি বড় বড় জাতির সৃষ্টি হয়েছিল। হযরত ইসহাক (আ.)-এর বংশধরণণ হলেন বনু ইসরাঈল। তাদের হতে দুটি বড় ধর্মীয় ইন্তদি ৫ খ্রিষ্টানদের উদ্ভব হয়েছে। উক্ত দুটি ধর্ম পৃথিবীর এক বিশাল এলাকা দখল করে রেখেছে। অপর জাতি হলো বন্ ইসমাঈল তথা মক্কাবাসীগণ। কুরআন মাজীদ নাজিল হওয়ার সময় তারাই ছিল সমগ্র আরবের মধ্যে নেতৃত্বানীয়। আর তাদের মধ্যে সর্বাধিক মর্যাদার অধিকারী ও প্রভাবশালী ছিলেন কুরাইশগণ। বস্তুত এ দু'টি জাতির ডাগ্যে যে মর্যাদা-সন্মান ও প্রভাব প্রতিপত্তি ল'ড হয়েছিল তা হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর উক্ত দু'জন মহান পুত্রের সাথে সম্পর্কের কারণেই হয়েছিল। পৃথিবীতে কত জাতি কত সভ্যতার উত্থান-পতন হয়েছে কিন্তু নিমিষেই আবার তা তলিয়ে গেছে ইতিহাসের অতল গহররে। কিন্তু এ দু জাতির উত্থান আজও পতনের মুখ দেখেনি। কিয়ামতের পূর্বে দেখবেও না। আর সেই খোদানুগত্য, ঐকান্তিক নিষ্ঠা ও আত্ম উৎসর্গের বরকতেই সম্ভব হয়েছে যা তোমাদের আদি পিতা হযরত ইবুরাহীম (আ.) হযরত ইসমাঈল (আ.) ও হযরত ইসহাক (আ.)-এর দ্বারা সংঘটিত হয়েছিল। তবে শ্বরণ রাখতে হবে যে, আল্লাহ তা আলা তাদেরকে যে সন্মান ও মর্যাদা দান করেছেন তা মনত বংশগত কারণে নয়। বরং তাদের ঈমান-আকিদা খালেস হওয়া এবং তাদের আমল ভালো হওয়া তথা খাঁটি খোদা প্রেমিক হওয়ার কারণেই একমাত্র তারা মর্যাদার উচ্চাসনে সমাসীন হওয়ার সৌভাগ্য লাভ করেছেন। এখন ভোমরাও যদি তাদের ন্যায় মর্যাদারান হতে চাও তাহলে তোমাদেরকেও তাদের গুণাবলির অধিকারী হতে হবে- বহু কঠিন কঠিন পরীক্ষা-নিরীক্ষায় উত্তীর্ণ হতে হবে। ওধুমাত্র বংশের দোহাই দিয়ে না দুনিয়ার মর্যাদা লাভ করতে পারবে আর না আবেরাতে আল্লাহর আজাব হতে পরিত্রাণ পারে। কেননা হযরত ইসমাঈল (আ.) ও হযরত ইসহাক (আ.) উভয়ের আওলাদে ঈমানদার ও কাফের দুই শ্রেণির লোকজনই [অন্তর্ভুক্ত] হতে পারে। মোটকথা হযরত ইবরাহীম বা হযরত ইসমাঈল ও হযরত ইসহাক (আ.)-এর দোহাই দিয়ে কিছুই হবে না বরং যেমন কর্ম করবে তেমন ফল ভোগ করবে।

#### ज्यास •

- ত্র হুবেত হকুন (জ) ও হুবেত হকুন (আ) এর প্রতি অনুহার করেছিলাম – ন্দুহে নন কর
- ১১৫. <u>আর আমি নাজাত দিয়েছিলাম তাদের উভ্চকে এবং</u>
  ১১৫. <u>আর আমি নাজাত দিয়েছিলাম তাদের উভ্চকে এবং</u>
  ভাদের কওমকে [অর্থাৎ] বন্ ইসরাঈলকে মহাবিপদ

  ভ্ত অর্থাৎ তাদেরকে ফেরাউনের গোলামি হতে।
- العَدْ ١١٦٠. وَنَصَرْنَهُمْ عَلَى الْقِبْطِ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِمِينَ. अपि ऑफतातक जाशाया करति किवकीएनर दिकरक जुठताः ठांतारे दिखती रात्रहिन।
- الأخِرِيْنَ الْأَخِرِيْنَ अआप्र अविभिष्ठे त्तरथि वाकि तरथि आस्त्र
  - <u>উভয়ের ব্যাপারে পরবর্তীগণের মধ্যে</u> উত্তম প্রশংসা। ১ ১২০. শান্তি আমার পক্ষ হতে <u>মুসা (আ.) ও হারু (আ.) এ ইন্দ্র</u>
- সাম স্থান স্থান
  - সংকর্মশীলদেরকে প্রতিদান দিয়ে পাকি ৷
  - ১২২. <u>তাঁরা উভয়ে আমার মু'মিন বান্দাগণের অন্যতম</u> ছিল।

الْخَالِقَيْنَ فَلاَ تَعْبُدُونَهُ.

একটি স্বর্ণনির্মিত মূর্তি (প্রতিমা)। আর باله -এর দিকে ইযাফত করত এর দ্বারা শহরের নামকরণ করা হয়েছে। অর্থাৎ তোমরা কি এর ইবাদত কর<sub>?</sub> আর পরিহার করবে পরিত্যাগ করবে সর্বোত্তম স্রষ্টাকে সুতরাং তোমরা তাঁর ইবাদত করবে নাং

#### তাহকীক ও তারকীব

্টি অভিমত পাওয়া যায়। "وَنَصَرْنُهُمْ कि? مُرْجَعَ कि? مُرْجَعَ এর মারজি'র ব্যাপারে দৃটি অভিমত পাওয়া যায়।

- ১. এখানে مُرْجَعُ যমীরের مُرْجِعُ হলো হযরত মূসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.) এবং তাদের জাতি । এটাই জমহুরের মত এবং গ্রহণযোগ্য। কেননা এর পূর্বে " وَنَوْمَهُمَا وَقَرْمَهُما وَمَرْمَهُما وَمُرْمَهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُؤْمِنُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُرْمَعُهُما وَمُؤْمِنُها وَمُرْمَعُمُونُ وَمُرْمَعُهُما وَمُؤْمِنُها وَمُرْمَعُمُونُ وَمُرْمِعُهُما وَمُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُونُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُونُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُونُ ومُؤْمِنُونُ ومُؤْمِنُونُ ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُها ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُ ومُؤْمِنُها ومُ
- ২. 🕍 যমীরের মারজি' হলো, হযরত মৃসা (আ) ও হযরত হারন (আ)। এটা ইমাম ফার্রার (র.)-এর মাযহাব। তাঁর মতে وَهَدَيْنَاهُمَا क्रिंगां के का यांग्र । त्कनना এর পরে ধারাবাহিকভাবে "وَمُذَيْنَاهُمَا" এবং لَمُنَا রয়েছে। – ফাত<del>ত্</del>ল কাদীর, কুরতুবী]

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহের সাথে আলোচ্য আয়াতের সম্পর্ক : পূর্বোক্ত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা হযরত ইব্রাহীম (আ.) ও তাঁর দুই পুত্র হযরত ইসমাঈল (আ.) ও হযরত ইসহাক (আ.)-এর কাহিনী বর্ণনা করেছেন। তাঁদের অপরিসীম ত্যাগ-তিতিষ্ণা ও আত্ম-উৎসর্গের উল্লেখ করেছেন। হযরত ইব্রাহীম (আ.) নমরূদ ও তার কুচক্রী বাহিনীর হাত হতে পরিব্রাণ দিয়ে সিরিয়ায় পাঠিয়ে দেওয়ার মাধ্যমে তার নব জীবন লাভের উল্লেখ করেছেন :

এবানে হযরত মৃসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.)-এর জীবনী উল্লেখ করা হয়েছে। হযরত ইব্রাহীম (আ.) ও তার পুত্রদয়ের জীবনীর সাথে হযরত মূসা ও হযরত হারুন (আ.)-এর জীবন বৃত্তান্তের গভীর মিল রয়েছে। প্রথমত বড় মিল হলো হযরত মূসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.) ছিলেন ইবরাহীম (আ.)-এর বংশধর। হযরত ইব্রাহীম (আ.) ও তাঁর পুত্রম্বয়ের ন্যায় হযরত মুসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.)-কে জীবনে কম আত্মত্যাগ করতে হয়নি- যৎসামান্য পরীক্ষা-নিরীক্ষা দিতে হয়নি। তা ছাড়া হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে যদ্ধপ নমন্ধদ ও তার অনুসারীদের হাত হতে পরিত্রাণ দিয়েছিলেন হয়রত মৃসা (আ.) ও হয়রত হান্ধন (আ.) কেও উদ্রূপ ফেরাউন ও তার অনুগামীদের হাত হতে পরিত্রাণ দিয়েছেন। হ্যরত ইবরাহীম (আ.) ও তৎসংশ্রিষ্টদের প্রতি যদ্রূপ আল্লাহ তা'আলার অফুরস্ত রহমত বর্ষিত হয়েছিল অনুপ হযরত মৃসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.)-এর উপরও আল্লাহ তা'আলা সীমাহীন অনুগ্রহ ও দয়া-দাক্ষিণ্য করেছেন।

७ (.जा) स्वाराण्य मुना (जा) हें नाम करत्राहन- "आि स्वतंत्र पुना (जा) وَلَقَدْ مُنَنَّا عَلَى مُوسَى وهَارُونَ হযরত হারুন (আ.)-এর প্রতি অনুগ্রহ করেছি।" এখানে আল্লাহ তা'আলা অতি সংক্ষিপ্তাকারে হযরত মৃসা (আ.) ও হযরত হারুন (জা.)-এর প্রতি স্বীয় অনুগ্রহের বিবরণ পেশ করেছেন। আল্লাহ ডা'আলা হযরত মৃসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.)-কে ননুয়তের নিয়ামত দান করেছেন। তাদেরকে এবং তাদের জ্ঞাতি বনৃ ইসরাঈলকে ফেরাউন ও কিবতীদের সীমাহীন নির্যাতন হতে পরিত্রাণ দিয়েছেন। ফিরআউন ও ডার সহযোগী কিবতীরা হযরত মৃসা (আ.)-এর গোত্র বনু ইসরাঈপকে গোলামির জিঞ্জিরে আবদ্ধ করে রেখেছিল: বনু ইসরাইলের পুত্র সন্তানদেরকে তারা হত্যা করত আর মেয়েদেরকৈ তাদের সেবার কার্জে লাগানোর উদ্দেশ্যে জীবিত রাখত :

হয়বত মূল। (আ.) যখন ফেরাউনকে তাওহাঁদের দাওয়াতে দিলেন এবং বনু ইসরাঈলকে মুক্তি দানের আবোনে জনোলেন তখন ফেরাউন অভ্যন্ত চটে গেল। হয়বত মূল। (আ.) ও হয়বত হারেন (আ.)-কে প্রাণে মারার সভ্যন্ত কলন। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা হয়বত মূলা (আ.) ও হয়বত হারেন (আ.)-কে ফেরাউন ও তার সহযোগীদের বিরুদ্ধে সাহায্য করলেন। পরিশেষে হয়বত মূলা (আ.)-এর দলই বিজয়ী হলেন। ফেরাউন ও তার সহযোগীরা নিপাত গেল—দলবলনহ ফেরাউন নীল নদে তুনে মবল।

ভাদের মরণোন্তর ইতিহাস পর্যালোচনা করলেও এক আকর্যজনক গরমিল পরিলক্ষিত হয়। ফেরাউন ও তার সাধীদেরকে মুগ মুগ ধরে মানুষ ঘৃণা ও নিন্দার সাথে শ্বরণ করছে অথচ হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত হারেন (আ.)-কে শ্বরণ করছে ভক্তি ও গ্রন্থার সাথে। মুলত এটা আল্লাহ তা'আলার কুদরতেরই কারিশমা। কিয়ামত অবধি হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত হারেন (আ.)-কে শ্বরণ করতে যেয়ে মানুষ হলতে থাকবে – مَرَارُونَ مَرَارُونَ مَرَارُونَ مَرَارُونَ (আ.) ও হয়রত হারেন (আ.)-এর উগর শাল্ভি

হবরত মূসা (আ.) ও হযরত হারূন (আ.)-এর প্রতি আল্লাহর অনুগ্রহের প্রকাশ : আলোচ্য সৃরায় আল্লাহ তা'আলা বিভিন্ন নবীগণের কাহিনীর উপর সংক্ষিপ্ত আলোকপাত করেছেন। হযরত মূসা (আ.) ও হযরত হারুন (আ.)-এর উল্লেখ করা হয়েছে তৃতীয় পর্যায়ে। হযরত মূসা (আ.) তদীয় ভ্রাতা হযরত হারুন (আ.) এবং গোটা বনু ইসরাঈলের প্রতি আল্লাহ তা'আলা যে অনুগ্রহ করেছেন তার সংক্ষিপ্ত বিবরণ দেওয়ো হয়েছে। হয়রত মূসা (আ.)-এর প্রতি আল্লাহ তা'আলা দুই ধরনের অনুগ্রহ করেছেন।

এক, তাঁকে নবুয়ত ও অন্যান্য বহু নিয়ামত দান করেছেন।

দুই, অনীম বিপদ-আপদ হতে আল্লাহ তা'আলা তাঁকে পরিত্রাণ দিয়েছেন। উপরিউক্ত আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা উভয় ধরনের অনুমহের কথা উল্লেখ করেছেন।

সুতরাং ইরশাদ হচ্ছে— ﴿ كَالَّذُ مُنْكًا عَلَى مُوسَى رَمَارُزِنَ وَ اللهِ عَلَى مُوسَى رَمَارُونَ وَ اللهِ مَارُونَ مَهُ مَا اللهِ مَارُونَ مَارُونَ وَ اللهِ مَارُونَ مَارِيَّ مَارُونَ مَارِيَّ مَارُونَ مَارِيَّ مَارُونَ مَارِيَّ مَارِيَّ مَارِيَّ مَارُونَ مَارِيَّ مَارُونَ مَارِيَّ مَا اللهِ اللهُ اللهُ

আল্লাহ তা'আলা হয়রত মূসা (আ.)-কে পার্থিব ও দীনি উভয় প্রকারের কল্যাণই দান করেছেন। পার্থিব কল্যাণ যেমন- স্কীবন, বৃদ্ধি, জ্ঞান-বিজ্ঞান, স্বাস্থ্য, কৃতিত্ব ও মর্যাদা। আর দীনি কল্যাণ হলো ঈমান, সংকর্ম, নবুয়ত ও রিসালাভ এবং মোজেজা ইত্যাদি। মোটকথা, আল্লাহ তা'আলা মূসা (আ.)-কে ইহলৌকিক ও পারলৌকিক ধনে ধনী করেছেন। খোলাদ্রোইাদের সকল প্রকার নির্যাতন হতে নিকৃতি প্রদান করেছেন। আল্লাহ তা'আলার অসীম রহমত ও কক্রণা বর্ধিত হয়েছে তাদের উপর।

আল্লাহ তা'আলা হ্যরত মূসা (আ.) ও হ্যরত হারূন (আ.)-কে যে সকল নিয়াযত দান করেছেন তাদের বিস্তারিত বিবরণ : আল্লাহ তা'আলা ইরশান করেছেন, আমি হ্যরত মূসা (আ.) ও হ্যরত হারূন (আ.)-এর উপর অনুমহ করেছি। অভঃপর ক্য়েকটি আয়াতে তিনি সেই অনুমহের সংক্ষিপ্ত বিবরণ দিয়েছেন। নিম্নে আমরা বিভিন্ন তাফসীর এছ ও ইতিহাসের আলোকে তাদের মোটামুটি বিস্তারিত রূপ তুলে ধরার প্রয়াস পেয়েছি।

- এক. আল্লাহ তা'আলা হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত হারুন (আ.) এবং তাঁর জাতি বনু ইসরাঈলকে মহাবিপদ হতে পরিত্রাদ দিয়েছি। এটার প্রতি ইদিত করত আল্লাহ তা'আলা ইবশাদ করেছেন— الْمُطَيِّمُ الْمُكُوْبِ الْمُطِيِّمُ আরু আমি তাদেরকে এবং তাদের জাতিকে মহাবিপদ হতে পরিত্রাণ দিয়েছি। এখানে المُحَيِّمُ الْمُكَافِّمُ اللهُ اللهُولِيُولِيُلْ اللهُ اللهُ
- নীল নদে ভূবে যাওয়া হতে আপ্রাহ তা'আলা হয়রত মুদা (আ.) ও হয়রত হয়েন (আ.) ও তাঁদের পোত্রকে পরিত্রাপ
  দিয়েছিলেন। আর ফেরাউন ও তার সহযোগীদেরকে নীপ নদে ভূবিয়ে মেরেছিলেন।

- আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.) ও তাঁর জাতি বনৃ ইসরাঈলকে ফেরাউন ও তার সহযোগী কিবতীদের জুলুম নির্যাতন হতে
  নাজাত দিয়েছিলেন।
- দুই, আল্লাহ তা'আলা ফেরাউন ও তার সহযোগীদের বিরুদ্ধে হযরত মূসা (আ.) ও তার কওমকে সাহায্য করেছিলেন। ফলে হযরত মূসা (আ.) ও তার জাতি ফেরাউন ও কিবতীদের উপর জয়লাভ করেছিলেন। আল্লাহর বাণী – رَنَصْرُنَهُمْ فَكُانُواْ مَا الْعَالِمِيْنَ ﴿ الْمَالِمِيْنَ ﴿ الْمَاعِلَى الْمَالِمِيْنَ الْمَالِمِيْنَ ﴿ الْمَالِمِيْنَ الْمَالِمِيْنَ

ভিন. আল্লাহ তাআলা হ্যরত মুসা (আ.)-কে একটি সুস্পষ্ট কিতাব দান করেছেন। আল্লাহ তাআলা ইরশাদ করেছেনالْكِتَابُ الْكِتَابُ الْكُتَابُ আরু আমি হ্যরত মুসা (আ.) ও হ্যরত হারুন (আ.)-কে সুস্পষ্ট কিতাব প্রদান করেছি। যাতে সর্বপ্রকার দ্রবিধান ও অপরাপর আহকাম পুজ্যানুপুজ্যভাবে বিধৃত হয়েছে।

হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত হারুন (আ.)-কে যাদের নিকট পাঠানো হয়েছিল তারা ছিল অত্যন্ত বক্ত বজরের। তারা মুসা (আ.)-এর রিসালাতকে মেনে নিতে আরাহর একত্বাদকে স্বীকার করে নিতে মোটেই প্রস্তুত ছিল না। শিরক ও দুনিয়ার প্রতি দুর্বার আকর্ষণ তাদের প্রতিটি শিরা-উপশিরায় মন-মগজে এমনতাবে বন্ধমূল হয়ে পড়েছিল যে, তা হতে তাদেরকে ফিরিয়ে আনা ছিল অতি দুরহ কান্ধ। হয়রত মুসা (আ.) দাওয়াতের জবাবে তারা নানা টাল-বাহানা ও ছল-চাতুরীর আশ্রুম নিয়েছিল। সত্যের পক্ষে শিবালোকের নায় সুন্পাই দলিলাদি মোজেজা হচকে দেখেও তারা সত্যের প্রতি একটুকু আকৃষ্ট হয়িল; ববং জাদু বলে সব মোজেজাকে প্রত্যাখ্যান করেছে— হয়রত মুসা (আ.)-কে জালুকরদের শিক্ষক হিসেবে অভিহিত করেছে। কাজেই তাদেরকে হেদায়েত করার জন্য বলিষ্ঠ যুক্ত ও মোহনীয় প্রাঞ্জল ভাষায় সম্পুত্ত একটি আসমানি কিতাবের প্রয়োজন ছিল। আরাহ তা আলা হয়রত মুসা (আ.)-এর উপর তাওরাতকেই উচ্চ গুলে ওগারিছত করেই নাজিল করেছেন। এবানে ক্রিট্রাট্রাট্রাটির বিত্ত তাওরাতকেই উচ্চ গুলে ওগারাতি করেই নাজিল করেছেন। এবানে ক্রিট্রাট্রাটির বিশ্বর স্বয়ংসম্পূর্ণ মহার্মাই। তাওরাত সম্পর্কে আরাহ তা আলা হয়র মাধ্যমেই আরার সমাধান সম্বন্ধিত একটি পরিপূর্ণ স্বয়ংসম্পূর্ণ মহার্মাই। তাওরাত সম্পর্কে আরাহ তা আলা হরমান — ক্রিট্রাট্রাটির ট্রাট্রাটির টিল বিন্দির আমি তাওরাত নিজিক করেছি; তাতে রমেছে হেনারেত ও আলো।) আর এ মহার্মাইর মাধ্যমেই আল্লাই তা আলা হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত বারুন (আ.)-কে সহন্ধ-সাঠিক পথের সন্ধান দিয়েছেন। ইরশান হম্পেন দিয়েছিল। ইরশান হম্প্রেটির নিট্রাট্রাটির তা আলা হ্বরত মুসা (আ.) ও হ্বরত হারুন (আ.)-কে সইন্ধত নিজেক করেছি।

চার, আল্লাহ তা আলা পরবর্তী উমতের মধ্যে হয়রত মূসা (আ.) ও হয়রত হারুন (আ.)-এর সুনাম ও সুখ্যাতি জারি রেখেছেন। হাজার হাজার বংসর ধরে অগণিত মানুষ তাঁদের গুণ-কীর্তন করে আসছেন পরম শ্রন্থা ও ডক্তির সাথে তাঁদেরকে স্বরণ করছে। তাদের নামের সাথে পড়ছেন নিম্নেটিন নামির সাথে পড়ছেন নিম্নেটিন নামির সাথে পড়ছেন নিম্নেটিন নামির সাথে বিজ্ঞান বিশ্বন করতে যেয়ে বলছেন তাঁনিট্রিন নামির কর্মিত হোক হয়রত মুসা (আ.) ও হয়রত হারুন (আ.)-এর প্রতি। এত বড় নিয়ামত কয়জনের ভাগো জুটে।

আল্লাহ ভাআলা ইরশাদ করেন, আমি আমার মুখলিস বান্দাগণকে তেমনটি প্রতিদান দিয়ে থাকি যেমনটি প্রতিদান দিয়েছি হযরত মূসা (আ.) ও হয়রত হারুন (আ.)-কে تَنْهُمُ عَلَيْكُ يَعْزِي الْمُحْمِيْنِيَّ পুনরায় আল্লাহ তা'আলা তাদের উভয়কে তার মুমিন বান্দা হিসেবে স্বীকৃতি দিয়ে তাদের মর্থাদা বুলন্দ করেছেন। ইরশাদ হঙ্গেন تُنْهُمُ مِنْ مِيَادِنَا الْمُوْمِنِيْنَ

পক্ষান্তরে ফেরাউন ও তার সহযোগীরা ইতিহাসের আন্তাকুড়ে নিন্ধিও হয়েছে। তাদেরকে যদিও বা মানুষ শ্বরণে অনে, তবে তা মৃণা ও নিন্দার সাথে। ফেরাউনের আলোচনা করতে গেলে একজন প্রতাপশালী পাপী ও জালিমের বিভৎস চেহারাই আমাদের মনের মুকুরে ভেসে উঠে।

এখানে হযরত মূসা (আ.)-এর কাহিনী উল্লেখের উপকারিতা : কুরআনে মাজীদে যেসব নবী-রাস্লের কাহিনী বিক্ষিত্তাকারে হলেও মোটামুটি বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে– তাঁদের মধ্যে হযরত মূসা (আ.) অন্যতম।

এখানে সূরা সাফ্ফাতে নবী-রাস্নগণের আলোচনায় তাঁকে তৃতীয় পর্যায়ে উল্লেখ করা হয়েছে। এ স্থলে অতি সংক্ষিপ্তভাবে আল্লাহ তা'আলা তাঁর প্রতি এবং তাঁর ভাই হারুন ও বনৃ ইসরাঈলের প্রতি কি কি অনুধহ করেছেন তার বিবরণ পেশ করেছেন।

উক্ত আপোচনা দ্বারা আল্লাহ তা'আলা কুরআনের মোখাতাব ও পাঠকদেরকে এটাই জানিয়ে দিতে চেয়েছেন যে, হযরত মৃদা
(আ.) ও হযরত হারন (আ.) সত্যের উপর অটল থাকায়, তাঁদের কওম বনৃ ইসরাঈল তাঁদের অনুগত থাকায় আমি তাদের উপর
অনুগ্রের পর অনুগ্রহ করেছি। তাদেরকে ফেরাউন ও কিবতীদের বিরুদ্ধে বিজয়ী করেছি। সুতরাং তোমরা যদি আল্লাহর অসীম
অনুগ্রহ লাত করতে চাও, সারা বিশ্বে বিজয়ীর বেশে আত্মপ্রকাশ করতে চাও, তাহলে নবী মুহাম্মদের ক্রা আনুগত্য কর। আমার
অশেষ রহমত তোমাদের উপর বর্ষিত হবে; তোমরা এক মহাবিজয়ী শক্তিরূপে আত্মপ্রকাশ করবে। নবী করীম ক্রাইশ
নেতাদেরকে লক্ষ্য করে যথার্থ বলেছেন— "তোমরা ঈমান আনয়ন কর, পড়, আল্লাহ বাতীত কোনো উপাস্য নেই; তাহলে সমন্ত
আরব ও আজম তোমাদের পদত্যলে এসে যাবে।"

े আয়াতের ব্যাখ্যা : এ স্থলে আম্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর আলোচনার ধারাবাহিকতায় চতুর্থ পর্যায়ে ক্রেম (আ.)-এর আলোচনার ধারাবাহিকতায় চতুর্থ পর্যায়ে হ্রমরত ইলইয়াস (আ.)-এর কাহিনী উল্লেখ করা হয়েছে।

হ্যরেড ইলইয়াস (আ.)-এর কাহিনী: কুরআনে মাজীদে মাত্র দৃটি স্থানে হ্যরেড ইলইয়াস (আ.)-এর উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথমত সূরা আনআমে এবং ছিতীয়ত সূরা সাফ্ফাতের এ কয়টি আয়াতে। তবে সূরা আনআমে তার কোনো কাহিনীর উল্লেখ নেই। প্রধুমাত্র আধিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর নিষ্টিতে তাঁকে তালিকাভুক্ত করা হয়েছে। হাঁা, এ স্থলে অতি সংক্ষেপে তাঁর দাওয়াত ও তাবলীগের ঘটনাবলির উল্লেখ করা হয়েছে।

কুরআন মাজীদে হযরত ইলইয়াস (আ.)-এর বিস্তারিত আলোচনা নেই। নিশ্চয় হাদীসসমূহেও তাঁর অবস্থাদির বিশাদ বর্ণনা নেই। এ জন্য তাঁর ব্যাপারে তাফসীরের কিতাবসমূহে বিভিন্ন ধরনের বক্তব্য ও বর্ণনা পাওয়া যায়। তাদের অধিকাংশই ইসরাঈশী রেওয়ায়েত হতে গৃঁহীত।

মুজাস্দিরে কেরামের একটি ক্ষুদ্র দলের মতে হ্যরত ইনইয়াস হ্যরত ইনরীস (আ.)-এর অপর নাম। তাঁরা একই বাজি। আবার কেউ কেউ বলেছেন যে, হ্যরত ইনইয়াস ও থাজের এক ব্যক্তি। কিছু মুহাক্কিকণণ উপরিউত বক্তব্যসমূহ প্রত্যাখ্যান করেছেন। কুরআন মাজীদে হ্যরত ইলইয়াস ও হ্যরত ইনরীস (আ.)-এর উল্লেখ এমন পৃথকভাবে করা হয়েছে যে, উত্যাকে এক ঘটনা হিসেবে আখ্যায়িত করার কোনো অবকাশ নেই। কাজেই হাম্পেজ ইবনে কাছীর (র.) তার ইতিহাসে উল্লেখ করেছেন যে, তাঁরা দুজন পৃথক রাস্লা। —আল বেনায়া ওয়ান নেহায়া)

কখন এবং কোপায় হযরত ইদাইয়াস (আ.) রাসুল হিসেবে প্রেরিত হয়েছেন? হযরত ইলইয়াস (আ.) করে কোপায় না হিসেবে প্রেরিত হয়েছেন- তা কুরআন ও হাদীসে উল্লেখ নেই। তবে ঐতিহাসিক ও ইসরাঈলী বর্ণনাসমূহ এ ব্যাপারে একম যে, তিনি হযরত হিয়কীল (আ.)-এর পরে এবং হযরত ঈসা (আ.)-এর পূর্বে বনু ইসরাঈলের প্রতি প্রেরিত হয়েছিলেন। এটা ( সময়ের কথা, যখন হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর স্থলাভিষিক্তগণের এক অপকর্মের কারণে বনু ইসরাঈল দু' দলে বিত্ত হরে গিয়েছিল। এক দলকে বলা হতো ইয়াহাদীয়াহ বা ইয়াহ্দাহ। তাদের কেন্দ্র ছিল বায়তুল মুকাদ্দাস। অপর দলকে বলা হতে ইসরাঈল। তাদের রাজধানী ছিল সামেরাহ।

হযরত ইসমাঈল (আ.) জর্দানের জালআদ নামক স্থানে জন্মগ্রহণ করেছেন। ইসরাঈলীদের তৎকালীন বাদশাহের নাম বাইবেদে আথিয়াব'এবং আরবি ইতিহাস ও ভাফসীরের কিতাবে 'আজব' অথবা 'আথব' উল্লেখ রয়েছে। তার স্ত্রী "বা'ল" একটি প্রতিম [দেবী]-এর পূজা করত। সে মহিলাই ইসরাঈলে "বা'ল" নামে একটি উপাসনালয় নির্মাণ করে সমস্ত বনৃ ইসরাঈলকে প্রতিম [মৃতি] পূজায় লাগিয়ে দিয়েছিল। আরাহর পক্ষ হতে হযরত ইলইয়াস (আ.)-কে নির্দেশ দেওয়া হলো যে, ভিনি যেন তথায় যেদে তাদের তাওহীদের তালীম দেন। ইসরাঈলীদেরকে মৃতিপুজা হতে বারণ করেন। —[ইবনে জারীর, ইবনে কাছীর]

দাওয়াত ও গোত্রের সাথে সংঘর্ষ: হযরত ইলইয়াস (আ.) ইসরাঈলের বাদশাহ আথিয়াব এবং তার প্রজাদের 'বা'ল' নামব মূর্তির পূজা হতে বারণ করত তাদেরকে তাওহীদের দাওয়াত দিলেন। কিন্তু দু' একজন ব্যক্তীত সকলেই তাঁর দাওয়াত প্রত্যাখাদ করল; বরং তারা উল্টা তাঁর উপর নির্যাতনের পাঁয়তারা করল। এমনকি বাদশাহ আথিয়াব ও তার ক্রী ইসাবেলা তাঁকে শহীদ করাং পরিকল্পনা করল। তিনে বহুদ্বে একটি ওহায় গিয়ে আশ্রয় নিলেন এবং তথায় বসবাস করতে লাগলেন। অতঃপর বদদেয় করলেন যে, ইসরাঈলীরা যেন দূর্তিক্ষে পতিত হয়। যাতে দূর্তিক্ষ দৃরীভূত করতে যেয়ে তিনি মোজেজা দেখাতে পারেন। আগ এতে গোত্রের লোকেরা ঈমান গ্রহণ করার সুযোগ পায়। সুতরাং ইসরাঈলীরা মারাথক দূর্তিক্ষের কবলে পড়ল।

অতঃপর হযরত ইলইয়াস (আ.) আখিয়াবের সাথে সাক্ষাৎ করলেন এবং তাকে জানিয়ে দিলেন যে, আল্লাহর নাফরমানি করার কারণে এ আজাব নেমে এসেছে। তোমরা এখন ফিরে আসলে তা দূর হয়ে যাবে। আর এ সুযোগে আমার সত্যতাও যাচাই করতে পারবে। তিনি তাদের নিকট প্রস্তাব দিলেন যে, তোমরা তো দাবি কর ইসরাঈলীদের মধ্যে তোমাদের বা'লের সাড়ে চারপত নবী রয়েছে। তোমরা একদিন তাদের সকলকে হাজির কর। তারা বা'লের নামে কুরবানি পেশ করুন। আর আমি আল্লাহর নামে কুরবানি পেশ করুব। যার কুরবানিকে আসমান হতে আগুন নেমে এসে জ্লানিয়ে যাবে তার দীন সত্য বলে প্রমাণিত হবে। সকলেই উক্ত প্রস্তাব পুশি মনে মেনে নিল।

কারমাল পাহাড়ের পাদদেশে উক্ত সম্মেলন অনুষ্ঠিত হলো। বা'লের মিখ্যা (তও) নবীরা তাদের কুরবানি পেশ করন। তারা তোর হতে দ্বিপ্রহর পর্যন্ত বা'লের নিটক প্রার্থনা করতে লাগল। কিন্তু কোনো সাড়া পাওয়া গেল না। অতঃপর হযরত ইলইয়াস (আ.) তাঁর কুরবানি পেশ করলেন। আসমান হতে আগুন নেমে এসে তাঁর কুরবানিকে জ্বালিয়ে গেল। এটা দেখে বহু লোক সেজদায় পড়ে গেল। তাদের নিকট সত্য উদ্বাসিত হয়ে গেল। কিন্তু 'বা'ল'-এর ড০ নবীরা তা মেনে নিল না। সুতরাং হযরত ইলইয়াস (আ.)-এর নির্দেশ 'কাইডন' নামক ময়দানে তাদেরকে হত্যা করে দেওয়া হলো।

এরপর মুষলধারে বৃষ্টি হলো। সম্পূর্ণ এলাকা পানিতে সয়লাব হয়ে গেল। কিন্তু আখিয়াবের ক্রী ইসাবেলার এতেও বোধ উদয় হলো না। সে হয়রত ইলইয়াস (আ.)-এর উপর ঈমান আনল না; বরং তাঁকে হত্যার প্রস্তুতি নিতে লাগল।

এটা গনে ইলইয়াস (আ.) সামেরাহ হতে আঅগোপন করলেন। কিছু দিন পর তিনি বনূ ইসরাঈলের অপর ড়খও ইয়ান্থনীয়াহতে গিয়ে তাবলীগ ও দাওয়াতের কান্ধ আরম্ভ করলেন। কেননা ধীরে ধীরে "বা'ল" পূজা তথায়ও বিক্তার লাড করেছিল। সেখানকার বাদশাহ ইয়ান্থরামও তার কথা মানল না। অতঃপর সে হযারত ইলইয়াস (আ.)-এর ভবিষ্যাদী অনুযায়ী ধ্বংস হয়ে গেল। কয়েক বংসর পর তিনি পুনরায় ইসরাইলে চলে গেলেন। আধিয়াব ও তার ছেলে আখিয়াহকে হেদায়েত করার চেষ্টা করলেন। কিছু সে তার অপকর্মে পূর্ববৎ নিয়োজিত রইল। সূতরাং তাকে আল্লাহ তা'আলা শক্রম ছারা আক্রান্ত করলেন এবং কঠিন বোগ-ব্যাধিতে লিপ্ত করলেন। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা সীয় নবীকে তার নিকট নিয়ে গেলেন।

হযরত ইনইয়াস (আ.) জীবিত না মৃত? হযরত ইনইয়াস (আ.) এখনও জীবিত আছেন না মৃত্যুবরণ করেছেনং এ ব্যাপারে আদিমণণ হতে বিভিন্ন মতামত পাওয়া যায়।

তাফশীরে মাযহারীতে আল্লামা বাগাবীর হাওলা দিয়ে উল্লেখ করা হয়েছে যে, হয়রত ইলইয়ান (আ.)-কে গোড়ায় নওয়ার করিয়ে আসমানে উঠিয়ে নেওয়া হয়েছে। তিনি হয়রত ঈসা (আ.)-এর ন্যায় আকাশে জীবিত অবস্থায় রয়েছেন। আল্লামা সুযুতী (३.) ও ইবনে আসাকির ও হাকিম হতে এমন কিছু রেওয়ায়েতের উল্লেখ করেছেন যা ঘারা তিনি জীবিত রয়েছেন বলে প্রতীয়মান হয়। কা'বুল আহবার (র.) হতে বর্ণিত আছে যে, চারজন নবী এখনও জীবিত আছেন। দু'জন জামনে তাঁরা হঙ্গেন ন হয়বত খাজের (আ.) ও হয়রত ইলইয়াস (আ.) ও হয়রত ইলইয়াস (আ.)। এর যার করেছেন যে, হয়রত খাজের (আ.) ও হয়রত ইলইয়াস (আ.) ও হয়রত ইলইয়াস (আ.) একনিক কেউ কেউ উল্লেখ করেছেন যে, হয়রত খাজের (আ.) ও হয়রত ইলইয়াস (আ.) প্রতি বৎসর রমজান মানে বায়তুল মুকাদ্দানে একচিত হন এবং রোজা রাখেন। -[কুরতুবী]

কিন্তু হাফিজ ইবনে কাছীরের ন্যায় মুহাক্কিকগণ উপরিউক্তক বর্ণনা সমূহের সত্যতা স্বীকার করেননি। এসব বর্ণনার ব্যাপারে তাঁকের মন্তব্য হলো– رَهُوَ مِنَ ٱلاِسْرَائِيْلِيبَّاتِ الَّذِيْ لَا تُصَدِّدُو لَا تُكَذِّبُ بِيَلِ الظَّامِرُ انَّ ضِحْتَهَا بِعِيْدَةً ﴿

তা ইসরাঙ্গলী বর্ণনাসমূহের অন্তর্ভুক্ত যাদেরকে না সত্য বলা যায় আর না মিথ্যা; বরং তাদের বিশুদ্ধ হওয়া যে সুদূর পরাহত- তা (দিবালোকের ন্যায়) শ্পষ্ট। –(আল বেদায়া ওয়ান নেহায়া)

ইবনে কাছীর (র.) আরও বলেন, ইবনে আসাকির তো কভিপয় রেওয়ায়েত এমন ব্যক্তিদের নিকট হতে করেছেন যারা হযরত ইলইয়াস (আ.)-এর সাথে সাক্ষাৎ করেছেন। কিন্তু ভাদের কোনোটিই গ্রহণযোগ্য নয়। হয়তো এ কারণে যে, ভাদের সনদ দুর্বল। নডুবা এ জন্য যে, যাদের দিকে ঘটনাবলিকে নিসবত করা হয়েছে ভারা অজ্ঞাত। -[আল বেদায়া ওয়ান নেহায়া]

মোদ্দাকথা, হযরত ইলইয়াস (আ.)-এর জীবিত থাকা কোনো বিশ্বস্ত ইসলামি বর্ণনার দ্বারা প্রমাণিত হয় না। সুতরাং এ ব্যাপারে নিরাপদ পস্থা হলো নীরবতা অবলহন করা। আর ইসরাইলী বর্ণনাসমূহের ব্যাপারে নবী করীম 🚟 এর নিয়োক্ত হাদীসখানার উপর আমল করতে হবে। "তোমরা তাদেরকে সত্যও বল না আবার মিখ্যাও বল না।" কোননা কুরআনে কারীমের তাফসীর, তা হতে শিক্ষা এহণ এবং নসিহতের উদ্দেশ্যে তা (ইসরাইলীয়াত) ব্যতীতও পূর্ণ হয়ে যায়।

শুনিই আয়াতের ব্যাখ্য। بَمَلُ (বা'ন)-এর আভিধানিক অর্থ হলো- সরদার, মালিক ও মনিব। এটা স্বামীর অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। কুরআন মাজীদের একাধিক স্থানে তা স্বামীর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কিছু প্রাচীন মূগের সেমিটিক জাতি তাকৈ ইলাহ বা উপাস্যের অর্থে প্রয়োগ করত। তারা একটি বিশেষ দেবতার নামকরণও করেছিল 'বা'ল'। তৎকালীন লেবাননের ফোনিকি জাতির প্রধান দেবতার নাম ছিল 'বা'ল'। আর বা'লের স্ত্রী আন্তারাত ছিল তাদের সর্বপ্রধান দেবী।

'বা'ল' দ্বারা তারা মতান্তরে সূর্য অথবা সূচারতী গ্রহকে বুঝাত আর আন্তারাত বলে মতান্তরে চন্দ্র বা শুকতারাকে বুঝাত। যা ধ্যেক, তৎকালে বাবেল হতে মিশর পর্যন্ত সমগ্র মধ্যপ্রাচ্যে বালা-এর উপাসনা করা হতো। বিশেষত দেবানন, সিরিয়া, ফিলিন্তিন সর্ব্যর মূলারিক জাতিসমূহ এ কাজে বাগুকহারে লিঙ ছিল। পরবর্তীকালে বনু ইসরাঈল মিশর হতে ফিলিন্তিন ও জর্দান এসে বসবাস করতে তক্ষ করল। তাওরাতের নিষেধাজ্ঞা অমান্য করে তারা এ মূশারিক জাতির সাথে বিবাহ-শাদী ও অন্যান্য সামাজিক সম্পর্ক দেতে তুলা। তখন এ মূর্তি (বা'ল) পূজার রোগ তাদের মধ্যেও বিজার লাভ করল। বাইবেলের বর্ণনানুযায়ী হ্যরত মূসা (আ.)-এর বর্ণনীভা ইউশা-ইবনে নূনের মূত্যুর পর পরই বনু ইসরাইলের লোকদের মধ্যে নৈতিক ও ধর্মীয় অবক্ষয় তক্ষ হরে গিয়েছিল।

বা'লের পূজা বন্ ইসরাঈলের মধ্যে এত ব্যাপক আকার ধারণ করেছিল যে, তারা বা'লের উদ্দেশ্যে বলিদানের জন্য একটি স্থান নির্ধারণ করে নিয়েছিল। কিন্তু এক আল্লাহ প্রেমিকের তা বরদাশত হলো না। তিনি রাত্রি বেলার গোপনে উক্ত বলিদান ক্ষেত্রটিকে চ্পিবিচ্প করে ফেললেন। পরের দিন লোকেরা এক বিশাল সমাবেশ করল। তারা উক্ত খোদা প্রেমিককে হত্যা করার সংকল্প বাক্ত করল।

हैंग, ठावजीता काताताहैत (६२ वर्ष) २० (क)

পরবর্তী মূপে অবশা হযরত শামবীল, হয়রত তালুত, হয়রত দাউদ ও হয়রত সুলায়মান (আ.) বনৃ ইসরাঈলেকে মৃতি প্জার অভিশাপ হতে মুক্ত করে এক আল্লাহর ইবাদতের প্রতি মানুষকে আকৃষ্ট করতে সক্ষম হন। তাদের প্রচেষ্টায় বনৃ ইসরাঈলের মর্তি পূজার অবসান হয়। সর্বত্র পুনরায় একত্বাদ প্রতিষ্ঠা লাভ করে। কিন্তু হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর মৃত্যুর পর মৃতি পূজার ফেতনা আবার মাধাচাড়া দিয়ে উঠে। বিশেষত উত্তর ফিলিক্তিনেই ইসরাইল রাষ্ট্র 'বা'ল' নামক দেবতার পূজায় সরগরম হয়ে. উঠল।

আয়াতের ব্যাখ্যা : ইযরত ইলইয়াস (আ.) তাঁর গোত্রকে মূর্তি পূজার জন্য তিরকার করে বর্লনেন- "তোমরা কি বা'ল মূর্তির উপাসনার পিছনে পড়ে এক আল্লাহর ইবাদতকে বর্জন করবে?"

এ স্থলেনা হয়েছে। তবে এর অর্থ এই নয় যে, [আল্লাহর গানাছ] অন্য কেউও প্রষ্টা কারিগর। অন্যান্য কারিগর। আবাহরকা গণ তো তথু বিভিন্ন অংশকে জ্ঞোড়া লাগিয়ে একটি বস্তু তৈরি করে থাকে। তারা কোনো বস্তুকে অন্তিত্বীনকে অন্তিত্ দান করতে পারে না। অথচ আল্লাহ তা আলা অন্তিত্বীনকে অন্তিত্ দানে সভাবগতভাবে সক্ষম। —বিয়ানল করআন

গায়কল্লাহর দিকে সৃষ্টির নিসবত জায়েজ নেই : উল্লেখ্য যে, نَسَنَ এর অর্থ হলো সৃষ্টি করা। এর মর্মার্থ হলো অন্তিত্বহীনকে অন্তিত্ব দান করা। আর উক্ত কমতা স্বভাবগতভাবে থাকা। সুতরাং উক্ত গণটি আল্লাহ তা আলার সাথে খাস, অন্য কারো দিকে তার নিসবত করা জায়েজ নেই। সূতরাং আমাদের মুগে লেখকগণের লেখা, কবিদের কাব্য ও চিত্রশিল্পীদের চিত্রকর্মকে যে "সৃষ্টি" বলার প্রথা দেখা যায় তা মূলত সঠিক নয়। বেশি থেকে বেশি তাকে তাদের সাধনা বলা যেতে পারে। অথবা, লেখা, কাব্য ও চিত্রকর্ম বলাই ভালো। "মা'আরিফ]

#### অনুবাদ :

التَّلَاثَةِ عَلَي إضْمَار هُوَ وَينَصَبِهَا عَلَى ألْبَدُل مِنْ أَحْسَنَ .

১ ১২۹. অথচ তারা তাঁকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছিল অবিশ্বাস

١٢٨. إِلَّا عِبَادَ النُّلِهِ الْمُخْلَصِينَ أَيْ الْمُوْمِنيْنَ مِنْهُمْ فَانَّهُمْ نَجَوا مِنْهَا .

এবিটি এই এই কুটি পুরবর্তীদের মধ্যে অবশিষ্ট المَوْرِيْنَ ثَنَاءٌ حَسَناً.

المُتَقَدُّم ذِكُرُهُ وَقِيْلُ هُوَ مَنْ أَمَنَ مَعَهُ فَجُمِعُوا مَعَهُ تَغْلَيْبًا كَقَوْلِهِمْ لِلْمُهَلِّبِ وَقَوْمِهِ ٱلْمُهَلَّبُونَ وَعَلَىٰ قِراءَةِ أَلِ بَاسِيْنَ بِالْمَدِّ أَيْ أَهْلَهُ الْمُرَادُ بِهِ النِّياسُ أَيْضًا -

المنافق من المنافق ا

- اللهُ مَنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيْنَ - १٣٢ اللهُ مَنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيْنَ - १٣٢ اللهُ مَنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيْنَ

<u>प्याध्या</u> المُوسَلِيْنَ . <mark>प्याध्या</mark> अवनाहे हे खंडे के के प्रदेश नृष्ठ (आ.) अवनाहे

<u>মাসুণালের পততুক । বংলা ।</u>

১৩৪. স্বরণ করো যথন আমি তাকে এবং তার । ১৩৪. স্বরণ করো যথন আমি তাকে এবং তার

<u>ারবার-শারজন সকলকে নাজাত লারোছ।</u> ১ ১৩৫. একজন বৃত্তি ব্যতীত সে পদ্যতে অবস্থানকারীদের ১৩৫ একজন বৃত্তি ব্যতীত সে পদ্যতে অবস্থানকারীদের الْعَذَابِ.

١٣٦. أَنَّهُ دَمَّرْنَا اهْلَكْنَا ٱلْأَخِرِيْنَ كُفَّارَ نَوْمه.

א पादाइ, पिन टाभाएनत बांटिशालक बतः टामाएनत आहाइ, पिन टाभाएनत बांटिशालक बतः टामाएनत अर्थ. आहाइ, पिन टाभाएनत পূর্ববর্তীদেরও প্রতিপালক। (الله) ও উভয় ঠ্র তিনটিই রফা'বিশিষ্ট হবে 🚄 যমীরকে উহ্য হেলে : অপরদিকে 🚅 হতে বদল গণ্য করে তিনটিকেই নসব বিশিষ্ট পড়া যাবে।

করেছিল। কাজেই তাদেরকে উপস্থিত একত্রিত করা

হবে জাহান্রামে।

১২৮, আল্লাহর মুখলিস বান্দাগণ ব্যতীত। অর্থাৎ তাদের মধ্য হতে ঈমানদারগণ : কেননা তারা জাহানুম হতে নিষ্কতি পাবে :

রেখেছি উলম প্রশংসা।

<u> نياسيْنَ هُوَ الْيَاسُ</u> الْيَاسُيْنَ هُوَ الْيَاسُ . ١٣٠ مَنَا عَلَيْ الْيَاسِيْنَ هُوَ الْيَاسُ . ١٣٠ مَنَا عَلَيْ الْيَاسُ هُوَ الْيَاسُ হোক ইনি সেই ইলইয়াস- যার আলোচনা পর্বে করা হয়েছে। কেউ কেউ বলেছেন– তিনি হলেন, যিনি তার [পর্বোক্ত ইলইয়াস-এর] উপর ঈমান আনয়ন করেছিলেন। সতরাং তাগলীবের কায়দা অন্যায়ী তারা সালাম প্রেরণাকারীগণা তার সাথে উক্ত ঈমানদারকে একত্রিত করেছে। যেমন- আরবের লোকেরা মহাল্লাব ও তার কওমকে এিকত্রো মুহালাবুন বলে থাকে । আর اَل يَاسِيْنَ মদের সাথে অর্থাৎ দীর্ঘ স্বরের সাথে। আরেকটি র্কেরাত রয়েছে। অর্থাৎ তাঁর পরিবার-পরিজন। এটার দারা হয়রত ইলইয়াস (আ.)-কেও উদ্দেশ্য <u>অন্তর্ভকা</u> করা হয়েছে :

মুখলিস বান্দাদেরকে প্রতিদান দিয়ে থাকি :

অনাত্য ৷

রাসলগণের অন্তর্ভক্ত ছিলেন।

পরিবার-পরিজন সকলকে নাজাত দিয়েছি।

অন্তর্ভক ছিল। অবশিষ্টজনদের সাথে শান্তিতে নিপতিত হয়েছিল।

১৩৬. অতঃপর আমি নিপাত করেছি ধ্বংস করেছি অন্যান্যদেরকে অর্থাৎ তার কওমের কাঞ্চেরদেরকে।

এক ১৩৭. আর তোমরা তাদের নিকট দিয়ে পাড়ি জমিয়ে থাক . وَإِنَّكُمْ لَتَشُوُّونَ عَلَيْهِمْ أَيْ عَلَى أثارهم ومَنَازِلهم فِي أَسْفَارِكُم مُصْبِحِيْنَ أَيَّ وَقْتَ الصَّبَاجِ يَعْنِي بِالنَّهَارِ .

١٣٨. وَبِاللَّيْسِلِ طِ أَفَلَا تَعْقِلُوْنَ بِنَا أَهْلَ مَكَّةً مَا حَلَّ بِهِمْ فَتَعْتَبِيرُوْنَ بِهِ .

অর্থাৎ ভ্রমণে গেলে তোমরা তাদের মন্যিল ও নিদর্শনাদির পাশ দিয়ে পথ অতিক্রম করে থাক। ভোরবেলায় অর্থাৎ ভোরের সময়ে তথা দিবাভাগে : ১৩৮. <u>আর রাত্রিকালেও তথাপি তোমরা কি বুঝ না</u>ং রে

মক্কাবাসীগণ! তাদের উপর [আজাব ও গজবের] কি [ঘটনা] ঘটে গিয়েছিল। সুতরাং তোমরা তা হতে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারবে :

#### তাহকীক ও তারকীব

اَلَتُهُ رَتُكُمْ وَرَبُّ أَبَانِيكُمُ अग्रारु व أَلَكُ رَبُّ أَبَانِيكُمُ الْأَوْلِيثَنَ "اُلاُولِتُنَى শব্দ্বয়ের মধ্যে দু ধরনের ই'রাব হতে পারে–

- এক. তারা কুর্টুটুর হবে। ইবনে কাছীর, আবৃ আমর, আবৃ জা'ফর, শায়বা ও নাফে' প্রমুখগণ উক্ত তিনটি শব্দে রফা' দিয়ে পড়েছেন। রফা' হওয়ার দৃটি দিক হতে পারে।
- একটি خاا مُكْثَرُ مُكُّلُ क्ष्ण्य वाका (مُفْنَالُتَسَمُ مُلْمَجُ);
- ें اللهُ رُبُكُمْ وَ رُبُّ الْبَاتِكُمُ الْاَرْلِينَ अवा तल्हें खेश यूवजानाि रेखा مُوسَدَّداً (أَمُ
- দুই. উক্ত তিনটি শব্দ مَنْصُوبُ হবে। হাসান ইবনে আবৃ ইসহাক, রাবী ইবনে খায়যাম, ইবনে আহছাব, আমাশ, হাম্যা ও কিসায়ী প্রমুখ কারীগণ উক্ত ভিনটি শব্দের মধ্যে নসব দিয়ে পড়েছেন। তার আবার দু'টি দিক রয়েছে।
- مَنْصُرُب रख تعَتْ عود "أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ" क. षावृ উवाराम (त्र.) वरमहरून रय, উरू जिनिए अन्दे श्रुर्ताक "أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ হয়েছে।
- খ. ইমাম নাহাস (র.) বলেছেন, উল্লিখিত তিনটি শব্দ পূর্বোক্ত ٱحْسَنَ الْخَالِقِيْنُ হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

े عَمْ اللَّهُ مُ لَكُمْ اللَّهِ अाशारण्ड वाचा : হযরত ইলইয়াস (আ.) যখন তার সম্প্রদায়কে মূর্তি পূঞ্জা বর্জন করত আল্লাহর ইবাদত করার আহ্বান জানালেন এবং তাদেরকে আল্লাহর আজ্ঞাব ও গঞ্জবের ভয় দেখালেন তখন তারা তাকে মিথ্যা প্রতিপন্ন (অবিশ্বাস) করল। ইরশাদ হচ্ছে- রাসূলকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করার কারণে তাদেরকে পাকড়াও করা হবে। আল্লাহর সত্য রাস্লকে মিপ্যুক বলার শান্তি তাদেরকে ভোগ করতে হবে। এর <del>বারা আবেরাডের আজাব ও উছেশ্য হতে</del> পারে এবং দুনিয়ার দুর্জোগও বুঝানো বেতে পারে। পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে বে, হবরত ইলইরাল (আ.)-কে নিখ্যা প্রতিপন্ন করার কারণে বনু ইসরাইলের দুটি রট্র ইসরাইল ও ইয়াহদাহ উভয়ের শাসকবর্গ নিপাত গিয়েছিল।

سَلَامٌ عَلَي إِلْيكَسَيْنَ\* -এর ব্যাখ্যা : আলাহ তা আলা হযরত ইলইয়াস (আ.) ও তাঁর অনুসারীদের জন্য পরবর্তীদের মধ্যে দোয়ার ব্যবস্থা করে রেখেছেন। কিয়ামত পর্যন্ত লোকেরা তাঁদের জন্য শান্তির দোয়া করতে থাকবে। তাঁদের প্রশংসা ও গুণ-গান করতে থাকবে।

অত্ত আয়াতের الْبُالَيْنِيُّنِيِّ मुम्मिति মধ্যে কারীগণ হতে দৃটি কেনেত বর্ণিত রয়েছে। কে্রাতের পার্থকোর কারণে উর মর্থের মধ্যে পার্থকা সৃষ্ঠিত হয়ে থাকে। নিমে এর বিজ্ঞানিত বিবরণ পেশ করা হলো।

- ك. स्वयहर कातीशत्मत (त.) माठ, अठी الْبَاسِيْن إلْبَاسِيْن إلْمَامِيْن عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل
- ২. হয়রত নাকে, ইবনে আমির ও ইয়াকৃব (র.) প্রমুখ ক্রীগণ اَلْبَاسِيْن পড়েছেন। তারা الله শন্দিকে بَاسِيْن -এর নিকে ইয়াফত করেছেন। শেষোক্ত কেুরাত অনুযায়ী এর বিভিন্ন ব্যাখ্যা হতে পারে।
- এক, ইলইয়াস ইয়াসীনের বংশধর অর্থাৎ ইলইয়াস ইবনে ইয়াসীন।
- দুই, ইয়াসীনের বংশধর মানে মুহাশ্বদ 🚃 -এর বংশধর।[কেননা, নবী করীমের এক নাম হলো ইয়াসীন।]
- َسَلَامُ اللّٰهِ عَلَىٰ مَنْ اَمَنَ -এর অর্থ হলো آسَلَامُ عَلَىٰ إِلْبَاسِيْنَ" ।अत. त्रेंब्राजीन क्रित्रात এकि माप । সৃতরাং "سَلَامُ عَلَىٰ إِلْبَاسِيْنَ" و अर्थार आद्वादत भांखि दिखंठ रहाक मिहे लाकरमत প্রতি যে আद्वादत ইয়াসীन नापीग्र केरात उथा कृतआत दाकीरमत हैं अपने केंगान आनग्रम करतरहन ।

প্রথমোক্ত ক্টেরাত অনুযায়ী এর কয়েকটি অর্থ হতে পারে।

এক. ইলইয়াসীন- হযরত ইলইয়াস (আ.)-এর অপর নাম। আরবীয়রা সাধারণত আজমী (অনারব) শব্দের সাথে لِ وَ يَ বৃদ্ধি করে পড়ে থাকে। যেমন- তারা لَيْسَاسِمْن কড় থাকে। মুতবাং الْبَاسِمْن مَنْ سِيْنًا পড়ে থাকে।

দুই. নাহবিদ যুজান্ধ (র.) বলেছেন, أَلْيَالُو وَمِيكَانِيْلُ لا مِيكَانِيْلُ لا مِيكَانِيْلُ एका হয়ে থাকে অদ্ৰপ পড়া হয়েছে।

छिन, नाहरिन कादता (त.) वरलष्टन, الْبَاسُونُ (الْبَاسِبُن عَرَّهُ प्राहरिन कादता (त.) वरलष्टन, الْبَاسُونُ الْبَاسِبُن مِمْهُمُنِّبُونُ مِنْ مَعْدُ وَالْبَاسِبُن فَيْسُبُ وَالْبَاسِبُن فَيْسُةً وَالْبَاسِبُن مَعْدَالًا اللّهُ الم

ছিলেন হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর আছুস্তুর । হয়রত হুবরাহীয় (আ.)-এর কাহিনী : হয়রত লৃত (আ.) ছিলেন হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর আছুস্তুর । হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর উপর ঈমান এনে তিনি তার সাহচর্য গ্রহণ করেছিলেন । হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর সাথে হিজরত করে সিরিয়াও গিমেছিলেন । মাশরেও তিনি হয়রত ইবরাহীয় (আ.)-এর সাথেরসঙ্গী ছিলেন । ফিলিন্তিনের সাদ্ম নামক এলাকায় হয়রত ইবরাহীয় (আ.) তাকে হেদায়েতের কাজে নিয়োগ করেছিলেন । তিনি নরুয়ত লাভ করেছিলেন । এলাকাটি ছিল নানা অল্লীল ও অপকর্মের কেন্দ্র। কোনো প্রকার ভালো ও প্রশংসনীয় কাজ তাদের মধ্যে ছিল না । তারা নিকৃষ্টতম অপকর্ম তথা সমকায়ে অভাত ছিল ৷ নারীদের পরিবর্তে ছেলেদের সাথে তারা যৌন সম্বোগ করত । আল্লাহ তাআলা তানের এহেন ঘৃণা কার্য-কলাপের ব্যাপারে ভর্কেনা ও হুদিয়ারি উতারণ করে ইবশান করেছেন–

أَيْنَكُمْ لَنَانُونَ الرِّجَالَ وَتَقَطَّعُونَ السَّيِبِلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكُرُ .

অর্থাৎ 'তোমরা কি সেই জাতি নও যারা পুরুষের সাথে অপকর্মে (সমকামিতায়) লিও হও এবং বংশধারা ছিন্ন কর (বা ডাকাতি কর) আর প্রকাশ্য মজলিসে দুরুমে মেতে উঠ।'

হয়কত পূঁও (আ.) তাদেরকে দীনের দাওয়াত দিয়েছিলেন। তাদের অন্থান কার্যকদাপ বর্জন করত সত্য পথে আসার আহ্বান আনিফেছিলেন। হাজারোভাবে তাদের বুঝিয়েছিলেন। কিছু তারা হবরত দৃত (আ.)-এর দাওয়াত কবুল করেনি। সত্যের ডাতে সাড়া দেয়নি। মাত্র গুটি কতেক লোক ব্যতীত সকলেই তাঁকে মিধ্যা প্রতিপন্ন করেছিল। তার বৃদ্ধা গ্রীও ছিল বিরোধীনের লাসুক। পরিশেষে আল্লাই তা'আলা তাদের ধ্বংস করার জন্য কয়েকজন ক্ষেরেশতাসহ হযরত জিবরাইল (আ.)-কে পাঠিয়েছিলেন। ফেরেশতাগণ বালকের আকৃতিতে আগমন করেছিলেন। পাষওরা তাদের সাথে কুকর্মে লিপ্ত হতে উদ্যুত হয়েছিল। হযরত জিবরাইল (আ.) হযরত লৃত (আ.) ও ঈমানদারগণকে দেশ ছেড়ে চলে যেতে বললেন। কিন্তু হযরত লৃত (আ.)-এর স্ত্রী খেহে মুশরিকা ছিল সেহেত্ তাকে রেখে যেতে বললেন। অতঃপর হযরত জিবরাইল (আ.) আল্লাহর হকুমে সমগ্র লৃত জনপদকে উপুড় করে ধ্বংস করে দিলেন। এ স্থালে সংক্ষিপ্তাকারে সেদিকেই ইসিত করা হয়েছে।

এখানে হযরত পূত (আ.)-এর ঘটনা উল্লেখের উপকারিতা: এ স্থলে হযরত পূত (আ.)-এর কাহিনীর উল্লেখ করে অল্লাং 
তা আলা মক্কাবাসীদেরকে হিপিয়ার করে দিয়েছেন যে, তোমরা সিরিয়ায় ব্যবসা-বাণিজ্য উপলক্ষ্যে ভ্রমণে যাওয়ার সময় সাদ্মের
সেই এলাকা দিয়ে দিবা-রাব্রি যাতায়াত করে থাক যেখানে পূত সম্প্রদায়ের ধ্বংসাবশেষ পড়ে রয়েছে: কিছু তোমরা তা হতে
শিক্ষা গ্রহণ করছ না। সকলে ও সক্কাার উল্লেখ এ জন্য করা হয়েছে যে, সাধারণত এ সময়েই তারা উক্ত স্থান অতিক্রম করে
থাকে। কাষী আবুস সাউদ (র.) বলেছেন যে, সাদ্মের উক্ত স্থানটি রাস্তার এমন পর্যায়ে অবস্থিত যেখান থেকে গমনকারীরা
সকলে বেলায়ে রওয়ানা করে এবং আগ্মনকারীরা সক্কাায় এসে পৌছে থাকে। শ্ভাফসীরে আবীস সাউদ)

ْ سَالِمَ بُوْرٌ ا فِي الْخَابِرِيْنَ ' আয়াতের ব্যাখ্যা : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন, আমি হযরত লৃত (আ.) ও তার পরিবার-পরিজনকে আজাব হতে নাজাত দিয়েছি। কিছু একজন বৃদ্ধাকে নাজাত দেইনি। সে পন্চাৎ অবস্থানকারী তথা শান্তি প্রাপ্তদের দলভুক ছিল। এখানে সেই বৃদ্ধা কেঃ কেনই বা তাকে শান্তি দেওয়া হয়েছিলঃ

মুফাস্সিরগণ [এবং কুরআন ও হাদীসের ভাষা] এ ব্যাপারে একমত যে, ঐ বুড়িটি স্বয়ং হযরত পূত (আ.)-এর স্ত্রী। সে মুশরিকদের সহযোগী ছিল। উপরন্ধ হয়রত পূত (আ.)-এর সাথে হিজরত করতে রাজি হয়নি বিধায় আজাবে নিমজ্জিত হয়েছিল। শুনিকদের সহাযোগ النَّكُمُ لَنَّمُوْنَ عَلَيْهُمْ ... أَنَاكُمْ تَمْتُلُونَ विद्याल गुँত (আ.)-এর গোত্র- থানের নিকট তাকে নবী করে পাঠানো হয়েছিল। মধ্যপ্রাচ্যের 'সান্ধুম' নামক স্থানে বসবাস করত। তাদের ধ্বংসাবশেষ ও স্থৃতি বিজ্ঞত্বিত নিদর্শনাদি মুণ-মুণ ধরে বিদ্যামান ছিল। আরবের কুরাইশরা সিরিয়ায় সফরে যাওয়া-আসা করার সময় তা তাদের পথে পড়ত। তথা হতে প্রস্থানকারীরা তোরে রওয়ানা হতো, আর আগমনকারীরা সন্ধ্যায় এসে পৌছত।

#### অনুবাদ :

# . ১۳۹ ১৩৯. আর ইউনুস (আ.) রাস্লগণের একজন ছিলেন

.١٤. ১৪٥. <u>चत्रत करता, एवन हा ननाग्रन करतिक</u> नानिएय السَّفْينَةِ الْمُعْلُوءَةِ حِيْنَ غَاضَبَ قَوْمُهُ لُمَّا لَمْ يَنْزِلْ بِهِمُ الْعَذَابُ الَّذِي وَعَدَهُمْ بِهِ فَرَكِبَ السَّفِيْنَةَ فَوَقَفَتْ فِي لُجَّةٍ الْبَحْرِ فَقَالَ الْمَلَاَّحُونَ هُنَا عَبْدٌ أُبِثُّ مِنْ سَيِّدِهِ تُظْهِرُهُ ٱلْقُرْعَةُ .

١. فَسَاهَمَ قَارِعُ اَهْلِ السَّفِيْنَةِ فَكَانَ مِنَ المُدْحَضِينَ الْمَغْلُوبِينَ بِالْقُرْعَةِ فَالْقُوْهُ فِي الْبَحْرِ.

. فَالْتَقَعُهُ الْحُوْتُ ابْتَلَعَهُ وَهُوَ مُلْيَحُ أَيُّ أَتِ بِمَا يُلَامُ عَلَيْهِ مِنْ ذَهَابِهِ إِلَى ٱلْبَحْرِ وَ رُكُوبِهِ السَّفِيْنَةَ بِلاَ إِذْنِ مِنْ رَبِّهِ.

نَا الْمُ سَبِّحِيِّنَ ١٤٣ مَا ١٤٣. فَكُولاً أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُ سَبِّحِيِّنَ الذَّاكِرِيْنَ بِقَوْلِهِ كَثِيْرًا فِي بَطْنِ الْحُوْتِ لَا اللَّهُ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظّلميّنَ.

· لُلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ لَصَارَ بَطْنُ الْحُوثِ قَبْراً لَهُ إلى بَومُ الْقِبْمَةِ. গিয়েছিল বোঝাইকৃত নৌকায় পরিপূর্ণ নৌকায় যখন তাঁর গোত্র তাঁর প্রতি ক্ষুদ্ধ হয়েছিল। কেননা সে তাদেরকে যে আজাবের প্রতিশ্রুতি দিয়েছিল তা আসেনি। সুতরাং সে নৌকায় আরোহণ করল। অতঃপর নৌকাটি সমূদ্রের মধ্যে আটকে পড়ল। তখন মাঝিরা বলল, এখানে একজন গোলাম রয়েছে যে, তার মনিব হতে পলায়ন করেছে: লটারির ঘারা সে প্রকাশিত (সনাক্ত) হবে।

১৪১, অতঃপর লটারি দিল নৌকার আরোহীরা লটারি দিল : ফলে সে দোষী সাবাস্ত হলো - লটারিতে পরাস্ত হলো। সুতরাং তারা তাকে সমুদ্রে ফেলে দিল।

১৪২, অতঃপর তাকে মৎস গ্রাস করল – তাকে গলাধঃকরণ করল। <u>আর সে ছিল তিরক্</u>ত অর্থাৎ এমন কিছু করেছিল যাতে সে তিরক্কত হয়েছে। যেমন- স্থীয় প্রভুর অনুমতি ব্যতীত সমূদ্রে যাত্রা, নৌকায় আরোহণ

বর্ণনাকারী এবং গুণগান) পাঠকারী হতেন - সীয় لَا إِلْهُ إِلَّا آنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ ١٥٥٩ ্রিট্রা তুমি ছাড়া কোনো ইলাহ নেই। আমি তোমার পবিত্রতা বর্ণনা করছি। নিঃসন্দেহে আমি জালিমদের অন্তর্ভুক্ত। এর দারা মাছের পেটে আল্লাহকে অধিক স্মরণকারী না হতো।

১১১ ১৪৪. তাহলে পুনরুতান দিবস পর্যন্ত মাছের পেটে অবস্থান করত। (অর্থাৎ) কিয়ামত পর্যস্ত মাছের পেট তার জনা কবর হতো ৷

শেট ১১৫ ১৪৫. <u>অতঃপর আমি তাকে নিক্ষেপ করদাম</u> –মাছের পেট - فَشَبَّذُنْهُ ٱلْقَيَنْنَاهُ مِنْ بَطْنِ الْحُوْتِ

بِالْعَرَآ، بِوَجْهِ الْاَرْضِ اَىْ بِالسَّاحِيلِ مِنْ يَـُوْمِهِ اَوْ بَسُعْدَ ثَـ لَاَثَةِ اَوْ سَبْعَةِ اَيَّامِ اَوْ عِشْرِيْنَ اَوْ اَرْسُعِيشْنَ يَـوْمًا وَهُوَ سَقِيْبُمُ عَلَيْلٌ كَالْفُرخ الْمُمَثِّظِ .

١. وَٱنْبَتَنْنَا عَلَيْهِ شَجَرةً مِّنَ يَّقْطِينٍ وَهُوَ الْفَرْعُ تَقْطِينٍ وَهُوَ الْفَرْعُ تَظِيئًا عَلَى خِلانِ الْعَادة فِي الْفَرْعِ مُعْجِزَةً لَهُ وَكَانَتَ تَاتِيْهِ وَعْلَةً صَبَاعًا وَمَسَاءً بَشْرَبُ مِنْ لَبَيْهِا حَتَى قَدِى.

হতে আমি তাকে ফেলে দিলাম। সমভূমিতে ভূদির উপর। অর্থাৎ সমুদ্র তীরবর্তী এলাকায় সেই দিনই অথবা মতান্তরে তিন, সাত, বিশ কিংবা চরিশ দিন পর। আর তথন সে অসুস্থ ছিল– রুণ্ণ পালকহীন পাথির ছানার ন্যায়।

\ ¿ । ১৪৬. আর তার উপর লতা-পাতাযুক্ত বৃক্ষ সৃষ্টি করলাম।
আর তা হলো লাউপাছের ঝাড়, যা তাকে ছায়া দিল।
তা ছিল কাণ্ডযুক্ত, যা সাধারণত লাউপাছের হয় না
(অস্বাভাবিক)। এটা তাঁর মোজেজা ছিল। আর
সকাল-সন্ধ্যায় তাঁর নিকট একটি হরিণী আসত। সে
তার দুধ পান করত। এভাবে সে হউপুষ্ট [শক্তিশালী]
হয়ে উঠল।

#### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

উল্লেখিত আরাজসূহের সংশ্রিষ্ট কাহিনী: সূরা সাফ্জাতে যে সকল নবীর ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে তনুধ্যে সর্বশেষে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর উল্লেখ করা হয়েছে। সূরা আছিয়়া, নিসা, আনুআম, ইউনুস ও আপোচ্য সূরায় বিশেষভাবে তার কাহিনীর উপর আপোকপাত করা হয়েছে। কুরআনে কারীমে তাকে ঠুঁও এবং শুক্র শুক্র তা বলা হয়েছে। আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন ত ক্রান্ত শুক্র শির্মে আরু করতে পারব না। অন্যত্ত ইরশাদ হয়েছে পুক্র শুক্র শুক্র শুক্র শির্মেশ আসা পর্যন্ত ধর্ষ ধারণ কর এবং মাছ ওয়ালার ন্যায় হয়ো না।)

হবরত ইউনুস (আ.)-এর গোত্রের সামাজিক অবস্থা : হযরত ইউনুস (আ.) ছিলেন 'মোছেল' শহরের নিনুওয়া নামক স্থানের অধিবাসী। তাঁর জাতির লোকেরা ছিল মূর্তিপুক্তন । তাদের প্রধান মূর্তির নাম ছিল 'আশতার'। তাঁর জাতির লোকেরা ধনবান ও অত্যন্ত সম্পদশালী ছিল। তাদের ধন-সম্পদ বিশু-বৈচব ও সুখ-ছাজ্মেরর প্রাচুর্য ছিল। মূলত ঐশ্বর্ধের প্রাচুর্যই তাদের মধ্যে ডেলেন-জাসাদ ও অপরাধ প্রবণতার বিস্তার ঘটিয়েছিল। এর কারণেই তারা খোদাদ্রোহী ও বেপরোয়া হয়ে পড়েছিল। আলাহ তা আলা বলেন 'তোঁ নির্মান ক্রিটির ক্রি

হবরত ইউনুস (আ.)-এর লাওরাত : আল্লাহ তা আলা ইবলান করেছেন ' وَأَنَّ بُوْنُسُ لَيْسُ لَيْسُ لَيْسُ (আ.) রাস্লগণের অন্যতম ছিলেন : আল্লাহ তা আলা তাকে নবুয়ত দান কর্ত নিনুওয়াবাসীদের হেলিয়েতের জনা নিযুক্ত করেছিলেন :

হয়রত ইউনুস (আ.) গোত্রের হেদায়েতের জন্য সর্বশাকি নিয়োগ করলেন। তিনি তাদের নিকট তাওঁটাদের দাওয়াত পেশ করলেন। তাদেরকে মূর্তি পূজা হতে বারণ করলেন। তারা তার দাওয়াত গ্রহণ করল না। তার জাকে সাড়া দিল না। তাকে রাস্ক্র হিনেবে মেনে নিতে তারা অধীকার করল। তিনি তাদের শান্তির তয় দেখালেন। জাতির লোকদের প্রতি বিরক্ত ও নিরাশ হয়ে অনাত্র চলে গেলেন। তিনি যাওয়ার সময় জাতির লোকদের একটি সময়ে আজাব আসার কথা বলে গেলেন। গোত্রের লোককের আজাবের নিদর্শনাদি দেখে হয়েরও ইউনুস (আ.)-কে পুঁজতে লাগল কিছু পেল না। অবশোহে তারা আলাহর নিকট তথনা করল এবং কাল্লাকাটি করতে তবল করল। আলাহ তাদেরকে কমা করে দিলেন। তাদের উপর আজাব নাজিল করলেন না। হয়েরও ইউনুস (আ.) যখন জানতে পারলেন যে, গোত্রের উপর আজাব নাজিল ইয়নি তথন কিনি তীত হয়ে পজলেন। তাবলেন গোত্রের উপর আজাব নাজিল ইয়নি তথন কিনি তীত হয়ে পজলেন। তাবলেন গোত্রের তাকে ফিয়া বালিক হালি করে। এমনকি তারা তাকে প্রাণে মেনেক্লেতে পারে। সূতরাং তিনি অজানার উদ্দেশ্যে পাড়ি জমালেন। তিনি সমুদ্রের দিকে যাত্রা করলেন। তথায় একটি জাহাছে আরোহণ করলেন। জাহাজাটি ছিল আরোহাতৈ ঠাসা। কিন্তু সমুদ্রের মধ্যে জাহাজাটি আটকে পেল। মাঝি-মাল্লারা বলল, এ জাহাজা মনিবের নিকট হতে পলায়ন করে আসা কোনো দাস রয়েছে। তার গুনাহের কারণে আমাদের জাহাজ আটকে গোছ। অওপের তারা লটারী দিল। লটারীতে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর নাম উঠল। লোকেরা তাঁকে সমুদ্রে ফেলে দিল। একটি বৃহদাকারের মাছ তাঁকে প্রাস করল এবং গিলে ফেলে। হয়বত ইউনুস (আ.) অনুতও হলেন। তিনি আল্লাহর নিকট ক্ষমা চাইতে লাগলেন। কেন আল্লাহর অনুমতি না নিয়ে চলে আসপেনে, তজ্জমা নিজেকে তিরকার করতে লাগলেন। তিনি মাছের পেটে বার বার পড়তে লাগলেন।

"হে আল্লাহ! আপনি বাতীত কোনো ইলাহ নেই। আমি আপনার গুণ-গান ও পবিত্রতা বর্ণনা করছি। নিঃসন্দেহে আমি জালিমদের একজন।" আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন, হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর উক্ত দোয়া আরপের নিচে গিয়ে পৌছল। ফেরেশতাগণ আল্লাহর দরবারে আরজ করলেন, হে আমাদের প্রভূ! এক আশ্চর্য জনক স্থান হতে একটি দুর্বল শব্দ শোনা যাছে। তা কার আওয়াজং আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করলেন, এটা আমার বান্দা হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর আওয়াজ লতার দোয়া। ফেরেশতাগণ পুনরায় আল্লাহ তা'আলার নিকট আরজ করলেন, হে আমাদের রব! আপনি কি হ্যরত ইউনুস (আ.)-কে তার হাডাবিক অবস্থার সংকর্মের বিনিময়ে তাঁকে এ মদিবত হতে উদ্ধার করবেন নাং জবাবে আল্লাহ তা'আলা বললেন, নিশ্ব আমি তাকে এ বিপদ হতে উদ্ধার করব। আল্লাহ তা'আলা মাছটিকে নির্দেশ দিলেন হযরত ইউনুস (আ.)-কে সমুদ্র উপকূলে উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে মাছটি হযরত ইউনুস (আ.)-কে একটি উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে মাছটি হযরত ইউনুস (আ.)-কে একটি উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলার কির্দেশে মাছটি হযরত ইউনুস (আ.)-কে একটি উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলার কির্দেশে মাছটি হযরত ইউনুস (আ.)-কে একটি উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলা করেনে- ইবিনাম করেনে- তালা করেনি তালা মাছটি হয়ত ইউনুস (আ.)-কে একটি উন্মুক্ত ময়দানে নিক্ষেপ করবা। আল্লাহ তা'আলার কির্নেল মার্য কর্কি করেছি। আর আমি তাকে দুর্গনিজ্ঞা (বিপদ্য) হতে উদ্ধার করেছি। আমি সম্যান্দারনের অনরপ্রপাতাবে উদ্ধার করে থাকি।

হযরত ইউনুস (আ.) মাছের পেটে কড দিন ছিলেন এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের মধ্যে বিভিন্ন মতামত রয়েছে। কেউ কেউ বলেন, যেদিন মাছ তাকে গ্রাস করেছিল সেদিনই তাকে উপকূলে উদগীরণ করেছে। কেউ বলেন তিন দিন, কারো মতে সাত দিন, কোনো কোনো মুফাসসির বলেন- বিশ দিন আবার এক দলের মতে চল্লিশ দিন তিনি মাছের পেটে ছিলেন।

মাছটি তাঁকে সমুদ্রের উপকৃলে উন্মুক্ত ময়দানে উদ্গীরণ করল। আল্লাহ তা'আলা সঙ্গে সঙ্গে তথায় একটি লাউগাছ জনিয়ে দেন। লাউগাছটি ছিল সাধারণত নিয়মের বহির্ভূতভাবে কাও ও ডালপালা বিশিষ্ট। এটা হযরত ইউনুস (আ.)-এর মোজেঙ্গা স্বরূপ ছিল। একটি হরিণীর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা তাঁর খানের বাবস্থা করলেন। হরিণীটি সঙ্গাল-সন্ধ্যায় তাঁর নিকট আসত। তিনি তার দুধ পান করতেন। এতাবে ক্রমে ক্রমে তিনি সুস্থ ও সবল হয়ে উঠলেন। অথচ যখন মাছটি তাঁকে উদগীরণ করেছিল তখন তিনি অতিশয় দুর্বল ছিলেন। তাঁরে সমস্ত শরীর ফ্যাকাশে হয়ে পড়েছিল। শরীরের চামড়া নবজাতক পাধির হানার ন্যায় নাজ্ক হয়ে পড়েছিল।

হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর গোত্তের তওবা ও আল্লাহর দিকে প্রত্যাবর্তন : হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর গোত্র তার দাবলাই প্রত্যাব্যান করেছিল। তিনি তাদের ঈমান হতে নিরাশ হয়ে আল্লাহর আজাবের তর দেবাদেন। এমনকি কখন তাদের ঈম্ব আজাব আসবে তাও জানিয়ে দিলেন। অতঃপর এলাকা ছড়ে পাশের এক জারগায় অবস্থান করেলেন। গোত্তের লোকজন শেই নির্দিষ্ট দিন আজাবের আলামত দেখতে পেল। তারা হ্যরত ইউনুস (আ.)-কে বুঁজল, কিন্তু পেল না। তারা পরশারে পরামর্থ করল— কি করা যায়। বয়োবৃদ্ধগণ বললেন, হ্যরত ইউনুস (আ.) বলতো তার খোদা সর্বত্র বিদ্যামান, সর্বশ্রোতা ও সর্বজ্ঞাতা। সুতরাং চল আমরা হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর খোদার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি। সুতরাং সকলে মিলে আল্লাহর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করি। সুতরাং সকলে মিলে আল্লাহর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা করেল। তারা দোয়া করল— তিন্তা ভাইন করিট ভূমি টুন্টি টুন্টি করিট ভূমি তারা দোয়া করলেল। তানের তওবা করুল করলেন। তাদের উপর হতে আজাব সরে গেল।

হযরত ইউনুস (আ.)-এর পোত্রের ভন্ত পরিণতি: সমুদ্র হতে উথিত হয়ে সুস্থ হওয়ার পর হযরত ইউনুস (আ.) আরাহ তা আলার নির্দেশে পুনরায় ভাওহীদ ও ইবাদতের দাওয়াত নিয়ে তাঁর জাতির নিকট গেলেন। এবার তারা তাঁর দাওয়াত কবুল করন। সকলে থালিস তওবা করত আরাহে তা আলার নিকট কান্নাকাটি করল। আলাহ তা আলা তাদের প্রতি সদয় হলেন। পরবর্তী সময়ে তারা সুখে-সাক্ষ্মেনা কাটিয়েছিল। তাদের উপর আর কোনো আজাব আসেনি। আলাহ তা আলা বলেন- وَالْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ هُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ هُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ هُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

े ज्वाबारक विद्मवण : এ ज्वल आहार وَإِنَّ يَبُونَ مَنَ الْمُحَرِّسَلِيْنَ اذْ ابْوَقَ الْكَيْ الْفُلْبِي الْمُسْتَحِوْنَ أَنْ الْفُلْبِي الْفُلْبِي الْمُسْتَحِوْنَ أَنْ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

হথরত ইউনুস (আ.) কি পদায়নের পূর্বে নবী ছিলেন? মৎসের সেই স্বরণীয় ঘটনার পূর্বে হযরত ইউনুস (আ.) নবী ছিলেন কিনা? এ প্রসঙ্গে মুফাস্সিরণণ ও ঐতিহাসিকগণের মধ্যে মতানৈক্য রয়েছে। অতএব একদলের নিকট মৎসের ঘটনার পর তাকে নবী বানানো হয়েছে। তাঁদের মতে হয়রত ইউনুস (আ.)-কে সে কালের বাদশাহ ও তার সম্প্রদায়ের লোকদেরকে হেদায়েত করার জন্য প্রেরণ করেছিলেন। তারা তাঁর দাওয়াত গ্রহণ করল না। তিনি তাদেরকে আজাবের তয় দেখালেন। অতঃপর আজাব আপতিত না হওয়ায় তিনি পালিয়ে যান এবং পথিমধ্যে নবুয়ত প্রান্ত হন। আর এ স্থলে ইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রেইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রিট্রাইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রেইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রির্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রিন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রেইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রির্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিন্ট্রন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রেইন্ট্রন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্রিইন্ট্

অন্য দলের অভিমাত হলো, হয়বাত ইউনুস (আ.) মথসের ঘটনার পূর্বেই নরুয়ত প্রাপ্ত হয়েছিলেন। অর্থাৎ পলায়ন করাব পূর্বেই ভিনি নবী ছিলেন। কুরআনে কারীমের প্রকাশ্য বচনভঙ্গি ও অধিকাংশ বর্ণনানুসারে এ অভিমাতটি অর্থাগণ্য হওয়া প্রমাণিত হয়। অর্থাৎ পূর্ব থেকেই তিনি নবী ছিলেন এবং নরুয়ত লাভের পরই মথসের ঘটনা অনুষ্ঠিত হয়। তাই আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করেছেনকরেছেনকরেছেনকরেছেনকরিছেনকরেছেনকরিছিলেন, তবন তিনি আল্লাহন রাসুল ছিলেন।

হৰৰত ইউনুস (ছা.) কেন ৰোকাইকৃত দৌকার দিকে পালিয়ে পেলেন? মুকাস্সিরীনে কেরাম উক্ত পলায়নের দুটি কারণ উল্লেখ করেছেন–

১ ইয়বত ইউনুন (আ.) তার সম্প্রদায়কে তাবহীলের দাওয়াত দিলেন। সম্প্রদায়ের লোকেরা দাওয়াত এয়ণ করল না। তারা হববত ইউনুন (আ.)-এর রিসালাতকেও অধীকার করল। তখন আল্লাহ তাজালা হবরত ইউনুন (আ.)-কে অবগত করলেন (ম.) উক সম্প্রদায়ের উপর আলাব অবতীর্গ করাবেন। আর আলাব অবতীর্গ করার জন্য একটি সময়ও নির্ধারণ করে দিয়েছিলেন: আলাব নাজিল রওয়ার পূর্বে হবরত ইউনুন (আ.) গোত্র হতে সরে পড়লেন; কিছু গোত্রের তওবার করেবে আজাব নারের মার এ দিকে পোত্রের তওবার করেবে।

২. হয়বত ইউনুস (আ.) গোত্রকে আজাবের যেই ভয় দেখিয়েছেন তার প্রতিশ্রুতি মূপত আল্লাহর পক্ষ হতে দেওয়া হয়নি; বরং তিনি নিজের পক্ষ হতে উক্ত প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন। অতঃপর আল্লাহ তা'আলার নিকট নোয়া করলেন আজান নাজিল করার জনা কিন্তু তার কওমের তওবার করেশে দোয়ার কার্যকারিতা সাময়িকভাবে স্থগিত হয়ে য়য়। সুতরাং তিনি মাননিকভাবে ক্ষুদ্ধ হয়ে পালিয়ে য়ন।

نَيْنَ ,এর অর্থ এবং হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর শানে نَيْنَ । শব্দ প্রয়োগের কারণ : يَنْ اِجهالَ يُونِ । হতে নির্গত হয়েছে । এর অর্থ হলো- "কোনো গোলাম তার মনিবের নিকট হতে পানিয়ে যাওয়া ।"

আল্লাহ তা আলা হয়রত ইউনুস (আ.)-এর ব্যাপারে এ জন্য টুর্নু শব্দটি ব্যবহার করেছেন যে, তিনি আল্লাহর পক্ষ হতে এইীর অপেক্ষা না করেই রওয়ানা হয়ে পিয়েছেন। নবীগণ (আ.) আল্লাহর অত্যন্ত ঘনিষ্ঠজন। তাদের সাধারণ তুল-ক্রটিও আল্লাহ তা আলার নিকট জঘন্য অপরাধ হিসেবে বিবেচিত হয়ে থাকে। সূতরাং কঠিন শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে।

আরামা আলুসী (র.) أَيِّنَ إِلَى الْفَلْكِ الْمَتْكُونَ (أَدَّ ) بَنَ الْفَلْكِ الْمَتْكُونَ (الْمَالِكُ الْمَتْكُونَ (الْمَالِكُ الْمَتْكُونَ (الْمَالِكُ अलिए प्रांचार अनुभी (त्राचेर प्रांचार अनुभी) ব্যতীত নিজ জাতির নিকট হতে পালিয়ে গিয়েছিলেন, সেহেতু তাঁর সম্পর্কে এ শব্দটির প্রয়োগ যথার্থ হয়েছে।

এরপর তিনি উল্লেখ করেছেন যে, নির্দিষ্ট সময়ে যখন আজাব আসল না তখন হয়রত ইউনুস (আ.) আল্লাহর অনুমতি ব্যতীতই চদে গেলেন। পরে তাঁর জাতির লোকেরা যখন তাকে পেল না তখন তারা বড়-ছোট সব লোক ও সব জন্তু-জানোয়ার নিয়ে বের হলো আজাব নাজিল হওয়ার বড় দেরি ছিল না। তারা আল্লাহর দরবারে কান্না-কাটি করল এবং ক্ষমা প্রার্থনা করল। আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ক্ষমা করে দিলেন।

আরাতের ব্যাখ্যা : হ্যরত ইউনুস (আ.) নৌকায় উঠার পর সমুদ্রের মাথে নৌকা আটকে গোল । মাধিরা বলল, এ নৌকায় এমন কেউ রয়েছে যে, তার মনিবের নিকট হতে পালিয়ে এসেছে। অতঃপর তাকে সনাজ করার জন্য তারা লটারি দিল। "সুতরাং তিনি লটারিতে অংশ এহণ করলেন এবং পরাভৃত হলেন।"

উক লটারি তথন দেওয়া হয়েছিল যখন নৌকা সমুদ্রের মাঝখানে গিয়ে ঋড়ের কবলে পড়েছিল। আর বোঝাই অধিক হওয়ার কারণে তা পানিতে নিমক্তিত হওয়ার আশঙ্কা দেখা দিয়েছিল।

শবিষ্ণতে লটাবির বিধান : শরিয়তের দৃষ্টিতে লটারির মাধ্যমে কারো অধিকার সাব্যস্ত করা যায় না এবং কাউকে অপরাধীও সাব্যস্ত করা যায় না। উদাবরণত যদুপ লটারির মাধ্যমে কাউকে চোর সাব্যস্ত করা যায় না। উদ্ধুপ যদি দুজনের মধ্যে কোনো সম্পত্তির মালিকানা নিয়ে মতডেদ হয় ভাষ্থদে লটারির মাধ্যমে তার ফমসালা করা জায়েজ নেই। তবে যদি কোনো ব্যক্তিকে শরিয়ত কয়েকটি বন্ধু হতে যে-কোনো একটিকে এবংশ করার জন্য অনুমতি দেয়, তাহদে তাদের যে কোনো একটি এবংশ করার জন্য লম্মতি দেয়, তাহদে তাদের যে কোনো একটি এবংশ করার জন্য লটারী দেওয়া জায়েজ; বরং উক্ত পরিস্থিতিতে লটারী দেওয়া উত্তম। যেমন কারো যদি একাধিক ব্রী থাকে তা হলে সফরে যাওয়ার সময় তাদের যে কোনো একজনকে সঙ্গে নিয়ে যাওয়া জায়েজ কিছু এ ক্লেত্রে লটারী দেওয়া উত্তম। তাহদে আর কেউ মনগ্রজ্ব বৃত্তার স্থোগ পাবে না। নবী করীম ক্রম্ম তাই করতেন।

ৰারা করার কারণ : পূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে, হযরত ইউনুস (আ.) যে নৌকায় উঠেছিলেন তা সম্পূর্ব বোঝাই ছিল। উপরন্তু মাঝ দরিয়ায় যেয়ে তা ঝড়ের কবলে পড়ে। কর্তৃপক্ষ লটারীর মাধ্যমে আরোহীদের একজন সমুদ্রে নিক্ষেপ করার সিদ্ধান্ত নিলেন। লটারী দেওয়া হলো, লটারীতে হযরত ইউনুস (আ.) পরাজিত হলেন। তাঁকে সমুদ্রে ফেলে দেওয়া হলো।

এখানে আন্থ্যামা জালালুদ্দিন সুমুতী (त्र.) اَلْمُعْطَيْنَ –এর তাফসীর করেছেন اَلْمُعْطَيْنَ শদেব ঘারা। أَلْمُعْطَيْنَ শদেব ঘারা। কাউকে অকৃতকার্য (বার্থ) করে দেওয়া। এর মর্মার্থ হলো- কাউকে অকৃতকার্য (বার্থ) করে দেওয়া। এর মর্মার্থ হলো- কাটারীতে তার নাম উঠল। তিনি নিজে নিজেই সমুদ্রে ঝাঁপিয়ে পড়লেন। তবে এর ঘারা তার উপর আত্মহতার অপবাদ দেওয়া যাবে না। কেননা হয়তো উপকৃল নিকটে ছিল এবং তিনি আশা করেছিলেন যে, সাতার কেটে তীরে চলে যেতে পারবেন। –্মাত্মাবিয়ুক্ত কুবআন্

জায়াজের ব্যাখ্যা : হযরত ইউনুস (আ.) সমূদ্রে পড়ে যাওরার পর একটি আহাজের ব্যাখ্যা : হযরত ইউনুস (আ.) সমূদ্রে পড়ে যাওরার পর একটি মাছ তাকে গিলে ফেলন। তিনি ভখন অনুভঙ্ড হলেন এবং আল্লাহ তা'আলার ইবাদতে লেগে পেলেন। আল্লাহ তা আলা ইবশান করেন– যদি হযরত হয়রত ইউনুস (আ.) জিলিরে আত্মনিয়োগ না করতেন, তাহলে তথা হতে তার রেহাই পাওয়ার কেনেন সম্ভবনা ছিল না; বরং কেয়ামত পর্যন্ত সে মাছের পেটেই অবস্থান করত।

অবশ্য এর অর্থ এই নয় যে, মাছটি কিয়ামত পর্যন্ত জীবিত থাকত; বরং এর সঠিক অর্থ হচ্ছে- উক্ত মাছের পেটকে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর কবর বানিয়ে দেওয়া হতো।

ভাসবীহ ও ইন্তেগফারের দ্বারা মসিবত লাঘব হয় : আলোচ্য আয়াত হতে প্রমাণিত হয় যে, বিপদ-মসিবত লাঘবে ভাসবীহ ও ইন্তেগফারে বিশেষ ভূমিকা রয়েছে। হযরত ইউনুস (আ.) মাছের পেটে থাকা অবস্থায় বিশেষভাবে বারংবার নিম্নোক্ত দোয়াটি পাঠ করছিলেন ক্রিন্ত দোয়াটি পাঠ করছিলেন ক্রিন্ত দোয়াটি পাঠ করছিলেন ক্রিন্ত দোয়াটি পাঠ করছিলেন ক্রিন্ত দুর্বিদ্ধান করছি। নিঃসন্দেহে আমি জালিমদের একজন। এ কালিমা পাঠের বরকতে আল্লাহ আমালা পরীক্ষা (বিপদ) হতে নাজাত দিলেন। আর তিনি মাছের পেট হতে সহীহ সালেম বের হয়ে আসলেন। এ জনা বুজুর্গানে দীন হতে এ রীতি চলে এসেছে যে, তারা ব্যক্তিগত অথবা সমষ্টিগতভাবে বিপদাপদের সময় উক্ত কালিমা সোয়া লক্ষ বার পড়ে থাকেন। এর বরকতে আল্লাহ তা আলা মসিবত দুর করে দেন।

আৰু দাউদ শরীফে হ্যরত সা'দ ইবনে আবী ওয়াক্কাস (বা.) হতে বর্ণিত আছে যে, নবী করীম ﷺ ইরশাদ করেছেন- হয়রত ইউনুস (আ.) মাছের পেটে যে দোয়া পড়েছেন (অর্থাৎ مَنْ عَنْ مَنْ مَنْ الطَّالِيمِيْنَ (ভা যে কোনো মুসলমান যে কোনো উদ্দেশ্যে পড়বে আল্লাহ তা'আলা তার লোয়া কবুল করবেন। —[কুরতুবী, মা'আরিফ]

শুন্দি আরাতৰ্যের ব্যাখ্যা : আরাহ তা আলা ইরশাদ করেন - হযরত ইউনুস (আ.) যখন অনুভত্ত হয়ে আরাহ তা আলার নিকট কমা প্রার্থনা করলেন, তখন আরাহ তা আলা তাঁর দোয়া কবুল করলেন এবং একটি খোলা ময়দানে মাছটি তাঁকে উনগীরণ করল। তখন হয়রত ইউনুস (আ.) বুবই অসুস্থ ছিলেন। তাঁর আশ্রয় ও ছায়ার জন্য আরাহ তা আলা লতা-পাতাযুক্ত একটি গাছ তথায় গজিয়ে দিলেন।

- বলে খোলা ময়দানকে যেখানে কোনো গাছ-পালা তরুলতা জন্মায় না। সেখানে আত্মগোপন করার অথবা আশ্রয় নেওয়ার কোনো জায়গা নেই। বর্ণিত আছে যে, হযরত ইউনুস (আ.)-কে মাছটি 'মোছেল' শহরের একটি বন্তির অদূরে একটি উনুক্ত ময়দানে উদ্দীরণ করেছিল।

কোনো কোনো বর্ণনা মতে, হযরত ইউনুস (আ.) মাছের পেটে থাকার কারণে অভিশয় দুর্বল হয়ে পড়েছিলেন। তাঁর শরীরের পশম পর্যন্ত অবশিষ্ট ছিল না।

এমন গাছকে বলা হয় যার কাও হয় না। হাদীসে এসেছে যে, এটা ছিল লাউগাছ। এটা গজানোর উদ্দেশ্য ছিল হয়রও ইউনুস (আ.)-এর ছায়া পাওয়া। এখানে এইনে শব্দ ছারা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ তা আলা মোজেলা হিসেবে লাউগাছের কাও সৃষ্টি করেছেন। অথবা, অন্য কোনো গাছের উপর লাউয়ের ঝাড় সৃষ্টি করে দেওয়া হয়েছিল। কেননা ঝাড় ব্যতীত ছায়া পাওয়া মার্শকিল ছিল।

মুফাস্সিরণণ উল্লেখ করেছেন যে, লাউগাছটি দু'ডাবে হযরত ইউনুস (আ.)-এর উপকারে এসেছিল। প্রথমত উনুক্ত ময়াদানে তা তাকে ছায়াদান করেছিল। বিতীয়ত তাঁর শরীরে যেন মাছি বসতে না পারে তারও ব্যবস্থা হয়েছিল এ লাউগাছটির মাধ্যম। কেনন লাউ ঝাড়ে মাছি বসে না।

- خَدْنُونِي مِنْ أَرْضُ الْهُوْصِلِ اللِّي مِائِمَة ٱلْفِ اَوْ بَلْ يُزِينُدُونَ عِشْرِيْنَ اَوْ ثَكَلَاثِيْنَ اَوْ سَبْعِثُ أَلُفًا ء
- لِرْعُوْدِيْنَ بِهِ فَكَنَّا فِينَهُمْ أَبِقَانُنَاهُمْ
- تَوْبِيْخًا لَهُمْ ٱلرَبِّكَ الْبِنَاتُ بِزَعْمِهِمْ أَنَّ الْمَلَاسَكَةَ بَنَاتُ اللُّهِ وَلَهُمُ الْبَنُونُ فَيَخْتَصُّونَ بِأَلَابُنَاءٍ.
- ١٥٠. أمَّ خَلَقْنَا الْمَلَاكَةَ انَانًا وَّهُمْ شُهِدُوْنَ خَلَقْناً فَيَقُولُونَ ذُلكَ.
  - ١٥١. أَلَا إِنَّهُمُ مِنْ افْكَهِمْ كَذِّبِهِمْ لَيَقُولُونَ لَا
- ١٥٢. وَلَدَ النَّلَهُ ٧ بِقَوْلِهِمُ الْمَلَاتِكَةُ بِنَاتُ الله وَإِنَّهُمْ لَكُذَبُونَ فَيْه .
- وَاسْتُغْنِيَ بِهِا عَنْ كَنْوَا الْوَصْلِ فَحُذَنَا أَى إِخْتَارَ الْبِنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ.
- ১٥٤ ১৫৪. তোমাদের কি হয়েছে? তোমরা কিরপ ক্যুসালা কর? الْحُكْمَ الْفَاسدَ .

- পাঠিয়েছিলাম মোসেল শহরের নিন্ওয়া নামক স্তানের একটি জাতির নিকট- একলক্ষ বা তত্তাধিক লোকের নিকট বিশ অথবা ত্রিশ কিংবা সত্তর হাজার :
- ১৪৮, সূতরাং তারা ঈমান গ্রহণ করেছিল : প্রতিশ্রুত আজ্রুব স্বচক্ষে দেখার প্র- সূত্রাং আমি তাদেরকে সম্ভোগের সুযোগ করে দিলাম আমি তাদেরকে অবশিষ্ট বাখলাম একটি নির্ধারিত সময় পর্যন্ত যেন তাতে তাদের নির্ধারিত সময় নিঃশেষ হয়ে যায়।
- ১৪৯. কাজেই আপনি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করুন আপনি তিবস্কাবের ভঙ্গিতে মক্কাবাসীদের নিকট জানতে চান-তোমাদের রবের জন্য কি কন্যা সন্তান রয়েছে কেননা তারা মনে করে (এবং বলে বেডায়) থে. ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা- আর তাদের জন্য রয়েছে পুত্র সন্তান? কাজেই তারা তথ পুত্র সন্তানের অধিকাঠী হাব ।
- ১৫০ অথবা আমি কি ফেরেশভাদেরকে নারী রূপে সৃষ্টি করেছি আর তারা স্বচক্ষে দেখেছে? আমার সষ্টিকরণ- যদ্দরুন তারা তা বলে বেড়াচ্ছেঃ
  - ১৫১. জেনে রেখো! তারা তাদের বানোয়াট তাদের মিথ্যা ভাষণা বলে বেডায়।
  - ১৫২, যে, আল্লাহ সন্তান জন্ম দিয়েছেন- তাদের এ বক্তব্যের মাধ্যমে যে, ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা আর নিঃসন্দেহে তারা মিথ্যাবাদী এ ব্যাপারে।
  - ১৫৩. তিনি কি বেছে নিয়েছেনঃ প্রশ্নবোধক হামযাটি যবর-যোগে। তার কারণে হামযায়ে অসলের উল্লেখ নিষ্পায়োজন। কাজেই তাকে বিলোপ করা হয়েছে অর্থাৎ পছন্দ করেছেন- পুত্র সম্ভানের পরিবর্তে কন্যা সম্ভানকে
    - এরপ অন্যায় ফয়সালা :

١٥٥. أَفَلاَ تَذُّكُّرُونَ بِإِدْغَامِ التَّاءِ فِي الَّذَالِ إِنَّهُ سُبْحَانَهُ تَعَالَلُ مُنْزَّهُ عَنِ الْوَلَدِ -

েজ, তার্জান লালা পালা পালা পালা পালা করে। তার করা করা করা করি তার করা করে। তার করা করা করে করা করে। তার করা কর لِلُّه وَلَدُّا .

١٥٧. فَمُأْتُواْ بِكِتَابِكُمُ التَّوْرَاةِ فَأَرُوْنِي ذُلِكُ فِيْهُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ فِي تَوْلِكُمْ ذُلِكَ .

এবং. তোমরা কি উপদেশ গ্রহণ করবে নাং (نَدُكُرُونَ -এং মধ্যে) 🖒 -কে 🗓 -এর মধ্যে ইদগাম কর হয়েছে ৷ [মূলত এটা ছিল ুট্টিট্ট -এ ব্যাপারে যে,] আল্লাহ তা'আলা সন্তানসন্ততি হতে পবিত্র।

দলিল এ ব্যাপারে যে, নিশ্বয় আল্লাহ তা'আলার

সন্তান সন্ততি রয়েছে।

১৫৭. সুতরাং তোমরা তোমাদের কিতাবখানা পেশ করো অর্থাৎ তাওরাত আর তাতে আমাকে তা দেখিয়ে দাও। যদি তোমরা সত্যবাদী হয়ে থাক্ - ভোমাদের উক্ত উক্তির মধ্যে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের ব্যাখ্যা : অতঃপর পুনরায় আমি তাকে এক লক্ষ বা ততোধিক وَاَرْسَـلْنَاهَ اِللَّي مِائَةِ اللَّهِ أَوْ يَـزيـ লোকজনের নিকট পাঠিয়েছি। আলোচ্য আয়াতের উপর বিভিন্ন প্রশ্ন উত্থাপিত হয়ে থাকে।

মাছের ঘটনার পর হ্যরত ইউনুঙ্গ (আ.)-কে কাদের নিকট পাঠানো হয়েছিল? ইতঃপূর্বেই উল্লেখ করা হয়েছে যে, হয়রত ইউনুস (আ.) আল্লাহর অনুমতি ব্যতীভ কওমকে ত্যাগ করে চলে গিয়েছিলেন। পথিমধ্যে একটি নৌকায় উঠার পর নৌকাটি ঝড়ের কবলে পড়ে এবং ডুবে যাও<mark>য়ার উপক্রম হয়।</mark> লোকেরা তাকে সমূদ্রে নিক্ষেপ করে দেয়। একটি মা**হ তাকে** গিলে ফেলে এবং পরে একটি উপকূল ভূমিতে ফেলে দেয়। আল্লাহর অনুগ্রহে তথা হতে নাজাত পাওয়ার পর হ্যরত ইউনুস (स्रा.) পুনরায় দাওয়াতি কাজে আত্মনিয়োগ করার জন্য আদিষ্ট হন।

এখন প্রশ্ন হচ্ছে যে, পুনরায় তাঁকে কোথায় পাঠানো হয়েছে? পূর্ববর্তী কওম তথা মোসেল শহরের নিনুওয়া এলাকায় না অন্য কোথাও? এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের মধ্যে মতপার্থক্য রয়েছে।

- ১. আল্লামা বাগাবী (র.) ও একদল মুফাস্সিরের মতে উল্লিখিত আয়াতে নিনুওয়ায় প্রেরণ করার উল্লেখ নেই; বরং মাছের ঘটনার পর তাকে অন্য একটি জাতির নিকট পাঠানো হয়েছে? যাদের সংখ্যা ছিল এক **লক্ষের** কিছু বেশি।
- ২. আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) উল্লেখ করেছেন যে, পুনরায় (মাছের ঘটনার পর) হ্যরত ইউনুস (আ.)-কে পুর্বোক্ত নিনুওয়াবাসীদের নিকটই পাঠানো হয়েছিল। অধিকাংশ মুফাস্সিরগণ এ অভিমতই পোষণ করে থাকেন। কুরআনে কারীমের বচনভঙ্গি ও হাদীস এবং ঐতিহাসিক বর্ণনাদির দ্বারা এটাই প্রমাণিত হয়ে থাকে। অবশ্য **হয়রভ ইউনুস** (**আ**.)-এর কাহিনীর তব্রুতে তার রিসালাতের উল্লেখ দারা এটাই প্রতীয়মান হয় যে, রাসুল হওয়ার পরই মাছের ঘটনা সংঘটিত হয়েছে। এখানে পুনরায় এ জন্য এর উল্লেখ করা হয়েছে যে, হয়রত ইউনুস (আ.) সৃষ্ট হওয়ার পর পুনরায় তথায়ই প্রেরিত হয়েছেন। তবে এখানে এটাই বলে দেওয়া হয়েছে যে, তাঁকে গুটি কতেক লোকের নিকট পাঠানো হয়নি; বরং ভাদের সংখ্যা ছিল লক্ষাধিক। أَرْ वाबार्ण "أَرْ वाबार्ण "أَرْ वाबार्ण "أَرْ वाबार्ण "أَرْ वाबार्ण "إِنِّي مَانَهُ ٱللَّهِ أَوْ يَرْبُدُوْ শব্দটিকে 🗘 - এর অর্থে ব্যবহার করেছেন। আল্লামা জ্ঞালালুদিন সুযুতী (র.)ও তা-ই বলেছেন। হযরত মুকাতিল, ফার্রা ও আৰু উবায়দা (র.) 💃 শব্দটির অর্থ 💃 বঙ্গে মনে করেন।

- 🔾 হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, 🦫 শব্দটি এখানে 📆 -এর অর্থে হয়েছে :
- অনা এক কেরাতে এসেছে- المَيْلُ أَوْلِيْرُونَ अबीৎ দর্শকগণ তাদেরকে এক লক্ষের বেশি মনে করেন কিন্তু কত বেশি
  মনে করেন সে ব্যাপারে মতপার্থক্য রয়েছে।
- কেউ কেউ বলেছেন, বিশ হাজার।
- কারো কারো মতে, ত্রিশ হাজার।
- কেউ কেউ বলেছেন, সন্তর হাজার।

্র্যা শব্দটি সন্দেহের জন্য অথচ আল্রাহ তা'আলার শানে সন্দেহ ঠিক নয়। তথাপি আল্রাহ তা'আলা কিতাবে ্র্যা বল্লেন?

অথবা - رُزَّرَسُكُنَّهُ إِلَى سِاكَةَ الْكُ مِاكَةَ الْكُ مِاكَةَ الْكُ مِاكَةَ الْكُ مِاكَةَ الْكُ مِاكَةَ ال করেছেন - بَرَّرَسُكُنَاهُ الله مِاكَةَ اللهِ مَاكَةَ اللهِ مَاكَةَ اللهِ مَاكَةَ اللهِ مَاكَةَ اللهِ مَاكَةً ا নিকট অথবা তাতোধিক লোকের নিকট ।

এখন প্রশ্ন হচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলা তো সব কিছুই জানেন, তনেন, কোনো ব্যাপারেই তার সন্দেহ-সংশয় থাকার কথা নয় তথালি আল্লাহ তা'আলা এখানে ुঁ।" শব্দ ব্যবহার করলেন কিভাবে?

এর জ্বাওয়াবে মুফাস্সিরগণ বলেছেন– তা সাধারণ লোকদের হিসেবে বলা হয়েছে। অর্থাৎ একজন সাধারণ লোক যদি তাদেরকে দেখত তাহলে বলত যে, তাদের সংখ্যা এক লক্ষ বা তার কিছু বেশি।

আল্লামা থানবী (র.) বলৈছেন– এখানে সন্দেহের প্রকাশ করার উদ্দেশ্যই নয়। বরং ভাদেরকে এক লক্ষও বলা যায় এবং লক্ষাধিক বলা যায়। আর তা এভাবে যে, যদি ভগ্নাংশ হিসেবে করা না হয় তাহলে এক লক্ষ হবে। আর যদি ভগ্নাংশকে হিসেবে ধরা না হয় তাহলে লক্ষাধিক হবে।

আরাং তা আরাং তা আরা ইরপাদ করেন হবরত ইউনুস (আ.)-কে পুনরায় নিনুওয়া পাঠানোর পর তথাকার লোকেরা ঈমান গ্রহণ করল। তারা খাঁটি অন্তরে তাওবা করত আল্লাহ তা আলার নিকট ক্ষমা প্রথশনা করল। আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ক্ষমা করে দিলেন। একটি নির্দিষ্ট সময় অর্থাৎ মৃত্যু অর্বাধি তিনি তাদেরকে সুখে-বাক্ষম্যে, রাখলেন। মোটকথা তাদেরকে ইহলৌকিক সমৃদ্ধি এবং পারলৌকিক শান্তি দান করনেন।

তবে কেউ কেউ বলেন, এখানে "الرُّي صِّن" এর অর্থ হলো যতদিন পর্যন্ত তারা কুফর ও শিরকে লিও হয়নি ততদিন পর্যন্ত তাঁদের উপর কোনো আজাব ও গর্জব আসেনি– তারা সুখে-সাক্ষম্যেই ছিল।

আলোচ্য আয়াত য়ারা কাদিয়ানীদের দলিল পেল এবং মুহাকিকীনের পক্ষ হতে এর জবাব : আলোচ্য আয়াত হতে প্রমাণিত হয় যে, হযরত ইউনুস (আ.)-এর গোত্র হতে আজাব সরে গিয়েছে। কেননা তাঁর কওম সময়মতো ঈমান গ্রহণ করেছিল।

অধাচ ডৎনবী গোলাম আহমদ কাদিয়ানী তা হতে তার স্বপক্ষে অযৌজিক দলিল পেশ করেছিল। তা এই যে, গোলাম আহমদ কাদিয়ানী তার বিরোধীদের প্রতি চ্যালেঞ্জ দিয়েছিল যে, যদি তারা তার উপর ঈমান না আনে তাহলে আন্তাহর সিদ্ধান্ত হয়ে পেছে যে, অমুক সময় তাদের উপর আজাব এসে পড়বে। কিন্তু এতে বিরোধীদের বিরোধিতা আরও প্রচও আকার ধারণ করল। কিন্তু তাদের উপর আজাব আসল না। অতঃপর কাদিয়ানীরা বার্ধতার লাঞ্ছনা ঢাকা দেওয়ার জন্য বলতে লাগল যে, বিরোধীরা যেহেতু মনে মনে ভীত হয়ে পড়েছে এবং তওবা করেছে সেহেতু তাদের হতে আজাব সরে গেছে। যদ্ধেশ হয়রত ইউনুস (আ.)-এর করম হতে আজাব সরে গিয়েছিল।

কিন্তু হযরত ইউনুস (আ.)-এর কথম ঈমান আনার এবং রাসূলের আনুগত্য করার কারণে আজাব হতে রেহাই পেয়েছে। ৯৫৮ গোলাম আহমদ কাদিয়ানীর বিরোধীগণ না তার উপর ঈমান এনেছে আর না তার অনুসরণ করেছে। কাজেই উভয় ঘটনাকে এঞ করে দেখার কোনোরূপ অবকাশ নেই। বরং তার দ্বারা দলিল পেশ করা সম্পূর্ণ বাতিল।

পূর্বোক্ত আয়াতসমূহের সাথে অত্র আয়াতগুলোর সম্পর্ক : পূর্বোক্ত আয়াতসমূহে উপদেশ ও শিক্ষা গ্রহণ করার জন্য আরু: তা আলা আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর কাহিনীর উল্লেখ করেছেন। এ আয়াতসমূহে তাওহীদকে প্রমাণ করা ও শিরককে বাতিন করার মূল আলোচনা ওরু করা হয়েছে। বিশেষ করে এখানে শিরকের একটি খাস প্রকারের উপর আলোকপাত করা হয়েছে। মন্ধার কাফেরদের আকীদা ছিল যে, ফেরেশতাগণ আল্রাহ তা আলার কন্যা। আর জিনদের নেতাদের কন্যাবা হলো ফেরেশতাদের মাতা। আল্রামা ওয়াহেদী (র.) বলেছেন, কুরায়েশ ব্যতীত জুহায়নাহ, বনু সালীমাহ, বনু খোযায়াহ ও বনু মালীহের লোকজনও উক্ত আকীদা পোষণ করত। শ্বিবীর, মা আরিষ্ক)

'ফেরেশতাগণ আল্লাহের কন্যা' মুশরিকদের এ আকিদার সমালোচনা : মক্কার কাফেররা বিশেষত কুরাইশ, বন্ জুহায়নাহ, বন্
ক্রেপ্র্যি সালীমাহ, বন্ খোযায়াহ ও বন্ মালীহের লোকেরা আকিদা পোষণ করত যে, ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা সভান। অত্র
আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলা তাদের উক্ত আকিদার কঠোর সমালোচনা করেছেন। জোরালো ভাষায় ও যুক্তিপূর্ণ ভাষায় তাদের
মতবাদকে খণ্ডন করেছেন। আল্লাহ তা'আলা বলেন–

প্রথমত ভোমাদের উক্ত দাবি খোদ তোমাদের সামাজিক প্রচলন ও মূল্যবোধের দৃষ্টিতে সম্পূর্ণ ভূল। কেননা তোমরা নিজের কন্যাদেরকে লজ্জাকর মনে কর। এখন যাকে তোমরা নিজেদের জন্য লজ্জাকর মনে কর— যাকে নিজেরা গৃণা কর তাকে আল্লাহ ভা'আলার জন্য কিভাবে সাব্যস্ত কর। তাছাড়া তোমরা যে দাবি কর ফেরেশতারা আল্লাহর সন্তান— এতিহ্বিয়ে তোমাদের নিকট কি প্রমাণ রয়েছে?

কোনো দাবি সাব্যস্ত করার জন্য তিন প্রকারের দলিল পেশ করা যেতে পারে :

এক, স্বচক্ষে প্রত্যক্ষ করা।

দুই, নকলী (বর্ণনামূলক) দলিল। অর্থাৎ এমন কারো বক্তব্যের রেফারেঙ্গ দেওয়া যাকে সকলে মান্য করে। তিন. আকলী (যুক্তিভিত্তিক) দলিল।

আর এটা তো স্পষ্ট যে, তোমরা আল্লাহ তা'আলাকে ফেরেশতাদেরকে সৃষ্টি করতে দেখনি। তাদেরকে সৃষ্টি করার সময় তোমরা তথায় উপস্থিত ছিলে না। সুভরাং তাদের কন্যা হওয়ার ব্যাপারে তোমরা প্রতাক্ষদশী হতে পর না। এ দিকে ইশারা করে আল্লাহ তা আলা বলেছেন– أَنْ عُلُونَا تَالَّهُ فَا قَالَ الْسَالِيْكُمُ إِنَا تَالَّهُ وَالْمُونَانَ مَرْمَ مُنْ مُونُونَا وَالْمُونَانَ مَرْمُ مُنْ مُنْ مُونُونَا وَالْمُونَانَ مَا اللهُ عَلَيْكَ وَانَا تَرْمُمْ مُنْ مُونُونَا وَاللهُ عَلَيْكَ وَانَا تَرْمُمْ مُنْ مُؤْنَانًا وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكَ وَانَا تَرْمُونُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

আর তোমাদের নিকট কোনো নকলী দলিলও নেই। কেননা তাদের বক্তবাই গ্রহণযোগ্য হবে যার সত্যবাদী হওয়া সর্বজনবিদিও। অথচ যারা উক্ত আকিদা পোষণ করে থাকে তাদের মিধ্যাবাদী হওয়া সর্বজনবিদিও। কাজেই তাদের বক্তব্য দলিল হওয়ার বেগায়তা রাখে না। আপ্তাহ তা আলা নিম্নোক আয়াতে তাই বুঝাতে চেয়েছেন مَنْ اَلْكُولُمْ لُمُنْ الْمُحْمِمُ لُمُنْ الْمُحْمِمُ لُمُنْ الْمُحْمِمُ لُمُنْ الْمُحْمِمُ لُمُنْ الْمُحْمِمُ لَمَنْ الْمُحْمِمُ لَمْ اللّه اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه وَلّم وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه و

তা ছাড়া আকলী দলিল বা যুক্তিও তোমাদের মতবাদকে সমর্থন করে না। কেননা খোদ তোমাদের ধারণা অনুযায়ী পুত্র সন্তানের মোকবিলায় কন্যা সন্তানের মর্যাদ্য কম। সুতরাং যে পবিত্র সন্তা (আল্লাহ তা'আলা) এর মর্যাদ্য সমন্ত বিশ্ব প্রকাবের মধ্যে সর্বাধিক তিনি কি করে নগণ্য মর্যাদ্যর বন্ধুটিকে [অধিক মর্যাদ্যর মোকবিলায়] গ্রহণ করতে পারেন; আল্লাহ তা'আলা নিম্নোক্ত আয়াত ছারা এ দিকেই ইন্সিত করেছেন- النظم তিনি কুটিকে টুলিক উপর টিকটাল আলাক পুত্র সন্তানের পরিবর্তে কন্যা সন্তান গ্রহণ করেছেন; ধিক তোমাদের বিবেক-বৃদ্ধির উপর। কিভাবে তোমবা এরপ রায় দিতে পারলে। এখন গুধু তোমাদের দাবিকে প্রতিষ্ঠিত করার একটি পথই অবশিষ্ট রয়েছে তাহলো তোমাদের নিকট কোনো আসমানি কিতাব এসেছে যাতে ওহীর মাধ্যমে তোমাদের উক্ত আকিদার তা'লীম দেওয়া হয়েছে। যদি এরূপ হয়ে থাকে তাহলে আমাকে দেখাও যে, তোমাদের সে কিতাব ও ওহী কোথায়া নিয়েক আয়াত দ্বারা এটাই বুখানো হয়েছে।

ं مُكُمْ سُلْطَانَّ كُبُيْنٌ. فَأَثِراً بِكِتَابِكُمْ إِنْ كُنْتُمُ صَادِبَيْنَ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ ال अठाः यिन তোমরা ভোমানের नांदिएक সভাবাদী হয়ে থাক ভাহলে ভোমানের আসামানি কিতাব খুলে দেখাও।

সুতরাং উপরিউক্ত আলোচনা হতে পরিষারভাবে প্রমাণিত হয় যে, মুশরিকরা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা বলে দাবি করত তা সর্বাংশে মিথ্যা ও সম্পূর্ণ অব্যৌক্তিক।

হটধৰ্মীদেরকে পান্টা প্রপ্লের মাধ্যমে জবাব দিতে হয় : আলোচ্য আয়াতসমূহ হতে প্রতীয়মান হয় যে, হটধর্মীদেরকে ইলয়মি জবাব দেওয়া উচিত। ইলয়মি জবাব বলে বিরোধীদের কোনো দাবিকে খোদ তাদের অন্য কোনো দৃষ্টিভঙ্গি ধারা বাতিল সাবান্ত করা। এর অর্থ এই নয় যে, তাদের অন্য দৃষ্টিভঙ্গিকে আমরা মেনে নিয়েছি। বরং অধিকাংশ ক্ষেত্রে অপর দৃষ্টিভঙ্গিতিও ভূল হয়ে থাকে। তথুমাত্র বিরোধীদেরকে বুঝানোর জনা তা করা হয়ে থাকে।

এ কেত্রেও আল্লাহ তা'আলা বিরোধীদের আঞ্চিদাকে বাভিন্ন সাব্যন্ত করার জন্য খোদ তাদের এ দৃষ্টিভঙ্গিকে কাজে লাণিমেছেন যে, কন্যা সন্তানের জন্ম লজ্জাকর হয়ে থাকে। এর অর্থ এই নয় যে, আল্লাহ তা'আলার নিকটও কন্যা সন্তানের জন্ম লজ্জাকর। আর তার অর্থ এটাও নয় যে, তারা যদি ফেরেশভাদেরকে আল্লাহর কন্যা সন্তান না বলে পুত্র সন্তান বলত, তাহলে তা সঠিক হতো। বরং এটা একটি ইল্যামী জবাব। এর উদ্দেশ্য হলো খোদ তাদের খ্যান-ধারণার মাধ্যমে তাদের আঞ্চিদাকে খণ্ডন করা।

অন্যথা এ রকম আকিদার প্রকৃত জবাব হলো আল্লাহ ডা'আলা কোনো কিছুর মুখাপেক্ষী নন, তার না কোনো সন্তান-সন্ততির প্রয়োজন রয়েছে আর না সন্তান-সন্ততি হওয়া তাঁর উচ্চ মর্যাদার জন্য শোডনীয় হতে পারে।

অনুবাদ :

١٥٨ ك٥٥٠. <u>صَجَعَلُواْ</u> أَيْ الْمُشْرِكُونَ بَيْنَةَ تَعَالَي وَبَيْنَ الْجِنَّةِ أَيْ ٱلْمَلَابَكَةِ لِإِجْتِنَانِهِمْ عَنِ الْاَبُصَارِ نَسَبًا ﴿ بِقَوْلِهِمْ أَنَّهَا بِنَاتُ اللَّهِ وَلَقَدْ عَلَمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ أَيْ قَالِلَيْ ذٰلِكُ لَمُحْضَرُونَ النَّارَ يُعَذَّبُونَ فيهَا .

. سُبْحُنَ اللَّهِ تَنْزِيهًا لَهُ عَمَّا يَصِفُونَ باَنَّ للله وَلَداً .

. ١٦. الله عبَادَ النُّله الْمُخْلَصِينَ أَيُّ الْمُوْمِنِيْنَ إِسْتِثْنَاءُ مُنْقَطِعٌ أَيْ فَانَّهُمْ يُنَزُّهُونَ اللَّهُ عَكَّا يَصَفُهُ هُؤُلاًءٍ.

. ١٦١ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنَ الْأَصْنَامِ. ﴿١٦١ فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنَ الْأَصْنَامِ.

ا স্থাত্ন স্থাত্ন প্র বিকট হতে তোমাদের তেনি কাই পার না তার নিকট হতে তোমাদের তেনি কাই পার না তার নিকট হতে তোমাদের رَعَلَيْه مُتَعَلَقُ بِقَوْلِه يَفْتِنِيْنَ y أَيْ أَحَداً . الله الله علم الله المحمد المامة المامة المامة المامة الله المحمد على الله علم الل

تَعَالَىٰ قَالَ جَبْرَيْهِلُ لِلنَّبِيِّ عَلَكُ .

- अध्यत्रण क्षितताक्षेल (चा.) नवी कतीम 😅 - وَمَا مِنَّا مَعْشَرُ الْمَلَائِكَةَ أَخَذًا إِلَّا لَهُ مَعًامُ مُعَلُومُ لا في السَّمَوْت يَعْبُدُ اللُّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالِي فَيْهِ لَا يُتَجَاوَزُهِ . ١٦٥. وَإِنَّا لَنَبْعِثُ الصَّافَيُونَ آفَداَمِنَا في

[করেছে] তার মাঝে অর্থাৎ আল্লাহর মাঝে এবং জিনদের মাঝে অর্থাৎ ফেরেশতাদের মাঝে, কেন্দ্র তারা দৃষ্টি হতে লুকিয়ে থাকে 🚣 -এর শাদিক ভর্থ হলো গোপন থাকা, লুকিয়ে থাকা। বংশের সম্পর্ক-কেননা তারা বলত ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা, অথচ জিনরা জানে যে. নিঃসন্দেহে তাদেরকে অর্থাং তা যারা বলে– অবশ্যই উপস্থিত করা হবে জাহান্রামে তথায় তাদেরকে আজাব দেওয়া হবে।

১৫৯. আল্লাহ তা আলার তাসবীহ তার পবিত্রতা- তা হতে যা তারা বর্ণনা করে থাকে- যেমন (তারা বলে) আল্লাহর সন্তানসন্ততি রয়েছে।

১৬০. আল্লাহর মুখলিস বান্দাগণ ব্যতীত অর্থাৎ ঈমানদারগণ त्राहर । अर्था९ क्रेमाननादगन वे সব কলঙ্ক হতে আল্লাহর পবিত্রতা বর্ণনা করে থাকেন যা মুশরিকরা বলে বেড়ায়।

তারা অর্থাৎ মর্তিসমহ।

भावरामत निकछ २८७, आत عَلَيْهُ भनि وَالْمُعَالُونُ হয়েছে আল্লাহর বাণী 🚅 🚉 -এর সাথে বিভান্ত

তা'আলার জানা রয়েছে।

বললেন- নেই আমাদের মধ্য হতে বর্ধাং) ফেরেশতাদের মধা হতে কেউ- তবে তার জন্য একটি নির্দিষ্ট <sup>জ্ঞাত</sup> <u>ষ্ট্রান রয়েছে</u> – আকাশমগুলে তথায় সে আল্লাহর ইবাদত করে। সে তা অতিক্রম করে যেতে পারে <sup>না।</sup>

<sup>১৬৫</sup>. <u>আর নিক্য় আমরা সারিবদ্ধকারী</u> আমাদের www.eelm.weelayacage गर्मा

जात निःशतमार <u>जामती जामती काली</u> - जालाह जाजानात करा या जाराज्मीय जा शरट जेत পरित्रठ। चामती करा या जाराज्मीय जा शरट जेत পरित्रठ। पायशाकाती :

نَّهُ عَالَى اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ الْعِبَادَةُ . ١٦٩ كُنَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيْنَ الْعِبَادَةُ وَ هم अकिष्ठे <u>ताना २०॥</u> (অर्था९) आन्नाश्त अन्य हेतानजल थालम कत्रज्ञा

১৭০. আলা হ তা আলা ইরশাদ করেন – অথচ তারা তাকে তারা তাকে আলা ইরশাদ করেন – অথচ তারা তাকে তারা তাকে তারা তাকে তারা তাকে তারা তারা তারে করেল অর্থাৎ যে কিতাবখানা তাদের নিকট আসেহে। আর তা হলো ক্রআনে হাকীম – যা সেনব কিতাব হতে উন্তম। সুতরাং অচিরেই তারা জানতে পারবে – তাদের কফরির পরিণতি সম্পর্কে।

এ১১ আর পূর্ব হতে নির্ধারিত হয়ে রয়েছে আমার বাক্য (প্রতিশ্রুতি) সাহায্যের ব্যাপারে <u>আমার বাক্য (প্রতিশ্রুতি) সাহায্যের ব্যাপারে আমার রাসূলগণের জন্য</u> আর তা হলো–আল্লাহর বাণী দিক্রী দ্রীতি কর্তী দ্রীতি কর্তী ক্রিটি নিক্র আমি এবং আমার রাসূলগণ বিজয়ী হবে। আবার রাসূলগণ বিজয়ী

নিঃসন্দেহে তারাই إِنَّهُمْ لَهُمَ الْمُنْصُورُونَ " ১৭২. إِنَّهُمْ لَهُمَ الْمُنْصُورُونَ - ১١٧٢ إِنَّهُمْ لَهُمَ الْمُنْصُورُونَ - সাহায্প্রাপ্ত হবে ।

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

আরাতের শানে নুবৃদ : হযরত মুজাহিদ (র.) হতে বর্ণিত রয়েছে থে, কুরাইপরা বলত যে, ফেরেশতাগণ আরাহের কন্যা সন্তান। হযরত আবৃ বকর (রা.) তাদেরকে জিজেস করনেন, ফেরশতাগণ মিদ আরাহ তা'আলার কন্যা সন্তান হয়ে থাকে তাহলে তাদের জননী কে। তারা উত্তর দিল যে, জিন সরদারগণের কন্যারা হলো তাদের জননী। তখন আরাহ তা'আলা তাদের উক্ত বজবোর প্রতিবাদ করে বলেছেন وَالْمُعَنَّذُ النَّهُمُ لَلْمُحَشِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ الْمُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ الْمُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ الْمُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَلْمُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ الْمُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُحَسِّرُونَ لَا مُعَالِّمَ لَالْمُعَلِّمُ لَا مُعَالِّمَ لَا إِمْ عَلَيْكُ مُعَالِّمَ لَا لَا مُعَالِّمُ لَا مُعَالِّمَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُعَالِّمَ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمٌ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِّمَ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِّمُ لِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمَ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لِمُعْلِمُ لَا مُعَالِمُ مُعْلِمُ لِمُعْلِمٌ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا عَلَيْكُمْ مُعْلِمٌ لَا مُعَالِمٌ لَا مُعَالِمٌ مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمٌ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَمُعِلَّمُ لَا مُعَالِمٌ لَمْ مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ لَا مُعَالِمُ مُعَالِمٌ لَمُعَلِمُ لَمُعِلِمٌ لَمُعِلِمُ لَمُعِلِمٌ لَمُعِلِمُ لِمُعِلِمُ لَمُعِلِمُ لِمُعِلِمُ لِمُعِلِمُ لِمُعَالِمُ لَمُعِلِمُ لِمُعَلِمٌ لِمُعَلِمُ لِمُعِلِمُ لِ

অপরদিকে ইসলামের প্রথম দিকে মুসলমানগণ নামাজে সারিবন্ধ হয়ে দাঁড়াতে জানত না। তারা কিছুটা এলোমেলো হয়ে দাঁড়াত। তাদেরকে তালীম দেওয়ার জন্য আল্লাহ তা'আলা ফেরেশতাগণের ইবাদতের অবস্থা (জিব্রাইলের মুখে) তুলে ধরেছেন। الْشَاكُوْنُ আর নিঃসন্দেহে আমরা নামাজ পড়ার সময় সারিবন্ধ হয়ে থাকি।

्याग्राण्य राग्या : আর মকার মূশরিকরা আল্লাহ তা'আলা ও জিনদের মধ্যে বংশ শাই স্থাপন করেছে। এর এক ব্যাখ্যা হচ্ছে— এখানে মকার মূশরিকদের এ ভ্রান্ত আফিদার সমালোচনা করা হয়েছে যে, জিনদের সর্দার কন্যাগণ ফেরেশতাগণের জননী। যেন আল্লাহর নিকট ক্ষমা চাই) জিন সর্দারদের কন্যাদের সাথে আল্লাহ তা'আলার দাম্পত্য সম্পর্ক রয়েছে। আর সে সম্পর্কের কারণেই ফেরেশতারা জন্মহণ করেছেন।

সূতরাং তাফসীরের এক বর্ণনায় এসেছে যে, যখন আরবের মুশরিকরা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহ তা'আলার কন্যা বলে দাবি করন তখন হযরত আবৃ বকর (রা.) তাদেরকে জিঞ্জেস করলেন, তাহলে তাদের জননী কে? তারা উত্তরে বলন, তাদের জননী হলো জিন সর্দারদের কন্যা। -[ইবনে কাছীর]

কিন্তু এ স্থলে প্রশু হতে পারে যে, উক্ত আয়াতে তো আল্লাহ তা'আলা ও জিনদের মধ্যে বংশ সম্পর্কের কথা বলা হয়েছে। অঞ দাম্পত্য সম্পর্ক তো বংশীয় সম্পর্ক নয়।

এ জনাই হযরত ইবনে আব্বাস (রা.), হাসান বসরী (র.) ও যাহ্হাক (র.) হতে বর্ণিত অপর একটি তাফসীরই এ স্থলে সমধিক গ্রহণযোগ্য বলে মনে হয়। আর তা হচ্ছে– আরবের মুশরিকদের আর্কিদা এটাও ছিল যে, (মা'আযাল্লাহ) শয়তান আল্লাহর তাই। আল্লাহ হলেন কল্যাণের স্রষ্টা। অপরদিকে শয়তান (ইবলিস) হলো অকল্যাণের স্রষ্টা।

এখানে তাদের উক্ত বাতিল আকিদাকে খণ্ডন করা হয়েছে। –[ইবনে কাছীর, কুরতুবী ও কাবীর]

- ं बाता के উদ্দেশ্য करा कि? আলোচ্য আয়াতে وَجَعَلُوا بَيْتَكُ وَيَتِنَ الْجِلَّةِ نَسُبُّهُ ' बाता कि উদ্দেশ্য करा خديدو- এ त्राशास्त्र यूकात्रनित्रगणत सरक्ष सरक्ष सरक्ष कराइरहः - जूठताः-
- ক. একদল মুফাস্সির বলেছেন, এখানে اَلْبِيَّاءُ -এর ছারা ফেরেশতাগণকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। يُحِيِّءُ -এর আডিথানিক অর্থ হলো গোপন থাকা বা সুকিয়ে থাকা। যেহেতু ফেরেশতারা লোকচন্দুর অন্তরালে থাকে সেহেতু তাদেরকে اَلْبِيَّنَاءُ বলা যুক্তিসমত।

সূতরাং হযরত মুকাতিল (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে— মক্কার কুরাইশ ও অপরাপর কতিপর গোত্র বলত যে, "ফেরেশতাগণ আস্থাহর কন্যা সন্তান"। তাদের উক্ত আফিদাকে খণ্ডন করার জন্যই আলোচ্য আয়াতগুলো নাজিল হয়েছে। আর আলোচ্য আয়াত থরো তাদের উক্ত আফিদার প্রতি ইন্ধিত করা হয়েছে।

খ, অপর একদল মুফাস্সিরের মতে, এখানে হিন্দুটা -এর বারা জিনদেরকে বুঝানো হয়েছে।

হযরত মুঞ্জাহিদ (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, মঞ্জার কাফেররা বলত— ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা'আলার কন্যা। তখন হযরত আবু বকর (রা.) তাদেরকে জিল্পাসা করলেন যে, যদি ফেরেশতাগণ আল্লাহর কন্যা হন তাহলে তাদের জননী কে। তখন তথল তারা জবাবে বলল, তাদের জননী হলো জিনদের সর্পারগণের কন্যাপণ। এটা হতে স্বভাবতই প্রমাণিত হয় যে, তারা দাবি করেছেন যে, জিন সর্পারদের কন্যাপণের সাথে আল্লাহ তা'আলার (মা'আযাল্লাহ) দাশত্য সম্পর্ক রয়েছে। যার ফল্প্রুতিতে ফেরেশতাগণ জন্পাত করেছে।

অত্র আয়াতে তাদের উক্ত আকিদার প্রতিই ইঙ্গিত করা হয়েছে।

ইয়াম বাবী (ব.) উদ্রিখিত ডাফনীবহরের সমালোচনা করেছেন এবং নিষ্কোক্তভাবে তাদের খবন করেছেন : প্রথমেত তাফনীরটি এ জন্য এবংযোগা নয় যে, ইভঃপূর্বে আল্লাহ তাখালা সুপ্রটভাবে তাদের উক্ত আকিলা তথা "ফেরেলতাগণ সন্ধাহর কন্যা সন্তান"-কে খবন ও বাভিল করে দিয়েছেন। অতঃপর আলোচ্য আয়াত " تَسَبُّ وَسَنَّ الْجُنِّةَ وَسَنَّ الْجُنِّةَ وَسَنَّ الْجُنَّةِ وَسَنَّ الْجُنَّةِ وَسَنَّ الْجُنَّةِ وَسَنَّ الْجُنَّةَ وَسَنَّ الْجُنَّةَ وَسَنَّ الْجُنَّةَ وَسَنَّ الْجُنَّةِ وَسَنَّ الْجُنَّةِ وَسَنَّ الْجُنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنِّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنِّةُ وَالْجَنِّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنَّةُ وَالْجَنِّةُ وَالْجَنَافُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِّةُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ والْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِيقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنِاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ وَالْجَنَاقُ

আর বিতীয় তাফসীরটিও এ জন্য এহণযোগ্য নয় যে, এতে দাম্পত্য সম্পর্কের উল্লেখ করা হয়েছে। অথচ আয়াতে বলা হয়েছে سَمُعَامَرَتَ -এর অর্থ হলো বংশগত সম্পর্ক। দাম্পত্য সম্পর্ককে شِيَّتَ বলে না, বরং একে বলে مُعَامَرَتَ वा اِنْتِرَامُ اِلْكِرَامُ

ইমাম রাষী (র.)-এর মাযহার: ইমাম রাষী (র.) বলেছেন যে, এখানে بُسْتَ -এর দ্বারা বংশণত সম্পর্ককে বুঝানো হয়েছে, আর ন্দ্রার জিনদেরকেই বুঝানো হয়েছে। সুতরাং হয়রত ইবনে আব্বান (রা.) এবং হাসান বসরী (র.) ও যাহহাক (র.) হতে বর্ণিত আছে যে, আরবে মুশরিকরা এটাও বলত যে, ইবলিস (শয়তান) আল্লাহর ভাই (মা'আযাল্লাহ)। আল্লাহ তা'আলা কল্যাণের স্রষ্টা আর ইবলিস হলো অকল্যাণের স্রষ্টা।

আলোচ্য আয়াতে প্রকৃতপক্ষে তাদের উক্ত আকিদার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। মুহাক্তিকগণ ইমাম রামী (র.)-এর এ তাফসীরকেই প্রাধান্য দিয়েছেন।

আয়াতের ব্যাখ্যা: পূর্বোক আয়াতের ব্যাখ্যা উদ্বিখিত اَلْمِينَا الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمَحْانَ الْمِحْانَ الْمُحْانَ الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمِحْانَ الْمُحْانَ الْمُحْانِ الْمُحْانَ الْمُحْمَانِ الْمُحْمِينَ الْمُحْمَانِ الْمُحْمِينَ الْمُحْمَانِ الْمُحْمَانِ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمَانِ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينَ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُعْمِينَ الْمُحْمِينِ الْمُعْمِينَ الْمُعْمِينِ الْمُحْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينَ

আর যারা 🚅 ্র এর দারা শয়তান বা ইবলিসকে বৃঝিয়েছেন তাদের মাযহাব অনুযায়ী আয়াতখানার তাফসীর হচ্ছেন তোমরা তো জিনকে আন্তাহর সাথে শরিক করে রেখেছ তারা নিজেরাও তালো করেই জানে যে, আখেরাতে তাদের হাশর হবে অতান্ত ধারাপ। যেমন- ইবলিস সে তার অতত পরিণতি সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত রয়েছে। সূত্রাং যে স্বয়ং জানে যে, তাকে কঠিন আজাব ভোগ করতে হবে তাকে খোদার সাথে শরিক করা নিজের বোকামি ছাড়া আর কিঃ

আলোচ্য আয়াতের উদ্দেশ্য : উল্লিখিত আয়াতের হারা আল্লাহ তা'আলা মক্কার কান্দেরদের একটি ভ্রান্ত আকিদার অন্তঃসারশূন্যতা বর্ণনা করেছেন। শাণিত যুক্তির মাধ্যমে তাদের ভূল ধরিয়ে দিয়েছেন, যাতে তারা শিরকের অক্টোপাশ ছিন্ন করে তাওহাদের পানে ধাবিত হতে পারে। তাদের মগন্ধ ধোলাই হয়।

مَّمَ عَلَاهَ " وَلَقَدْ عَلِيمَة الْجَمَّةُ إِنَّهُمْ الْجَعْمُونَ " आग्नाएकत मधाहिक وَلَقَدْ عَلِيمَة الْجَنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُعْضُونَ قال عام - إِنَّهُمْ الْجَمْعُةُ إِنَّهُمْ لَمُعْضُونَ الْجَمْعُ الْجَمْعُ الْجَمْعُ الْجَمْعُ الْجَمْعُ الْجَعْ

এক. উক্ত ঘমীরের ক্রুক্র হলো মন্তার মুদরিক সম্প্রদায়। তথন আয়াতের অর্থ ববে-إِنَّ ٱلسَّشْرِكِيْنَ بَـَقَوْلُونَ مَا بَغُولُونَ فِي الْسَلَيْكَةِ وَقَدْ عَلِيمَتِ السَّلَيْكَةُ السَّشْرِكِيْنَ فِي ذَٰلِكَ كَاذِيْرُونَ وَإِنَّهُمْ الشَّارُ وَمَعَيْمِونَ بِمَا بَغَوْلُونَ - لَسُعَمَّرُونَ

অর্থাৎ মুশরিকরা ফেরেশতাগণের ব্যাপারে যা বলার বলছে। অথচ ফেরেশতাগণ ভালোভাবেই জ্বানেন যে, উক্ত বক্তব্যে মুশরিকরা মিথ্যাবাদী। তক্জনা মুশরিকদের জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে এবং আন্তাব দেওয়া হবে।

পুই. উক ্রে যমীরের মারজি' হলো اَلْجِيَّةُ [জিন] অর্থাৎ জিন [পরতানরা] ডালো করেই জানে যে, তাদেরকে জাহান্লামে নিকেপ করা হবে এবং আজাব দেওয়া হবে। আয়াতের ব্যাখ্যা : মুশরিক সম্প্রদায় আল্লাহ তা'আলার প্রতি সন্ত্রান-সন্ততির সেই সম্পর্ক হুপন করে থাকে আল্লাহ তা'আলা তা হতে সম্পূর্ণ পূত-পবিত্র। মূলত এটা ফেরেশতাগণের উক্তি আল্লাহ তা'আলা এখানে তার উড়ব্দি দিয়েছেন। মুশরিকরা আল্লাহ তা'আলার উপর যে মিথ্যা অপবাদ দিয়েছিল তাকে খণ্ডন করা এবং ফেরেশতাদের মূখে আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা কীর্তন করা এর উদ্দেশ্য। কেননা মুশরিকরা তাদেরকে আল্লাহর কন্যা সন্তান বক্ষেছে। সূতরাং আল্লাহর বক্তব্যের পর এখানে এ ব্যাপারে খোদ ফেরেশতাদের বক্তব্য অত্যন্ত সমীচীন হয়েছে। অর্থাৎ মুশরিকরা তো বলে ফেরেশতারা আল্লাহর কন্যা— কিন্তু এ ব্যাপারে দেখা যাক যে, খোদ ফেরেশতারা কি বলেং কেননা মুশরিকদের অপেক্ষা ফেরেশতারা তান্তর নিজস্ব ব্যাপারে অধিক ওয়াকিফহাল থাকার কথা।

খাঁ, আয়াতের ব্যাখ্যা : কাফের ও মুশরিকরা আল্লাহ তা'আলার উপর বহু মিথ্যা অপবাদ দিয়ে থাকে। যেমন মন্ধার কাফেররা বলে বেড়ায় যে, আল্লাহ তা'আলার সন্তান-সন্ততি রয়েছে। জিনদের সাথে রয়েছে আল্লাহ তা আলার বংশগত সম্পর্ক। আল্লাহ তা'আলা বলেন- কিছু আমার মুখলিস তথা ঈমানদার বান্দাগণের কথা ভিন্ন। তারা আমার সাথে কাউকে শরিক করে না। কাউকে আমার সন্তান-সন্ততি বলে দাবি করে না। কারো সাথে আমার বংশগত সম্পর্ক রয়েছে বলে দাবি করে না। বরং উপরিউক্ত বিষয়াবলিকে তারা আমার জন্য অশোভনীয় ও অপ্রয়োজ্য বলে ঘোষণা দের। আমার অসবীহ পাঠ করে, আমার প্ত-পবিক্রতা বর্ণনা কর। আমার প্রশংসা ও তণগান করে।

कराय है। والا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيَّنَ कि? এशात أَسُتَعَنَّنَ مِنْهُ वाहाएक إلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِيِّنَ - विष्ठ हा। जात कि के مُسْتَقَنِّنَ مِنْهُ किए का مُسْتَقِّنَى مِنْهُ के वर्षा مَسْتَقَنَّنَ रिक्

- কেউ কেউ বলেছেন, এটার مُن عَذَاب جَهَيْتَم وَلا هُمْ يُحْضَرُونَ অর্থাৎ لَمُحْضَرُونَ क्रिंड क्रिंड वलाइन, এটার مُنتَفِئني مِنْ عَذَاب جَهَيْتَم وَلا هُمْ يُحْضَرُونَ अर्था९ মুখলিস বান্দাগণ জাহান্নামের আজাব হতে নাজাত পাবে; তাদেরকে জাহান্নামে হাজির করা হবে না।
- কারো কারো কারো মতে, এটা আল্লাহর বাগী- "ثَبَنَ الْجِنَّةِ أَلْهَا يَبُنَعُ الْجِنَّةِ عَلَيْهِ مَنْ الْجِنَّةِ عَلَيْهِ الْجَنْهِ عَلَيْهِ الْجَنْهُ عَلَيْهِ الْجَنْهُ عَلَيْهِ الْجَنْهُ الْجَنْهُ عَلَيْهِ الْجَنْهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

জোরাত্বরের ব্যাখা : আল্লাহ তা'আলা মুশরিকদেরকে যারা কেরেশতাদেরকে আল্লাহ তা'আলা মুশরিকদেরকে যারা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহর কন্যা সন্তান বলে দাবি করে এবং সদা-সর্বদা খোদাদ্রোহীতায় লিঙ থাকে ফেরেশতাদের খোদাশ্রীতি ওব উল্লেখ করে থিকার দিয়েছেন। ফেরেশতারা আল্লাহর আদেশের বাইরে এক কদমও নাড়াচাড়া করে না। এমনকি ইবাদত করার জন্য তাদেরকে যে স্থান নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে তাও তারা অতিক্রম করে না। হয়রত ইবনে আক্রাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে— কর্মান্ত করিছেন নাই এমন্ট্রিক করে ক্রেম্বা দুর্দিত করিছেন নাই অসম্যানের প্রতি বিঘত জামণায় একেক জন ফেরেশতা নামান্ত ও তাশবীহরত রয়েছেন।

তা ছাড়া ফেরেশতারা আল্লাহর ইবাদত ও তাসবীহ পাঠ করে থাকে অত্যন্ত শৃঞ্চলের সাথে এবং আদব ও মহক্ষতের সাথে। শেষোক আয়াতটি দ্বারা সেদিকেই ইন্সিত করা হয়েছে।

আরাভয়রের ব্যাখ্যা : আরাত তা'আলা বলেন পূর্ব হতেই আমার রাস্লগণের জন্য আমার বাক্য দ্বির হয়ে বাক্ষারের ব্যাখ্যা বক্ষারের বাক্য দ্বির হয়ে বাক্ষারের বাক্য দ্বির হয়ে বাক্ষারের বাক্য দ্বির হয়ে বাক্ষারের বাক্য দ্বির হয়ে বাক্ষারের বাক্স দ্বির হয়ে আরার বাক্স দ্বির হয়ে আরার বাক্স দ্বির বাক্ষারের বাক্স বাক্ষারের বাক্স বাক্ষারের বাক্ষারে

রাস্লগণের বিজয়ী হওয়ার অর্থ: উক্ত আয়াতহয়ের সারকথা হলো- এটা পূর্ব হতেই দ্বির করে রাখা হয়েছে যে, আমার ধাস বাদ্যাগণ অর্থাৎ পয়গাম্বরণাই বিজয়ী হবে। এর উপর প্রশ্ন হতে পারে যে, বহু নবী-রাস্ল তো দুনিয়াতে বিজয়ী হতে পারেননি তাহলে উক্ত আয়াতহয়ের কি অর্থ হবে?

এর উত্তর হচ্ছে— যেসব পয়গাশ্বরের কাহিনী আমরা কুরআন ও হাদীদের মাধ্যমে জানতে পেরেছি তাদের অধিকাংলের অবস্থা হলা তাঁদের রূপ্তম তাঁদের রেসালাত ও দাওয়াতকে প্রত্যাখ্যান করত কঠিন আজাবে নিপতিত হয়েছে। অপরদিকে তাদেরতে, এবং তাদের অনুসারীদেরকে আজাব হতে রেহাই দেওয়া হয়েছে। তবে কিছু সংখ্যক নবী ও রাসুল এমনও অতিবাহিত হয়েছেন যে, পৃথিবীতে শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত জাগতিক বিজয় অর্জন করতে পারেননি। কিছু মুক্তি ও দলিল উপস্থাপনের দিক বিচারে নদাসর্বদা তাঁরাই বিজয়ী ছিলেন। আর আদর্শগত বিজয় সব সময় তাঁরাই লাভ করেছেন। হাঁা, এ বিজয়ের জাগতিক নিদর্শন কোনো বিশেষ বিকাত যেমন পরীক্ষা করা ইত্যাদি এর কারণে আখেরাত পর্যন্ত পিছিয়ে দেওয়া হয়েছে।

হযরত থানবী (র.)-এর উদাহরণ এভাবে দিয়েছেন যে, যেমন কোনো নিকৃষ্ট ডাকাড-ছিনতাইকারী যদি কোনো বড় বাদশাহের সাথে রান্তায় দুর্যবহার করে তার সর্বন্থ ছিনিয়ে নিয়ে যায়, তাহলে বাদশাহ তার খোদা প্রদন্ত উচ্চ মন-মানসিকতার কারণে তাকে খোশামোদ-তোষামোদ করবে না; বরং বাদশাহ তার রান্তধানীতে পৌঁছে উক্ত ডাকাতকে গ্রেফতার করত শান্তি দিবে। সুতরাং এ সাময়িক বিজয়ের কারণে না ঐ ডাকাতকে বাদশাহ বলা যাবে আর না ঐ নেতা (বাদশাহ)-কে পরাজতি বলা যাবে। বরং প্রকৃত অবস্থার বিবেচনায় ডাকাতটি তার উক্ত সাময়িক বিজয় কালেও পরাজিত। আর বাদশাহ পরাজয়ের সময়ও বাদশাহ-ই বটে।

হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) অত্যন্ত সংক্ষেপে অথচ প্রাপ্তল ভাষায় এর বর্ণনা দিয়েছেন। তিনি বলেছেন إِنْ أَمْ بِنَصْرُوا فِي الْغَوْرَةُ اللَّهُ مَا الْفُرْسَا لِمُنْصُرُوا فِي الْغَوْرَةُ وَالْمُ الْفُرْسَا لَمُنْسَارُوا فِي الْغَوْرَةُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُورُوا فِي الْغُورَةُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِنِينَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِ

কিছু এটা মুহূর্তের জন্যও ভুগলে চলবে না যে, এ বিজয়- চাই তা দুনিয়াতে হোক অথবা আখেরাতে হোক কোনো সম্প্রদায় গুধুমাত্র বংশের বৈশিষ্ট্যের কারণে অথবা দীনের সাথে নিছক নামের সম্পর্কের দ্বারা অর্জন করতে পারে না; বরং এটা কেবল তথনই লাভ করা সম্ভব যখন মানুষ নিজেকে আল্লাহর সেনাবাহিনীর একজন সদস্য বানিয়ে নিবে। যার অনিবার্য পরিণতি হবে জীবনের প্রতিটি শাখায় আল্লাহর আনুশত্যকে নিজের জীবনের উদ্দেশ্য হিসেবে গণ্য করা।

মোটকথা, যে ব্যক্তি ইসলাম গ্রহণ করবে তাকে তার গোটা জীবনে নাফ্স এবং শয়তানি শক্তির বিরুদ্ধে সংখ্যামে বায় করার জন্য প্রতিশ্রুতিবন্ধ হতে হবে। আর তার বিজয় চাই জাগতিক হোক অথবা আদর্শিক, দুনিয়ায় হোক বা আখেরাতে – উক্ত শর্তের উপর মওকৃষ্ণ থাকবে।

۱۷۳ کون اَلْمُوْمِنیْنَ لَهُمُ الْعَالِبُونَ ۱۷۳ کار آنَّ جُنْدَنَا اَیُ اَلْمُوْمِنیْنَ لَهُمُ الْعَالِبُونَ ٱلكُفَّارَ بِالْحُجِّةِ وَالنُّصُرة عَلَيْهِمْ فِي الذُّنْيَا وَانْ لَمْ يُسْتَصَرُّ بَعْضٌ مِنْهُمْ فِي الدُّنْيَا فَفِي الْأَخِرَةِ.

. فَتَوَلُّ عَنْهُمْ اَعْرِضْ عَنْ كُفَّادِ مَكَّةَ حَتَّى حِيْنِ تُؤْمَرُ فِيْهِ بِقِتَالِهِمْ.

. وَاَبْصِرْهُمْ إِذَا نَزَلَ بِهِمُ الْعَذَابُ فَسَوْنَ يُبْصُرُونَ عَاقِبَةً كُفُرِهمْ فَقَالُوا إِسْتِهْزَاءً مَتُى نُزُولُ هُذَا الْعَذَابِ .

১٧٦. قَالَ تَعَالَىٰ تَهَدِّيْدًا لَّهُمْ أَفَيَعَذَابِنَا ١٧٦. قَالَ تَعَالَىٰ تَهْدِيْدًا لَّهُمْ أَفَيعَذَابِنَا يَستَعجلُونَ .

. فَبَاذَا نَـزَلُ بِسَاحَتِهِمْ بِفَنَاتِهِمْ قَـالُ ٱلْكَفَرّاءُ الْمُعَرَبُ تَكْتَفِيْ بِذِكْرُ السَّاحَةِ عَسِن الْقَوْم فَسَنَّاءَ بِنُسَ صَبَاحًا صَبَاحُ الْمُنْذَرِيْنَ وَفِيْهِ إِقَامَةُ الظَّاهِرِ مَقَامَ الْمُضْمَرِ .

و ۱۷۹ . وَأَبِصُرْ فَسَوْنَ يُبِيْصُرُونَ كُرَّرَ تَاكَيْدًا لِتَهَدَيْدِهُمْ وَتُسْلِيَةِ لَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. . شُبْحَانَ رُبُّكَ رُبِّ الْعِنَّزة الْغَلَبَةِ عَنَّا

يَصِفُونَ بِأَنَّ لَهُ وَلَدًا .

অবশাই তারাই বিজয়ী হবে- কাফেরদের উপর দলিল-প্রমাণের মাধ্যমে এবং দুনিয়াতে তাদের বিরুদ্ধে সাহায্য প্রদানের মাধ্যমে : আর যদি তাদের মধ্য হতে কেউ কেউ দুনিয়ায় বিজয়ী না হয়ে থাকে. তাহলে আখেরাতে বিজয়ী হবে:

১৭৪. সুতরাং আপনি তাদের হতে মুখ ফিরিয়ে নিন। অর্থাং মঞ্চার কাফেরদের হতে মুখ ফিরিয়ে রাখুন- একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত যে সময় আপনাকে তাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ করার অনুমতি দেওয়া হবে সে সময় পর্যন্ত।

> ১৭৫. <u>আপনি তাদের প্রতি দেখুন</u> - যখন তাদের উপর আজাব নাজিল হয় ৷ শীঘ্রই তারাও দেখবে – তাদের কুফরির পরিণাম, তখন তারা বিদ্রুপ করে বলল- এ আজাব কবে নাজিল হবেঃ

করেন- আমার আজাব পাওয়ার জন্য এরা কি তাড়াহুড়া করছে?

۱۷۷ ১৭৭, যখন আজাব নাজিল হবে তাদের আঙিনায় তাদের উঠানে – ফাররা নাহবী বলেছেন, আরবরা প্রাঙ্গণের উল্লেখ করে কওমকে বুঝিয়ে থাকে। তখন কতইনা মন্দ হবে- অকল্যাণকর ভোর হবে- তাদের ভোর যাদেরকে ভয় দেখানো হয়েছে- এখানে যমীরের ক্তলে প্রকাল্য ইসম ব্যবহার করা হয়েছে।

মুখ ফিরিয়ে রাখুন :

আর আপনি দেখুন, শীঘ্রই তারাও দেখবে-তাদেরকে হুমকি দেওয়ার জন্য একং নবী করীম 🚎 -কে সান্ত্রনা দেওয়ার জন্য এ বাকাটি দু-বার উল্লেখ করা হয়েছে

১৮০, আপনার প্রভর জন্য পবিত্রতা যিনি ক্ষমতার অধিকারী --বিজ্ঞায়ের অধিকারী- যা তারা বর্ণনা করে তা হতে-এই যে, আল্লাহ তা আলার সন্তানসম্ভতি রয়েছে।

- अत शांख वर्षिङ हाक तामुलगरंगत श्रीड- याता . ١٨١ . وَسَلَّمَ عَلَى الْمُوسَلِّينَ ٱلْمُجَلِّغِيثَ اللَّه النُّوحِيدُ وَالنَّسُرائِعَ.
  - আল্লাহর পক্ষ হতে তাওহীদ ও আহকাম প্রচার করে
- وَهَلَاكِ الْكَافِرِيْنَ.
- স্কু ১৮২. আর সমন্ত প্রশংসা আরাহর জন্য। যিনি সুমগ্র বিশ্ব <u>জাহানের প্রতিপালক।</u> রাস্বগণকে সাহায্য ও কাফেরদেরকে ধংংস করার জন্য।

#### তাহকীক ও তারকীব

- كَزُلُ يِسَاحَتِهِمْ विश्वित कर्ताण : अक आग्नारण ' يَازُلُ يِسَاحَتِهِمْ" " अाग्नारण ' يَازُلُ يِسَاحَتِهِمْ

- এক. জমহুর কারীগণের মতে, نَرْلُ মাথী মা'রুফের সীগাহ হিসেবে ব্যবহৃত হবে।
- দুই. হযরত আব্দুক্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর মতে, نَرُلُ মাযী মাজহলের সীগাহ হবে।
- এর মধ্যে দৃটি কেরাত রয়েছে। فَسَمَا वेज्रों कांग्राएक विजिल्ल किताल अञरह : سَمَا صَبَاحُ الْمُنْفُريْنُ
- فَسَاءً صَبَاحُ الْمِنْذَرِينَ क. खप्तहत कातीगरनत परठ, وَمُسَاءً مُسَاءً مُسَاءً مُسَاءً مُسَاءً
- بِقْ. रयत्राठ देवत्न माजरेन (ता.)-এর मएठ, يَنْسُ صَبَاحُ الْمُنْدُرِينَ अर्थार हरत्राठ देवत्न माजरेन (ता.) এর ছলে يَنْسُ পড়েছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

"اَنْبَعْنَابِنَا بَسْتَعْجِلُونَ" আয়াতের শানে নুযুল : হযরত ইবনে আববাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেছেন, মঞ্জার কাফের ও মুশরিকরা নবী করীম 📻 -কে লক্ষ্য করে বলত, হে মুহাম্মদ 🚐 ! তুমি আমাদেরকে যে আজাবের তয় দেখিয়ে আসছ তা কখন আগমন করবেং তখন আল্লাহ তা'আলা এ আয়াতখানা নাজিল করেন- "نَيُعَذَابِنَا يَسْتَعُبِّلُونَ" তারা কি আমার আজাব পাওয়ার জন্য খুব ডাড়াহড়া করছে? তাহলে অচিরেই তারা তা দেখতে পাবে। মূলত নবী করীম 😅 কে উপহাস করেই অনুরূপ উক্তি করত। আজাবের সময় অবগত হওয়া মূল উদ্দেশ্য ছিল না।

वाद्यारक नामा : आलाह ठा जाना हैतनाम करतन- जात जामात वाहिनीरै विकरी राव । وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الغَالِبُونَ এখানে جُنْدُ اللَّهِ বা আল্লাহর বাহিনী খারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে؛ আর তারা কিডাবে বিজয়ী হবে؛ তা বিশদ আলোচনার দাবি

আয়াতে আল্লাহর বাহিনী বারা কাদেরকে বুঝানো হয়েছে? জালালাইনের গ্রন্থকার আল্লাম জালালৃদ্দীন সুযুতী (র.) আলোচ্য আয়াতের তাফসীর করতে গিয়ে লিখেছেন যে, এখানে ﴿ جُنْرُدُ اللَّهِ ' বা আল্লাহর বাহিনী বলে ঈমানদারগণকে বৃঝানো হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা ঈমানদারগণকে কাফেরদের উপর বিজয়ী করবেন− এতে সন্দেহের অবকাশ নেই।

এর মধ্যে আল্লামা মোহাখদ আলী সাব্নী (র.) লিখেছেন, এখানে আল্লাহর বাহিনী দ্বারা ঈমানদারগণকে صُغُرَهُ ٱلسَّفَاسِيْرِ বুঝানো হয়েছে। ঈমানদারগণই দুনিয়া ও আখেরাতে বিজয়ী হবেন। দুনিয়াতে তারা অকাট্য দলিল-প্রমাণ ও যুক্তির মাধ্যমে বিজয়ী হবেন। আর আল্লাহর সাহায্য প্রাপ্ত হয়ে পার্থিব বিজয়ও লাভ করবেন। আর যদি তাদের সকলের ডাগ্যে দুনিয়ার পার্থিব বিজয় লাভ করা সম্ভব নাও হয়, তথাপি তারা আখেরাতে যে বিজ্ঞয়ী হবেন তা অবধারিত।

মুফাস্সিরগণ আরো উল্লেখ করেছেন যে, ঈমানদারগণের বিজয় সুনিন্চিত। কোনো কোনো যুদ্ধে তাদের আকম্বিক পরেচ: বিজয়ের পরিপত্থি নয়: আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে পরীক্ষা করার জন্য অথবা তাদের তুল ওধরিয়ে দেওয়ার জন্য মাথে মধ্যে হ করে থাকেন। এর মধ্যে বিরাট রহস্য নিহিত থাকে।

শক্রণ ও কাম্পেরদের বিরুদ্ধে ঈমানদারগণ বিজয়ী হওয়ার পদ্ধতি: ঈমানদারগণ যে, কাম্পেরদের উপর বিজয়ী হবেন- হ আল্লাহ তা'আলা কুরআন মাজীদের বহু স্থানে অত্যন্ত স্পষ্টভাবে উল্লেখ করেছেন। কিন্তু আমরা কখনো কখনো দেখি খোদ রাসূলগণের তাগ্যেও পার্থিব বিজয় জুটেনি। আর ঈমানদারগণ যে বহু স্থানে পরাজিত হয়েছেন এবং বর্তমানেও হচ্ছেন- তাও হে অধীকার করার জাে নেই। এর জবাব কিঃ মুফাস্সিরগণ এর দু'টি জবাব দিয়েছেন।

এক. উক্ত বিজয় দ্বারা দলিল ও ও যুক্তিগত বিজয়কে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ ঈমানদারগণ দলিল-প্রমাণে ও যুক্তিগ দিক বিবেচন্য সদা-সর্বদা কাফেরদের উপর বিজয়ী থাকবেন। যদিও সদা-সর্বদা পার্থিব বিজয় তাদের লাভ না হোকনা কেন:

দুই, উক্ত বিজয়ের অর্থ ব্যাপক। তা দুনিয়ার বিজয়ও হতে পারে, আবার আথেরাতের বিজয়ও হতে পারে। সুতরাং ঘেসব রাস্বূল পার্থিব বিজয় লাভ করতে পারেননি। তারা পরকালীন বিজয় লাভ করবেন।

উল্লেখ্য যে, আল্লাহর সাহায্য ও বিজয় লাভ করার জন্য নামে মাত্র ঈমানদার হলে চলবে না; বরং প্রকৃত ঈমানদার হতে হবে। আল্লাহর প্রকৃত সৈনিক তথনই হওয়া যায় যখন কোনো ব্যক্তি জীবনের প্রতিটি শাখার আল্লাহর আনুগত্যকে নিজের জীবনের উদ্দেশ্য হিসেবে গণ্য করে থাকে। মূলত এ গুণটির অভাবেই ঈমানদারদের জীবনে নেমে আদে পরাজয়ের গ্লানি। বর্তমান বিস্কের দিকে দিকে ঈমানদারদের পরাজিত-লাঞ্ছিত ও নিপীড়িত হবার একমাত্র কারণ এটাই। আল্লাহ তা আলা আমাদের সকলকে তাঁর প্রকৃত সৈনিক হিসেবে কবুল কক্তন— এ কামনই করি আজ কায়মনোবাকে।

ভিনি কালিমার দাওয়াত লিয়ে তাদের ধর্ণা দিয়েছিলেন কিন্তু গুটিকতেক ব্যক্তিবর্গ ব্যতীত তাঁর ভাকে কেউই সাড়া দেননি বিশেষত প্রভাবশালী, পুঁজিপতিরা ও কায়েমী স্বার্থবাদীরা তাঁর বিরুদ্ধে উঠে পড়ল : তাঁরা নানাভাবে তাঁর দাওয়াত কে প্রতিবর্গ করতে লাগল। নবী করীম তাঁর নিরীহ অনুসারীদের উপর চালানো হয় নির্বাহ্তনের হীম রোলার। শত নির্বাহতনের মুখেও আল্লাহ তা আলা নবী করীম তাঁর নিরীহ অনুসারীদের উপর চালানো হয় নির্বাহতনের হীম রোলার। শত নির্বাহতনের মুখেও আল্লাহ তা আলা নবী করীম তাঁরে করেম করার পরামর্শ দিলেন। জিহাদের হুক্ম নাজিল না হওয়া পর্যন্ত কিছু দিন তাঁকে অপেকা করতে বললেন। তাঁকে আল্লাদ দিলেন যে, অচিরেই কাফেরদের উপর আজাব নেমে আসবে। হ্যুর তাদেরকে আজাবের তয় দেখালেন। কিন্তু তারা তাঁকে পাতাই দিল না। বরং উপহাস করে বলল, মুহাম্মণ সেই আজাব কবে আসবেণ আল্লাহ তা আলা তাদের জবাবে ইরশাদ করেন– তারা আমার আজাব পাওয়ার জন্য কি তাড়াহ্ডা করছণ সুতরাং জেনে রেখ রাখ, তারা স্বচক্ষেই উক্ত আজাব দেখতে পাবে।

আয়াতের ব্যাখ্যা : স্বুতরাং যখন সেই আজাব তাদের আদিনায় এসে পড়কে : "أَذَا نَزُلُ بِسَاحَتِهِمْ مُسَاءً الْسُنْفُرُسُّ তথন যাদেরেক পূর্ব হতে ভয় দেখানো হয়েছিল তাদের কডইনা মন্দ হবে।

এর অভিধানিক অর্থ হলো- আঙ্গিনা। আরবিতে প্রবাদ আছে- "يُزِلُ بِسَاحُومَة (তার আঙ্গিনায় নাজিল হলো।) এর অর্থ হলো- কোনো বিপদ এসে পড়া। আর সকাল বেলার কথা এ জন্য বলা হয়েছে যে, আরবের শক্রুর হামলা সাধারণত সকাল (তোর) বেলায় হতো।

নবী করীম 🚐 -এবংও পবিত্র অভ্যাস ছিল যখন তিনি রাত্রি বেলায় শত্রু-কওমের নিকট পৌছতেন তখন সাথে সাথে আক্রমণ করতেন না; ববং সকাল পর্যন্ত অপেক্ষা করতেন।

বর্ণিত আছে যে, নবী করীম 🚎 যখন খায়বরের দুর্গের উপর সকালবেলা আক্রমণ করেছিলেন তখন তিনি বলেছিলেন–

ٱللُّهُ ٱكْثِيرٌ خَيِيَتْ خَبْيَرُ إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةِ قَمْعٍ فَسَاءً صَبَّاحُ الْمُتَنْزِيثَ.

অর্থাৎ 'আল্লাহ মহান, খায়বর বিরান হয়ে গেছে। নিঃসন্দেহে আমরা যধন কোনো কওমের আছিনায় অবতরণ করি তখন যাদেরকে পূর্ব হতে ভয় দেখানো হয়েছিল তাদের সেই ভোর কডই না মন্দ হয়ে থাকে।' –[মা'আরিফ] তিন্দ্ৰী কৰিছ নাল বৈৰ্ধান্তৰ আয়াতছয়ের ব্যাখ্যা : কাডেবদের নির্ঘাতনের মুখে কিছু কাল বৈর্ধান্তৰ করত জন্ম নবী কৰিছ নাল কৈ প্রমাণ দিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- হে হাবীব: আপনি জিহাদের চকুম মাজিক না হওয়া পর্যন্ত কিছু কাল মন্ধার কাডেবদের হতে মুখ ফিরিয়ে রাখুন। আর আপনি দেখতে থাকুন, শীঘুই তারাও দেখতে পাবে।

প্রথমোক আয়াতে আল্লাহ তা'আলা কাফেরদেরকে কিছু দিন সুযোগ দেওয়ার জন্য নবী করীম 🚃 -কে পরামর্শ দিয়েছেন তাদের সাথে কোনো ছন্দু সংখাতে যেতে নিষেধ করেছেন। মূলত এর ছারা তাদের টিল দেওয়া উদ্দেশ্য – যাতে তাদের কুফরিতে আরও তারাক্তী করত কঠোর আজাবের উপযোগী হয়। অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা ফরমান – ক্রিট্রিটিল কাফেরদেরকে থানিকটা সুযোগ দিন।

আলোচ্য আয়াতে وبيْن -এর দ্বারা কি উদ্দেশ্য করা হয়েছে- এ ব্যাপারে মুফাস্সিরগণের বিভিন্ন মত পাওয়া যায়।

- ক. একদল মুফাস্সিরের মতে- إِنْي حِيْنِ -এর অর্থ النَّي بَنُومِ بَنُورٍ अर्थाৎ বদরের দিবস পর্যন্ত আপনি মক্কারে কাফেরদেরকে সুযোগ দিন :
- খ. কেউ কেউ বলেছেন " إِنَّى حِيْنِ" দারা نَتْعُ صَكَّدَ (মঞ্জা বিজয়কে) উদ্দেশ্য করা হয়েছে। অর্থাৎ তাদেরকে মঞ্জা বিজয় পর্বত সুযোগ দিন।
- গ. আরেক দল মুফাস্সিরের মতে- إِلَىٰ حِبُنِيْ -এর অর্থ হলো- إِلَىٰ عَرْمِ الْقِيَبَامَرِ عَلَيْهِ صَالِعَ عَلَيْ সুযোগ দিয়ে রাখুন।

শেষোক্ত আয়াতে আল্লাহ তা আলা ইমানদারগণের বিজয় ও কাফেদের উপর আল্লাহর আজাব নেমে আসার ব্যাপারে নবী করীম ক্রি-কে আশ্বাস প্রদান করেছেন। সূতরাং আল্লাহ তা আলা নবীজী 🏯 -কে লক্ষ্য করে বলেন–

হে নবী! ঘটনা প্রবাহ কোন দিকে মোড় নেয় তা আপনি দেখতে থাকুন। অতি শীঘ্রই তাদের উপর যে আজাব নেমে আসবে তা যক্তপ আপনি দেখতে পাবেন অন্ধ্রপ তারাও তা স্বচক্ষে দেখতে পাবে। তাদের চোখের সামনেই আপনি বিজয়ী বেশে আত্মপ্রকাশ করবেন। আর তারা তাদের কুফরির শান্তি তার ভয়াবহ পরিপতি হাড়ে হাড়ে টের পাবে। তাদের জন্য অপেক্ষা করছে। দুনিয়ায় পরাজয়, লাঞ্ছ্না ও দুর্গতি। আর পরকালে রয়েছে সীমাহীন আজাব।

কিছুদিন যেতে না যেতেই আল্লাহ তা'আলার উক্ত ভবিষ্যৎবাণী বাস্তবরূপ লাভ করেছিল। মাত্র অল্ল কয়েক বৎসরের ব্যবধানে মঞ্জার কাফেররা হয়রত মুহাম্মদ 🚟 -কে তথু মঞ্জার বাইরে কয়েকটি যুদ্ধ ক্ষেত্রেই তাদের বিরুদ্ধে বিজয়ী দেখিনি, রবং মহা বিজয়ীর বেশে সেই মঞ্জায়ও তাকে প্রবেশ করতে দেখেছে যেখান হতে একদিন তাকে দদবলসহ তারা তাড়িয়ে দিয়েছিল। তাদের সমত্ত অহমিকা, অহজারবাধ মিথ্যা আক্ষালন সেই দিন ভুলুষ্ঠিত হয়ে পড়েছিল।

আন্নাতত্ত্বয়ের ব্যাখ্যা : আলোচ্য আন্নাতত্ত্বদের মাধ্যমে সূবা সাক্ষাতের ইতি টানা হয়েছে। প্রকৃতপক্ষে এ সুন্দর সমান্তি বিশ্লেষণের জন্য একটি পুত্তক রচনা করা দরকার। সংক্ষিপ্ত কথা হলো, আন্তাহ তা আদা এ তিনটি আন্নাতের মধ্যে সমত্ত সুরার বিষয়াবলিকে অন্তর্ভূক করে দিয়েছেন।

সূবাটির সূচনা হয়েছিল তাওহীদের আলোচনার মাধ্যমে। যার সারকথা হলো– মূশরিকরা আল্লাহর সম্পর্কে যা বলে থাকে– আল্লাহ তা'আলা সেসব হতে পাক-পরিব্র। সূতরাং প্রথম আয়াতটিতে সেই দীর্ঘ বিষয়ের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে।

এরপর নহীগণের (আ.) কাহিনী আলোচনা করা হয়েছে। সূতরাং দ্বিতীয় আয়াতে সেই দিকে ইন্সিত করা হয়েছিল। তৎপর বাগ্যা-বিশ্লেষণ করে কাফেরদের আকিদা-সন্দেহ-সংশয় ও অভিযোগসমূহের অসারতা প্রমাণ করত বলে দেওয়া হয়েছে যে, পরিশেষে ইমানদরণণই বিজয়ী হবেন। এ কথাছলো যে কোনো লোক মনোযোগের সাথে পড়বে সে-ই পরিশেষে আন্নাহ তা আলার হামদ ও ছানা তার প্রশংসা ও তণগান করতে বাধ্য হবে। সূতরাং সেই হামদ ও ছানার মাধ্যমেই সূরত্বে পরিসমান্তি ঘোষণা করা হয়েছে।

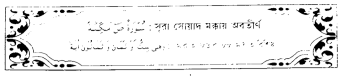
তা হাড়া উক্ত আয়াত কয়টিতে ইসলামের বুনিয়াদী আকিদা-বিশ্বাস তথা তাওহীন ও রেসালাতকে পরিকারভাবে উল্লেখ কর হয়েছে। প্রসঙ্গত আখেরাতের আলোচনাও এসে গিয়েছে। আর এগুলো সাব্যস্ত করাই ছিল আলোচা সুরাটির মুখা উদ্দেশ্য সাথে সাথে এ তালীমও দেওয়া হয়েছে যে, প্রত্যেক ঈমানদারের উচিত সে যেন তার প্রতিটি বিষয়, প্রতিটি ভাষণ এবং প্রতিটি মঞ্জলিসকে আল্লাহর মহত্ত ও হামদ-ছানার সাথে সমাপ্ত করে।

ইমাম কুরতুরী (র.) এ স্থলে হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেন, নবী করীম 🎫 -কে কয়েকবার নামাজ শেষ করার পর নিম্নোক্ত আয়াতগুলো পড়তে খনেছি।

المَّنَّ رَبُّ الْمِوَّرُّ عَمَّا يَعَمِّمُونَ الْمِوَّرُّ عَمَّا يَعَمِّمُونَ الْمِوْرُ عَمَّا يَعَمِّمُونَ اللَّمَّ আলী (রা.) হতে বর্ণিত আছে- তিনি বলেন, যে ব্যক্তি কিয়ামতের দিন পাল্লাভর্তি ছওয়াব কামনা করে সে যেন প্রত্যেক মজলিসের পর এই আয়াত কয়টি পাঠ করে- رَبُّ رَبِّ الْمِوْرُ عَمَّا يَصِيغُونَ الخَ الْمُؤْرُ عَمَّا يَصِغُونَ الخَ

উদ্লিখিত আরাত কয়টির মধ্যে নিহিত গৃঢ়রহস্য : আলোচ্য আয়াত কয়টিতে আল্লাহ তা'আলা এমন তিনটি বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন যার জ্ঞান অর্জন করা প্রতিটি মু'মিন তথা প্রতিটি মানুষের অপরিহার্য। নিমে এনের আলোচনা করা হলো-

- আল্লাহর পরিচয় : প্রতিটি মানুষের উচিত স্বীয় ক্ষমতা অনুযায়ী আল্লাহ তা আলাকে চিনা তাঁর পরিচয় লাভ করা। এর জনা
  তিনটি তণ অর্জনের প্রয়েজন।
- এক, আল্লাহর জন্য যেসব গুণাবলি শোতনীয় সেগুলো দ্বারা ডাকে গুণান্থিত করা। আল্লাহ সর্বশক্তিমান- সর্বশক্তির আকর। সর্বসময় ক্ষমতার অধিকারী। সময় বিশ্ব-ব্রক্ষাণ্ডও তার মুখাপেন্দী কিন্তু তিনি কারো মুখাপেন্দী নন ইত্যাদি।
- দুই, যেসব সিফাত তাঁর জন্য শোভনীয় নয় তাদের হতে তাকে পবিত্র জানা। সেসব সিফাত দ্বারা তাঁকে আখ্যায়িত না করা।
- তিন. আল্লাহ তা'আলার সাথে কাউকে শরিক না করা। সন্তা সিফাত বা ইবাদত কোনো ব্যাপারেই কাউকে তাঁর সমকক সাব্যত্ত না করা। ﴿﴿ وَهَ مُورِّدُ الْمُورِّدُ الْمُورُّدُ وَهَ مَا الْمُورُّدُ وَهَ مَا الْمُورُّدُ وَهَ مَا الْمُورُّدُ وَهَ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ وَمَا اللهِ مَا يَعْمُونُ وَمَا اللهِ مَا يَعْمُونُ وَمَا اللهِ مَا يَعْمُونُ وَمَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا يَعْمُونُ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَا اللهِ مَا يَعْمُونُ مَاعْمُ يَعْمُونُ مَا يَعْمُ يَعْمُونُ مِنْ مَا يَعْمُونُ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مِنْ مُنْ مُنْ مُعْمُونُ مُنْ مُعْمُونُ مُنْ مُعْمُونُ مِنْ مُعْمُونُ مُنْ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُنْ مُعْمُونُ مُعْمُونُ مُنْ مُعْمُونُ مُعْمُونُ
- ২. আছ পরিচয় : মানুষ নিজে নিজেকে জানতে হবে। সে- কেঃ এ সৃষ্টিগত ও তার স্রষ্টার সাথে তার কি ধরনের সম্পর্ক হওয়া উচিত- তা তালো করে জেনে নেওয়া প্রতিটি মানুষের অবশ্য কর্তব্য।
  - এটা সর্বজন স্বীকৃত সত্য যে, মানুষ স্বীয় কর্তব্য সম্পাদনের প্রয়োজনীয় জ্ঞানে স্বয়ংসম্পূর্ণ নয়; বরং এর জন্য এমন এক পথ সম্পূর্বকর প্রয়োজন যে তার এ অতাব-জ্ঞানের এ কাক্ষিত প্রয়োজন প্রণে সহায়তা করতে পারে। এমন এক পথ প্রদর্শকের প্রয়োজন যে তাকে সঠিক পথের সন্ধান দিবে। যে তাকে নির্ভূপভাবে বাতদিয়ে দিবে, যে তার নাফস বা আছা কিং তার প্রাণ্য কিং অন্যান্য সৃষ্টজীবের সাথে তার আচার-আচরণই বা কিন্ধপ হওয়া উচিতঃ বলাবাহুল্য যে, কেবলমাত্র একজন নবী বা রাসুলই এ দায়িত্ নির্ভূতভাবে পালন করতে পারে। কেননা, ঐশী জ্ঞানের অধিকারী হওয়ার কারণে তার জ্ঞান যেমন নির্ভূত ও নির্ভূল তেমনটি পরিপূর্ণও বটে। তিনিই কেবল পথনির্দেশক ও অনুসরণযোগ্য হতে পারেন। ছিতীয় আয়াত-
- ৩. মৃষ্ট্য ও তৎপরবর্তী অবস্থা সম্পর্কে অবগত হওরা : একমাত্র ঐশীবাদী ব্যতীত অন্য কোনো মাধ্যমে মৃত্যুর পরবর্তী তাবস্থা জানার কোনো পথ নেই। মূলত মৃত্যুর পরবর্তী শান্তি লাভের জন্য এবং আজাব হতে নিজ্তি পাওয়ার জন্য একমাত্র আল্লাহর রহমতের উপর আস্থা ও বিশ্বাস রাখা ছাড়া গভান্তর নেই। এ ব্যাপারে আল্লাহ তা আলার রহমতের আশাকেই বড় করে পেবতে হবে। তৃতীর আল্লাতে এ দিকেই ইঙ্গিত করা হয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে–



# بسم الله الرَّحْمُنِ الرَّحِيْم প্রম কর্কণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে শুরু করছি

- ١. صَ اللُّهُ أَعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِهِ.
- . ٢ ك. وَالْفُرَانِ فِي الذِّكْرِ أَي الْبَيَانِ أَوِ الشُّرَفِ الشُّوبِ ٢ ك. وَالْفُرَانِ فِي الذِّكْرِ أَي الْبَيَانِ أَوِ الشُّرَفِ وَجَوَابُ هٰذَا الْفَسَيم مَحَدُونَ أَيْ مَا الْأَمْرُ كَمَا قَالَ كُفَّارُ مَكَّةً مِنْ تَعَدُّدِ ٱلْأَلِهَةِ.
- ٣٥٠. بَسَلِ النَّذِينُ كَنُفُرُوا مِنْ اَهْبِلِ مَكَّةَ فِي عِرَّةٍ حَمِيَّةٍ وَتَكَبُّرٍ عَن الْإِيْمَانِ وَشِقَاقِ خِلَافٍ وَعَدَاوَةٍ لِلنَّبِيِّ عَلَيْ كُمَّ أَيْ كُونِيْرًا أَهْلَكُنَا مِنْ قَسِلِهِمْ مِسَنْ قَرْنِ أَيْ أُمَّةٍ مِنَ الْأُمُم الْمَاضِيَةِ فَنَنَادُوا حِيْنَ نُزُولِ الْعَذَابِ بِهِمْ وَلَآتَ حِيْنَ مَنَاصٍ أَيْ لَيْسَ الْحِيْنُ حِيْنَ فَرَارِ وَالتَّاءُ زَائِدَةً وَالْجُمْلَةُ حَالٌ مِنْ فَاعِل نَادُوا أَي إِسْتَغَاثُوا وَالْحَالُ أَنْ لاَ مَهْرَكَ وَلاَ مَنْجَى وَمَا اعْتَبَرَ بِهِمْ كُفَّارُ مَكَّةً.
  - وَعَجِبُوا أَنْ جَأَهُمُ مُنْذِذٌ مِنْهُمْ وَرُسُولُ مِنْ أَنْغُسِيهِمْ يُنْذِرُهُمْ وَيُخَوِّفُهُمْ بِالنَّادِ بَعْدَ الْبَعْثِ وَهُوَ النَّهِيُّ عَلَى وَقَالُ الْكِفِرُونَ فِيهِ وَضَّعُ الظَّاهِرُ مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ لَمَذَا سِخُرُ كَذَابَعِ

- ১. সোয়াদ আল্লাহ তা আলাই তার মর্মার্থ সম্পর্কে মধিক জ্ঞাত :
  - শপ্থের জবাব উহ্য অর্থাৎ বিষয় এমন নয়, যেমন মক্কার কাফেরগণ অসংখ্য মাবদের দাবি করে।
  - বুরং যারা কাফের মঞ্চার অবিশ্বাসীগণ তারা অহংকার ঈমানের বিপরীতে কৃষ্ণরের সাথে অহংকার ও মুহাম্মন ্রু -এর শক্ততা ও বিরোধিতায় লিগু ৷ তাদের আগে আমি কত অসংখ্য জনগোষ্ঠীকে অর্থাৎ পূর্ববতী উন্মতকে ধ্বংস করেছি। অতঃপর তারা তাদের উপর আজাব অবতরণের সময় আর্ডনাদ করতে ওক করেছে কিন্তু তাদের নিষ্কৃতি লাভের সময় ছিল না ৷ অর্থাৎ সে সময় পলায়নের সময়ও ছিল না । এর্থ -এর মধ্যে 🖫 😅 نَاوَوْا वाकािि ४ेटे حِيثُنَ مُنَاصِ कि खिदिक वर: -এর যুমীর থেকে 🛴 অর্থাৎ তারা আর্তনাদ করেছে অথচ তাদের পলায়নের কোনো সুযোগ ছিলনা ও মুক্তির কোনো পথ ছিল না। মক্কার কাফেরগণ তাদের অবস্থা থেকে কোনো উপদেশ গ্রহণ করে না।
  - তারা বিস্মাবোধ করে যে, তাদেরই কাছে তাদের মধ্য থেকে একজন সতর্কবাণী আগমন করেছেন। অর্থাৎ তাদের মধ্যে থেকেই একজন রাসুল প্রেরিত হয়েছে যিনি তাদেরকে পুনরুখানের পরের জাহান্নামের ভয় প্রদর্শন করেন। তিনি হলেন হয়রত মুহাম্মদ 😂 । আর <u>কাফেররা বলে, এ-তো এক মিখ্যাচারী জাদুকর। ১৮</u> वाश सकर । विके माना समान काल के कि वाश सकर ।

- ه. أَجَعَلُ الْأَلْهَةَ الْهَّا وَّاحِدًا ع حَيْثُ قَالَ لَهُمَّ قُولُوا لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ أَىٰ كَيْفَ يَسَعُ الْخَلْقَ كُلُهُمْ إِلْمُ وَاحِدُ إِنَّ هِنْ السُّمْ عُجَابً
- وَانْطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ مِنْ مُجَ إجتيماعيهم عننذ أبي طالب وسماعيهم فببو مِنَ النَّبِيِّ ﷺ فُنُولُوا لَّا إِلٰهُ إِلَّا اللُّهُ انَ امشوا أَيْ يَقُولُ بِعَضْهُمْ لِبَعْضِ إِمْشُوا واصبروا عَلْيَ الْهَتِكُمْ الْبُهِلِي عِيادَتِهَا إِنَّ هٰذَا الْمُذْكُورَ مِنَ التَّوْجِيد لَشَيْ بُرَادُ مِنَّا.
- ٧. مَا سَمِعْنَا بِهِذَا فِي الْمِلَّةِ الْأَخِرَةَ مِ أَيُّ مِلَّة عِيسُم إِنْ مَا هَٰذَا إِلَّا اخْتِلَاقُ عِ كِذْبُ.
- النَّانِيَةِ وَإِدْخَالِ أَلِيفِ بِينِنَهُمَا عَلَى الْوَجَنْهَيْنَ وَتُرْكِهِ عَلَيْهِ عَلَى مُحَمَّدِ الذِّكُرُّ الْقُرِ أَنْ مِنْ بَيْنِنَا وَ لَيْسَ بِاكْبَرِنَا وَلاَ آثُ فِينَا أَيْ لُمْ يُنْزَلِّ عَكَيْبِهِ قَالَ تَعَالُم ، لَـاَّ " مُن فَعَى شَكِ مِن وَكُنرِي ع وَحُبِي أَى الْفُرانُ مِ يَثِ كَذَّبُوا الْجَانِي بِهِ بَلْ لُكَا لَمُ يَذُوفُوا مَنَال وَلَوْ ذَافُوهُ لَصَدُّقُوا النَّيبِي عَلَيْ فِيمَا حَامِه وَلَا يَنْفَعُهُمُ التَّصْدِيقُ حِيْنَفِذِ.

- সে কি বহু উপাস্যের পরিবর্তে এক উপাস্যের উপাসন সাব্যস্ত করে দিয়েছে। নিশ্চয়ই এটা এক বিশ্বয়কর ব্যাপার। যখন মহানবী 🚎 মক্কার কাফেরদের বললেন, তোমরা বল লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ অর্থাৎ আল্লাহ ছাডা কোনো মাবুদ নেই। তখন তারা পূর্বোল্লিখিত উক্তিটি বলন। অর্থাৎ পুরা বিশ্বের নিয়ন্ত্রণের জন্যে এক মাবদ কিভাবে যথেষ্ট?।
- মকার কাফেরদের সর্দার আরু তালেবের মজলিসে শোনার পর। তাদের কতিপয় বিশিষ্ট ব্যক্তি পরস্পুর একথা বলে প্রস্থান করে যে. তোমরা চলে যাও ও <u>তোমাদের</u> উপাস্<u>যদের পূজায় দৃ</u>ঢ় থাক। নিক্যই আমাদের কাছে তাওহীদের এ বক্তব্য বিশেষ উদ্দেশ্য প্রণোদিত।
- ৭. আ<u>মরা</u> এ ধরনের কথা সাবেক ধর্মে হ্যরত ঈসা (আ.)-এর ধর্মে তনিনি, এটা মনগড়া ব্যাপার মিথ্যা বৈ নয়।
- এর 🚉 কুলারই মুহামদ 🚉 🔥 أَنْبِزُلُ بِتَحَقِّبِينِ الْهُمُوزَتَيْنِ وَتُسْهِيلِ প্রতি উপদেশবাণী কুরআন অবতীর্ণ হলোঃ অথচ তিনি আমাদের চেয়ে বড়ও না. সন্মানীও না। অর্থাৎ তার প্রতি অবতীর্ণ হয়নি । اُأْزُولُ এর উভয় হামযাকে তাহকীক বা দিতীয় হাম্যাকে তাসহীল বা উভয় অবস্থায় উভয় হামযার মধ্যখানে আলীফ যুক্ত করে মোট চার প্রকার পড়বে। আল্লাহ তা'আলা বলেন, বস্তুতঃ তারা আমার <u>উপদেশ</u> আমার ঐশীবাণী কুরআন সম্পর্কে সন্দিহান। কেননা তারা ওহীর বাহককে অস্বীকার করেছে। বরং তারা আমার আজাব আস্বাদন করেনি। এবং যখন তারা আজাব আস্বাদন করবে নবী 🚐 -কে তার আনীত বিষয়ে বিশ্বাস করবে। কিন্তু তখন তাদের সেই বিশ্বাস

النَّغَالِب النَّوَهَّابِ مِنَ النُّبُورُةِ وَغَيْرِهَا فَيُعِطُ نَفَا مَنْ شَاءُوا.

١٠. أَهِ لَهُمُ مُكُلُكُ السَّهُ مُلُوثِ وَالْاَرْضِ وَهَا بَيْنَهُمَا نِدِإِنْ زَعَكُوا ذَٰلِكَ فَلْيُرْتُفُوا نِي الْأَسْبَابِ الْمُوْصِلَةِ إِلَى السَّمَاءِ فَيَأْتُوا بِالْوَحْيِ فَيَخُصُوا بِهِ مَنْ شَاءُوا وَ أَمْ فِي المَوْضِعَيْن بِمَعْنِي هَمْزَة الْإِنْكَارِ .

در ۱۱ کند ما این مر مرز کر مینالک ای نور این مر مرز کر مینالک ای نور مرز کر مینالک ای نور مینالک ای نور مینالک ای نور تَكْنِدِيْبِهِمْ لَكَ مَهُزُومٌ صِفَةٌ جُنْدِهِ مِّنَ الْأَخْزَابِ صِفَةُ جُنْدِ أَبِضًا أَيْ مِنْ جِنْس الْاَحْزَابِ الْمُتَحَزِّبِينَ عَلَى الْاَنْبِيَاءِ فَبِلَكَ وَأُولِٰئِكَ لَا قَدْ تُهِرُوا وَأُهْلِكُوا فَكَذٰلِكَ يُهْلَكُ هُؤُلاءٍ.

. الله अहमत भूरवंख मिथाातान करतिहन नुरहत मन्युनाय, كَنَابُتُ قَبُلُهُمْ قُومُ تُوجٍ تَانِيْتُ قَوْمٍ بِاعْتِبَارِ الْمَعْنَى وَعَادُ وَفِرْعُونَ ذُوا الْأُوتَادِ كَانَ بَتِدُ لِكُلِّ مَنْ يَغْضُبُ عَلَيْهِ ٱلْبَعَةَ أَوْتَادِ وَيَشُدُّ إِلَيْهَا يَدَيْهِ وَرِجلَيْهِ وَيُعَذِّبُهُ.

الْغَينضَةِ وَهُمْ قَوْمُ شُعَيْبٍ عَلَيْهِ الصَّلُوهُ } والسَّلَامُ أُولَيْكَ الْآحَزَاكِ.

. ﴿ ﴿ مَعْدَالِهُ مِعْدَالُهُمْ حَرَالِسُ وَحَمْدٍ رَسُكُ الْعَرْسُورِ الْعَالَمُ مُوَالِّسُ وَحَمْدٍ رَسُكُ الْعَرْسُو পালনকর্তার নবুয়ত ইত্যাদির রহমতের কোনো ভাগার রয়েছে? অতঃপর তারা যাকে ইচ্ছা দান করে ও যাকে ইচ্ছাদান করে না।

> ১০. না কি নভোমণ্ডল, ভূমণ্ডল ও এতদুভয়ের মুধ্যবর্তী সব কিছুর উপর তাদের সামাজ্য রয়েছে? যদি তাদের বিশ্বাস এটা হয় তাহলে তাদের উচিত রশি ঝুলিয়ে <u>আকাশে আরোহণ করা।</u> অতঃপর ওহী নিয়ে এসে তাদের ইচ্ছানুযায়ী যাকে খুশি তাকে দান করা। অব্যয়টি উভয়স্থানে مُمُرُة إِنْكَارِيُ এর অর্থে।

ক্ষেত্রে তারা পরাজিত এক নগণ্য বাহিনী -এর সিফত। جُنْدُ ଓ مِنَ الْأَخْزَابِ এর সিফত। অর্থাৎ এই বাহিনী ঐ বাহিনীর মধ্য থেকে যারা আপনার পূর্বে নবীদের বিরুদ্ধে একত্রিত হয়ে পরাজিত হয়েছে ও ধ্বংস হয়েছে। তেমনিভাবে তারা ধ্বংসও হবে।

শব্দটি অর্থগতভাবে মুওয়ান্লাছ, আদ, কীলক বিশিষ্ট ফেরাউন, ফেরাউন যার প্রতি রাগ করত তাকে চারটি কীলক গেঁতে হাত পা বেঁধে শান্তি দিতো। তাই তাকে বলা হতো।

א । ١٣ ٥٥. وَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٣ ١٥. وَلَكُوهُ وَفَوْمُ لُوطٍ وَاصَعْبُ النَّبَ كُمَّ د أي वर्थार वागान खग्नामा स्यत्र छ्यास्य (আ.)-এর গোত্র <u>এরাই ছিল বহু</u> বাহিনী।

১٤ ১৪. এদের প্রত্যেকেই পরগাম্বরগণের প্রতি মিধ্যারোপ ، إِنْ مَا كُمِلٌّ مِنَ الْلَاحَزَابِ إِلَّا كُمذَّبَ الرُّسُلَ لِاَنَّهُمْ إِذَا كُذَّبُوا وَاحِدًا مِنْهُمْ فَقَدْ كُذَّبُوا جَمِيعُهُم لِأَنَّ دَعُولُهُم وَأَحِدَهُ وَهِيَ دَعُوهُ التَّوْجِيْدِ فَحَقَّ وَجَبَ عِقَابٍ.

করেছে। কেননা যখন তারা একজন নবীকে অস্থাকার করল যেন তারা সব নবীকে অস্বীকার করলো : কেনন সব নবীরাই একই তাওহীদের দাওয়াত দিতো ফলে আমার আজাব প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

এতে পাঁচটি কেরাত রয়েছে– فَارِنْ) এতে পাঁচটি কেরাত রয়েছে بَقُولُـهُ صَ

- ১. জমহরের নিকট سُكُون -এর সাথে অর্থাৎ مُلَدُ [সোঁয়াদ]
- ২, তানভীন ব্যতীত পেশসহ অর্থাৎ ্রি (সোয়াদু)
- ৩. তানভীন ছাড়া যের যুক্ত অর্থাৎ 🍱 [সায়াদি]
- তানভীন বিহীন যবরযুক্ত কি [সোয়াদা]
- ৫. তানভীনসহ যেরযুক্ত অর্থাৎ 🚅 [সোয়াদিন]

खरः عَلَمِيتُ वर प्रतात नाम रत । का عَلَمِيتُ वर प्रतात लगगुक प्रतात केंग्र मूराजानात चरत वर्षार ألفيه صاد े ا अद्मात के के अदेव و مَفْتُرُع अद्मात के अदेव و مَفْتَرُو عَلَيْهِ مَنْتُمَرِفُ अद्मात के अदेव عَنْد

- ) . الله عَلَيْثُ काजदात উপत भावनी दरव। स्थमन تَخْنَيْنًا
- । এর কারণ و خَرْف تَسَمَّمُ এর সাথে উহা جُرُ تَقَدِيرُيْ . এর কারণ
- ७. छेरा एक लात कातरा بشَدُ युष्क स्टब प्रथवा छेरा स्त्रत्य कमत्पत कातरा । (سُمُورُ مُلُكُمُ الْمُعَا
- थत मरधा करप्रकि। عَمُواب فَسَمُ आत مُغَسَمُ بِه राला الغُرَان आत جَارُه فَسَبِيَّة ि राला رَاوٌ अरात : فَوَلَهُ وَالْفُرَان সম্ভাবনা বয়েছে।
- এর কারণে উহ্য করে لكم أَهْلَكُنَا مِنْ تَبْلَهِمْ . ১ وَمُ अवनन لَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ تَبْلَهِمْ . ১ দিয়েছেন। যেমন সূরায়ে শাম্স্ এ تَدُ انْلُمَ জওয়াবে কসম হতে بْنُ هَ تَعْدَا الْلُمَ क उग्नाद कम হতে أَنْ
- إِنَّ كُلَّ الَّا كُذَّبَ الرُّسُلَ अ अख्यात्व कमभ वत्ना
- مَا الْأَمْنُ हें राम । हेरात जािंख्या वरनावहन بَمَوَاب فَسَمْ مُرَاب فَسَمْ مُعَالَى अध्यात कमम खेरा तत्तावहन पा उरा جَوَّابِ فَسَمْ क كُمَّا قَالَ كُفَّارُ مُكَةً مِنْ تَكَذَّدِ الْإِلْدِ (.ब.) पा उरा व्याप्त । जा عَمَا تَزْعُمُونَ ক উহ্য মেনেছেন। আর শায়ধ (য়.) إِنْكَ كَمِونَ الْمُرْسَلِيْنَ (য় উহ্য মেনেছেন। আর শায়ধ (য়.) وَانْكَ كَمِونَ الْمُرْسَلِيْنَ (كَمَالُ مُكَخَّصًا) अ निवार المُن وَالْقُرُأَنِ الْحَكِيْمِ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرَسَلِيْنَ अरनाहम ववर वर्णहान (प, वर्णे المُنكِيْمِ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرسَلِيْنَ निवार निवार।

مِنْ تَرَيْدِ वाउ देनिंव करत निरारहन एर, مُنْ تَرَيْد याउ देनिंव करत निरारहन एर, مُنْ تَرَيْد عَلَيْكُ أَي كَثِيرًا হলো তার দুর্নুন্ন া

. এই ইবারত ধারা আল্লামা মহন্তী (র.) کُنَ -এর ব্যাপারে ধনীল এবং সীবওরাইহ -এর পছননীয় মাযহাবের প্রতি ইনিত করেছে। আর তা হলো کُنِ -এর মধ্যে গ্রহলে ঠুঠ্ অর্থ। আর তার أَخَرُ অবং خُبُرُ আর তার أَنْ عُلام المُعِينُ مِينَ مُنَاصٍ तराइह। আর সেই بَنْ مَنَاصٍ এবং خُبُرُ خُبَاصٍ المُعِينُ مِينَ مُنَاصٍ المُعَلِقة وَاللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

لِسْم পরিবর্তে এএ - اِسْم ضَيِيْر क्र জন। تَغْبِيْح অভিরিক : قَوْلُهُ فِيلَهِ وَضَمُّ النظَّاهِ و مَوْضِعَ الْمُحُضْمَو বেলছেন। ইটিইখ করেছেন অর্থাৎ غَالُوا -এর পরিবর্তে فَالُوا الْكَائِرُونَ বলেছেন।

ययमि मुकाननित (इ.) देनिक करतरहन : فَوَلَـهُ أَنَ امْشُوْا

। बह हेक - إصَبِرُوا عَلَى أَلِهَتِكُمُ اللهِ : قَوْلُهُ إِنْ هَٰذَا لَشَنَعُ يُرَادُ

वाता देनिक कता दरप्रदह الله वाता देनिक कता दरप्रदह الله عَوْلُهُ لَكًا

উহা শতের জবাবে হয়েছে। যেমনটি মুফাসসির (র.) উহা ইবারত বের করে إِنْ رَعَمُوا فِيكَ فَلْمَرْتَكُوا فِي الْأَسْبَابِ إِنْ رَعَمُوا فِيكَ فَلْبَرْتَكُوا فِي الْأَسْبَابِ अधिक करतरहन অर्था९ إِنْ تَعَمُوا فِيكَ فَلْبَرْتَكُوا فِي

. बरा केंग्रे हाला केंग्र भूवकाना बबत এवर مَعْلَيْل हाला केंग्र भूवकाना बबत এवर وَهُولُهُ أَيْ هُمْ جُنْدُ علم अब कना इरासक । क्षो कि ग्रेमें कांकिएनत बना इरासक ।

जाहिर ) مَثَلُونَ वर्षाह । जाहिर वर्षे مَثَلُونَ वर्षाह । जाहिर वर्षे क्षर्य- इरला مَثَلُونَ (পताहिर ) مَثَلُون المُعْمُونَ (कारस جَالُونَ عَلَيْ اللهِ اللهِ

बाद विठीय: عُمُولُهُ صِفَةٌ جُمُنْدِ । अथस निक्छ दर्शन : فَوَلُهُ صِفَةٌ جُمُنْدِ النَّضَا ) अध्य निक्छ दर्शन ضَعَرُ الأَخْرَابِ अप्त ज़्जीय निक्छ दर्शन مِنْ الأَخْرَابِ अप्त ज़्जीय निक्छ दर्शन مَنْزُرَا

#### हेत. राक्तीख **सल्याती**स (क्षत्र **व**त्र) ०२ (क)

। राप्तारह بَدُّل राप्त طَرَائِتُ उन्निश्चि : فَعَوْلُـهُ أُولَـثِيكَ الْاَحْسَرُابُ

कन वलाइन अक्त : فَوَادُمَ प्रेंटें) الرُّسُلَ : अो अकि छेरा अनुत केत. अनु राला अरे एर. فَوَادُمَ لِاَلْهُمُ الخ अटाक मन्तुनाबरे का पश्चाब अकजन नामुनाकरें विशाखिलनु करताइ!

উত্তর, যেহেতু সকল নবী রাস্লের দীনের মূলনীতি ও দাওয়াত একই ছিল, কাজেই এক রাস্লকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করা সকল রাস্লকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করারই নামান্তর।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

স্রায়ে সোয়াদ প্রসঙ্গে :

সূরায়ে সোয়াদ মক্কায় অবতীর্ণ। আয়াত-৮৮, বাক্য ৭৩২, অক্ষর, ৩,০৬৬।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, এ সূরা মক্কায়ে মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে।

এ সূরার ফজিলত সম্পর্কে প্রিয়নবী 🚟 এর একখানি হাদীস বর্ণিত আছে। তিনি ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি এ সূরা পাঠ করবে, আল্লাহ তা আলা তাকে গুনাহ থেকে মুক্ত করবেন।

#### পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক :

প্রথমত: পূর্ববর্তী সূরার পরিসমান্তি টানা হয়েছে তাওহীদ ও রেসালাতের আলোচনার উপর। আর এ সূরা তব্ধ করা হয়েছে পবিত্র কুরআনের শ্রেষ্ঠভু, মাহাত্ম এবং শানের বর্ণনা ছারা, যা প্রিয়নবী 🏯 -এর রেসালাত ও নবুয়তের দলিল।

ছিতীয়ত পূৰ্ববৰ্তী সূরায় পূৰ্বকালের কয়েকজন সতা সাধক নবী রাস্লগণের ঘটনা স্থান পেয়েছে। এমনিভাবে এ সূরায়ও <sup>হয়বুত</sup> দাউদ (আ.) হয়রত সোলায়মান (আ.) এবং হয়রত আইউব (আ.)-এর অবস্থা বর্ণিত হয়েছে।

তৃতীয়ত: পূৰ্ববৰ্তী সূবার শেষে কাফেরদের একথার উদ্ধৃতি রয়েছে । বিশ্ব কা বিশ্ব কুরুজার কাফেরগা বলতো যদি আমাদের নিকট কোনো উপদেশমূলক গ্রন্থ নাজিল হতো। তবে আমারা পূর্ববর্তী লোকদের ন্যায় আপ্তাহ তা'আলা বাঁটি বানা হতে পারতাম। তাদের আকাজকার প্রেক্ষিতেই পবিত্র কুরজান নাজিল হয়েছে এবং এ সূবার শুরুতে পবিত্র কুরজান সম্পর্কে ঘোষণা করা হয়েছে, পবিত্র কুরজানের শপথ যা উপদেশে পরিপূর্ণ।

-তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, আল্লামা কান্ধলভী (র.) খ. ৬, পৃ. ১০

শানে নুষ্দ : এই সুৱার প্রাথমিক আয়াতগুলোর পটভূমি এই যে, রাসূলে কারীম — এর পিতৃবা আবু তালেব ইসলাম এইণ না করা সন্ত্রেও। ত্রাভূস্পুরের পূর্ণ দেখা শোনা ও হেফান্কত করে যাদ্মিলেন। তিনি যখন রোগাক্রান্ত হয়ে পড়লেন, তখন কুরাইশ সরদাররা এক পরামর্শসভায় মিলিত হলো। এতে আবু ছাহল, আস ইবনে ওয়ায়েল, আসওয়াদ ইবনে এয়াজস ও অন্যানা সরদার যোগদান করল। তারা পরামর্শ করলো যে, আবু তালিব রোগাক্রান্ত। যদি তিনি পরলোকগমন করেন এবং তার অবর্তমানে আমরা মুহাম্ম — এর বিকছের কোনো কঠোর বাবস্থা এইণ করি, তবে আরবের লোকেরা আমাদেরকে নোষারোপ করার সুযোগ পাবে। তারা বলবে, আবু তালিবের জীবনশায় তো তারা মুহাম্ম — এর কেশাগ্রও শর্প করতে পারশোন, এখন তার মুত্তার পর তাকে উৎপীড়নের লক্ষাবন্ধতে পরিণত করেছে। তাই আমরা আবু তালিব জীবিত থাকতেই তার সাথে মুহাম্ম — এর বাগারে একটা মীমাংসায় উপনীত হতে চাই যাতে সে আমাদের দেবদেবীর নিশাবাদ পরিভাগ করে।

সেমতে তারা আবৃ তালিবের নিকট উপস্থিত হয়ে বলল, আপনার ত্রাতৃল্যুর আমাদের উপাস্য দেবদেবীর নিন্দা করে। অধচ রাস্কুলার 🏣 তাদের দেবদেবী সল্পর্কে এছাড়া কিছুই বলতেন না যে, একলো চেতনাহীন নিন্দাণ মূর্তি মার। তোমাদের প্রটাও নব, অনুসাতাও নব। তোমাদের কোনো লাভ-লোকসান তাদের করায়ত্ত নয়।

্বিত্রতালিব রাস্প্রায় হাটা একে মজালিসে ডেকে এনে বললেন, আতুম্পুত্র এ কুরায়শ সরদাররা তোমার নিক্তকে অভিযোগ করছে যে, তুমি মাকি ডাদের উপাস্য দেবদেবীর নিন্দা কর। তাদেরকে তাদের ধর্মে ছেড়ে দাও এবং তুমি আপ্তাহর ইবাদত করে হাও। এ সম্পর্কে কুরাইশের লোকেরাও বলাবলি করে।

ী অৱশেষে বাসূলুৱাহ ৄ বিলনে, চাচাজান, "আমি কি তাদেরকে এমন বিষয়ের প্রতি দাওয়াত দেব না, যাতে তাদের মঙ্গল বরেছে। আনু তালিব বললেন, সে বিষয়টা কিঃ তিনি বললেন, আমি তাদেরকে এমন একটি কালেমা বলতে চাই, যার নৌলতে সম্মা আরব তাদের সামানে মাথা নত করবে এবং তারা সময় অনারবের অধীশ্বর হয়ে যাবে। একথা ঘনে আবু জারন বলে ইঠল, বল, নেই কালেমা কিঃ তোমার পিতার কসম আবা এক কালো নম, দশ কালেমা বলতে প্রস্তুত্ত। রাসুলুরাহ ৄ বললেন, বাস "লা ইলাহা ইয়ারাহা" বলে দাও। একথা খনে সবাই পারিধেয় বয় ছেড়ে উঠে দাঁড়াল এবং বলন, আমরা কি সমন্ত দেবদেবীকে পরিভাগা করে মাত্র একজনকে অবলম্বন করবং এ যে বড়ই বিশ্বয়ের ব্যাপার। এ ঘটনার প্রেক্ষাপটেই সূরা সোয়াদের আলোচ্য আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়। —[ইবনে কাছীর]

ضارقُ الْرُغَيِّرِ विकामा स्थानाखात्राज' कक्षाद्वत नाग्नः এत कथेउ उक्साक वाद्वार जोजानारै क्षत्रगं जराहरून । करणा जाक्ष्मीतकात्रगं عَارِقُ الْرُغِيرِ विकती مَسَمَدٌ –स्थान उत्तर्हक तथ । स्थान عَلَى مَا أَخْبِرٌ بِهِ عَنِ اللَّهِ . (स्थान عَلَ مَدَنَ مُحَمَّدُ فَيْنَ كُمِّ مَا أَخْبِرٌ بِهِ عَنِ اللَّهِ .

ভাচ্সীরকার যাহহ্যাক (র.) বলেছেন, تَهُ বাবহৃত হয়েছে مُنْنَ اللهُ অর্থে। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাই সত্যই বলেছেন। হয়রত আন্মুন্নাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর একটি কথার উদ্ধৃতি দেওয়া হয়েছে যে, تَهُ صَدَّدُ اللّٰهِ अर्थ হলো مُنَدُّنَ مُسُمِّدُ اللّٰهِ

অর্থাং আল্লাহর রাসুল হয়রত মুহাখন === সত্য বলেছেন। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, ত্র-এর পরের , অব্যয়টি শপথ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কিন্তু এর জবাব এখানে উহ্য রয়েছে, আর তা হলো [হে রাসুল ====!] আপনি অবশাই সত্যবাদী অথবা এই কুরআন অবশাই সত্য।

-(তাফসীরে মাযহারী, খ. ১০, পৃ. ৮০)

ত্রত । فَالَمُ وَالْفَرَانِ ذِي اللَّكُوِّ অর্থাৎ পবিত্র কুরআনের শপথ, যা উপদেশে পরিপূর্ণ, যা জ্ঞানগর্ভ, মহা মূল্যবান গ্রন্থ। যার মহান শিক্ষাই তার সত্যতার প্রমাণ।

হযরত আন্ধুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেছেন, মহান গ্রন্থ পবিত্র কুরআন আকীদা ও বিশ্বাস, বিধি নিষেধ ঈমানদারের জন্যে তড পরিগতি, কাফেরদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী এবং অতি মূল্যবান উপদেশে সমৃদ্ধ রয়েছে।

এ পৃথিবীতে ইতিপূৰ্বে এমনিচাবে বছ জাতি সত্যান্ত্ৰিতা এবং ঔদ্ধত্বের কারণে ধ্বংস ইয়েছে। তারাও এভাবে নবী রাস্লগণের বিরোধিতা করেছিল, পরিণামে বখন তাদের উপর আজাব এসেছে, তখন তারা আর্ত চিংকার করেছে, কিছু তা তাদের জন্যে উপকার হয়নি, তাদেরকে চিরতরে নিচিন্ন করা হয়েছে। মজাব কান্ডেররাও যদি এভাবে তাদের আজগরিমা এবং সত্য বিরোধিতা অব্যাহত রাবে, তবে তাদেরকেও অনুরূপ ভয়াবহ পরিণতির সমুখীন হতে হবে, তখন তাদের হাহাকার আর্তনাদও কোনো কাল্পে আসবে না।

ভোদের সরদাররা একথা বলে প্রস্থান করল] এতে উদ্ধিদিত ঘটনার দিকেই ইন্নিত করা خَلَمُ وَانْطَلَقَ الْمُكَارُّونَهُمْ হয়েছে। তাওহীদের দাওয়াত ঘনে তারা মজলিস ত্যাশ করেছিল : আমার আজাব সাব্যস্ত হয়েছে :

ইতিহাস থেকে শিক্ষা গ্রহণ কর: মকার কাফেররা প্রিয়নবী 🊃 -কে মিথাজ্ঞান করেছিল, তাদের পরিণাম সম্পর্কে সাবধান করে ইতিপূর্বে যে সব জাতি অনুরূপ অন্যায়ের জন্যে কোপগ্রস্ত হয়েছিল, তাদের কথা স্বরণ করিয়ে দেওয়া ইয়েছে। এ পর্যায়ে পূর্বের ছয়টি ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতির কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

- ই যরত নূহ (আ.)-এর জাতি; তারা হযরত নূহ (আ.)-কে মিথ্যাবাদী বলেছিল এবং তাঁর বিরোধিতা করেছিল, তিনি সুদীর্ঘ
  সাড়ে নম্নশত বছর তাদের নিকট আল্লাহ তা'আলার মহান বাণী পৌছিয়ে ছিলেন, কিন্তু তাদের নাফরমানি এতটুকু, হ্রাস পায়নি.
  তাই প্রলক্ষেরী বন্যা দ্বারা তাদেরকে ধ্বংস করা হয়েছে।
- ২. আদ জাতি, হযরত হুদ (আ.)-কে তাদের নিকট প্রেরণ করা হয়, কিছু তারা তাঁকে মিথ্যাবাদী বলেছে, পরিণামে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে তীব্র বায়ু প্রবাহ য়ারা ধ্বংস করেছেন।
- ৩. হযরত মুসা (আ.)-কে ফেরাউনের নিকট প্রেরণ করা হয়। ফেরাউন ছিল ক্ষতার মোহে মত। লক্ষ লক্ষ সৈন্যবাহিনী, নিরঙ্কুণ ক্ষমতা তার ঔদ্ধত্য এবং আত্মগরিমা বৃদ্ধি করেছিল। আল্লাহ তা'আলার নবী হযরত মুসা (আ.)-এর সঙ্গে সে মন্দ্র আচরণ করেছিল। সে সত্যকে তার সর্বশক্তি দিয়ে বাধা দিয়েছিল, পরিণামে শান্তি আপতিত হয়েছে, আল্লাহ তা'আলা তাকে তার দলবল সহ লোহিত সাগরে নিমজ্জিত করে ধ্বংস করেছেন।
- ৪. সামৃদ জাতির নিকট হয়রত সালেহ (আ.) প্রেরিত হয়েছিলেন, কিছু সামৃদ জাতি তাকে মানেনি, পরিণামে তাদেরকেও ধ্বংস করা হয়েছিল । হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর একটি গর্জনই তাদের ধ্বংসের জন্যে যথেষ্ট ছিল।
- ৫. হযরত পূত (আ.)-এর জ্বাতি সাদ্ম নামক এলাকার অধিকাসী ছিল। তারা ছিল অস্ট্রীল কর্মে লিপ্ত। হযরত পূত (আ.) তাদেরকে হেলায়েত করার সর্বাছকে চেষ্টা করেছেন, কিন্তু তারা আল্লাহ তা আলার নবীকে অস্বীকার করেছে, শান্তি স্বরূপ তারা ধ্বংস হয়েছে।
- ৬. আইকাবাসী হয়রত তথায়েব (আ.)-এর জাতি, হয়রত তথায়েব (আ.) তার পথমন্ত জাতিকে সঠিক পথে আনার চেষ্টা করেছেন, কিন্তু এ হতভাগ্য জাতি আল্লাহ ভা আলার নবীর হেদায়েত মেনে নিতে অবীকৃতি জানিয়েছে, পরিণামে তারাও ঋংস হয়েছে।

অতএব, যারা সর্বাদের ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হয়রত রাস্কাে কারীয় 🏯 -এর বিরোধিতা করে তাদের সতর্ক হওয়া উচিত, যে কোনাে সময় তাদের উপর শান্তি আপতিত হতে পারে।

#### অনবাদ -

- ١٥. وَمَا يَنْظُ يَنْتَظُ هُذُلًا ۚ أَنْ كُفًّا مِكُمَّا الاً صَبْحَةً وَاحِدَةً هِيَ نَفْخَةُ الْقِيَامَةِ تَحُلُ بِهِمُ الْعَذَابِ مَالَهَا مِنْ فَواق بِفَتْع الْفَاءِ وَضَمِّهَا رُجُوعُ.
- بيَجِيْنِهِ الخ رُسُنَا عَجَلُ لُنَا قِطَّنَا أَيُ كِتَابُ أَعْمَالِنَا قُبْلُ بَوْمِ الْحِسَابِ قَالُواْ ذٰلِكَ اسْتِهْزَاءً .
- عَسْبَدَنْهَا دَاوُدَ ذَا أَلاَيْسَدِ مَا أَي الْقُورَ فِسَي الْعِبَادَةِ كَانَ يَصُومُ يَوْمًا وَيُفْطِرُ يَومًا وَيَقُومُ نِصْفَ اللَّيْلِ وَيَنَامُ ثُلُثَهُ وَيُقُومُ سِدُسَهُ إِنَّهُ أُوَّأُكُ رِجَاءُ إِلَى مَرْضَاتِ اللَّهِ .
- بتَسْبِينِجِهِ بِالْعُشِيِّ وَقَنَّ صَلْوةِ الْعِشَاءِ وَالْإِشْرَاقِ لا وَقَتْ الصَّلُوةِ الضُّخْيِ وَهُوَ أَنْ تَشْرِقُ الشُّمْسُ وَبِئَنَاهِلِي ضُوْمُهَا.
- البَيْهِ تُسَبِّعُ مَعَهُ كُلُّ مِنَ الْجِبَالِ وَالطَّيْرِ لُّهُ أَوَّاكُ رِجَالُ إِلَى الطَّاعَتِهِ بِالتَّسْيِنِعِ.

- ১৫ কেবল তারা মন্তার কাফেরগণ একটি মহানতের অপেক্ষা করছে: এবং তা হলে৷ কিয়ামতের ফুক যা তাদের উপর আজাব নাজিল করবে যাতে কোনে क्त विद्वि थाकरत् ना فَوَاق भन्नि فَوَا وَ विद्वि थाकरत् । উভয়ভাবে পদ্ধবে।
- فَامًا مَنْ أُونَى كِتَابُ वयन आल्लाइ जा जानात तानी . وَقَالُوا لَكًا نَذَلُ فَأَمَّا مَنْ أُونِدَ كَتَابُهُ অবতীর্ণ হয় তারা বলে, হে আমাদের প্রওয়ারদেগার, আমাদের প্রাপ্য অংশ আমলনামা হিসাব দিবসের আগেই দিয়ে দাও। তারা এটা ঠাটা করে বলে।
- ية الله على ما يقولون واذكر ١٧ . قال تكالى إصبر على ما يقولون واذكر সবর করুন এবং শ্বরণ করুন, আমার বান্দা দাউদকে যিনি ইবাদতের মধ্যে বড শক্তিশালী ছিলেন : তিনি একদিন বোজা বাখতেন ও আরেক দিন ইফতার করতেন অর্ধরাত্রি ইবাদত করতেন ও রাতের এক তৃতীয়াংশ নিদ্রা যেতেন এবং পুনরায় রাত্রির এক ষষ্টাংশ ইবাদত করতেন সে ছিল আল্লাহর সম্ভুষ্টির প্রতি প্রত্যাবর্তনশীল ৷
- ১১ اِنَّا سَخُرْنَا الْجِبَالُ مَعَهُ يُسَبِّحُنَّ الْجِبَالُ مَعَهُ يُسَبِّحُنَّ الْجِبَالُ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ তারা তার সাথে সন্ধ্যায় ইশার নামাজের সময় ও সকাল চাশতের নামাজের সময় যখন সূর্যের আলো চারদিকে ছড়িয়ে পড়ে ও তাপ শেষ পর্যায়ে পৌড়ে <sup>পশ্লি</sup>ছঙ ঘোষণা করতো।
- া ১৯. আরো অনুগত করে দিয়েছি পক্ষীকূলকেও ধারা তার কাছে সমবেত হতো তার সাথে তাসবীহ পড়ার জন্যে সবাই পাহাড় ও পক্ষীকৃল ছিলু তাসবীহ পড়ার সাথে ্রার আনুগত্যের দিকে <u>প্রত্যাবর্তনশীল</u>া

٢. وَشَدَدُنَا مُلْكُهُ عِ قَدَيْنَاهُ بِالْحُرَّسِ وَالْجُنُودِ وَكَانَ يَحْرِسُ مِحْرَابَهُ كُلُّ لَيْلَةٍ ثَلْثُونُ ٱلْفَ رَجُلِ وَاتَّيَنُّهُ الْحِكْمَةَ النُّبُوَّةَ وَالْإِصَابَةَ فِي أَلْأُمُودِ وَفَيْصِلُ الْخِطَابِ الْبِيَانَ الشَّافِي فِيْ كُلِّ قَصْدٍ.

٢. وَهُلُ مَعْنَى الْإِسْتِفْهَامِ هُنَا التَّعْجِيْبُ وَالتَّشْوِينَةُ إِلَى إِسْتِمَاعِ مَا بَعْدَهُ أَنَّكَ يَا مُحَمَّدُ نَبُوا الْخُصِمِ إذْ تَسُورُوا الْمِحْرَابَ مِحْرَابَ دَاؤْدَ أَيْ مُسْجِدَهُ حَيْثُ مَنْعُوا الدُّخُولَ عَكَيْدٍ مِنَ الْبَابِ لِشُغْلِهِ بِالْعِبَادَةِ آی خبرهم وقصتهم.

.٢٢ على دَاوْدَ فَفَرَعَ مِنْهُمْ قَالُوا ٢٢ على دَاوْدَ فَفَرَعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَحْفُ فَ عِنْ خُصْمَانِ قِيْلُ فَرِيْقَانِ لِيُطَابِقَ مَا قَبَلُهُ مِنْ ضَمِيْرِ الْجَمْعِ وَفِيلًا إثننان والطبيب برسعناهما والخضم بُطْلُقُ عَلَى الْوَاحِدِ وَاكْفَرَ وَهُمَا مَلَكَانِ جَاءً نِنَي صُوَرَةٍ خَصَمَيْنِ وَقَعَ لَهُمَا مَا ذُكِرَ عَلْى سَبِيلِ الْفَرْضِ لِتَنْبِينِهِ دَاؤُدَ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْ مَا وَقَعَ مِنْهُ وَكَانَ لَهُ رُسْعُ وُتُوسْعُونَ إِمْرَأَةً وَطَلَبَ الْمَرَأَةَ شَخْصٍ لَيْسَ لَهُ غَيْرُهَا وَتَزُوَّجَهَا وَدُخَلَ بها -

<u>শক্তিশালী, সুদৃঢ় করেছিলাম। প্রতিরাত্তে প্রায় ত্রিশ</u> হাজার প্রহরী তাঁর সিংহাসন প্রহরা দিত। এবং ভাকে দিয়েছিলাম প্র<u>জ্ঞা</u> নবুয়ত ও সঠিক সিদ্ধান্তের বিচারশক্তি ফয়সালাকারী বাগ্মিতা ভাবার্থ প্রকাশে অসাধারণ বর্ণনা।

২০. আমি তার সাম্রাজ্যকে প্রহরী ও সৈন্যবাহিনী দ্বার

২১. হে মুহাম্মাদ 🚐 ! আপনার কাছে কি বাকবিতত্তাকারীদের সংবাদ পৌছেছে, 🎉 প্রশ্নবোধক অব্যয় এবং এটা এখানে বিষয় প্রকাশ করার জন্যে বা আগত ঘটনা শোনার প্রতি আগ্রহ সৃষ্টির জন্যে যখন তারা দাউদ (আ.)-এর মিহরাব ইবাদতখানার প্রাচীর ডিঙিয়ে ইবাদতখানায় প্রবেশ করেছিল, যখন তাদেরকে হযরত দাউদ (আ.)-এর ইবাদতে লিপ্ত থাকার কারণে দরজা দিয়ে প্রবেশ করতে বাধা প্রদান করা হয়। অর্থাং তাদের সংবাদ ও ঘটনা কি তোমার কাছে পৌছেছে?

তিনি তাদের ভয়ে সন্ত্রস্ত হয়ে পড়লেন, তারা বলল, ভ্য করবেন না, আমরা বিবদমান দুটিপক্ষ, বর্ণিত আছে যে, তथा मृष्टि मल উদ्দেশ্য যাতে فَرِيْغَان वाता خَصْمَان পূর্বের । ক্রিন্ট ফে'লের যমীরের সাথে মিলে। অনেকে বলেছেন যে, عَصْمَان দ্বিচনের অর্থে এবং র্ক্তর্ক এক ও একাধিকের উপর বলা হয়। সে দুজন . ফেরেশতা ছিল, যারা বিবদমান দুপক্ষ হিসেবে হ্যরড দাউদ (আ.) এর দরবারে উপস্থিত হয়। তাদের ব্যাপারে কুরআনের উল্লিখিত ঘটনা নিছক সাজানো। যাতে এটা দ্বারা হ্যরত দাউদ (আ.) তার অনিচ্ছাক্ত ভূলের উপর অবগত হয়। হ্যরত দাউদ (আ.)-এর নিরানকাইজন স্ত্রী ছিল তবুও তিনি ঐ ব্যক্তির স্ত্রীকে প্রস্তঃব দিলেন যার মাত্র একজন স্ত্রীই ছিল। অতঃপর তিনি তাকে বিবাহ করলেন ও সঙ্গম করলেন।

بَغٰى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَدُ بِالْحَقِّ وَلاَ تُشْطِطُ تَجْرِ وَاهْدِنا ٱرْشِدْنا راللِّي سَوْاً وِ الصَّراطِ وَسَطِ الطَّريْقِ الصَّوَابِ .

وتستعنون نعجة يعبريها عن المرأة وُّلَدُ، نَعْجُذُ وَّاجِدَةُ نِن فَقَالُ اكْفِلْنِهُا إِجْعَلْنِي كَافِلُهَا وُعَزَّنِي عَلَبَنِي في الْخِطَابِ أِي الْجِدَالِ وَأَقَرُّهُ الْأَخْرُةُ عَلَى ذٰلِكَ.

٢٤. قَـَالُ لَـُقَـدُ ظَـلَـمَـكَ بِـسُـوَالِ نَـعُـجَـتِـكَ لَيُضَمُّهَا إِلَى نِعَاجِهِ ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الخُلَطَاءِ الشُّرِكَاءِ لَيَبِغِي بَعِضُهُمُ عَلَى بَعْضِ إِلَّا الَّذِيْنَ امْنُوا وُعُمِلُوا الصَّلِعَاتِ وَقَلِيلٌ مَّاهُمْ مَ مَا النَّاكِيْدُ الْبِعَلَّةُ فَعَالَ الْمَلَكَانِ صَاعِدَينَ فِي صُودَتِهِ مَا إِلَى السُّمَاءِ فَضَى الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ فَتَنَبُّهَ دَاؤُدُ قَالَ قَالَ تَعَالَى وظُنُّ أَي أَيْفِنَ دَاوِدُ أَنُّمَا فَيُنُّهُ أَوْ قَعِنَاهُ فِي فِتْنَةٍ أَيْ بَلِيَّةٍ بِمَحَبَّةِ تِلْكَ الْمُرَأَةِ فَاسْتَغْفَرَ رَبُّهُ وَخُرُّ رَاكِعًا أَيْ سَاجِدًا وَّأَنَّابَ.

أَىْ زِينَادَةُ خَيْرِ فِي الدُّنْسِيَا وَحُسْسَ مَـأْب مَرْجِعٍ فِي الْأَخِرَةِ. একে অপরের প্রতি বাড়াবাড়ি করেছি মতঃপর আমাদের প্রতি ন্যায়বিচার করুন, অবিচার করুবেন ন আমাদেরকে সরল পথ মধ্যম সরল পথ প্রদর্শন করুন।

४मीं। छाउँ व्यामात छाउँ धर्मी। छाउँ व्यामात छाउँ धर्मी। छाउँ व्यामात छाउँ धर्मी। छाउँ व्य নিরানুক্রইটি দুম্বা আছে স্ত্রীকে দুম্বা বলে উল্লেখ করা হয়েছে আর আমার মাত্র একটি দুম্বা। এরপরও সে বলে এটিও আমাকে দিয়ে দাও আমাকে তার মালিক বানিয়ে দাও সে কথাবার্তায় অর্থাৎ বাকবিতগ্রায় আমার উপর বলপ্রয়োগ করে। আমার উপর বিজয়ী হয়েছে এবং অপর পক্ষও এটা স্বীকার করেছে।

২৪. দাউদ বলল, সে তোমার দুম্বাটিকে নিজের দুম্বাওলোর সাথে সংযুক্ত করার দাবি করে তোমার প্রতি অবিচার করেছে। শরিকদের অনেকেই একে অপরের প্রতি জুলুম করে থাকে। তবে তারা করে না যারা আল্লাহ তা আলার প্রতি বিশ্বাসী ও সংকর্ম সম্পাদনকারী। অবশ্য এমন লোকের সংখ্যা অল্প। 🖒 অব্যয়টি 🕮 -এর তাকিদের জন্যে। অতএব ফেরেশতাদ্বয় তাদের নিজ আকৃতিতে আসমানের দিকে উঠতে উঠতে বললেন. বান্দা নিজের আমলের খেলাফ ফয়সালা দিলেন। অতঃপর হযরত দাউদ (আ.) অবগত হলেন ও বঝলেন : আল্লাহ তা'আলা বলেন, দাউদের খেয়াল <u>হলো যে, আমি তাকে পরীক্ষা করেছি</u> অর্থাৎ আমি তার অস্তরে যে মহিলার মহব্বত সৃষ্টি করে তাকে পরীক্ষা করছি অতঃপর সে তার পালনকর্তার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করল, সেজুদায় লুঠিয়ে পড়লো এবং তার দিকে প্রত্যাবর্তন করলো :

মেত ২৫. আমি তার দে অপরাধ ক্ষমা করলাম : নিকরই আমার ক্র ক্রমা হানিকরই আমার কাছে তার জন্যে রয়েছে উচ্চ মর্তবা অর্থাৎ দূনিয়াতে অধিক কল্যাণ ও আখেরতে সুন্দর আবাসস্থল।

٢٦ २७. व्ह नाउन! प्राय त्वामारक পृथिवीत्व अिर्जिश. يُدَأُودُ إِنَّا جَعَلْمُنَا خَلِيْفُةٌ فِي الْأَرْضِ تُدَبُرُ الأمر النَّاسِ فَاحْكُم بِينَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَ لَا تَتَّبِعِ الْهَوْيِ أَيْ هَوَ النَّفْسِ فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيْلِ النُّلِيهِ ﴿ أَيْ عَنِ الدُّلَائِيلِ الدُّاكَةِ عَلَى تَوْجِيدِهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللُّهِ أَيْ عَنِ الْإِيْمَانِ بِاللَّهِ لَهُمْ عَذَاكُ شَدِيدًا بمَا نَسُوا بِنِسْيَانِهِمْ يَوْمُ الْجِسَابِ الْمُتَرَبُّ عَلَيْهِ تَرْكُهُمُ الْإِيْمَانَ وَلُو أَيَقَنُوا بِيَوْمِ الْحِسَابِ لَأُمَنُواْ فِي الدُّنْيَا.

করেছি যাতে মানুষের সমস্যাদির ফয়সালা কর অভএব তুমি মানুষের মাঝে ন্যায়সঙ্গতভাবে ফয়সালা কর। <u>এবং নিজের প্রবৃত্তির অনুসরণ কর না : তা তোমাকে</u> আল্লাহ তা আলার পথ আল্লাহ তা আলার তাওহীদের দলিলাদি থেকে বিচ্যুত করে দিবে। নিশ্চয়ই যারা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান থেকে বিচ্যুত হয়, তাদের জন্যে রয়েছে কঠোর <u>শান্তি, এ কারণে যে, তারা হিসাবদিবসকে ভূলে যায়।</u> যার কারণে তারা ঈমান ত্যাগ করে। যদি তারা ইসার দিবসের প্রতি বিশ্বাস রাখতো তবে অবশ্যই দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আনতো।

#### তাহকীক ও তারকীব

। তথা ফিরে আসা, প্রত্যাবর্তন কর। كُرُجُوعُ তথা দৈরে আসা, প্রত্যাবর্তন কর। تَوْلُمُ فَكُولِق এটা بِعَدُ اللَّهِ وَالْمُومَةُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّ পরে বাক্তাকে দুধ পান করার জন্য ছেড়ে দেওয়া হয়, বাক্তা দুধ পান করার ফলে উলান পুনরায় দুধে পরিপূর্ণ হয়ে যায়। দুঙ দোহনকারী বাচ্চাকে সরিয়ে দিয়ে পুনরায় দৃগ্ধ দোহন করে। এই মধ্যবর্তী বিরতির নাম হলো 📆 (কামৃস) এখানে উদ্দেশ্য जनहान, जथवा رُجُوع डिप्समा, रायमि जाहामा मरही (त्र.) डिप्समा निरारहिन : जर्थार किसामराजत क्रूरकात कारना كُكُرُن বিরতি ছাড়াই عَنْكُ أَنْ وَالْمُعَامِعُ -এর সাথে হবে।

إنس سَجْرُور टरला भामिकভारत تَوَاقِ इरला अधितिक مِنْ अवरत पुकाभाम आत لَهَا आप تَافِيَة राला मोमिकভार مَا : فَوَلُهُ مَالَهَا ত্তক সিফড مُسَيِّحَة اللَّ مَالَهَا مِنْ فَوَاقٍ आत । ইয়েছে محلا موفوع হয়েছে مُسِتَدًا مُؤكِّر (ত্তাৰ إسْم 28- مَا اللَّه হওয়ার কারণে فف -এর মহলে ইয়েছে।

. अत उह्रवहन مند يَكُ الله إِذَا قَبَلُ وَ وَالشَنْدُ । इरब्राह مَصْدَر مُقْرَدُ अवा آذَ يُنِينُدُ उहार हा. بَيْع الله : قَنُولُهُ ذَا الْأَيْسِ नग्न ⊥ (صُارِيٌ)

: عَوْلُهُ إِنَّهُ الْوَابُ : এটা হযরত দাউদ (আ.)-এর দীনের মধ্যে শক্তিশালী হওয়ার ইক্লত ؛

वस्यरह । कडे कडे मुबछामात مُنْصُرِّب रस्यरह । कें कडे मुबछामात कातरा وَالْعِبَالُ اللَّهِ : قَنُولُمهُ وَالسَّلْيُر مُحْشُورَةً াৰবর হওয়ার কারণে ﷺ বলেছেন :

خند কর কর্মান এর পেশ এবং । ﴿ তাশদীদযুক کنیک কর বহ্বচন। আর উভয়টি کنیک কর ক্রিক্ট । আর উভয়টি کنیک কর কর্মান এর যার অর্থ সেরক, চাকর -এর ওজনে।

अर्था९ जाता प्तराल उपकाला, जाता प्तराल उपकिस्त अदरल بَضَع مُذَكِّر غَانِبٌ 28- مَاضِنْ विष्ठ : قَوْلُهُ تَسَوّرُوا هَلَ اتَاكَ نَبُوْ بَخَاصُمِ الْخَصَمِ إِذْ يَسَرُّرُوا -कहल : فَلَ اتَاكُ نَبُوْ يَعَالَمُ الْخَصَمِ إِذْ يَسَرُّرُوا

रायाह वर الله عَنْ الله عند تَسَرُّرُوا इत्याह वर إِذْ وَكُلُوا अध्य إِذْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ الله

वत जास्त्रीत । قُولُهُ خُيْرُهُمْ وَقِصَّتُهُمْ ،

জনাঁব এডাবেও দেওয়া হয়েছে যে, مُعَمَّم تُنْفِيدَ وَأُوفًا একারণে এটা أُولُم সকলের উপরই প্রয়োগ হয়ে পাতে।

और देवातर बाता मुकाममित (त.) এकिए अट्राय उस्त निष्ठ : बरें देवातर बाता मुकाममित (त.) अकि अट्राय उस्त निष्ठ उत्परक्ता

ধন্ন, দুজন ফেরেশতা উদ্বিধিত মাসআলায় বাদী ও বিবাদী সেঞ্চে এসেছিল। তারা হয়রত দাউদ (আ.)-এর আদালতে এমন একটি মোকদ্মমা পেশ করল যার ওক থেকে কোনো অন্তিত্ব ছিল না, যা সরাসরি মিথ্যা ও গোনাহ ছিল। অথচ ফেরেশতাগণ নিশাপ তাদের থেকে গোনাহ থকাশ পেতে পারে না।

. এই ইবারত ঘারা বৃদ্ধিকরণ ঘারা একটি প্রল্লের জবাব দেওয়া উদ্দেশ্য : প্রপু হলো- হযরত লউদ (আ.) বিবাদীও সাক্ষীগণের সাক্ষ্য বাতীত কি করে একদিকে ফ্যুসালা দিয়ে দিলেন?

উক্তর, জবাবের সার হলো এরূপ মনে হয় যেন বিবাদী বাদীর দাবিকে মেনে নিয়েছিল। আর যখন বিবাদী বাদীর দাবিকে মেনে নেয় তখন সাক্ষীরও প্রয়োজন হয় না এবং বিবাদীর বর্ণনারও প্রয়োজন হয় না।

بُنِنَا نُرُخُرُ पात ( दरला عَلَيْ काल प्रता अकित्तत करा , विवित्त । वात केंद्र مُفَكَّمُ वरला عَلَيْلُ مَاهُم (لغُنَاتُ القُرْلُ) ( لغُنَاتُ القُرْانُ ) अ अजत्म सात्रमात : (لغُنَاتُ القُرانُ ) अर्गाम, खत्र

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- قَوْلُهُ وَمَا يَنْظُرُ هَوُلَاهُ وَمَا يَنْظُرُ هَوُلَاهُ وَمَا يَنْظُرُ هَوُلَاهُ وَالْ صَيْحَةٌ وَاحِدَةٌ مَالَهَا مِنْ فَوَاقِ प्रावा प्रकावानीतिक উদ্দেশ্য করা হয়েছে। অর্থাৎ মঞ্জার কাফেরদের অন্যায় আচরণে একথা অনুভূত হয় যে, তারা হয়রত ইসরাফীন (আ.)-এর শিসায় হঙ্কারের অপেক্ষা করছে, এর পূর্বে তাদের মধ্যে চেতনা ফিরে আসবে না, সত্যকে গ্রহণ করতে তারা প্রভূত হবে না।

কিয়ামতের জন্যে যখন শিষায় ফুঁক দেওয়া হবে, যখন এ বিশ্ব কারখানা ধ্বংসানুখ হবে, তখনই তারা ঈমান আনবে, কিছু তখনকার ঈমান কোনো উপকারেই আসবে না, আর হযরত ইসরাফীল (আ.)-এর শিষার গর্জন হবে অত্যন্ত ভয়াবহ। সে গর্জন হবে বিরামহীন। অথবা এর অর্থ হলো, তারা দুনিয়াতেই কোনো ভয়ব্বর গর্জনের অপেক্ষা করছে, অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার আজাবের অপেক্ষা করছে। হযরত মুজাহিদ (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াত্তে আমিটির অর্থ হলো অবকাশ।

আব্ ওবায়দা এবং ফাররাও এ অর্থই বর্ণনা করেছেন। একথার তাৎপর্য হলোঁ, এ দুরাত্মা কাফেররা কিয়ামতের দিনের শান্তি না দেখা পর্যন্ত সঠিক পথে আসবে না।

हंबार - فَوْلُهُ وَقَالُوْ اَرَبُنَا عَجُلِّ لَّنَا وَطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْجِسَابِ रांबार - مع ه هاهان الله عَجُلِّ لَنَا وَطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْجِسَابِ रांबार - هع هاهان الله هاه هاه هاه عليه هاه عليه من الرَّنِي كِنَابُهُ بِمَنْنِهِ عليه من هاه عليه من هاه عليه من الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عن

হম্মরত সাঈদ ইবনে যুবায়ের (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো, হ্যরত মুহাত্মদ 🕮 যে জান্নাতের কথা বলেছেন, তাতে আমাদের যে অংশ রয়েছে, তা এ পৃথিবীতেই আমাদেরকে দিয়ে দেওয়া হোক।

হযরত হাসান বসরী (র.), কাতাদা (র.), মুজাহিদ (র.) এবং সুন্দী (র.) বলেছেন, পরকাণীন জীবনে যে সম্পর্কে আমাদেরকে ভয় প্রদর্শন করা হয়, তা আমাদেরকে দুনিয়াতেই দেওয়া হোক।

আর তাফসীরকার হযরত আতা (র.) বলেছেন, এ উক্তি করেছিল মঞ্জার কাফের নজর ইবনে হারেস। সে বলেছিল, হে আল্লাহ! যদি এই নবী সভ্য হয়, তবে আমদের উপর আসমান থেকে পাথর বর্ষণ কর। –(ভাফসীরে মাযহারী, খ. ১০, পৃ. ৮৯)

ইমাম রাখী (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে যে, কাফেররা তিনটি বিষয় অবিশ্বাস করতো, এক, তাওহীদ দুই, রেসালাভ তিল, আখেরাত।

আলোচা আয়াতে আথেরাতের প্রতি তাদের অবিশ্বাসের কথা প্রকাশ করা হয়েছে। যেহেতু প্রিয়নবী া বলছেন, কাল কিয়ামতের দিন প্রত্যেককে তার জীবনের যাবতীয় কর্মের বিবরণ সর্থনিত আমলনামা দেওয়া হবে। যদি ঈমানদার ও নেকবার হয় তবে ডান হাতে, আর বেঈমান ও পাপীষ্ট হলে যাম হাতে আমলনামা পাবে। তাই দ্রাছা কাফেররা দ্রিপ করে বলেছিল, আমাদের আমলনামা দুনিয়াতেই দিয়ে দেওয়া হোক, আমরা দেখি তাতে কি রয়েছে। আর যেহেতু প্রিয়নবী া ইবলাদ করেছেন, যারা ঈমানদার ও নেককার হবে তাদের জন্য রয়েছে জান্নাত এবং যারা বেঈমান ও বদকার হবে তাদের জন্য রয়েছে দাজিখের কঠিন শান্তি। তখন কাফেররা বিদ্রুপ করে বলেছিল, কিয়ামতের দিন অপেকা করার কোনো প্রয়োজন নেই, আমাদের জান্নাতে যে অংশ রয়েছে, অথবা দোজখে যে শান্তি রয়েছে তা এখানেই হিসাবের পূর্বেই দিয়ে দেওয়া হোক। কাফেরদের এ বিদ্রুপান্তাক এবং মূর্খতাপ্রসূত উক্তির ব্যাপারে আল্লাহ তা আলা প্রিয়নবী নান নে নির্দেশ দিয়েছেন তা পরবর্তী আয়াতে স্থান প্রয়েছে এখি এ এই ক্রিক্তি দায় করি এই ক্রিক্তিয়া এই বিদ্রুপাত্ত বিদ্রুপান্ত কর্মন এইং হ্রাসুল। আপনি তাদের উক্তি সম্বন্ধে সবর অবল্যন করুম এবং শ্বরণ করুন আয়ের বাদ্যা দাউদের কথা, সে ছিল শক্তিশালী এবং নিন্দ্রই সে ছিলো আল্লাহ তা আলার প্রতি তন্য চিত্ত।

ভানিত কিবলের স্থানিত করিছে। কর্মান করিছের করিছের

الكُنْ عَبْدَنَا دَاوَدُ دَا الآيَدُو عَبْدَنَا دَاوَدُ دَا الآيَدُو وَهُ وَالْهُ وَاذْكُرُ عَبْدَنَا دَاوَدُ دَا الآيَدُو هَمْ هُوَلُهُ وَاذْكُرُ عَبْدَنَا دَاوَدُ دَا الآيَدُو هَمْ هُمُ هُمْ هُمُ فَوْلُهُ وَانْكُرْ عَبْدَنَا دَاوَدُ دَا الآيَا إِلَيْ الْهُونُ هَا هُمُ هُمُ هُمْ هُمُ وَهُمْ الْمُحْدِقُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ইবাদতের উপরিউক্ত পদ্ধতি সর্বাধিক পছস্পনীয় হওয়ার কারণ এই যে, এতে কট বেশি হয়। সারা জীবন রোজা রাখনে মানুষ রোজার অত্যন্ত হয়ে যায়। ফলে কিছুদিন পর রোজার কোনো কটই অনুভূত হয় না। কিছু একদিন পর পর রোজা রাখনে কট অব্যাহত থাকে। এছাড়া এপদ্ধতিতে মানুষ ইবাদতের সাথে সাথে নিজের পরিবার-পরিজনের এবং আত্মীয়-স্বজনের অধিকারও পুরোপুরি আদায় করতে পারে।

এ আয়াতে হ্বরত দাউদ (আ.)-এর সাথে পর্বতমালা ও পক্ষীকূলের ইবাদতে ও তাসবীহে পরিক হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। ইভিপূর্বে এর ব্যাখ্যা সূরা আছিয়া ও পূরা সাবায় বর্ণিত হয়েছে। এখানে উল্লেখযোগ্য বিষয় এই যে, পর্বতমালা ও পক্ষীকূলের তাসবীহ পাঠকে আল্লাহ তা'আলা এখানে হ্বরত দাউদ (আ.)-এর প্রতি নিয়ামত হলো কেমন করে। প্রস্ন উঠতে পারে যে, এটা হ্বরত দাউদ (আ.)-এর প্রতি নিয়ামত হলো কেমন করে। পর্বতমালা ও পক্ষীকূলের তাসবীহ পাঠে তার বিশেষ কি উপকার হতো।

এর এক উত্তর এই যে, এতে হযরত দাউদ (আ.)-এর একটি মোজেজা প্রকাশ পেরেছে। বলা বাহল্য, মোজেজা এক বড়
নিয়ামত। এছাড়া হযরত থানতী (র.)-এর এক সুক্ষ জবাবে বলেন, পর্বতমালা ও পক্ষীকূলের তাসবীহর ফলে জিকিরের এক
বিশেষ আনন্দমন পরিবেশ সৃষ্টি হতো। ফলে ইবাদতে ক্ষুর্তি, সঞ্জীবতা ও সাহসিকতা অনুভূত হতো। সঙ্গবন্ধ জিকিরের আরো
একটি উপকারিতা এই যে, এতে জিকিরের বরকত পরস্পরের উপর প্রতিফলিত হতে থাকে। সৃষ্টী বৃদ্ধুর্ণগণ্ডের মধ্যে জিকিরের
একটি বিশেষ পদ্ধতি প্রচলিত রয়েছে। এতে জিকিরের অবস্থায় ধ্যান করা হয় যে, সমগ্র সৃষ্টজগণ্ড জিকির করে যাক্ষে। আন্বতম্ভি
ও ইবাদত স্পৃহায় এ পদ্ধতির প্রভাব বিশ্বয়কর। আলোচা আয়াতে এই বিশেষ পদ্ধতির ভিত্তিও পাওয়া যায়। —বিসারেনে মূক্যু

وافراق हाराउउ नामांक: مَشِينَ وَالْأَشْرَاقِ وَ الْأَسْرَاقِ وَالْخَارِقِ وَالْمُوالِقِ وَالْمُوالِقِ وَالْمَالِقِ وَالْمُوالِقِ وَالْمِنْ وَالْمَالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمِيلِيَّةِ مِنْ اللْمُعِلَّمُ وَالْمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالْمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوالِمُوا

চাশতের নামাজ দুই রাকাতে থেকে বার রাকাত পর্যন্ত যতো রাকাত ইক্ষা পড়া যায়। হাদীসে এর অনেক উপকারিতা বর্ণিভ হয়েছে। তিরমিয়ীতে হয়রত আবৃ হুরায়রা (রা.) রেওয়ায়েত করেছেন যে, রাসুনুল্লাহ 
ক্রান্ত বলেন, যে ব্যক্তি চাশতের দুই রাকাত নামাজ নিয়মিত পড়ে, তার তনাহ মাফ করা হয় যদিও তা সমুদ্রের ক্ষেনা সমান হয়। হয়রত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্কুল্লাহ 
ক্রান্ত বলেন, যে ব্যক্তি চাশতের বার রাকাত নামাজ পড়বে, আল্লাহ তা আলা তার জন্য জান্নাতে স্বর্ণের প্রাসাদ তৈরি করে দেবেন। 
—[কুরতুবী]

আদেমণণ বদেন : চাশতের নামাজে দুই থেকে বার পর্যন্ত যতো রাকাত ইচ্ছা পড়া যায়। কিন্তু এর জন্য কোনো সংখ্যা নির্দিষ্ট করে নিয়মিত পড়াই উত্তম। এই নিয়মিত সংখ্যা চার রাকাত হওয়াই শ্রেয়। কেননা চার রাকাত পড়াই রাস্পুলাহ 🚎 -এরও নিয়ম ছিল।

হিক্মত অর্থ প্রজ্ঞা। অর্থাৎ আমি তাকে অসাধারণ বিবেকর্বৃদ্ধির : [আমি তাকে হিক্মত ও ফয়সালাকারী বাগ্যিতা দান করেছি।]
হিক্মত অর্থ প্রজ্ঞা। অর্থাৎ আমি তাকে অসাধারণ বিবেকর্বৃদ্ধির পী ধন দান করেছিলাম। কেউ কেউ হিক্মতের অর্থ নিয়েছেন
নব্বয়ত। منظل و এর বিভিন্ন তাফসীর করা হয়েছে। কেউ বলেছেন, এর ভাবার্থ অসাধারণ বাগ্যিতা। হয়রত দাউদ
(আ.) উক্তর্যের বতা ছিলেন। বক্তৃতায় হামদ ও সালাতের পর ক্রিট্র্মিশন্দ সর্বপ্রথম তিনিই বলেছিলেন। কেউ কেউ বলে,
এর তাবার্থ সর্বোভম বিচারশক্তি। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা তাকে ঝগড়া-বিবাদ মেটানো ও বাদান্বাদ মীমাংসা করার শক্তি দান
করেছিলেন। প্রকৃতপক্ষে শব্দতলোর মধ্যে একই সময়ে উভয় অর্থের পুরোপুরি অবকাশ রয়েছে। হয়রত থানতী (র.) য়ে
তরন্ধমা করেছেন, তাতেও উভয় অর্থই একত্রিত থাকতে পারে।

ভিচু নি ইন্ত্ৰ নি কৰা নি কৰি কৰে কৰিবলৈ নি কৰা আৰু কৰিবলৈ কৰিবলিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলিবলিক কৰিবলৈ কৰিবলিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ

তাই কোনো কোনো অনুসন্ধানী ও সাবধানী তাফসীরবিদ এসব আয়াতের ব্যাপারে বলেন, আত্মাহ তা'আলা বিশেষ রহস্য ও উপযোগিতার কারণে তার প্রথিতযশা পয়গান্বরে এসব ফ্রাটি বিচ্যুতি ও পরীক্ষার বিশাদ বিবরণ দেননি। তাই আয়াদেরও এর পেছনে পড়া উচিত নয়। যতটুকু বিষয় কুরআন পাকে উদ্ধিত হয়েছে, ততটুকুতেই ঈমান রাখা দরকার। হাফেজ ইবনে কাছীরের মতো অনুসন্ধানী তাফসীরবিদও এ নীতিই অনুসরণ করে ঘটনার বিবরণ দানে বিরত্ত রয়েছেন। নিঃসন্দেহে এটা সর্বাধিক সাবধানী ও বিপদমুক্ত পথ। এ কারণেই পূর্বতী মনীষীগণ থেকে বর্ণিত আছে আর্টি ক্রিটি ক্রাটি ক্রিটি ক্রাটি ক্রাটি ক্রিটি ক্রাটি কর্তি ক্রাটি ক্রাট

ওবে কোনো কোনো তাফসীরবিদ রেওয়ায়েত ও পূর্ববর্তীদের উক্তির আলোকে এ পরীক্ষা ও মাচাইন বিষয়টি নির্ধাবিত করতে

চেষ্টা করেছেন। এ সম্পর্কে সাধারণের মধ্যে খ্যাত একটি রেওয়ায়েত এই যে, হয়রত দাউদ (আ.)-এর দৃষ্টি একবার তার
কোনাধাক্ষ উরিয়ার পত্নীর উপর পড়ে গেলে তার মনে তাকে বিয়ে করার স্পৃহা জাগ্রত হয়। তিনি উরিয়াকে হত্যা করানোর
উদ্দেশ্যে তাকে এক তয়ানক বিপজ্জনক অভিযানে প্রেরণ করেন। ফলে সে শহীদ হয়ে যায়। পরবর্তী সময়ে হয়রত দাউদ (আ.)
ভার পত্নীকে বিয়ে করে নেন। এ কর্মের ব্যাপারে সতর্ক করার জন্য উপরিউক্ত ফেরেশতাদ্বয়কে মানবাকৃতিতে বাদী-বিবাদীক্ষপে
প্রেরণ করা হয়।

নিজু এ রেওয়ায়েতটি নিঃসন্দেহে একটি বাজে প্রবচন, যা ইহুদিদের প্রভাবাধীন সাধারণ মুসলমানদের মধ্যেও ছড়িয়ে পড়েছিল। প্রকৃতগক্ষে এ রেওয়ায়েতটি বাইবেলের সামুয়েল কিভাবের একাদশ অধ্যায় থেকে সংগৃহীত। পার্থকা এতটুকু যে, বাইবেলে খোলাপুলি হয়রত দাউদ (আ.)-এর প্রতি উরিয়া পত্নীর সাথে বিয়ের পূর্বেই ব্যতিচারের অপবাদ আরোপ করা হয়েছে। শক্ষান্তরে এ আফসীরী রেওয়ায়েকেটি লোকে এ আফসীরী রেওয়ায়েকেটি লোকে এ এফসমীরী রেওয়ায়েকেটি নাম করা করেছে এখনে উল্লিখিত আয়াতসমূহের তাফসীর জুড়ে দিয়েছে। অথক সামুয়েল কিতাবটিই মূলত ভিত্তিখীন। সূতরাং রেওয়ায়েতটি নিশ্চিতরূপেই মিথ্যা অপবাদ বৈ কিছু নয়। এ কারণেই অনুসন্ধানী তাফসীরবিদগণ একে খৃগা করে প্রতাদ্যান করবছন।

হাডেজ ইবনে কাছীর (র.)-ই নয়, আল্লামা ইবনে জাওথী, কাথী আৰু সাঈদ, কাজী বায়যাতী, কাজী আয়ায, ইমাম রাথী, আল্লামা আৰু হাইয়ান আন্দানুসী, থাযেন, যমখনরী, ইবনে হয়ম, আল্লামা খাফফাজী, আহমদ ইবনে নসর, আৰু তামাম, আল্লামা আল্সী (র.) প্রমুখ খ্যাতনামা তাফসীরবিদ রেওয়ায়েতটিকে মিথ্যা ও বানোয়াট বলে অতিহিত করেছেন। হাডেজ ইবনে কাছীর (র.) প্রিখন–

কোনো কোনো ভাফসীরবিদ এ প্রসঙ্গে একটি কাহিনী উল্লেখ করেছেন, যার বেশির ভাগই ইসরাঈলী রেওয়ায়েত থেকে সংগৃহীত। রাসূলে কারীম 🏥 থেকে এ সম্পর্কে অনুসরণীয় কোনো কিছু প্রমাণিত নেই। কেবল ইবনে আবী হাতেম এখানে একটি হাদীস উল্লেখ করেছেন। কিন্তু এর সনদও বিভব্ধ নয়।

মোটকথা, অনেক যুক্তি-প্রমাণের আলোকে আলোচ্য আয়াতের তাফসীর থেকে উপরিউক্ত রেওয়ায়েতটি সম্পূর্ণভাবে খারিক্ত হয়ে যায়। এসব যুক্তি প্রমাণের কিছু বিবরণ ইমাম রায়ীর তাফসীরে কারীর এবং জাওয়ীর যাদুল মাসীর ইত্যাদি গ্রন্থে উদ্ধিষিত হয়েছে। হাকীমুল উন্মত হয়রত থানতী (র.) এই যাচাই ও ব্যাখ্যা এভাবে করেছেন, মোকদমার দু'পক্ষ প্রাচীর ডিভিয়ে প্রবেশ করে এবং ধৃষ্টতাপূর্ণ ভঙ্গিতে কথাবার্তা শুক্ত করে। মোকদমা পেশ করার আগেই তারা হয়রত দাউদ (আ.)-কে নামারিকার করার এবং অবিচার না করার উপদেশ দিতে থাকে। কোনো সাধারণ ব্যক্তি হলে এ ধরনের ধৃষ্টতার কারণে তাদের জবাব দেওয়ার পরিবর্তে উদ্টা শান্তি দিতো। আল্লাহ তা'আলা হয়রত দাউদ (আ.)-কে পরীক্ষা করলেন যে, তিনিও ক্রোথান্বিত হয়ে ভাদেরকে শান্তি দেন, না পরণান্বরস্বন্ত ক্ষমানুন্দর দৃষ্টিতে দেখেন।

হযরত দাউদ (আ.) এ পরীক্ষায় উপ্তীর্ণ হলেন, কিছু একটি ভুল রয়ে গেল। তা এই যে, ফয়সালা দেওয়ার সময় জালেমকে সম্বোধন না করে তিনি মজলুমকে সম্বোধন না করে তিনি জবিলম্বে সক্তর্ক হয়ে গেলেন এবং সিজনায় লুটিয়ে পড়লেন। আল্লাহ তা'আলাও তাঁকে ক্ষমা করে দিলেন। —বিয়ানুল কুরআন}

কোনো কোনো তাফসীরবিদ ভূপের এ ব্যাখ্যা করেছেন যে, হযরও দাউদ (আ.) বিবাদীকে চূপ থাকতে দেখে তার বিবৃতি পোনা বাতিরেকেই কেবল বাদীর কথা তনে এমন উপদেশ দেন যা থেকে মোটামুটি বাদীর সমর্থন হচ্ছিল। অথচ আগে বিবাদীকে তার বক্তর পেশ করতে বলা উচিত ছিল। হযরও দাউদ (আ.) যদিও কেবল উপদেশের ভঙ্গিতে কথাতলো বলেছিদেন এবং মোকক্ষমার ফ্যুসালা দেননি, তবুও এটা তার মতো সম্মানিত পয়গান্ধরের পক্ষে সমীচীন ছিল না। এ করেণেই তিনি পরে কুশিরার হয়ে সেক্ষদায় দুটিয়ে পড়েন। —(রহুল মা'আনী)

কেউ কেউ বলেন, হযরত দাউদ (আ.) তান সময়সূচি যেডাবে নির্ধারণ করেছিলেন, তাতে চরিবল ঘণ্টার মধ্যে প্রতি মুহুর্তেই তার গৃহের কোনো না কোনো ব্যক্তি ইবাদত, জিকির ও তাসবীহে মশগুল থাকতো। একদিন তিনি আল্লাহ তা আলার দরবারে নিবেদন করলেন, হে আমার পালনকর্তা, দিন ও রাতের মধ্যে এমন কোনো মুহূর্ত যায় না, যখন হযরত দাউদ (আ.)-এর পরিবারের কেউ না কেউ আপনার ইবাদত, জিকির ও তাসবীহে নিয়েজিত থাকে না। আল্লাহ তা আলা বললেন, দাউদ, এটা আমার দেওয়া তাওফীকের কারপেই হয়। আমার সাহায্য না থাকলে তোমার এরপ করার সাধ্য নেই। আমি একদিন তোমারে তোমার অবস্থার উপর হৈছে দেব। দেমতে আল্লাহ তা আলার এই উক্তির পর উপরিউক্ত ঘটনা সংঘটিত হয়। হযরত দাউদ (আ.)-এর ইবাদতে নিয়োজিত থাকার সময় এই অপ্রতাশিত ঘটনায় তার সময়সূচি বিশ্বিত হয়ে পড়ে। তিনি বিবাদ মীমাংসা করার কাজে মশগুল হয়ে পড়েন এবং তার পরিবারের অন্য কেউ তখন ইবাদত ও জিকিরে মশগুল ছিল না। এতে হয়রত দাউদ (আ.) বুঝতে পারেন যে, আল্লাহ তা আলার কাছে ইবাদতের গর্ব প্রকাশ করা ভূল ছিল। তাই তিনি ক্ষমা প্রার্থনা করেন ও সেজনায় লুটিয়ে পড়েন। মুন্তাদরাক হাকেমে সহীহ সনদ সহকারে বর্ণিত হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর একটি উক্তি দ্বারাও এ ব্যাখ্যার সমর্থন হয়। —(আহকামুল কুরআন)

উপরিউজ সবগুলো ব্যাখ্যার অভিনু স্বীকৃত বিষয় এই যে, মোকক্ষমাটি কাল্পনিক নয় – সত্যিকার ঘটনার উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল এবং ২যরত দাউদ (আ.)-এর যাচাই ও পরীক্ষার সাথে এর কোনো সম্পর্ক ছিল না। এর বিপরীতে অনেক তাফসীরবিদদের ব্যাখ্যার সারমর্ম এই যে, মোকক্ষমার পক্ষয় মানুষ নয় ফেরেশতা ছিল এবং আল্লাহ তা আলা হযরত দাউদ (আ.)-এর সামনে একটি কাল্পনিক মোকক্ষমা পেশ করার জন্য তাদেরকে পাঠিয়ে ছিলেন যাতে হযরত দাউদ (আ.) নিজের ভুল বুখতে পারেন।

দ মতে তাদের বক্তবা এই যে, উরিয়াকে হত্যা করানো এবং তার পত্নীকে বিয়ে করার কাহিনী সম্পূর্ণ বানোয়াট। তবে বান্তব সত্য এই যে, বনী ইসরাঈলেল মধ্যে তখন কাউকে 'তুমি তোমার শ্রীকে তালাক দিয়ে আমার বিবাহে দিয়ে দাও' এ কথাটি বলা দূৰণীয় ছিল না। বরং তখন এধরনের ফরমায়েশের ব্যাপক প্রচলনও ছিল। এর ভিন্তিতেই হযরত দাউদ (আ.) উরিয়ার কাছে ফরমায়েশ করেছিলেন। ফলে আল্লাহ তা'আলা দু'জন ফেরেশতা প্রেরণ করে তাকে সতর্ক করেন। কেউ কেউ বলেন, ব্যাপারটি এই যে, উরিয়া কোনো এক মহিলাকে বিয়ের পয়গাম দিয়েছিল। হযরত দাউদ (আ.)ও সে মহিলাকে বিয়ের পয়গাম দেন। এতে উরিয়া বুবই দুর্গতিত হয়। বিষয়টি বোঝানোর জন্য আল্লাহ তা'আলা দু'জন ফেরেশতা প্রেরণ করেন এবং সুক্ষ ভঙ্গিতে হযরত দাউদ (আ.)-এর ভূলের মাধ্যমে সতর্ক করেন। কামী আবৃ ইয়ালা এ ব্যাখ্যার প্রমাণবন্ধল কুরআন পাকের ত্রুতি, এ বাক্যাটি প্রমাণ করে যে, ব্যাপারটি নিছক বিয়ের পয়গামের ক্ষেত্রেই সংঘটিত হয়েছিল এবং হ্বরত দাউদ (আ.)-ও তাকে বিয়ে করেননি। —[যাদুল মাসীর]

অধিকাংশ তাফসীরবিদ শেষোক্ত ব্যাখ্যাকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন। সাহাবায়ে কেরামের কোনো কোনো উজি থেকেও এ দৃটি ব্যাখ্যার সমর্থন পাওয়া যা। কিছল মা আনী, তাফসীরে আবু সাউদ, যাদুল মাসীর, তাফসীরে কাবীর ইত্যাদি। কিছু বান্তব ঘটনা এই যে, এ পরীক্ষা ও তুলের বিবরণ কুরআন ও সহীহ হাদীস দ্বারা প্রামাণ্য নয়। তাই এতটুকু বিষয় তো মীমাংসিত যে, উরিয়াকে হত্যা করানোর যে কাহিনী প্রচলিত রয়েছে, তা ভ্রান্ত। কিছু আসল ঘটনার ব্যাপারে উদ্বিখিত সবগুলো সম্ভাবনাই বিদ্যামান রয়েছে, কিছু এগুলোর কোনো একটিকেও অকাট্য ও নিশ্চিত বলা যায় না। সুতরাং হাফেজ ইবনে কাসীরের অবলম্বিত পথই নির্বঞ্জিট। তাই এই যে, আল্লাহ তা'আলা যে বিষয় অশষ্ট রেখেছেন, আমরা যেন নিজেদের অনুমান ও ধারণার মাধ্যমে তার বিবরণ দেওয়ার চেষ্টা না করি, যেহেছু এর সাথে আমাদের কোনো কর্মের সম্পর্ক নেই। এ অম্পষ্টতার মধ্যেও অবশাই কোনো রহস্য নিহিত রয়েছে। সুতরাং কেবল কুরআন পাকে উল্লিখিত ঘটনার উপরই ঈমান রাখা এবং বিশদ বিবরণ আল্লাহ তা আলার উপর সমর্শণ করা উচিত। তবে এ ঘটনা থেকে কতিপয় কর্মণত উপকারিতা অর্জিত হয়। এগুলোর প্রতি অধিক মনোযোগ দেওয়া দরকার। এখন আয়াতসমূহের তাফসীর দেখুন, ইনলাআল্লাহ প্রয়োজনীয় বিষম্বতলো এসে যাবে।

ত্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রি নিজ্যা প্রক্রিন করলে। وَمُوَلَّمُ الْمُحْمَرُابُ अপলে করিব উপর তলা অথবা কোনো গৃহের সম্মুখতাগকে বলা হয়। কিন্তু পরবতীতে বিশেষভাবে মস্প্রিক অথবা কাদেতখানার সম্প্রেক রোজ্যানের জনা শব্দি ব্যবহাত হতে শুক করেছে। কুরআনে এটি ইবাদতখানার অর্থেই ক্রেছত হয়েছে সামুদ্র স্মুজী (র.) লিখেন, আজকাল মসজিদসমূহে যে বৃত্তাকারের মেহরাব নির্মাণ করা হয়, তা রাস্কুল্লাহ ্র্রি এর আমলে ছিল ন

: হযরত দউদ (আ.) তাদেরকে দেখে ঘাবড়ে গেলেন।] ঘাবড়ানোর কারণ সুস্পষ্ট। অসমকে দুব্যক্তির পারারা ডিব্রিয়ে ভেতরে প্রবেশ করা সাধারণত মন্দ্র অভিপ্রায়ই হয়ে থাকে।

স্বনিয়ম দেখলে প্রকৃত অবস্থা জানা পর্যন্ত সবর করা উচিত : আঁটে তারা বলল, আপনি ভীত হবেন না। আগস্তুকরা একথা বলে তাদের বক্তবা ওক করে দেয় এবং হযরত দাউদ (আ.) চুলচাপ তাদের কথা তনতে থাকেন। এ থেকে জানা গেল যে, কোনো ব্যক্তি ইঠাং নিয়মের ব্যক্তিক্রম করে ফেললে সাথে সাথেই তাকে তিরছার করা উচিত নয়; ববং প্রথমে তার কথা তনে নেওয়া দরকার, যাওে জানা যায় যে, এরপ ব্যক্তিক্রম করার বৈধতা ছিল কিনা। অন্য কেউ হলে আগস্তুকদের উদ্দেশ্যে তৎক্ষণাং বকাবকি তব্দ করে দিতো, কিন্তু হযরত দাউদ (আ.) আসল ব্যাপার জানার জন্য অপেক্ষা করেছেন। তিনি মনে করেছেন যে, সম্ভবত এরা অসুবিধায়ত। কিন্তু হযরত দাউদ (আ.) আসল না। আগত্তুকদের কথা বলার এ তিনি বাহাত ধৃষ্টতাপূর্ণ ছিল। প্রথমত প্রাচীর ডিঙিয়ে অসময়ে আসা, অতঃপর এসেই হযরত দাউদ (আ.)-এর মতো মহান পয়গাধরকে সুবিচার করার এবং অবিচার থেকে বৈচে থাকার আদেশ দেওয়া। এগলোর সবই ছিল কাওজ্ঞানহীনতা। কিন্তু হযরত দাউদ (আ.) সবর করেন এবং তাদেরকে গালমন্দ করেননি।

জ্ঞভাৰগ্ৰন্তদের ভূলত্রান্তিতে বড়দের যথাসম্ভব ধৈর্য ধরা উচিত : এ থেকে জানা গেল যে, আল্লাহ তা'আলা যাকে উচ্চ পদমর্যাদা দান করেন এবং সাধারণ মানুষের প্রয়োজনাদি তার সাথে সম্পর্কযুক্ত থাকে, তার উচিত অতারগ্রন্তদের অনিয়ম ও কথাবার্তার ভূপত্রান্তিতে যথাসম্ভব ধৈর্য ধরা : এটাই তার পদমর্যাদার দাবি । বিশেষভাবে শাসক বিচারক ও মুক্ষভিগণের এদিকে সন্ধ্য রাখা দরকার : –(রহল মা'আনী)

করার দাবি করে তোমার প্রতি অন্যায় করেছে। এখানে দৃটি বিষয় প্রণিধানযোগ। ১. হযরত দাউদ (আ.) বললেন, সে তোমার দুখাকে তার দুখাকলোর সাথে সংযুক্ত করার দাবি করে তোমার প্রতি অন্যায় করেছে। এখানে দৃটি বিষয় প্রণিধানযোগ। ১. হযরত দাউদ (আ.) এ কথাটি কেবল বাদীর বর্বনা ভরেই বলে দিয়েছেন বিবাদীর বিবৃতি ভনেননি। কোনো কোনো কাফসীরবিদ বলেন, এটাই ছিল তার ভূল, যে কারণে তিনি আল্লাহ তা'আলার কাছে ক্যা প্রার্থনা করেছেন। কিন্তু অন্য ভাষসীরবিদগণ বলেন, প্রকৃতপক্ষে এখানে মোকক্ষমার পূর্ব বিবরণ বর্গিত হক্ষে না। কেবল প্রয়োজনীয় বিষয়তলো বর্গনা করা হয়েছে। হযরত দাউদ (আ.) নিকর্মই বিবাদীর কথাও ভবে খাকবেন। ফরসালার এটাই সুবিদিত পছা।

এছাড়া এমনও হতে পারে যে, আগস্তুকরা যদিও তার কাছে আদালতি মীমাংসা কামনা করেছিল, কিন্তু তখন আদালত অংবা কাছারির সময় ছিল না এবং দেখানে রয়ে কার্যকর করার প্রয়োজনীয় উপায়ও ছিল না। তাই হযরত দাউদ (আ.) বিচারকের পদমর্যাদায় নয়, মুম্চতির পদমর্যাদায় ফতোয়া দেন। মুম্ফতির কাজ ঘটনার তদন্ত করা নয়; বরং প্রশ্ন মুতাবিক জবাব দে*ব*য়া।

চাপ প্রয়োগে চাঁদা বা দান ধররাত চাওয়া শৃষ্ঠনের নামান্তর: এখানে দ্বিতীয় প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, হযরত দাউন (আ.) কেবল এক ব্যক্তির দুখা দাবি করাকে জুলুম বলে আখ্যা দিয়েছেন। অথচ বাহাত কারো কাছে কোনো বন্ধু প্রার্থনা করা অপরাধ নয়। কারণ এই যে, এখানে দৃশাত প্রার্থনা হলেও সে কথা ও কর্মের চাপ সহকারে প্রার্থনা করা হচ্ছিল তার বর্তমানে হা লৃষ্ঠনের পর্যায়ে চলে পিয়েছিল।

এ থেকে জানা গেল যে, যদি কোনো ব্যক্তি কারো কাছে এভাবে কোনো কিছু চায় যে, প্রতিপক্ষ সম্মত হোক বা না হোক, প্রার্থিত বকু দেওয়া ছাড়া গতান্তর থাকে না, তবে এভাবে উপটোকন চাওয়াও লৃষ্ঠনের শামিল। সূতরাং যে চায় সে ক্ষমতাসীন অথবা প্রভাবশালী ব্যক্তি হলে এবং প্রতিপক্ষ তার ব্যক্তিত্বের চাপের দরন দিতে অস্থীকার করতে সক্ষম না হলে তা দৃশ্যত উপটোকন চাওয়া হলেও প্রকৃতপক্ষে লৃষ্ঠন হয়ে থাকে। যে চায় তার পক্ষে এভাবে অর্জিত বস্তু বাবহার করা বৈধ নয়। এ বিষয়টির প্রতি মনোযোগ দেওয়া বিশেষভাবে তাদের জনা বৃবই জরুরি, যারা মক্তব, মাদরাসা, মসজিদ, সমিতি ও দলের জন্য চাদা আদায় করে। একমাত্র সে চাদাই হালাল, যা দাতা পূর্ণ ক্ষমতা সহকারে, মনের স্থূপিতে দান করে। যদি চাদা আদায়কারীরা তাদের ব্যক্তিত্বের চাপে অথবা একযোগে আট দশ ব্যক্তি কাউকে উত্যক্ত করে চাদা আদায় করে নেয়, তবে এটা প্রকাশ্য অবৈধ কাজ বলে গণা হবে। রাস্কে কারীম ক্ষমতা সংকালেন ব্যক্তির মাল তার মনের বুশি ছাড়া হালাল নয়।

কান্ধ কারবারে শরিক হওয়ার ব্যাপারে সাবধানতা প্রয়োজন: وَانْ كَوْسُونَا مِنْ الخُلْطَاءِ لَيَسَوَّمَ بَعْلَمُ مَالَى بَعْمِينِ بَعْلَمُ مَالًى بَعْمِينِ بَعْلَمُ مَالًى بَعْمِينِ بَعْمَلُهُ مَا الله পরিকদের অনেকেই একে অন্যের প্রতি বাড়াবাড়ি করে থাকে: এতে বলে দেওয়া হয়েছে যে, দু'ব্যক্তি কোনো কান্ধ-কারবারে শরিক হলে প্রায়ই একের দ্বারা অপরের অধিকার কুর্গ্ন হয়ে যায়। কোনো সময় এক ব্যক্তি একটি কাজকে মাম্পী ভেবে করে ফেলে, কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তা গুনাহের কারণ হয়ে যায়। তাই কাজ কারবারে পুবই সাবধানতা আবশাক।

আনি তাকে পরীক্ষা করেছি।
মোকদমায় বিবরণকে যদিও হযরত দাউদ (আ.)-এর ধারণা হলো যে, আমি তাকে পরীক্ষা করেছি।
মোকদমায় বিবরণকে যদিও হযরত দাউদ (আ.)-এর ভূলের দৃষ্টান্ত সাব্যন্ত করা হয় তবে এমন মনে হওয়াই স্বাভাবিক।
পক্ষান্তরে ভূলের সাথে এর কোনো সম্পর্ক না থাকলেও উভয়পক্ষের মোটামুটি অবস্থা এ বিষয়টি ফুটিয়ে তোলার পক্ষে যথেষী
ছিল যে, এরা পরীক্ষার্থে প্রেরিত হয়েছে। একদিকে তারা মোকদমার ফয়সালা তুরাভিত করার জন্য বিলম্ব সহ্য করেনি এবং
সাহসিকতার সাথে প্রাচীর ভিসিয়ে ভেডরে প্রবেশ করেছে। অপরদিকে মোকদমা পেশ করার সময় বিবাদী চুপচাপ বসে রয়েছে
এবং কথায় ও কাজে বাদীর কথা নির্থিয়য় মেনে নিয়েছে।

যদি বাদীর বর্ণিত ঘটনা বিবাদী পূর্বেই সমর্থন করতো, তবে ফয়াসালার জন্য হযরত দাউদ (আ.)-এর কাছে আসার কোনো প্রয়োজনই ছিল না। হযরত দাউদ (আ.)-এর ফয়সালা যে বাদীর পক্ষে হবে, এটা সামান্য বিবেক বৃদ্ধি সম্পন্ন ব্যক্তিও বৃষ্ণতে পারতো। পক্ষয়েরে এই রহস্যপূর্ণ তৎপরতা ব্যক্ত করছিল যে, এটি একটি অনন্য সাধারণ সাধারণ ঘটনা। হযরত দাউদ (আ.)ও টের পেয়ে গেলেন যে, এরা আল্লাহ তা'আলা প্রেরিত এবং এতে আমার পরীক্ষা করার উদ্দেশ্য। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, ফয়সালা পোনার পর তারা একে অপরের প্রতি তাকিয়ে মুচকি হাসলো এবং মুহূর্তের মধ্যে আকাশে চলে যায়।

ি অতঃপর তিনি তার পরওয়াদিগারের দরবারে প্রার্থনা করদেন এবং সেজনায় দৃটিয়ে পড়ে রুল্কু হলেন। এবানে 'রুকু' শব্দ বাবহুত হয়েছে। এর আতিধানিক অর্থ নত হওয়া। অধিকাংশ তাফসীরবিদদের মতে এতে এবানে সেজদা বোখানো হয়েছে। হানাফী আলেমগণের মতে এ আয়াত তেলাওয়াত করদে সেজদা প্রয়াজিব হয়।

ক্ষকুৰ মাধ্যমে তেলাগুৱাতে সেজদা আদায় হয় : ইমাম আৰু হানীফা (র.) এ আয়াতটিকে এ বিষয়ের প্রয়োগ মনে করেন যে, নামান্তে সেজদার আয়াত তেলাগুৱাত করলে যদি ককুতেই সেজদার নিয়ম করা হয়, তবে সেজদা আদায় হয়ে যয়। করেণ এ আয়াতে আল্লাহ তাআলা সেজদার জন্য করু শব্দ ব্যবহার করেছেন। যা এ বিষয়েরই প্রমাণ যে, ককুও সেজদার স্বলাভিষিত্র হতে পারে। কিন্তু এক্ষেত্রে কতিপয় জন্তারি মাসআলা অরণ রাখা দবকার।

১, নামাজের ফরজ রুকুর মাধ্যমে সেজনা তথনই আদায় হতে পারে, যথন সেজনার আয়াত নামাজে পাঠ করা হয়। নামাজের হবৈর তেলাওয়াত করলে রুকুর মাধ্যমে সেজনা আদায় হয় না। কারণ রুকু কেবল নামাজেরই ইবানত নামাজের বাইতে সিদ্ধ না। ২, রুকুর মধ্যে সেজনা তথন আদায় হবে, যখন সেজনার আয়াত তেলাওয়াত করার সাথে সাথে অথবা বেশির সেয়ে বেশি দুতিন আয়াত তেলাওয়াত করার পারে সাথে অথবা বেশির সেয়ে বেশি দুতিন আয়াত তেলাওয়াত করার পারে রুকুরত পেলে সেজনা আনার হবে না। ৩, তেলাওয়াতে সেজনা রুকুতে আদায় করার ইছা থাকলে রুকুতে যাওয়ার সময় সেজনার নিয়ত করতে হবে নাতুক সেজনা আদায় হবে না। অবশা সেজনার যাওয়ার সময় নিয়ত ছাড়াই সিজনা আদায় হয়ে যাবে। ৪, তেলাওয়াতে সেজন নামাজের ফরজ রুকুতে আদায় করার পরিবর্তে নামাজে আলাদা সেজনা করাই সর্বোস্তম। সেজনা থেকে উঠে দু এত অফ্লত তেলাওয়াত করার পর রুকুতে যেতে হবে। ন্বাদায়ে

অর্থাং নিচয়ই দাউদের জন্য আমার কাছে বিশেষ নৈকটা ও হত জর্থাং নিচয়ই দাউদের জন্য আমার কাছে বিশেষ নৈকটা ও হত পরিগতি রয়েছে। এ আয়াতের মাধ্যমে ঘটনার সমাপ্তি টেনে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, হয়রত দাউদ (আ.) যে ভুলই করে থাকুন, তার ক্ষমা প্রার্থনা ও রুকুর পর আল্লাহ তা আলার সাথে তার সম্পর্ক আরো বৃদ্ধি পেয়েছে।

ভূক আদ্তির জন্য সন্তর্ক করতে হলে প্রজ্ঞার প্রয়োজন : এ ঘটনা সম্পর্কিত আরেকটি উল্লেখযোগ্য বিষয় এই যে, হমরত দাউদ (আ.) বিচ্যুতি যাহোক না কেন, আল্লাহ ত্যা'আলা সরাসরি ওহীর মাধ্যমেও তাঁকে এ বিষয়ে ইলিয়ার করতে পারতেন : কিন্তু এর পরিবর্তে একটি মোকদমা পাঠিয়ে ইলিয়ার করার এই বিশেষ পদ্থা কেন অবলম্বন করা হলোঃ প্রকৃতপক্ষে এখানে যারা সংকাজে আদেশ ও অসংকাজে নিষেধের কর্তব্য পালন করে, তাদেরকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, কোনো ব্যক্তিকে তার তুল আন্তি সম্পর্কে ইলিয়ার করতে হলে তা প্রজ্ঞা সহকারে করতে হবে। একাজে এমন পত্থা অবলম্বন করা উচিত, যাতে সংগ্রিষ্ট ব্যক্তি নিজেই নিজের ভূপ উপলব্ধি করতে পারে এবং মৌথিকভাবে ইলিয়ার করার প্রয়োজনই দেখা না দেয়। এর জন্য এমন দৃষ্টান্তের মাধ্যমে কাজ করা অধিক কার্যকর যাতে করো মনে কট না লাগে এবং প্রয়োজনীয় বিষয়ও স্কৃটে উঠে।

خانفة الخ غانفة الخ غانفة الغ در المالية من المالية المالية

- ১, আমি আপনাকে পৃথিবীতে নিজের প্রতিনিধি করেছি।
- ২. সে মতে আপনার মূল কর্তব্য হচ্ছে ন্যায়ানুগ ফয়সালা করা।
- ৩. এ কর্তব্য পালনের জন্য নাফরমানি খেয়ালখুশির অনুসরণ থেকে বেঁচে থাকা একটি অপরিহার্য শর্ত।

পৃথিবীতে প্রতিনিধি করার অর্থ সূরা বাকারায় বর্গিত হয়েছে। এ থেকেই ইসলামি রাষ্ট্রের মূলনীতি কূটে উঠে যে, সার্বভৌমর্থ অক্সাহ তাআলারই। পৃথিবীর শাসকরর্গ তারই নির্দেশানুযায়ী চলার জন্য আদিষ্ট। কেউ এর বাইরে যাবে না সূতরাং মুসলমানদের শাসনকর্তা, উপদেষ্ট্য পরিষদ অথবা আইনসভা ইসলামি আইনের ব্যাখ্যা অথবা সম্পাদন করতে পারদেও আইন রচনা করতে পারে না। তারা অক্সাহ তা'আলার অইনসমূহের উপস্থাপক মাত্র।

ন্যার প্রতিষ্ঠাই ইসলামি রাট্রের মৌল কর্তব্য : এখানে একথাও পরিষার করে দেওয়া হয়েছে হে, ইসলামি রাট্রের বুনিয়াদী কান্ধ সুবিচার প্রতিষ্ঠা করা। রাট্রের অবশ্য কর্তব্য হচ্ছে প্রশাসনিক ব্যাপার দিতে ও কলহ বিবাদ মীমাংসার ক্ষেত্রে সুবিচার ও ইনসাঞ্চ কায়েম করা।

हैर सम्बद्धित स्वरूपक्षेत्र (बार क्षेत्र) ०० (स)

ইসলাম একটি চিরস্তন ধর্ম। তাই সে শাসনকার্যের জন্য যে সব প্রশাসনিক খুঁটিনাটি নির্দিষ্ট করেনি, যেগুলো সময় ও পরিস্থিতিব পরিবর্তনৈ পরিবর্তিত হয়ে যায়, বরং সে কতগুলো মৌলিক নির্দেশ দান করেছে, যার আলোকে সর্বযুগের উপযোগী প্রশাসনিক খুঁটিনাটি নিজে থেকেই মীমাংসা করা যায়। এ কারণেই এখানে বলে দেওয়া হয়েছে যে, রাষ্ট্রের আসল কাজ ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠা করা। কিন্তু এর প্রশাসনিক বিশ্লেষণ সর্বযুগের সুধী যুসলমানের উপর নাস্ত করা হয়েছে।

বিচার বিভাগ ও শাসন বিভাগের সম্পর্ক : সে মতে বিচার বিভাগ শাসন বিভাগ থেকে পৃথক থাকবে, না একীভূত থাকবে এ ব্যাপারে অপরিবর্তনীয় কোনো নির্দিষ্ট বিধান দেওয়া হয়নি যা কোনো কালেই পরিবর্তিত হতে পারে না। যদি কোনো যুগের শাসকবর্গের বিশ্বস্ততা ও সতভায় পুরোপুরি আস্থা স্থাপন করা যায়, তবে বিচার বিভাগ ও শাসন বিভাগের পৃথক সন্তা বিলোপ করা সম্ভব। কোনো যুগে শাসকবর্গ এরূপ আস্থাভাজন না হলে বিচার বিভাগকে শাসন বিভাগ থেকে পৃথকও রাখা যায়।

হযরত দাউদ (আ.) আল্লাহ তা আলার মনোনীত পয়গাম্বর ছিলেন। তাঁর চেয়ে অধিক বিশ্বস্ততা ও সততার দাবি কে করতে পারতো? তাই তাকে একই সময়ে শাসন বিভাগ ও বিচারের বিভাগের প্রধান নিযুক্ত করে ঝগড়া বিবাদ মীমাংসার দায়িত্বও অর্পণ করা হয়েছিল। যোলাফায়ে রাশেদীনের মধ্যেও এই পদ্ধতি প্রচলিত ছিল। আমিরুল মুমিনীন নিজেই বিচারকার্য পরিচালনা করতেন। পরবর্তী ইসলামি রাষ্ট্রসমূহে এ পদ্ধতির পরিবর্তন করা হয় এবং আমিরুল মুমিনীনকে শাসন বিভাগের এবং প্রধান বিচারপতিকে বিচার বিভাগের প্রধান নিয়ক্ত করা হয়।

তৃতীয় যে নির্দেশের উপর আলোচা আয়াত সর্বাধিক জোর দেওয়া হয়েছে, ভা হচ্ছে খেয়াল খুশির অনুসরণ করো না এবং হিসাব দিবসের কথা সর্বদা মনে রেখো। যেহেতু এটা সুবিচার প্রতিষ্ঠার মূলভিত্তি তাই এর উপর সর্বাধিক জোর দেওয়া হয়েছে। যে শাসক অথবা বিচারকের অন্তরে আল্লাহ তা'আলার ভয় এবং পরকালে চিন্তা থাকবে, সেই সত্যিকার অর্থে ন্যায় ও সুবিচার কায়েম করতে পারে। তা না হলে আপনি যতো উৎকৃষ্ট থেকে উৎকৃষ্টতর আইনই রচনা করুন না কেন, খেয়াল-খুশির দ্বত্তপনা সর্বত্ত নতুন ভিন্তু পথ বের করে নেবে। খেয়াল খুশির উপস্থিতিতে কোনো উৎকৃষ্টতর আইন ব্যবস্থাই ন্যায় ও সুবিচার কায়েম করতে পারে না। পথিবীর ইতিহাস এবং বর্তমান যুগের পরিস্থিতিই এর সাক্ষ্য বহন করে।

দারিত্বশীল পদে নিয়োগের জন্য সর্বপ্রথম দেখার বিষয় চরিত্র: এখান থেকে আরো জানা গেল যে, কোনো ব্যক্তিকে শাসক, বিচারক অথবা কোনো বিডাগের প্রধান কর্মকর্তা নিযুক্ত করার জন্য সর্বপ্রথম দেখতে হবে, তার মধ্যে আল্লাহন্ডীতি ও পরকাল চিন্তা আছে কিনা এবং তার চরিত্র ও কর্ম কির্নুপ। যদি বোঝা যায়, তার অন্তরে আল্লাহন্ডীতির পরিবর্তে ধেয়াল বুশির রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত রয়েছে, তবে সে যত উচ্চ ডিগ্রীধারীই হোক না কেন, নিজ্ঞ বিষয়ে যত বিশেষজ্ঞ ও কর্মঠই হোক না কেন, ইসলামের দৃষ্টিতে সে কোনো উচ্চপদের যোগ্য নয়।

অনুবাদ :

٧٧. وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضُ وَمَا يُسْتَعُمَا نَاطِلًا ء أَيْ عَنَتًا ذَٰلِكَ أَيْ خَلْقُ مَا ذُكِ لَا لِشَنْيُ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ فَوَيْلٌ وَادِ لِللَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ .

ে ১٢٨ امْ تَجْعَلُ الَّذِيْنَ أَمُنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ٢٨ . أَمْ تَجْعَلُ الَّذِيْنَ أَمُنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ كَالْمُفْسِدِيْنَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِبْنَ كَالْفُجَّارِ .

. ٢٩ २৯. উक आग्रांजि व्यवजीर्ग इंग्न, यथन मक्कांत काररुवां . أَذَلَ لَكُمَّا قَالَ كُفَّارُ مَكَّمَ لِمُؤْمِنينَ إِنَّا نُعْطَى فِينِ الْأَخِرَةِ مِثْلُ مَا تُعْطُونَ وَأَمْ بمَعْنَى هَمْزَةِ الْإِنْكَارِ كِتُنَكِّ خَبُرُ مُبْتَكِاأٍ مَحَدُوْفِ أَيْ هٰذَا أَنْزَلْنْهُ إِلَيْكَ مُبَارِكٌ لِيَكَبُرُوْا أَصْلُمُ يُتَدُبُّرُوا أَدْغَمُتِ التَّاءُ فِي الدَّالِ أَيْتِهِ بَنْظُرُوا فِنْي مِعَانِينِهَا فَيُؤْمِنُوا وَلِيَتَذُكُّرُ بَتَّعِظَ أُولُوا الْاَلْبَابِ اصْحَابُ الْعُقُولِ.

٣٠. وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَانَ ع إِبْنَهُ نِعْمَ الْعَبْدُ ع أَى سُلَيْمَانُ إِنَّهُ أَوْآبُ رِجَاعُ فِي التَّسْيِيْعِ وَالذِّكْرِ فِي جَمِينِع الْأَوْقَاتِ.

الصِّفِنْتُ الْخَيْلُ جَمْعُ صَافِئَةٍ وَهِيَ الْقَائِمَةُ عَلْي ثَلَاثِ وَإِقَامَةُ ٱلْأَخْرَى عَلْي طُرْفِ الْحَافِرِ وَهِيَ مِنْ صَفَنَ يَصَفِنُ صَفُونًا الْجِيَادُ جَمْعُ جَوادٍ وَهُوَ السَّابِقُ. ১৭ আমি আসমান জমিন ও এতদভয়ের মধ্যবর্তী কোনো কিছ অযথা সৃষ্টি করিনি ৷ এটা উল্লিখিত বস্তুসমূহ অযথ সৃষ্টি করা মক্কার কাফেরদের ধারণা। অতএব কাফেরদের জন্যে রয়েছে, দূর্ভোগ, জাহান্রাম :

স্ষ্টিকারী কাফেরদের সমতুল্য করে দেবং না খোদাভীরুদেরকে পাপাচারীদের সমান করে দেব:

ঈমানদারদেরকে বলল, আমাদেরকে আথেরাতে তোমাদের সমতৃল্য দেওয়া হবে। 🔏 অব্যয়টি 🚎 ্রু এর অর্থে। এটি একটি বরকতময় কিতাব, ্র্রিট্রে উহ্য মুবতাদা 🎎 -এর খবর <u>যা আমি আপনার</u> প্রতি বরকত হিসেবে অবতীর্ণ করেছি, যাতে মানুষ এর আয়াতসমূহ লক্ষ্য করে এর অর্থসমূহ অনুধাবন করে অভঃপর ঈমান আনে। المُعَالِّلُ মূলত المُعَالِّلُ ছিল ার্র -কে রীর্ত্র -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে । এবং বদ্ধিমানগণ যেন উপদেশ গ্রহণ করে :

৩০. আমি দাউদকে সোলায়মান নামের সন্তান দুন করেছি । সে সুলায়মান একজন<u>উ</u>ত্তম বান্দা। সে ছিল সর্বাবস্থায় জিকির ও তাসবীহের প্রতি প্রত্যাবর্তনশীল।

. ७١ داد عُوضَ عَكَيْهِ بِالْعَشِينِيُّ هُوَ مَا بَعْدَ الزَّوَالِ ٣١ إِذْ عُرِضَ عَكَيْهِ بِالْعَشِينِيُّ هُوَ مَا بَعْدَ الزَّوَالِ উৎকৃষ্ট অশ্বরাজি পেশ করা হলো, ঠিটিটি শব্দটি এর বহুবচন অর্থ ঘোড়া অর্থাৎ ঐ ঘোড়া যা তিন পা ও চতুর্থ পায়ের খুরের উপর ভর দিয়ে দাঁডায় ৷ أَلْجِبَادُ : अरक निर्गंड) صَغُونًا . بَكُ فِنُ . صَغَنَ শব্দটি 🛴 -এর বহুবচন, অর্থাৎ দ্রুত অগ্রগামী।

ٱلْمَعْنُى إِنَّهَا إِنِ اسْتُوْقِفَتْ سَكَنَتْ وَانْ رُكِضَتْ سَبَقَتْ وَكَانَتْ ٱلْفُ فَرَسِ عُرِضَتْ عَكَيْه بِعَدَ أَنْ صَلَّى الظُّهُرَ لِأَرَادَتِهِ الْجِهَادَ عَكَبْهَا لِعَدُوَّ فَعِنْدَ بُكُوْعَ الْعَرْضِ تِسْعَجِائَةٍ مِنْهَا غَرَبَتِ الشُّمْسُ وَلَمْ يَكُنْ صَلَّى الْعَصْرَ فَاغْتُمَّ.

যার ভাবার্থ হলো, যদি তাকে থামানো হয় থামে অত্ব যদি চালানো হয় দ্রুত চলে। এক হাজার ঘোড়া ছিন্স যা জোহরের নামাজের পর জিহাদের উদ্দেশ্যে রওয়ান দেওয়ার জন্য তার সম্মুখে পেশ করা হলো। যার মধ্যে নয়শ ঘোড়ার পরিদর্শন করতে করতে সূর্য ডবে যায় অতঃপর তিনি আসরের নামাজ আদায় করতে পারেননি বিধায় তিনি পেরেশান হয়ে পড়লেন।

٣٢ ٥٠. قَفَالُ إِنَّى ٱحْبَبْتُ ٱيُ ٱرَدُّتُ حُبُّ الْخَبْرِ أي الْخَيْلِ عَنْ ذِكْر رَبِّي عَ أَيْ صَلُوةِ الْعَصْير حَتُّى تَمُوارَتْ أَي السُّمْسُ بِالْحِجَابِ أَي اسْتَتَرَتْ بِمَا يَجْحِبُهَا عَنِ ٱلْأَبْصَارِ .

অর্থাৎ আসরের নামাজ বিশ্বত হয়ে সম্পদের অর্থাৎ ঘোড়ার মহকতে মুগ্ধ হয়ে পড়েছি। এমন কি সূর্য ডুবে গেছে। অর্থাৎ সূর্য এমন বস্তুর আড়াল হয়েছে যদরুন মানুষের দৃষ্টির বাইরে চলে গেছে।

٣٣ ৩৩. <u>এগুলোকে</u> সমুখে পেশকৃত ঘোড়াসমূহ পুনরায় আমার فَرَوُدْهَا فَكُفِقَ مَسْحًا بِالسَّيْفِ بِالسُّوق جَمْعُ سَاق وَالْآعَنْنَاقِ أَيْ ذَبَحَهَا أَوْ قَطَعَ أَرْجُلُهَا تَقَرِبُا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى حَيْثُ إِشْتَغَلَ بِهَا عَنِ الصَّلُوةِ وتَصَدَّقَ بِلُحْمِهَا فَعَدَّ ضُهُ اللَّهُ خَيْرًا مِنْهَا وَاسْرَعَ وَهِيَ الرِّيعُ تَجْرِي بِأَمْرِهِ كَيْفَ شَاءَ.

কাছে ফিরিয়ে আন ৷ অতঃপর তিনি তাদের পা ও <u>গলদেশ ছেদন করতে তরু করল। 🐉 এর</u> বহুবচন অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য লাভের জন্য এগুলো জবাই করে দিলেন এবং এগুলোর পা কেটে দিলেন। কেননা এগুলোর কারণে তিনি নামাজ থেকে গাঁফেল হলেন এবং এগুলোর গোশত সদকা করে দিলেন। অতএব আল্লাহ তা'আলা এর বিনিময় আরো উৎকৃষ্ট ও তেজস্ব বন্ধু অর্থাৎ বাতাসকে তার অনুগত করে দিয়েছেন। যা তার ছকুমে যেভাবে চাই প্রবাহিত হয়।

مُلْكِه وَذٰلِكَ لِتَزَوُّجِهِ بِإِمْرَأَةٍ هَوِيْهَا وَكَانَتْ تَعْبُدُ الصُّنَمَ فِيْ دَارِهِ مِنْ غَبْرِ عِلْمِهِ وَكَانَ مُلْكُهُ فِي خَاتَمِهِ فَنَزَعَهُ مَرَّهُ عِنْدَ إرادة النخكر ووضعه عند امرأته المسكاة بِالْآمَيِنْيَةِ عَلَى عَادَتِهِ.

ছিনিয়ে নিয়ে পরীক্ষা করেছি। এই পরীক্ষা তার প্রেমিকার সাথে বিবাহের উদ্দেশ্যে ছিল: মহিলাটি হযরত সুলায়মান (আ.)-এর অজাত্তে তার গৃহে মৃর্তিপূজা করতো। হযরত সুলায়মান (আ.)-এর রাজত্ব তার আংটির নিয়ন্ত্রণে ছিল। একদা তিনি টয়লেটে প্রবেশের সময় তার পূর্বের অভ্যাসমতে আংটিখানা তার আমীনা নামক ব্রীর হাতে দিলেন।

অতঃপর একজন জিন হয়রত সুলায়মান (আ.)-এর আকৃতিতে এসে তার স্ত্রী থেকে আংটিখানা নিয়ে নিলেন। এবং রেখে দিলাম তার সিংহাসনের উপর একটি নিম্পাণ দেহ। এটা ছিল সেই জিন যিনি আংটি নিয়ে নিলেন। এবং সে সাথর বা অন্য কেউ। হযরত সোলায়মান (আ.)-এর চেয়ারে বসল এবং তার উপর পক্ষীসমহ ছায়া দিল। অতঃপর হয়রত সুলায়মান (আ.) তার নিজস্ব আকৃতির খেলাপ বের হলেন ও তার সিংহাসনে জিনকে দেখে লোকদেরকে বলতে লাগনেন যে, আমিই সোলায়মান কিন্তু লোকেরা তা চিনল না ৷ অতঃপর সে রুজু হলো: তিনি কিছুদিন পর আংটি ফিরে পেলে পুনরায় তা পরিধান করে তার সিংহাসনে বসলেন :

. ७० ७৫. <u>সোलाग्रमान प्राग्ना कदला एवं आमाद शालाकर्ज</u>ा بعث الله عَمْلُكُمّا لا يَنْبَغَغَيْ আমাকে মাফ করুন এবং আমাকে এমন সামাজ্য দান করুন যা <u>আমার পরে আর কেউ</u> পে<u>তে পারবে না।</u> 🛵 فَكُنَ वर्थ سِواي अर्था९ जामि हाड़ा त्यमन عُدِي -खद गरश بَعْدِ اللَّهِ अर्थ- يَهْدِيْدِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ निक्यूरे आश्रमि महामाण। موكى الله

. ७५ ७५० قام عاماية عاماية على المارة والمارة তার <u>হকুমে</u> অবাধে প্র<u>বাহি</u>ত হতো যে<u>খানে</u> সে পৌছাতে চাইতো।

.٣٧ وَالشَّيْطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ يَبْنِي الْإَبْنِيةَ ١٧٥ وَالشَّيْطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ يَبْنِي الْإَبْنِيةَ যাবা ছিল প্রাসাদ নির্মাণকারী আজীব প্রাসাদ নির্মাণ করা ও সাগুরের ভুবুরী মুক্তা বের করার জন্যে।

٣٨ ७৮. وَأَخْرِينَ مِنْهُم مَقُرْنِينَ مَشْدُودِينَ فِي ٣٨ اللهِ ٣٨ وَأَخْرِينَ مِنْهُم مَقُرْنِينَ مَشْدُودِينَ فِي আবদ্ধ থাকতো শৃঙ্খলে তাদের হাত কাধে একত্রিত কবে ।

فَجَاءَهَا جِنِنَيُ فِي صُوْرَةِ سُلَيْسَانَ فَاخَذُهُ مِنْهَا وَٱلْفَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّه جَسَدًا هُرُ ذْلِكَ الْجِنِينِ وَهُوَ صَخْرُا وْغَيْرُهُ حَلَسَ عَلْي كُرْسيّ سُلَيْمَانَ وَعَكَفَتْ عَلَيْهِ الطَّيْمَ وَغَيْرَهَا فَخَرَجَ سُلَيْمَانُ فِي غَيْرِ هَيْنَتِهِ فَسَراهُ عَلَى كُرْسِيِّهِ وَقَالَ لِلنَّاسِ أَنَا سُلَبْمَانُ فَانْكُرُوهُ ثُلُمَّ أَنَابَ رَجَعَ سُلَيْمَانُ إلى مُلْكِم بَعْدَ أَيَّامٍ بِأَنَّ وصَلَ إِلَى الْخَاتَم فَلَبِسَهُ وَجَلَسَ عَلَى كُرْسِيِّهِ.

لاَ يَكُونُ لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيْ ج أَيْ سِوَايَ نَحْوَ فَكُنْ يَهُدِينُهِ مِنْ بَعَدِ اللَّهِ أَيْ سِوَى اللَّهِ إنَّكَ أَنْتَ الْرَهَاتُ.

لِنْنَةٌ حَنْثُ أَصَابُ إِزَّادُ .

الْعَجِنِبَةَ وَّغَوَّاصٍ فِي الْبَعْدِ لِيَسْتَغْرِجَ اللُّالُاءُ

الأصْفَادِ الْعَهُرُودِ بِجَمْعِ ايَدْدِيْهِمْ إِلْى أغناقهم. ٣٩ ٥٨. आमि जातक वननाम এछाना जागात अनुशह, जाक क्रांने وَقُلْنَا لَهُ هَذًا اعَطَّاوُنَا فَامْنُنَ اَعْطِ مِنْهُ مَنْ شِئْتَ أَوْ أَمْسِكُ عَنِ الْإِعْطَاءِ بِغَيْرِ حِسَابِ أَيْ لا حِسَابَ عَلَيْكَ فِي ذٰلِكَ.

তুমি এগুলো যাকে ইচ্ছা দাও অথবা নিজে রেখে দাও। এর কোনো হিসেবে দিতে হবে না।

٤. وَانَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَأْبِ تَقَدَّمَ مِثلَهُ.

৪০. নিক্য় তার জন্যে আমার কাছে রয়েছে মর্যাদা ও ভঙ <u>পরিণতি ।</u> অনুরূপ আয়াত পূর্বে বর্ণিত ।

### তাহকীক ও তারকীব

हा- مَضْمُون शुर्रत كُلاَم مُسْتَأَنِنَا विष्ठ : قَوْلُهُ وَمَا خَلَـ قَنَا السَّامَّاءُ وَالْإَضْ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا - এর জন্য নেওয়া হয়েছে। تَقْرِيْرُ अवং تَاكِيْد

এর यমীরে सासन : فَتُولُمُ : এটা উহা মাসদারের সিফত হয়েছে। অর্থাৎ ﴿ عَلَقُ مُنَافِعُ بَاطِيلًا (थर्क र्रीट राहाह । अर्थार ट्रांसिक के विकेट

क निर्सावन مُشَارُ الِبُ عِلى क निर्मावन बाता छिएन वाला के . فَوَلُهُ ذَٰلِكَ أَنَّ خَلْقُ مَا ذُكِرَ لَا لِلشَّغَ করা অর্থাৎ আকাশ পাতাপের অহেতুক সৃষ্টির ধারণা মঞ্চার কাফেরদের।

مُذَا كِنَابٌ अंदे मुक्जामात अवत अर्थार فَنُولُـهُ كِمَنَابُ

: वणे ﴿ كِنَابُ वणे ﴿ كِنَابُ वणे ﴿ لَيْفِكُهُ أَشْرُكُنُواهُ إِلَيْكَ

ঠিক مُبَارُكُ क -এর সিঞ্চত বলেছেন। কিন্তু এটা উহা মুবতাদার विछीয় খবর। কেউ কেউ مُبَارُكُ नम् । किनना क्रमहरतत्र निक्छे صُرِيع किन हे हे किन क्रमहरतत्र निक्छे के के हिस के के किन के के किन के किन के कि

কে কেলে দেওয়া وَيُولُهُ مِنْ अंदे या, إِيْدُبُرُوا . এই আটা সম্পর্ক হয়েছে انزلنا، এই নাম হলো এই যে, إِيْدُبُرُوا वरप्रारह। जात वर्णे الْفِعَكُون الْفَاسَاتِ वर्ष क्षेत्र काता إلَيْنَدُورَ किनना وتَسَازُعُ الْفِعَكُون किन्सी বানাতে চায়। বসরীর্দদের মাযহাব অনুযায়ী দ্বিতীয় ফে'লকে আমলের সুযোগ দেওয়া হয়েছে এবং প্রথমটির জন্য যমীর নিয়ে এসেছেন।

। स्रारह مَخْصُوصٌ بِالْمَدْع का- نِعْمَ विके : فَكُولُهُ أَيْ سُلَيْمَانُ

أَذُكُرْ إِذْ عُرِضَ –स्वात्र उरात्र हैरा हैरा है طَرَف क्रायह के إِذْ عُرِضَ के إِذْ عُرِضَ

تَ جَوَادُ ؛ अवं दर्मा उत्तर उ क्रुकामी (बाफ़ाटक राम : مُولُهُ ٱلْجِمَيَادُ নর ও মাদী উভরের উপরই প্রয়োগ হয়ে থাকে :

؛ 94 هـ- صَانِنَاتُ البِّعِبَادِ عالَمَ : فَنُولُهُ الْمُفَنَّى

जर्स बरहाद । स्मनन مُنْفُول به على مُفَعُول به على - أَخَبُنَكُ الْفُغِيْرِ : فَنُولُـهُ اَحْبُبِبْتُ حُبُّ اللَّخَفِيرِ انهت على العَبْيِر على الله سلامة على منفقول مُطلق على - أَخَبُنِكُ على الْخَبْرِ ؛ فَنُولُـهُ عَلَيْهُ على ال खबीर اَلَخَيَلُ مَعَقُودٌ بِنَوَاصِيلَهَا الْخَيْرُ दानीत्त अत्नाह خَيْل खब خَبْر अवर مَلَى वर عَنْ अवर نَهَاكا ষোড়ার ললাটে কল্যাণ জড়িড, সভবত এই মুনাসাবাতের কারণেই 🚅 কে 🚎 বলা হয় : কেউ কেউ বলেন, বেহেড্ 🚅 (فَقُعُ الْقَوِيْرِ، شُوكَانِنْ) । बना दय و अवादानदै जात عُبِرُ अवा दय ( وَعَيْرُ الْسَنَافِعِ أَلَ

अशात فَمَلُ نِعْلُ الشَّرَابِ آقَ اَصَابَ त्यर्थ शराह । तनना अवात : قَوْلُتُهُ اَصَابُ अर्थ शराह । किनो أَرَادُ देथ नग्न । जात الصَّرَابُ نَاخُطُا الْجُرَابُ –हिंद नग्न । जात राजक होने जावी जावाय तावहरू होने ज्यंश निव केंद्रातत शेला नत्तरह किंदु केंद्रत कुल शराम (गरह ।

থকে অৰ্থাৎ وَأُودُ कात مُغَرُّنُ বাবে أُودِدُ হতা সীগাহ এর সীগাহ এই أَوْدُهُ مُقُونُهُ مُقُونُهُ مُقُونُهُمُ বাধ, বুনিত।

- এর বহুবচন অর্থ- বেড়ি, शिकल। صَنْدُ अंगे : قَنُولُـهُ ٱلْأَصْفَادِ

بِرَصْنِي हेतिय (مَانَة वर्ध) (त.) नित्यहम عَلَيْهُ (अ.) अप -अयाम, खत्र, (तरुणे) : قَوْلُهُ زُلُفُي برَصْنِي جَمْعِ. تُغْنِيهُ: ﴿وَالِمَّةُ مُؤْنُثُهُ: مُذَكِّدُ مُؤَنَّدُ، مُؤَنِّدُ مُؤَنِّدُ، مُؤَنِّدُ وَكَاف

প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: قَولُهُ وَمَا خَلَقْنَا السَّعَاءُ وَالْأَرْضَ العَ

আয়াতসমূহের সৃদ্ধ ধারাবাহিকতা : আলোচ্য আয়াতসমূহে ইসনামের মৌলিক বিশ্বাস, বিশেষত পরকালের বিশ্বাস সপ্রমাণ করা হয়েছে। এ আয়াতগুলো হযরত দাউদ ও সুদায়মান (আ.)-এর ঘটনাবনির মাঝখানে খুব সৃষ্ধ ধারাবাহিকতা সহকারে উল্লিখিত হয়েছে। ইমাম রাধী (র.) বলেন, যদি কোনো ব্যক্তি হঠকারিতাবশত কোনো বিষয় বুঝতে না চায়, তবে তার সাথে বিজ্ঞজনোচিত পস্থা এই যে, আলোচ্য বিষয়বস্তু ছেড়ে দিয়ে কোনো অসংলগু কথা শুরু করতে হবে। যখন ডার চিন্তাধারা প্রথম বিষয় থেকে সরে যাবে, তখন কথা প্রসঙ্গেই তাকে প্রথম বিষয়টি মেনে নিতে বাধ্য করতে হবে। এখানে পরকাল সপ্রমাণ করার জন্য এ পস্থাই অবলম্বন করা হয়েছে। হযরত দাউদ (আ.)-এর ঘটনার পূর্বে কাম্ফেরদের হঠকারিতার আলোচনা চলছিদ, যা আয়াতে এসে শেষ হয়েছিল। এর সারমর্ম ছিল এই যে, ভারা পরকাল وَفَالُوا رُسُنَا عَجُولُ لَنَا قَطُّنَا قَبَلُ يُوم الْحِسَابِ অস্বীকার করে এবং পরকালের প্রতি বিদ্ধুপ করে। এরই সাথে সাথে পরে বলা হয়েছে যে, وأصبر عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذْكُر অর্থাৎ তাদের কথাবার্তায় সবর করুন এবং আমার বান্দা দাউদকে শ্বরণ করুন। এভাবে একটি নতুন বিষয় তরু করে দেওয়া হয়েছে ৷ কিন্তু হযরত দাউদ (আ.)-এর ঘটনা একথা বলে শেষ করা হয়েছে যে, হে দাউদ! আমি ভোমাকে পৃথিবীতে প্রতিনিধি করেছি। সুতরাং তৃমি মানুষের মধ্যে ইনসাফ সহকারে ফয়সালা করবে। এখন আলোচ্য আয়াত থেকে এক অনন্ভূত পস্থায় পরকাল সপ্রমাণ করা হয়েছে। কারণ যে সন্তা তার প্রতিনিধিকে পৃথিবীতে সুবিচার প্রতিষ্ঠা করার আদেশ দেয় এবং কুকর্মীদেরকে শান্তি ও সৎকর্মীদেরকে শান্তি দিতে বলেন, তিনি কি নিজে এই সৃষ্টজগতে সুবিচার ও ইনসাফ প্রতিষ্ঠিত করবেন নাঃ অবশাই সে ভালো মন্দ সবাইকে এক লাঠি দিয়ে হাঁকাবার পরিবর্তে পাপাঢারীদেরকে শান্তি দেবেন এবং সংকর্মপরায়ণদেরকে পুরক্কৃত করবেন। এটাই তার প্রজ্ঞার দাবি এবং এটাই জগৎ সৃষ্টির লক্ষ্য। এই লক্ষ্য বাস্তবায়নের জন্য কিয়ামত ও পরকাল অবশ্যম্ভাবী : যারা পরকাল অধীকার করে, তারা যেন পরোক্ষভাবে এ দাবিই করে যে, এ জ্বগৎ এমনি উদ্দেশাহীন ও অযথা সৃষ্টি করা হয়েছে। এতে ডালোমন্দ সব মানুষ জীবন যাপন করে মরে যাবে এবং এরপর তাদের জিজ্ঞাসাকারী কেউ থাকবে না। কিন্তু আল্লাহ তা'আলার প্রজ্ঞায় যারা বিশ্বাসী তারা একথা কিছুতেই মেনে নিতে পারে না।

ু অর্থাৎ আমি কি বিশ্বাসী ও সংকর্মীদেরকে পৃথিবীতে ক্যাসান সৃষ্টিকারীদের সমান করে দেবং অর্থাৎ এমন কৰলো হতে পারে বা। বিহুক্তিবারদের সমান গণ্য করে দেব না পরহেজ্ঞপারদেরকে পাণাচারীদের সমান করে দেবং অর্থাৎ এমন কৰলো হতে পারে বা। বং উভর দলের পরিণতি হবে সম্পূর্ণ ভিন্ন ভিন্ন। এ থেকেই জানা গেল যে, পরকালীন বিধানাবলির ক্ষেত্রে মুমিন ও কান্তেরের মধ্যে পার্থক্য হবে। এ পৃথিবীতে হয়তো এমনটি সন্তব্ধর যে, কান্তেররা মুমিন অপেক্ষা বৃত্তনিষ্ঠ সুখ-শান্তি প্রাপ্ত হবে। এ থেকে এ কথা ও কলা যায় না যে, ইসলামি রাষ্ট্রে কান্তেরের পার্থিব অধিকার মুমিনের সমান হতে পারে না; বরং কাক্ষেরকে মুসলমানের সমান মানবিক অধিকার দেওয়া যেতে পারে। সে মতে ইসলামি রাষ্ট্রে যেসব অমুসলিম সংখ্যালঘু সম্প্রদার চুক্তিবন্ধ হরে বসবাস করে, তানেরকে যাবতীয় যানবিক অধিকার মুসলমানদের সমানই দেওয়া হবে।

ভালোচা আয়াতসমূহে হযরত সুলায়মান (আ.)-এর একটি খটনা উল্লেখ করা হয়েছে। এর একটি খটনা উল্লেখ করা হয়েছে। এর সারমর্ম এই যে, হয়রত সুলায়মান (আ.) অন্ধরাজি পরিদর্শন এমনভাবে মগু হয়ে পড়েন যে, নামাজ পড়ার নিয়মিত সময় আসর অতিবাহিত হয়ে যায়। পরে সধিং ফিরে পেয়ে তিনি সমন্ত অধ্ব জবাই করে দেন। কেননা এগুলোর কারপেই আল্লাহ তা'আলার করণ বিদ্যুত হয়েছিল।

- এ নামাজ নফল হলে কোনো আপত্তির কারণ নেই। কেননা পয়গাস্বরগণ এতটুকু ক্ষতিও পূরণ করার চেষ্টা করে থাকেন: পক্ষান্তরে তা ফরজ নামাজ হলে ভূলে যাওয়ার কারণে তা কাজা হতে পারে এতে কোনো গুনাহ হয় না। কিন্তু হযরত সৃগায়মান (আ.) স্বীয় উচ্চ মর্যাদার পরিপ্রেক্ষিতে এরও প্রতিকার করেছেন।
- এ তাফসীরটি কয়েকজন তাফসীরবিদ থেকে বর্ণিত হয়েছে। হাফেজ ইবনে কান্থীর (র.)-এর ন্যায় অনুসন্ধানী আলেমও এই তাফসীরকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন। আল্লামা সুমৃতী বর্ণিত রাসূলে কারীম ==== -এর এক উক্তি থেকেও এই তাফসীরের সমর্থন পাওয়া যায়। উক্তিটি নিম্নরূপ-
- عَنْ أَبُّي مَنِ كَفَعٍ عَنِ النَّمِيِّ عَضَّةً فِى قَدْلِمٍ فَطَفِقَ مَسْحًا بِالسَّمِقِ وَالأَعْنَاقِ قَالَ فَطَعَ مُوقَهَا وَأَعْنَاقَهَا بِالسَّبِّفِ . अलामा तृष्ठि (त.)-এत মতে এ হাদীদের সনদ নির্ভরযোগ্য । आलामा क्ष्माग्नमी (त.) মাজমাউয যাওয়ায়েদ এছে এ হাদীদ উদ্ভ করে লেখেন-
- "তাবারানী এ হাদীসটি আওসাতে বর্ণনা করেছেন। এতে একজন বর্ণনাকারী হযরত সাঈদ ইবনে বশীর (রা.) রয়েছে যাকে ত'বা প্রমুখ নির্তরযোগ্য বলেছেন এবং ইবনে মুঈন প্রমুখ দুর্বল বলেছেন। অবশিষ্ট সকল বর্ণনাকারী নির্তরযোগ্য।
- এ হাদীসের কারণে বর্ণিত তাফসীরটি খুব মজবুত। কিন্তু এতে সন্দেহ হয় যে, অশ্বরাজি আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত একটি পুরন্ধার ছিল। নিজের সম্পদকে এভাবে বিনষ্ট করা একজন পয়গাখরের পক্ষে শোভা পায় না। কিন্তু তাফসীরবিদগণ এর জবাবে বলেন যে, এ অশ্বরাজি হযরত সুলায়মান (আ.)-এর ব্যক্তিগত মালিকানাধীন ছিল। তার শরিয়তে গরু, ছাগল ও উটের ন্যায় অশ্ব কুরবানি করাও বৈধ ছিল। তাই তিনি অশ্বরাজি বিনষ্ট করেননি; বরং আল্লাহ তা'আলার নামে কুরবানি করেছেন। গরু, ছাগল ও উট কুরবানি করলে যেমন তা বিনষ্ট করা হয় না, অশ্বরাজির বেলায়ও তাই হয়েছে। —্রিছ্ল মা'আনী।

কিছু আলোচ্য আয়াতসমূহের আরো একটি তাফসীর হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। তাতে ঘটনাটি সম্পূর্ণ তিন্ন পথে বর্ণনা করা হয়েছে। এই তাফসীরের সারমর্ম এই যে, হযরত সুলায়মান (আ.)-এর সামনে জিহাদের জন্য তৈরি অশ্বরাজি পরিনর্শনে নিমিত্তে পেশ করা হলে সেগুলো দেখে তিনি খুব আনন্দিত হন। সাথে সাথে তিনি বললেন, এই অশ্বরাজির প্রতি আমার যে মহব্বতে গদনে টান তা পার্থিব মহব্বতের কারণে নয়; বরং আমার পালনকর্তার স্বরণের কারণেই। কারণ এতলো জিহাদের উদ্দেশ্যে তৈরি করা হয়েছে। জিহাদ একটি উচ্চন্তরের ইবাদত। ইতিমধ্যে অশ্বরাজির দল তাঁর দৃষ্টি থেকে উধাও হয়ে গেল। তিনি আদেশ দিলেন, এগুলোকে আবার আমার সামনে উপস্থিত করো। সে মতে পুনরায় উপস্থিত করা হলে তিনি অশ্বরাজির গলদেশে ও পায়ে আদর করে হাত বুলালেন।

এই তাফসীর অনুযায়ী مَنْ ذِكْرِي يَرَثُ এর সর্বনাম দ্বারা অপ্বরাজিই বুঝানো হয়েছে। এখানে مَنْ ذِكْرِي يَرَثِيُّ বুঝানো হয়েছে। এখানে مَنْ عَلَمْ এর অর্থ কর্তন করা নয়; বরং আদর করে হাত বুলানো।

প্রাচীন তাফসীরবিদগণের মধ্যে হাফেজ ইবনে জারীর তাবারী, ইমাম রাযী প্রমুখ এ তাফসীরকেই অগ্রাধিকার দিয়েছেন। কেননা এই তাফসীর অনুযায়ী সম্পদ নষ্ঠ করার সন্দেহ হয় না।

কুরআন পাকের ভাষাদৃষ্টে উভয় তাফসীরের অবকাশ আছে। কিন্তু প্রথম তাফসীরের পক্ষে একটি হাদীস থাকায় তার শক্তি বৃদ্ধি পেয়েছে:

সূর্য ফিরিয়ে আনার কাহিনী: কেউ কেউ প্রথম তাফসীর অবপরন করে আরো বলেছেন যে, আসরের নামান্ত কাছা হয়ে যাওয়ার পর হযরত সুলায়মান (আ.) আন্তাহ তা'আলার কাছে অথবা ফেরেশতাদের কাছে সূর্যকে পুনরায় ফিরিয়ে আনার নিবেদন জানান। সেমতে সূর্যকে ফিরিয়ে আনা হলে তিমি নিয়মিত ইবাদত পূর্ণ করেন। এরপর পুনরায় সূর্য অস্তমিত হয়। তাদের মতে ঠুঁকুকাকোর সর্বনাম দ্বারা সূর্য বুঝানো হয়েছে।

किलू আল্লামা আলুসী প্রমুখ অনুসন্ধানী তাফসীরবিদগণ এই কাহিনী খণ্ডন করে বলেছেন– رُدُرُمُ বাকোর সর্বনাম দ্বারা অন্ধরাজিই বুঞ্চানো হয়েছে; সূর্ব নয়।

এর কারণ এটা নয় যে, সূর্যকে পুনরায় ফিরিয়ে আনার ক্ষমতা আল্লাহ তা'আলার নেই। বরং কারণ এই যে, এ কাহিনী কুরআন ও হাদীসের কোনো দলিল দ্বারা প্রামাণ্য নয়। —(রুলুন মা'আনী)

জাল্লাহ ডা'আলার স্বরণে শৈথিলা হলে নিজের উপর শান্তি নির্ধারণ করা ধর্মীয় মর্যাদা বোধের দাবি : সর্বাবস্থায় এ আয়াত থেকে প্রমাণিত হয় যে, কোনো সময় আল্লাহ তা'আলার স্বরণে শৈথিলা হয়ে গেলে নিজেকে শান্তি দেওয়ার জন্য কোনো মুবাহ [অনুমোদিত] কাজ থেকে বঞ্চিত করে দেওয়া জায়েজ। সৃষ্ঠী বুজুর্গগণের পরিভাষায় একে 'গায়রত' বলা হয়।

⊣বয়ানূল কুরআন)

কোনো সংকাজের অভ্যাস গড়ে তোলার জন্য নিজের উপর এ ধরনের শান্তি নির্ধারণ করা আত্মভদ্ধির একটি বাবস্থা। এ ঘটনা থেকে এর বৈধতা বরং পছন্দনীয়তা জানা যায়। হজুরে আকরাম থেকে বর্ণিত আছে যে, একবার আব্ জুহায়ম (রা.) তাঁকে একটি শামী চাদর উপহার দেন। চাদরটি ছিল কারুকার্যবচিত। তিনি চাদর পরিধান করে নামাজ পড়লেন এবং ফিরে এসে হযরত আয়েশা (রা.) কে বলালেন চাদরটি আব্ জুহায়েম (রা.)-এর কাছে ফেরত পাঠিয়ে দাও। কেননা নামাজে আমার দৃষ্টি এর কারুকার্যের উপর পড়ে গিয়েছিল এবং আমার মনোনিবেশে বিপর্যর সৃষ্টি হওয়ার উপক্রম হয়েছিল। →আহকামূল কুরআন

এমনিভাবে হয়রত আবৃ তালহা (রা.) একবার তার বাগানে নামাজরত অবস্থায় একটি পাখিকে দেখায় মশগুল হয়ে যান। ফলে নামাজের নিবিষ্টতা নষ্ট হয়ে যায়। পরে তিনি বাগানটি সদকা করে দেন।

কিছু স্বরণ রাখা দরকার যে, এই উদ্দেশ্যের জন্য বৈধ শান্তি নির্ধারণ করা উচিত। কারণ অহেতৃক কোনো সম্পদ বিনষ্ট করা জায়েজ নয়। সূতরাং সম্পদ বিনষ্ট হয় এক্রপ কোনো কাজ করা বৈধ নয়। সৃষ্টীগণের মধ্যে হযরত শিবলী (র.) একবার এ ধরনের শান্তি হিসাবে তার বস্ত্র জ্বালিয়ে দিয়েছিলেন। কিছু শায়ধ আদূল ওয়াহহাব শে'রানী (র.)-এর মতো অনুসন্ধানী সৃষ্টী বৃঞ্জ্পণণ তার এই কর্মকে সঠিক বলে আখ্যা দেন নি। —(কছল মা'আনী)

বাক্তিগতভাবে রাজ্যের কাজকর্ম দেখাতনা করা শাসনকর্তার উচিত: এ ঘটনা থেকে আরো জানা যায় যে, রাট্রের দায়িত্বশীল উচ্চপদস্থ কর্মকর্তার অধীনস্থ বিভাগসমূহের কাজকর্ম স্বাহং দেখাতনা করা উচিত। কাজকর্ম অধীনস্থদের উপর ছেড়ে নিশ্চিন্তে বমে থাকা উচিত নয়। এ কারণেই হুঘরত সুলায়মান (আ.) অধীনস্থদের প্রাচুর্য সম্বেও স্বরং অস্বরাজি পরিদর্শন করেন। ধলিফা হুঘরত থাব (রা.)-এর কর্ম থেকেও তাই প্রমাণিত আছে।

এক ইবাদতের সময় অন্য ইবাদতে মশণ্ডদ থাকা ভূল: এ ঘটনা থেকে আরো প্রমাণিত হয় যে, এক ইবাদতের নির্দিষ্ট সময় অন্য ইবাদতে বায় করা অনুচিত। বপা বাহুল্য জিহাদের অস্থ পরিদর্শন করা একটি বৃহত্তম ইবাদত, কিন্তু সময়টি ছিল এ ইবাদতের পরিবর্তে নামাজের জন্য নির্দিষ্ট। তাই হ্যরত সুলায়মান (আ.) একে ভূল গণ্য করে তার প্রতিকার করেছেন। এ কারণেই আমাদের ফিকহবিদগণ লিখেন, জুমার আজানের পর যেন ক্রমবিক্রয়ে মশণ্ডল থাকা জায়েজ নয়, তেমনি জুমার নামাজের প্রস্তুতি ছাড়া অন্য কোনো কাজে মশণ্ডল হওয়াও বৈধ নয়। যদিও তা তেলাওয়াতে কুরআন অথবা নক্ষশ পড়ার ইবাদত হয়।

া আলোচা আয়াতে আল্লাহ তা আলা হয়বত সুলায়মান (আ.)-এব আরো একটি পরীক্ষা সম্পর্কে আলোচা করেছেন। এক্ষেত্রে কেবল এতটুকু বলা হয়েছে যে, এই পরীক্ষার সময় একটি নিশাণ দেহ হয়বত সুলায়মান (আ.)-এর সিংহাসনে রেখে দেওয়া হয়েছিল। এখন সে নিশাণ দেহটি কি ছিল, একে সিংহাসনের রাখার অর্থ কি এবং এর মাধ্যমে পরীক্ষা কিতাবে হলো, এসব বিবরণ কুরআন পাকে বিদ্যামান নেই এবং কোনো সহীহ হাদীস ধারাও প্রমাণিত নেই। তাই হাফেজ ইবনে কাছীরের সে মনোভাব এখানেও তাই দেখা যায় যে, কুরআন পাক যে বিষয়কে অস্পষ্ট রেখে দিয়েছে, তার বিশ্ব বিবরণ দেওয়ার কোনো প্রয়োজন নেই। কেবল এ বিষয়ের উপর ঈমান রাখা উচিত যে, আল্লাহ তাআলা হয়বত সুলায়মান (আ.)-কে কোনোতাবে পরীক্ষা করেছিলেন, যার ফলে তিনি আল্লাহ তা আলার দিকে আরো বেশি রুক্ত্ব হয়েছিলেন। এতেই কুরআন পাকের আসল লক্ষ্য অর্জিত হয়ে যায়।

তবে কোনো কোনো তাফসীরবিদ এ পরীক্ষার বিবরণ খোঁজ করারও প্রয়াস পেয়েছেন। তারা এক্ষেত্রে একাধিক সম্ভাবনার কথা উল্লেখ করেছেন। তনাথের কোনো কোনোটি নির্ভেজাল ইসরাঈলী রেওয়ায়েত থেকে গৃহীত। উদাহরণত হযরত সুনায়মান (আ.)-এর রাজত্বের রহস্য তার আংটির মধ্যে নিহিত ছিল। একদিন এক শরতান এই আংটি করায়ন্ত করে নেয় এবং এর কারণে সে হযরত সুনায়মান (আ.)-এর সিংহাসনে তাঁরই আকৃতি ধারণ করে বাদশাহ রূপে জেঁকে বসে। চল্লিশ দিন পর হযরত সুনায়মান (আ.) সে আংটি একটি মাছের পেট থেকে উদ্ধার করেন এবং পুনরায় সিংহাসন লাভ করতে সমর্থ হন। এই রেওয়ায়েতটি আরো কতিপয় কাহিনীসহ কয়েকটি তাফসীরগ্রছেও উল্লিখিত হয়েছে। কিছু হাফেজ ইবনে কাছীর (র.) এ ধরনের সমন্ত রেওয়ায়েতই ইসরাঈলী গণ্য করার পর লিখেন-

"আহলে কিতাবের একটি দল হয়রত সুলায়মান (আ.)-কে পয়গান্বর বলেই মানে না। বাহ্যত এসব মিথ্যা কাহিনী তাদেরই অপকীর্তি।" সূতরাং এ ধরনের রেওয়ায়েতকে আলোচ্য আয়াতের তাফসীর বলা কিছুতেই জায়জ নয়।

হয়রত সুলায়মান (আ.)-এর আরো একটি ঘটনা সহহী বৃষারী ইত্যাদি কিতাবে বর্ণিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতের সাথে এ ঘটনার কিছু সাদৃশ্য দেখে কেউ কেউ একে আলোচ্য আয়াতের তাফসীর বদে সাব্যস্ত করেছেন। ঘটনার সারমর্ম এই: একবার হয়রত সুলায়মান (আ.) সীয় মনোতাব ব্যক্ত করলেন যে, এ রাত্রিতে আমি সকল বিবির সঙ্গে সহবাস করব এবং তাদের প্রত্যেকর গর্ভ থেকে এক একটি পুত্র সন্তান জনুগ্রহণ করবে। তারা আল্লাহ তা'আলার পথে জিহাদ করবে। কিছু এ মনোতাব ব্যক্ত করার সময় তিনি ইনশাআল্লাহ বলতে ভূলে গেলেন। একজন মহামান্য পয়গাম্বরের এ ক্রটি আল্লাহ তা'আলা পছন করলেন না এবং তিনি তার দাবি ভ্রান্ত প্রতিপন্ন করে দিলেন। ফলে সকল বিবির মধ্যে মাত্র একজনের গর্ভ থেকে একটি মৃত ও পার্শ্ববিহীন সন্তান ভূমিষ্ঠ হলো।

কোনো কোনো তাফসীরবিদ এ ঘটনার ভিত্তিতে বলেন, সিংহাসনে নিস্পাণ দেহ রাখার অর্থ এই যে, হযরত সূলায়মান (আ.)-এর জনৈক চাকর এ মৃত সন্তানকে এনে তার সিংহাসনে রেখে দেয়। এতে হযরত সূলায়মান (আ.) বুঝে নেন যে, এটা তাঁর ইনশাআল্লাহ না বলার ফল। সে মতে তিনি আল্লাহ তা'আলার দিকে কল্কু হলেন এবং ক্ষমা প্রার্থনা করলেন।

কার্যী আবুস সাউদ, আল্লামা আলুসী (র.) প্রমুখের মত কতিপয় বিজ্ঞা এ তাফসীরবিদও তদনুরূপ তাফসীর করেছেন। কিছু প্রকৃতপক্ষে এ ঘটনাকেও আয়াতের অকটা তাফসীর বলা যায় না। কারণ এ ঘটনার সবগুলো রেওয়ায়েতের মধ্যে কোথাও এরপ নিদর্শন পাওয়া যায় না যে, রাস্লুল্লাহ ক্রেই ঘটনাটি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে উল্লেখ করেছেন। ইমাম বুখারী (র.)-এর হাদীসটি কিতাবুল জিহাদ, কিতাবুল আমিয়া, কিতাবুল আইমান প্রভৃতি অধ্যায়ে একাধিক তরীকায় উল্লেখ করেছেন, কিন্তু কিতাবুল তাফসীরে সুবা সোয়াদের তাফসীর প্রসঙ্গে কোথাও এর উল্লেখ নেই। বরং হিন্দু কিতাবুল তাফসীরে সুবা সোয়াদের তাফসীর প্রসঙ্গে কোথাও এর উল্লেখ নেই। বরং হিন্দু ক্রামাতের অধীনে অনা একটি বেওয়ায়েত উক্লুত করেছেন। অধ্য এই হাদীসের কোনো বরাত পর্যন্ত পেননি। এ থেকে বোঝা যায় যে, ইমাম বুখারী (র.)-এর মতেও হাদীসটি আলোচ্য আয়াতের তাফসীর নয়; বরং রাস্লুল্লাহ ক্রামান প্রশাল করেছেন, তেমনিভাবে এটাও একটা বিচ্ছিন্ন ঘটনা। এটা কোনো আয়াতের ভাফনীর হওয় ক্রম্পর নয়:

্তরীয় এক তাফসীরে ইমাম রায়ী (র.) প্রমুখ ধর্ণনা করেছেন। তা এই যে, হযরত সুপায়নান (মা.) একবার ওঞ্জতর অসুস্থ হয়ে পড়েন। ফলে এতো দুর্বল হয়ে পড়েন যে, যখন তাকে সিংহাসনে বসানো হতো, তখন মনে হতো যেন একটি নিস্পাণ নেহ সিংহাসনে রেখে দেওয়া হয়েছে। এরপর আল্লাহ তা আলা তাকে সুস্থতা দান করেন। তখন তিনি আল্লাহ তা অলার দিকে রুজ্ হয়ে তকরিয়া আদায় করেন এবং ক্ষমা প্রার্থনা করেন। এছাড়া তিনি ভবিষ্যাতের জন্ম নজিরবিহীন রাজত্বে জন্যও দোয়া করেন

কিন্তু এ তাঞ্চনীত্তও অনুমানতিত্তিক। কুরআন পাকের ভাষার সাথে এর তেমন মিল নেই এবং কোনো রেওয়ায়েতেও এর প্রমাণ পাওয়া যায় না।

বার্ত্তর সত্য এই যে, আলোচ্য আয়াতে যে ঘটনার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে, তার নিচ্চিত বিবরণ জানার কোনে। উপায় আমানের কাছে নেই। আমরা এ জান্য আদিষ্টও নই। সুতরাং এতটুকু ঈমান রাখাই যথেষ্ট যে, আল্লাহ তা আলা হয়রত পুলায়মান (আ.)-তে কোন পরীক্ষা করেছিলেন, যার ফলে তিনি আল্লাহ তা'আলার দিকে অধিকতর রুজু হয়েছেন।

কুরআন পাকে এই ঘটনা উল্লেখ করার আসন উদ্দেশ্য মানুষকে দাওয়াত দেওয়া যে, তারা কোনো বিপদাপদ অথবা পরীক্ষায় পতিত হলে তাদের পক্ষেও হযরত সুলায়মান (আ.)-এর মতো আল্লাহ তা আলার দিকে পূর্বাপেক্ষা অধিক রুক্তু ২ওয়া উচিত। বস্তুত হযরত সুলায়মান (আ.)-এর পরীক্ষার বিষয়টি বিস্তারিত বিবরণ আল্লাহ তা আলার উপর সমর্পণ করাই বাঞ্কনীয়।

ভেট্ন ই উন্দুৰ্ভ ই প্ৰায় কৰি না কৰি কেউ এ দোয়ার অৰ্থ বৰ্ণনা করেছেন যে, আমার আমালে আমান মডোজা দিন যা আমার পরে কেউ পেতে পারবে না। কেউ কেউ এ দোয়ার অৰ্থ বৰ্ণনা করেছেন যে, আমার আমালে আমান মতো বিশাল সাম্রাজ্যের অধিকারী অন্য কেউ যেন না হয়। তাদের মতে আমার পরে শব্দটির অর্থ 'আমাকে ছাড়া'। হয়বত থানতী (র.) ও এরূপ অনুবাদই করেছেন। কিছু অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে এ দোয়ার অর্থ এই যে, আমার পরেও কেউ যেন এরূপ স্থাজ্যের অধিকারী না হয়। সুতরাং বাস্তবেও তেমন রাজত্বের অধিকারী পরবর্তীকালেও কেউ হতে পারেনি। কেননা বাতাস অধীনস্থ হওয়া, জিন জাতির বণীভূত হওয়া একলো পরবর্তীকালে কেউ লাভ করতে পারেনি।

কেউ কেউ বিভিন্ন আমল ও সাধনার মাধ্যমে কোনো কোনো জিনকে বশীভূত করে দেয়। এটা তার পরিপদ্ধি নয়। কেননা হযরত সুলায়মান (আ.)-এর জিন বশীভূতকরণের সাথে এর কোনো তুলনাই হয় না। আমল বিশেষবজ্ঞরা দু একজন অথবা কয়েকজন জিনকে বশীভূত করে নেয়। কিন্তু হযরত সুলায়মান (আ.) জিনদের উপর যেরূপ সর্বব্যাপী রাজত্ব কায়েম করেছিলেন, অন্তপ কেউ কায়েম করতে পারেনি।

রাজত্ব ও শাসন ক্ষমতা লাভের দোয়া : এবানে শ্বরণ রাখা দরকার যে, পয়গাধরগণের কোনো দোয়া আল্লাহ তা আলার অনুমতি বাতিরকে হয় না। ইযরত সুলায়মান (আ.) এ দোয়াটিও আল্লাহ তা আলার অনুমতিক্রমেই করেছিলেন। ক্ষমতা লাভই এর উদ্দেশ্য ছিল না; বরং এর পেছনে আল্লাহ তা আলার বিধানাবলি প্রয়োগ করা ও সত্যকে সমুন্নত করার অনুপ্রেরণাই কার্যকর ছিল। আল্লাহ তা আলা জানতেন যে, রাজত্ব লাভের পর হযরত সুলায়মান (আ.) এসব মহৎ উদ্দেশ্য বান্তবায়নের জন্যই কার্জ করবেন এবং প্রতিপত্তি লাভের বাসনা তার অন্তরে স্থান পাবে না। তাই তাকে এরুপ দোয়ার অনুমতি দেওয়া হয় এবং তা করুলও করা হয়। কিন্তু সাধারণ মানুষের জন্য নিজের পক্ষ থেকে শাসনক্ষমতা প্রার্থনা করা হাদীদে নিষেধ করা হয়েছে। কারণ এতে প্রভাব-প্রতিপত্তি ও ধনসম্পদ লাভের কামনা-বাসনা শামিল হয়ে যায়। সেমতে কেউ যদি প্রভাব-প্রতিপত্তি ও ধনসম্পদ লাভের কামনা-বাসনা হয় এবং সতাকে সমুনুত করা ছাড়া অন্য কোনো উদ্দেশ্য ক্ষমতা লাভ করার প্রত্যাশী না হয়, তবে তার জন্য রাজত্ব লাভের দোয়া করা বৈধ। বিজহল মা আনী

শৃশুৰূপিত অবস্থায়] ন্তিন জাতিকে বশীকরণ এবং তারা যে যে কাজ করতো, তার বিবরণ সূহা সাবায় বণিত হায়েছে। এখানে কৰা হয়েছে যে, অবাধ্য জিলদেরকে হয়রত সুদায়মান (আ.) শিকপে আবদ্ধ করে রেখেছিলেন। এখন এটা জন্তরি নয় যে, এওপো দৃষ্টিগ্রাহ্য পোহার শিকদাই হবে। বরং জিলদেরকে আবদ্ধ করার জন্য অন্য কোনো পস্থাও অবশহন করা সম্বর, যা সহজে বোঝার জন্য এখানে শিকল ব্যক্ত করা হয়েছে।

অনুবাদ :

83. শ্বরণ করুন, আমার বাদা আইযুবের কথা, যুবন তিনি
তার পালনকর্তাকে আহ্বান করে বললেন, শয়তান
আমাকে যন্ত্রণা ও কট্ট পৌছিয়েছে। كَنْ آبِوّه بَالْكُونَ (ছিল। যদিও প্রত্যেক কিছু আল্লাহ তা'আলার পক্ষ
থেকেই হয় কিছু এখানে আদব রক্ষার্থে যন্ত্রণা ও
কটকে শয়তানের দিকে নিসবত করা হয়েছে।

৪২. তাকে বলা হয়েছে বে, <u>তুমি তোমার পা দিয়ে তুমিতে আঘাত কর।</u> অতঃপর তিনি পা দিয়ে আঘাত করলেন। ফলে পানির ঝরণা নির্গত হয়: অতঃপর বলা হয় য়ে, <u>এটা গোসল ও পান করার জানে। লীতল পানি।</u> অতঃপর হয়রত আইয়ৢব (আ.) এটা য়ায়া গোসল করলেন ও পান করলেন অতএব তাতে তার জাহেরী ও বাতেনী সকল প্রকার রোগ সয়ৢ হয়।

১ £ ৪৪. তুমি তোমার হাতে এক মুঠো ঘাস ও তৃণলতা নাও এবং তদ্ধারা তোমার স্ত্রীকে আঘাত কর। একদিন ব্রী তার কাছে দেরিতে আসার কারণে তিনি লপথ করলেন যে, তিনি তাকে একল বেত্রাঘাত করবেন এবং লপথ করকের না। তুমি তাকে আঘাত না করে। অতঃশর তিনি ইজখির ইত্যাদির একদটি তৃণপলা নিলেন ও একবার বেত্রাঘাত করলেন নিক্রই আমি তাকে পেলাম ধৈর্যলীল। চমৎকার বাক্রা আইছব। নিক্রই সে

. وَاذْكُرْ عَبْدَنَا اَبُوْبَ إِذْ نَادُى رَدَّهُ آنِفَ اَیْ بِانَیْنَ مَسَّنِی الشَّبْطُنُ بِنَصْبِ بِحُسْرٍ وَحَدَّابٍ اَلْمَ وَ نَسَبِ ذٰلِكَ إِلَى الشَّبْطَانِ وَمُذَابِ اَلْمَ الشَّبْاءُ كُلُهَا مِنَ اللَّهِ تَاذُبًا مَعْهُ تَعَالَى وَفَسًا لَهُ.

أُرْكُ فَى الْطَوْبُ بِرِجْلِكَ عَ الْأَرْضُ فَ ضَدَرَبُ فَنَهَ عَنْ مَا عِنْ مَا عِ فَقِيلًا هَذَا مُغْتَسَلُّ. اَى مَا يَكُ فَتَسَلُ بِهِ بَارِدٌ وَشُرَابُ تَشْرَبُ مِنْهُ فَاعْتُسَلُ وَشُوبَ فَذَهَبَ عَنْهُ كُلُّ دَاءٍ كَانَ بِطَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ.

وَوَهَبُنَا لَهُ آهَلُهُ وَمِثْلَهُمْ مَعْهُمْ أَى اَحْبَى اللهُ لَهُ مَنْهُمْ أَى اَحْبَى اللهُ لَهُ مَنْ اللهُ لَهُ مَنْ اللهُ لَهُ مَنْ اَوْلَاهِ وَوَزَقَهُ مِنْلَهُمُ وَحَسَدًا لَهُ لَهُ لَهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ اللهُ اللهُ

. وَكُذْ بِيمَدِكَ ضِفْنًا فَوَ حُزْمَةٌ مِنْ حَضِيْشٍ اوَ قَطْبَانِ فَاضْرِبْ بِهِ وَوْجَنَكُ وَقَدْ كَانَ حَلَفَ لَيَنْطُورِيهَا مِانَةَ صَرْبَةٍ لِإِنْطَانِهَا عَلَيْهِ يَوْمًا وَلَا تَحْنَفُ وَيِعَرُّكِ صَرْبِهَا فَاخَذَ مِانَةً عَوْدٍ مِنْ الْإِذْخِرِ اوْ عَشْرِهَا فَسَصَرَبَهَا بِهِ صَرْبَةً وَاحِدَةً إِنَّا وَجَدَلْكَ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبَدُ وَابُورُ لِأَنَّهُ أَوْلًا وَجَدَلْكَ

> - اِلَّهُ تَعَالَى <u>ছিল ধ্রত্যবর্তনশীল।</u> আক্লাহ ভা আলার নিকে। www.feelm.weebly.com

أُولِي الْأَبْدِي أَصْحَابَ الْقُوٰي فِي الْعِبَادَةِ وَالْاَبْسَارِ اَلْبَصَالِرِ فِي الدِّينِ وَفِي قِرَاءَةٍ عَبْدَناكَ وَابْرَأُ هِيْمَ بِيَانُ لَهُ وَمَا بَعْدَهُ عَطْفُ عَلْم عَبْدناً.

٤٦. إِنَّا أَخْلَصْنَهُمْ بِخَالِصَةِ هِي وَكُرِي الدَّارِ الْأَخِرَةِ أَيْ ذِكْرُهُا وَالْعَمَلُ لَهَا وَفِيْ قِرَاكِةً بِالْإِضَافَةِ وَهِيَ لِلْبَيَانِ.

الْمُخْتَارَيْنَ ٱلْآخْبَارِ جَمْعُ خَيْرٍ بِالتَّشْدِيدِ.

زَائِدَةً وَذَا الْكِفْلِ د اخْتُلِفَ فِي نُبُوتِهِ قِيْلَ كَفَّلَ مِائَةَ نَبِيَّ فَرُوا إِلَيْهِ مِنَ الْقَتْلِ وَكُلُّ أَى كُلُهُمْ مِنَ الْاَخْيَادِ جَعْعُ خَيِّرِ بالتَّثْقِيْل.

هُذَا ذِكُرُ م لَهُمْ بِالثَّنَاءِ الْجَعِيْلِ هُنَا وَإِنَّ لِلْمُتَّقِبِينَ الشَّامِلِينَ لَهُمْ لَحُسْنَ مَا إِبِ مَرْجِع فِي الْأَخِرَةِ.

مَأْدٍ مُفَتَّحَةً لُهُمُ الْأَبْوَابُ مِنْهَا.

শক্তিশালী ও দীনের ব্যাপারে বিচক্ষণ আমার বান্দ ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াক্রের কথা অন্য কেরতে মতে । ﴿ ﴿ وَعَلَيْكُ विश ইবরাহীম ﴿ عَلَيْكُ - এর বর্ণনামূলক পদ ও এর পরবর্তী শব্দসম্হ عُنْدُنَ -এর উপর আতফ হয়েছে।

> ৪৬. আমি তাদেরকে এক বিশেষ গুণ তথা পরকালের স্থরণ দ্বারা স্বাতন্ত্রা দান করেছিলাম। অর্থাৎ আখেরাতের শ্বরণ করা ও এটার জন্যে আমল করা। षना क्वार خَالِصَةِ ذِكْبِرِ السَّارِ रक्वार क्वार عَالِصَةِ ذِكْبِرِ السَّارِ

٤٧ ه٩. <u>আর তারা আমার কাছে মনোনীত ও সংলোকদের</u> অন্তর্ভুক্ত । خَيْرُ . أَخْيَارُ अत বহুবচন।

ि ६८ ८४ . चत्र कक्न, हेनमाहन, जान-हेगाना जिनि नरी وَأَذُكُرُ اِسْمِعِيْلُ وَالْيُسَمَ هُو نَبِي وَاللَّامُ ছিলেন। এখানে হিন্দু অতিরিক্ত। ও যুলকিফলের কথা যুল্কিফলের নবুয়তের ব্যাপারে মতানৈকা রয়েছে। বর্ণিত রয়েছে যে, তিনি শতাধিক নবীদের আশয়দাতা ছিলেন। যারা হত্যার ভয়ে পলায়ন করে তার কাছে আশয় নিয়ে ছিলেন : তারা প্রত্যেকেই रुनीकन । ﴿ أَخْبُرُ أَخْبِهُ ] वस्तिम ।

১৭ ৪৯. এখানে তাদের আলাচনা এক মহৎ আলোচনা। তারা সহ খোদাভীরুদের জন্যে রয়েছে আখেরতে উত্তম

ে ৫০. তথা স্থায়ী বসবাদের জাল্লাত, তাদের জন্যে তার ছার ত্রন্ত ররেছে। مُسُنَ مَأْبِ विष جَنُّتِ عَنْنِ www.eelm.weebly.com

- مُتَّكِئِيْنَ فِيهَا عَلَى الْاَرائِكِ بَدْعُونَ فَيْهَا بِفَاكِهَةِ كَثِيرُةِ وَشُرابٍ.
- ٥٢. وَعَنْدُهُمْ قُصِرْتُ الطُّرْفِ حَابِسَاتِ الْعَبْنِ عَلَى أَزْوَاجِهِنَّ أَتْرَابُ ٱسْنَانُهُنَّ وَاجِدَةً وَهُنَّ بِنَاتُ ثَلَاثِ وَّ ثَلَاثِينَ سَنَةً جَمْعُ تَرِب. ٥٣. هٰذَا الْمُذْكُورُ مَا تُوعَدُونَ بِالْغَيْبَةِ وَبِالْخِطَابِ إِلْيَفَاتًا لِلبَوْمِ الْحِسَابِ أَيْ لِأَجْلِهِ .
- كَانُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ نَافَ اللَّهِ عَلَى ١٥٤ وَإِنَّا هَذَا لَرَزْفُنَا مَالَهُ مِنْ نَافَ إِلَى إِنْقِطَاءٍ وَالْجُمَلَةُ حَالٌ مِنْ رِزْقِنَا أَوْخَبَرُ ثَانِ لِأَنَّ أَيْ دَائِعًا أَوْ دَائِعً .
- ه ٥. هٰذَا الْمَذَكُورُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَانَّ لِلطُّغِينَ مستأنف لَشُرٌ مَأْبٍ ـ
- ٥٦. جَهَنَّمَ عِيضَلُونَهَا عِيدُخُلُونَهَا فَبِنْسَ الْمِهَادُ الْفِرَاشُ.
- فَلْيَدُوفُوهُ حُمِيمُ أَيْ مِنَا وَجَارُ مُحْرِقُ فَلْيَدُوفُوهُ حُمِيمُ أَيْ مِنَا وَجَارُ مُحْرِقُ وَّغُسُّاقُ بِالتَّخْفِيْفِ وَالتَّشْدِينِد مَا بَسبِلَ مِنْ صَدِيدِ أَمْلُ النَّادِ.
- აბ वठ. <u>এই ধরনের</u> উল্লিখিত উল্লে পানি ও পুঁজের ন্যায مِثْلُ الْمَذْكُورُ مِنَ الْحَمِيْمِ وَالْنَفَسُاقِ أَزُوَّاكُمُ اصَنَاقُ أَى عَذَابُهُمْ مِنْ أَنُولِع مُخْتَلِفَة وَيُعَالُ لَهُمْ عِنْدَ دُخُولِهِمُ النَّارَ بِالنَّبَاعِيهِمْ.

- ৫১. সেখানে তারা খাটের উপর হেলান দিয়ে বসবে : তং সেখানে চাইবে অনেক ফলমূল ও পানীয়।
- ৫২, তাদের কাছে থাকবে আনতনয়না অর্থাৎ তারা সরাই তেত্রিশ বছরের রমণী। أَتْرَابُ টা تُرَبُ ।এর বহুবচন
- ৫৩. উল্লিখিত এর প্রতিশ্রুতি দেওয়া হচ্ছে বিচারদিবসের জন্য। 🗯 🚣 গায়েব হিসেবে আর ইলতিফার হিসেবে খিতাবের সীগাহ ব্যবহৃত
- वाकाणि رزْقَنَنَا वाकाणि مِنْ نَفَادٍ वाकाणि مِنْ نَفَادٍ দিতীয় খবর অর্থাৎ 🕹 হিসেবে 🖒 আর খবং হিসেবে 🛍 ।
- ৫৫. এটা উল্লিখিত নিয়ামতসমূহ ঈমানদারদের জন্যে এবং নিক্যই দুষ্টুদের জন্যে রয়েছে নিকৃষ্ট ঠিকানা। এটা ज्या वज्य वाका أُخْمُلُمُ مُسْتَانِفُة
- ৫৬. তথা জাহানাম। তারা সেখানে প্রবেশ করবে। অতএব কত নিকষ্ট সেই আবাসস্থল।
- ে ৫৭. هَذَا أَى الْـعَذَابُ الْـمَـغُـهُ وَمُ مِـمَّا بَعْدَهُ গরম ফুঠন্ত পানি ও পুঁজ ⊱ 🚅 সীনে তাশদীদ ও তাশদীদ বিহীন আহলে জাহানামের ক্ষত থেকে নির্গত পুঁজ অভএব তারা একে আস্বাদন করুক।
  - আরো বিভিন্ন ধরনের রয়েছে ৷ অর্থাৎ তাদের আব্ধাব ও শান্তি বিভিন্ন প্রকারের ৷ 🊄 একবচন ও বছরচন তথা ্রি। ুর্ভি উভয়ভাবে পড়া যাবে।

٥٩. هٰذَا فَوْجُ جَمْعٌ مُقْتَحِمُ دَاخِلُ مُعَكُمْ النَّارَ بِشِدَّةِ فَيَقُولُ الْمَغْبُرْعُونَ لَا مُرْحَبًّا بِهِمْ أَى لاَسَعَةَ عَلَيْهِمُ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ .

٦. قَالُواْ أَيِ الْأَنْبَاعُ بَلْ أَنْتُمْ نِد لاَ مَرْحَبًا بِكُمْ مِ أَنْكُمْ قَدَّمْ تَكُمُّوْهُ أَي الْكُفْرَ لَنَا عِ فَينْسَ الْقَرَارُ لَنَا وَلَكُمُ النَّارُ.

عَذَابًا ضِعْفًا أَى مِثْلَ عَذَابِهِ عَلَى كُفْرِهِ فِي النَّارِ .

এবং তারা মক্কার কাফেররা জাহান্নামে থাকা অবস্থায় . وَفَالُـوْا أَيْ كُفَّارُ مَكَّـةَ وَهُمْ فِسِي النَّسَارِ مَالَنَا لاَ نَرٰى رِجَالاً كُنَّا نَعُدُهُمُ في الدُّنيا مِنَ الْأَشْرَارِ.

ما ١٣ الله ما السَّالِينِ وكسرها ١٣ ما ١٠ اَتَّخَذُنهُم سِخْرِيًّا بِضَمِّ السِّينِ وكسرها أَنْ كُنَّا نَسْخُرُهِمْ فِي الدُّنْيَا وَالْيَاءُ لِلنِّسْبَةِ أَيْ أَمَفْقُودُونَ هُمُ أَمْ زَاغَتْ مَالَتُ عَنْهُمُ الْإِسْصَارُ فَكُمْ نَرُهُمْ وَهُمْ فُعَرَاكُ الْمُسْلِمِينَ كَعَمَّادِ وَيِلَالِ وَصُهَيْبٍ وَسَلْمَانَ.

पह जर्षार जारान्नायीत्मत नाहर्र्जा و هو تخاصم الله الله الله المحقّ واجِبُ وَفُوعَهُ وَهُو تَخَاصُم أَهْلِ النَّارِ كُمَّا تَقَدُّمُ.

৫৯. তারা তাদের অনুসারীদের ন্যায় জাহান্নামে প্রবেশের সময় তদেরকে বলা হবে যে, এটা এক দল যারণ তোমাদের সাথে কঠিনভাবে জাহান্নুমে প্রবেশকারী অতঃপর নেতারা বলবে তাদের জন্য অভিনন্দন নেই অর্থাৎ তাদের শান্তি হালকা হবে না তারা তো জাহান্তামে

· ৬০, তারা অনুসারীরা বলবে, তোমাদের জন্যেও তো অভিনন্দন নেই। তোমরাই আমাদে<u>রকে</u> এর কুফরির সম্মুখীন করেছ। অতএব তোমাদের ও আমাদের জন্য জাহান্লাম কতই না ঘণ্য আবাসস্থল।

আমাদেরকে এর সমুখীন করেছে আপনি জাহানামে তার শাস্তি দ্বিশুণ করে দিন ৷ অর্থাৎ তাদের কুফরির শাস্তি দ্বিগুণ করে দিন।

> বলবে, আমাদের কি হলো যে, আমরা দুনিয়াতে যাদেরকে মন্দলোক বলে গণ্য করতাম, তাদেরকে এখানে দেখছি না।

নিয়েছিলাম ﷺ সীনে পেশ ও যের এর সাথে অর্থাৎ দুনিয়ার্তে আমরা তাদেরকে নিয়ে ঠাট্টা করতাম এবং 🗓 🚣 শব্দটির . 🖒 নিসবতী। অর্থাৎ তারা কি অনুপস্থিত। না আমাদের দৃষ্টি তাদের থেকে সরে পডেছে। অর্থাৎ আমরা তাদেরকে দেখছি না এবং তারা হলো দরিদ্র মুসলমানগণ যেমন, আমার, বিলাল, সহাইব ও সালমান (রা.) প্রমুখ !

অবৃশ্যঞ্জাবী। যেমন- পূর্বে বর্ণিত।

#### \_\_\_ তাহকীক ও তারকীব

এ শন্দটির তিনটি কেরাত রয়েছে। । সাকিন صَادٌ তথা نُوزٌ তথা نُوثُ अ পেশ ও نُصُب . دُ

২. يُعْنَى তথা عَادُ এ যবর ও مُعَادُ সাকিন।

৩. عُمُنَّ তথা عَادُ ٥ صَادُ ٥ نُون تَعَلَّ -এ পেশ । অর্থ- দুঃখ, কষ্ট, মসিবত ।

। এর উপর হয়েছে أَذَكُرُ عَبُدَنَا دَاوَدَ ভবিতে عَطْفُ الْقِصَّةِ عَلَى الْقِصَّةِ अण्य अाण्य أَذَكُر عَبْدَنَا أَبَّرَبُ

প্রশ্ন. হযরত সুলায়মান (আ.)-এর ঘটনা বর্ণনার সময় 📆 না বলার কারণ কিং

উত্তর, হয়রত দাউদ (আ.) এবং তার সন্তান হয়রত সুলায়মান (আ.)-এর মধ্যে যেহেডু كَمَالُ اتْصَالُ রয়েছে। মনে হয় যে উভয়টি একই घটনা। এ काরণে হযরত সুলায়মান (আ.)-এর ঘটনাকে أَذُكُرُ عَبُدُنَا أَيُورُ بَا مُعْرَدُنَا أَيُورُ اللّ स्रारह। أيُرُبُ (ब्राक) أَبُرُبُ वि إِذْ نَادَى इरारह। बात عَطَف بَيَانًا व्यवन بَدُلُ الإَشْتِمَالِ

্র ইরেছে। যে দিকে মুফাসসির (র عَطْف হরেছে এব عَطْف के وَوَهَبُغَنَا لَـٰهُ أَهْلُـهُ ্রি হিন্তি উহা মেনে ইঙ্গিত কবে দিয়েছেন।

राहाह مَنْغُول لِأَجْلِهِ ٥- رَهْبَنَا अप्राया - عُطْف উज्युणि : قَوْلُهُ رَحْمَةٌ وَذِكُولُي

دُسْتَه चकत्ना घारमत अांगि दें مُزُمَّةً चकत्ना घारमत आणि : قَنُولُهُ ضِفَقًا

بخَصْلَة خَالِصَةِ अणा छेश प्रथम्लत निक्ष रखाइ वर्षा عَوْلُهُ بِخَالِصَةٍ

نَعَدٌّ مَرْنُومِ اللَّهِ عَلَى अव्हानात अवत वर्ताहन। अहे पूत्राए يَعَدُّ مَرْنُومِ اللَّهِ وَكُولُهُ ذِكُوى اللَّمارِ كُمُّلًا الَّا وَكُرِّي करव وَاضَافَهُ بَيَانِيَة । वरनाइन مُضَافُ الِّبُ क्षा - خَالِصَة क) وَكُرَى النَّارِ वरव و वज़ाए مُضَافُ الِّبُ

: তিনি হলেন ইবনে আখতুব ইবনে আজ্জ -এর ছেলে।

- عَالُ राय़ाह عَالُ प्राय़ह عَالُ अप्र بَلُهُمُ اللَّهِ : فَعُولُهُ مُتَعِيفَنَ

। ত্র । اَنْتِفَاتْ এর দিকে خِطَابْ পড়া হলে غُنِيَتْ পেকে عُنِيَتْ অপাৎ تَوْعَدُونَ অপাৎ : قَوْلُهُ اِلْسَبِفَائَا مَعْظَرُف عِمْ مَعْظُرُف राजा حَمِينَا رُغَسًانُ عِمْ عَامِهِ عِمْقًا : فَوَلَّهُ فَلْمِيدُوْفُوهُ حَمِيثَمُ وُغُسُّاقً هُذَا حَمِيتُمُ رُغُسُنَانُ فَلَيْلُونُورُ - स्ताह । उँवाता تَاخِيْر ٥ تَقَدِيمُ व्हाह । उँवाता عَلَيْه كُلَام مُسْتَانِفُ हा هٰذَا نَرخُ ,एक्टतनाठा इरत। अर्दे हेराव्रठ चाता देनिक करत निरस्रत्वन रव, كُلاَم مُسْتَانِفُ قَا لَ لَهُمْ

مَمُ أَنْبَاعِهِمْ ١٩٩٥ : قُولُهُ بِأَنْبَاعِيهِمُ

بِلَ أَنْفُهُ آخَقُ بِمَا قُلْفُهُ بِمَا لَنَا ١٩٤٧ : قَنُولُهُ بِكُلُ ٱلْلَحُمَّ

এর ইল্লত হয়েছে। احتيت আন তাদের فَدُمُتُمُ أَنْتُمْ فَدُمُتُمُوهُ

عَنَابًا كَانِيًّا فِي النَّارِ अववा निक्क अर्थार عَنَابًا अववा ظرف क्षर إِذْهُ इग्नराजा वि : فَوَلُهُ فِي الشَّارِ - अत्र नितक किरत्ररह। رِجَالٌ पेमीतिंग مُمَ: فَعُولُـهُ وَهُمُمُ

এই বাক্য বেহেতু কৃষর ও পথম্রউতার ইমামরা দরিদ্র মুসলমানদের ব্যাপারে বলেছিল, কাজেই মুনাসিব: لَمُولَّمُ وُسُلُمُّا মনে হতো ্রাম্রি কে উহ্য করে দেওয়া। কেননা তিনি মদীনায় ঈমান এনেছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আব্যোচনা

্রে) -এর কাহিনী উল্লেখ করা হয়েছে । এ কাহিনীর বিস্তারিত বিবরণ সূরা আছিয়ায় বর্ণিত হয়েছে । এখানে কয়েকটি উল্লেখযোগ্য বিষয় বর্ণিত হয়েছে । এখানে কয়েকটি উল্লেখযোগ্য বিষয় বর্ণিত হয়েছে । এখানে কয়েকটি উল্লেখযোগ্য বিষয় বর্ণিত হয়েছে । এ যয়েণা ও কষ্টের বিবরণ দিতে গিয়ে কোনো কোনো তাফসীরবিদ বর্লেন, হয়রত আইমূব (আ.) যে রোগে আক্রোভ হয়েছিলেন, তা শয়তানের প্রকলতার কায়ণে দেখা দিয়েছিল । ঘটনা এই যে, একবার ফেরেশতাগণ হয়রত আইমূব (আ.)-এর সুব প্রশংসা কয়লে শয়তান প্রতিহিংসায় অস্থির ইয়ে গেল। সে আল্লাহ তা আলার দরবারে হাত তুলে প্রার্থনা করলঃ আমাকে তার দেহ, ধনসম্পান ও সন্তান সম্প্রতির উপর এমন প্রবলতা দেওয়া (য়াক, য়দারা আমি তার সাথে যা ইক্ষা তাই করতে পারি। আল্লাহ তা আলারও উদ্দেশ্য

- ন্দুদ্বস্থ তার এমন প্রবশত। দেওয়া হোক, যদ্ধারা আমে তার সাথে যা হক্ষা তাই করতে পারে। আল্লাই তা আলারও উদ্দেশ্য ক্রা: ছিল হযরত আইয়ুব (আ.)-কে পরীক্ষা করা। তাই শয়তানকে তার প্রার্থিত অধিকার দেওয়া হলো। অতঃপর সে তাঁকে
  ্রু রোগাক্রান্ত করে নিন।
- ্ব কিছু বিজ্ঞ তাফসীরবিদগণ এ কাহিনী খণ্ডন করে বলেন, কুরআন পাকের বর্ণনা অনুযায়ী শহতান পয়গাম্বরগণের উপর প্রবলতা অর্জন করতে পারে না। তাই এটা সম্ভব নয় যে, শয়তান হয়রও আইয়ুব (আ.)-কে রোগাক্রান্ত করে দেবে।
  - কেউ কেউ বলেন, রুণ্ণাবস্থায় শয়তান হযরত আইয়ুব (আ.)-এর অন্তরে কুমন্ত্রণা জাগ্রত করতো। এতে তিনি আরো অধিক কষ্ট অনুভব করতেন। আলোচ্য আয়াতে তাই উল্লেখ করেছেন।

হধরত আইয়ুব (আ.)-এর রোগ কি ছিল? কুরআন পাকে কেবল বলা হয়েছে যে, হয়রত আইয়ুব (আ.) কোনো গুরুতর রোগে আক্রান্ত হয়ে পড়েছিলেন। কিছু রোগটি কি ছিল তা উল্লেখ করা হয়নি। হাদীসেও রাস্পুল্লাই 🏥 থেকে এর কোনো বিবরণ বর্গিত নেই। তবে কোনো কোনো সাহাবীর উজি থেকে জানা যায় যে, তার সর্বাঙ্গে ফোড়া হয়ে গিয়েছিল। ফলে ঘৃনাতরে লোকেরা তাঁকে একটি আবর্জনার স্কুলে রেখে দিয়েছিল। কিছু গবেষক তাফসীরবিদগণ এ রেওয়ায়েতের সত্যতা ধীকার করেননি। তারা বলেন, মানুষের ঘৃণা উদ্রেশ করার মতো কোনো রোগে পয়গাধরগণকে আক্রান্ত করা হয় না। সুতরাং হয়রত আইয়ুব (আ.)-এর রোগও এমন হতে পারে না। বরং এটা কোনো সাধারণ রোগই ছিল। কাজেই উপরিউক্ত রেওয়ায়েত নির্তর্বোগ্য নয়। বিরহণ মাআনী, আহকামুল কুরআন থেকে সংক্ষেপিত।

ভূমি ভোমার হাতে এক মুঠোর তৃণলতা লও। এ ঘটনার পটভূমি পূর্বে আলোচিত হয়েছে। এখানে এ ঘটনা সম্পূর্বে কয়েকটি মাসআলা বর্ণনা করা হচ্ছে।

প্রথম এই যে, এ ঘটনা থেকে জানা গেল যে, যদি কোনো ব্যক্তি কাউকে একশ বেত্রাঘাত করার প্রতিজ্ঞা করে এবং পরে পৃথক একশ বেত্রাঘাত করার পরিবর্তে সবগুলো বেতের একটি আঁটি তৈরি করে নিয়ে তদ্ধারা একবার আঘাত করে, তবে তার প্রতিজ্ঞা পূর্ণ হয়ে যায়। তাই হযরত আইয়ুব (আ.)-কে এরপ করার হুকুম করা হয়েছিল। ইমাম আবৃ হানীফা (র.)-এর মাঘহাব তাই। কিন্তু আল্লামা ইবনে হুমাম (র.) লিবেছেন যে, এর জন্য দৃটি শর্ত রয়েছে- ১. সংগ্রিষ্ট ব্যক্তির গায়ে প্রত্যেকটি বেত দিখ্যে প্রস্থে লগাতে হবে এবং ২. এর কারণে কিছু না কিছু কই অবশ্যই পেতে হবে। যদি মোটেই কট না পায়, তবে প্রতিজ্ঞা পূর্ণ হবে না। হযরত থানতী (র.) বরানুল কুরআনে প্রতিজ্ঞা পূর্ণ হবেরার যে উক্তি করেছেন, তার অর্থও সম্ভবত তাই। নতুবা হানাফী ফকীহগণ পরিচার উল্লেখ করেছেন যে, উপরিউক্ত শর্তম্বয়সহ আঘাত করা হলে প্রতিজ্ঞা পূর্ণ হয়ে যায়। নাজতহল কাদীর।

শরিয়তের দৃষ্টিতে কৌশন: থিতীয় মাসআলা এই যে, কোনো অসমীচীন অথবা মাকরহ বিষয় থেকে আশ্বরক্ষার জন্য শরিয়তসন্মত কোনো কৌশল অবলম্বন করা ছায়েজ। বলা বালুলা হযরত আইয়ুব (আ.)-এর প্রতিজ্ঞার আসদ দাবি এই যে, তিনি তার ব্রীকে পূর্ণ একশ বেত্রাঘাত করবেন। কিন্তু তার পত্নী যেহেতু নিরপরাধ ছিলেন এবং স্বামীর নজিরবিহীন সেবা তশ্রশ্বা করেছিলেন, তাই আল্লাহ তা আলা স্বয়ং হযরত আইয়ুব (আ.)-কে একটি কৌশল শিক্ষা দিলেন এবং বলে দিলেন যে, এডাবে তার প্রতিজ্ঞা ভঙ্গ হবে না। তাই ঘটনাটি কৌশলের বৈধতা জ্ঞাপন করে।

में क्रमीस सम्माम (का **क**) os (क)

কিন্তু স্বরণ রাখা দরকার যে, এ ধরনের কৌশল অবলম্বন করা তখনই জায়েজ, যখন একে শরিয়তসম্বত উদ্দেশ্য বানচাল বরর উপায় না করা হয়। পক্ষান্তরে যদি কৌশলের উদ্দেশ্য কোনো হকদারের হক বাতিল করা হয় অথবা প্রকাশ্য হারাম কাঞ্জকে তাগ মূল প্রাণ বজায় রেখে নিজের জন্য হালাল করা হয়, তবে এরপ কৌশল সম্পূর্ণ নাজায়েজ। উদাহরণত জাকাত থেকে গা বাচানোর জন্য কেউ কেউ বছর পূর্ণ হওয়ার সামান্য আপেই নিজের ধন-সম্পদ স্ত্রীর মালিকানায় সমর্পণ করে কিছুদিন পর প্রী স্বামীর মালিকানায় সমর্পণ করে কিছুদিন পর প্রী স্বামীর মালিকানায় ফিরিয়ে দেয়। যখন প্রবতী বছর কাছাকাছি হয়, তখন স্বামী আবার গ্রীকে দান করে দেয়। এডাবে স্বামী-গ্রীর মধ্যে কারো জাকাত ওয়াজিব হয় না। এরপ কৌশল শরিয়তের উদ্দেশ্যকে বানচাল করারই অপচেষ্টা। তাই হারাম। এর শান্তি হয়তো জাকাত আদায় না করার শান্তির চেয়েও গুরুতর হবে। প্রিক্রল মা আনী]

অসমীচীন কাজের প্রতিজ্ঞা: তৃতীয় মাসআলা এই যে, কোনো ব্যক্তি কোনো অসমীচীন দ্রান্ত অথবা অবৈধ কাজের প্রতিজ্ঞা করনে প্রতিজ্ঞা হয়ে যাবে এবং তা ভঙ্গ করলে কাফফারা দিতে হবে। যদি কাফফারা ওয়াজিব না হতো, তবে হয়রত আইয়ুর (আ.)-কে কৌশল শিখানো হতো না। এতদসঙ্গে শ্বরণ রাখা উচিত যে, কোনো অসমীচীন কাজের প্রতিজ্ঞা করলে তা ভেঙ্গে কাফফারা আদায় করাই শরিয়তের বিধান। এক হাদীসে রাস্পুলুাহ 🚎 বলেন, যে ব্যক্তি কোনো প্রতিজ্ঞা করে, অতঃপর দেখে যে, এ প্রতিজ্ঞার বিপরীত কাজ করাই উত্তম, তবে তার উচিত উত্তম কাজটি করা এবং প্রতিজ্ঞার কাফফারা আদায় করা ৷

এর শান্দিক অর্থ হলো তারা হস্ত ও দৃষ্টি বিশিষ্ট ছিলেন। উদ্দেশ্য এই যে, তারা তাদের জ্ঞানগত ও র্মগত পিক অনুরাহ তা'আলার আনুগত্যে নিয়োজিত করতেন। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, মানুষের অঙ্গ প্রত্যুগ প্রকৃতপক্ষে অন্তাহ তা'আলার অনুগত্যেই ব্যয়িত হওয়া উচিত। যেসব অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ এতে ব্যয়িত হয় না, সেগুলোর থাকা না থাকা উভয়ই সমান।

পরকাল চিন্তা ও পয়গাম্বরগণের স্বাতন্ত্রমূলক ৩৭ زگری الله: শাদিক অর্থ হলো গৃহের স্করণ। গৃহ বলে এখানে পরকাল বোঝানো হয়েছে। পরকালের পরিবর্তে গৃহ বলে ইন্মিয়ার করা হয়েছে যে, পরকালই মানুষের আসল গৃহ। অতএব পরকাল চিন্তাকেই তাদের যাবতীয চিন্তা ও কর্মের ভিন্তি করা উচিত। এ থেকে জ্ঞানা গেল যে, পরকাল চিন্তা মানুষের চিন্তাগত ও কর্মণত শক্তিকে অধিকতর ঔজ্জ্বা দান করে। কোনো কোনো আল্লাহন্দ্রোহীদের এ ধারণা সম্পূর্ণ ভিন্তিহীন যে, পরকাল চিন্তা মানুষের শক্তিসমূহকে ভৌতা করে দেয়।

হযরত আল ইয়াসা (আ.) : آنَاَلَتُنَا (আল ইয়াসা (আ.)-কে শরণ করুন।) হযরত আল ইয়াসা (আ.) বনী ইসরাসিপের অন্যতম পরগাম্বর। কুরআন পাকে মাত্র দু জারগায় তার উল্লেখ দেখা যায় এখানেও সুবা আন'আমে। কিন্তু কোথাও তার বিবারত অবস্থা উল্লেখ করা হয়নি; বরং পরগাম্বরণণের তালিকায় তার নাম গণনা করা হয়েছে মাত্র।

ঐতিহাসিক গ্রন্থসমূহে বর্ণিত আছে যে, তিনি হযরত ইলিয়াস (আ)-এর চাচাতো ভাই এবং তার নায়েব বা প্রতিনিধি ছিলেন। হযরত ইলিয়াস (আ.)-এর পর তাঁকেই নবুয়ত দান করা হয়। বাইবেনে তার বিন্তারিত অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। তাতে তার নাম ইলশা ইবনে সাকেত' উল্লিখিত হয়েছে।

ত্র্থাৎ তাদের কাছে আনতয়না সমবয়কা রমণীগণ থাকবে। অর্থাৎ জান্নাতের হ্রগণ থাকবে। সমবয়কা ওঠাকু। এই কে অর্থ জারা পরশ্বর সমবয়কা হবে এবং অপর অর্থ রামীদের সমবয়তা হবে। প্রথম অর্থে সমবয়কা হওয়ার উপকারিতা এই যে, তাদের পরশ্বর তালোবাসা, সম্প্রীতি ও বন্ধুত্বের সম্পর্ক হবে– সপত্নীসুগত হিংসা-বিশ্বেষ ও ঘৃণা থাকবে না। বলা বাহুলা এটা হামীদের জন্য পরম সুখের ব্যাপার।

স্থামী স্ত্রীর মধ্যে বয়সের মিল থাকা উদ্ধয়: ছিডীয় অর্থে স্থামীদের সমবয়স্কা হণ্ডয়ার উপকারিতা এই যে, এর কারণে মনের ও মতের মিল অধিক হবে। ফলে একে অপরের সুখ ও কৌতুহলের প্রতি অধিকতর লক্ষ্য রাখবে। এ থেকে প্রতীয়মান হয় যে, স্থামী-প্রীর বয়সের তারতম্যের দিকে লক্ষ্য রাখা বাঞ্ছনীয়। কারণ, এ থেকেই পারস্পরিক তালোবাসা ক্ষন্তায় এবং বৈবাহিক সম্পর্ক মধ্যয় ও স্থায়ী হয়।

#### অনুবাদ :

.10. قُلْ يَا مُحَمَّدُ لِلكُفَّارِ مَكَّةً إِنَّمَا أَنَا مُنْذِذُ مُخَوَفُّ بِالنَّارِ وَمَا مِنْ إِلْهِ إِلَّا اللَّهُ الواحِدُ الْقَهَّارُ لِخَلْقِهِ.

সব (তুদুভুয়ের মধ্যবর্তী সব ৬৬. তিনি আসমান, জমিন ও এত্দুভুয়ের মধ্যবর্তী সব الْعَزِيزُ الْغَالِبُ عَلَى آمِرِهِ الْغَقَارُ لِآولِيَاتِه .

٦٧. قُلُ لَهُمْ هُو نَبَوَّا عَظَيمٌ.

٦٨. أَنْـُتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ أَي الْـُقُـرَانَ الَّذِي أَنْبَاتُكُمْ بِهِ وَجِنْتُكُمْ فِيْهِ بِمَا لَا يُعْلَمُ إِلَّا بِوَحَى وَهُوَ قُولُهُ.

الْمَلَائِكَةِ إِذْ يَخْتَصِمُونَ فِي شَاْنِ أَدُمُ حِيْنَ قَالَ اللَّهُ إِنِّي جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً .

٧٠ ٩٥. مِلْ مَا يُنُوحِي إِلَى إِنْسَا إِنَّا إِنْ مَا يُنُوحِي إِلَى إِنْسَا إَنَّا إِنْ أَنَا إِنْ أَنَا إِنْ مَا يَنُوحِي إِلَى إِنْسَا إَنَّا إِنَّا إِنْ أَنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّالَ إِنْ مَا يَنُونِكُ مُبِينُ بَيَنُ الْإِنْدَارِ .

بشرًا مِن طِينِ هُوَ أَدُمُ.

٧٢. فَإِذَا سَوْيِتُهُ آتُمُتُهُ وَنَفَخْتُ آخِرَيْتُ فِيهِ مِنْ رُوْجِيْ فَصَارَ حَيَّا وَاضَافَهُ الرُّوْحِ إِلَيْهِ تَشْرِيْفُ لِأَدْمَ وَالرُّوْمُ جِسْمُ لَطِيَفُ يَحْيِلِي بِهِ الْإِنْسَانُ بِنُفُوذِهِ فِيْبِهِ فَقَعُوا لَهُ سُجِدِيْنَ سُجُودَ تَحِيَّةِ بِالْإِنْحِنَاءِ.

৬৫, হে মুহাম্মদ 🚓 । বলুন, মঞ্চার কাফেরদেরকে আমি তো একজন জাহানামের সতর্ককারী মাত্র এবং মাখলকের উপর পরাক্রমশালী এক আল্লাহ বাঠীত কোনো উপাস্য নেই।

কিছুর পালনকর্তা। তিনি পরাক্রমশালী তার নির্দেশের প্রতি মার্জনাকারী তার বন্ধদের প্রতি ।

৬৭, আপনি তাদেরকে বলুন, এটি একটি মহাসংবাদ। ৬৮, তোমরা এটা থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছ। অর্থাৎ করুআন থেকে তোমাদের নিকট আমি যার সংবাদ দিয়েছি ও এতে তোমরা ওহী ছাডা যা জাননা তা আমি তোমাদেরকে শিক্ষা দিয়েছি। এবং উক্ত সংবাদটি مَا كُأَنَّ لِنْ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَكِزِ الْأَعْلِي إِذْ राजा أَلَى الْمُكِزِّ الْأَعْلِي إِذْ राजा أَلَ

কোনো জান ছিল না যখন ফেরেশতাগণ ইযরত আদম (আ ) সম্পর্কে কথাবার্ডা বনছিল। যখন আল্লাহ তা আলা বলেছিলেন যে, আমি জমিনে আমার প্রতিনিধি প্রেরণ কবেছি ।

সতর্ককারী :

ফেরেশতাগণকে বললেন, আমি মাটি দারা মানুষ সষ্টি করবো। তিনি হলেন হযরত আদম (আ.)।

৭২, যখন আমি তাকে সুষম করবো পরিপূর্ণ করবো এবং তাতে আমার রূহ ফুঁকে দেব। অতঃপর সে জীবিত হবে। হযরত আদম (আ.)-এর সন্মানার্থে আরাহ তা'আলার দিকে রূহের নিসবত করা হয়। রূহ একটি অদৃশ্য বিষয় যার বদৌলতে মানুষ জীবিত হয়। তখন তোমরা তার সম্মুখে সেব্দদায় নত হয়ে যেয়ো। একটু ঝঁকে অভিনন্দন মূলক সেজদা কর।

ত্ত কুলায় নহ . ১٧٣ ٩٥. অতঃপর সমন্ত ফেরেশতাই একযোগে সেজদায় নহ হলো এখানে كُلُهُم ও اَجَمَعُونَ । দ্বারা দৃটি তাকীদ এনের تَاكِيدَان ـ

الْمَلْتُكَةِ السَّتَكُبُرُ وَكَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ فِي عِلْم اللَّهِ تَعَالَى .

স্ট্রিশত কেরেশত কর কিন্তু ইবলীস জিনদের আদিপিতা সে ফেরেশত কর মধ্যে থাকত : সে অহংকার করলো, আর সে আল্লাহ তা আলার ইলমে কাফেরদের অন্তর্ভক্ত ছিল।

٧٥. قَالَ بِيَّا إِبْلَيْسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسَبُحَدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيدِي مِ أَيْ تَوَلَّيْتُ خَلَقَهُ وَهٰذَا تَشْرِيْفُ لِأَدْمَ فَإِنَّ كُلَّ مَخْلُوْق تَولَّى اللُّهُ خَلْقَهُ ٱسْتَكْبَرْتَ الْأَنَّ عَنِ السُّجُودِ إِسْتِفْهَامُ ۖ تَوْبِينِعُ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِيْنَ الْمُتَكَبِّرِينَ فَتَكُبُّرَتَ عَنِ السُّجُودِ لِكُونِكَ مِنْهُمْ -

৭৫. আল্লাহ তা'আলা বললেন, হে ইবলীস! আমি স্বহন্তে যাকে সৃষ্টি করেছি তার সম্মুখে সেজদা করতে তোমাকে কিসে বাধা দিলঃ যাকে আমি নিজেই সৃষ্টি করেছি ৷ এটা হযরত আদম (আ.)-এর সম্মানার্থে বলা হয়েছে নত্র সকল মাখলুক আল্লাহ তা'আলা নিজেই সৃষ্টি করেন। তুমি অহংকার করলে এখন সেজদা থেকে। প্রশ্রবাধক অব্যয় ধমক দেওয়ার জন্য না তুমি তার চেয়ে উচ্চ <u>মর্যাদা সম্পন্ন</u>। অতএব তুমি অহংকারী হওয়ার কারণে সেজদা থেকে বিরত রয়েছ।

٧٦ وه. يم أنا كَنْ مُنْ مُنْ الله الله عام ١٨٥. تعالَ انا خَيْرٌ مِنْهُ لا خَلَفْتَنْنِي مِنْ تَارِ وُخَلَقْتُهُ مِنْ طِيسُن -

আগুনের দারা সৃষ্টি করেছেন, আর তাকে সৃষ্টি করেছেন মাটির দারা :

.٧٧ وه. يا الْجُنَّةِ وَقِيلً ٧٧ مِنَ الْجُنَّةِ وَقِيلً مِنَ السَّمُواتِ فَانَّكَ رَجِيمُ مَطُرُودُ -

অর্থাৎ জান্লাত বা আসমান থেকে <u>কারণ</u> তুমি অভিশপ্ত।

٧٨. وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعَنَتِي إِلَى بَوْمِ الدِّينِ الْجَزَاءِ. ৭৮, <u>তোমার প্রতি</u> আমা<u>র এ অভিশাপ বিচার দিবস পর্যন্ত</u> স্থায়ী হবে ৷

٧٩. قَالُ رُبِ فَأَنْظِرْنِي إلى يَوْمِ يَبْعَشُونَ أَي النَّاسُ.

৭৯. সে বলল, হে আমার পালনকর্তা আপনি আমাকে মানুষের পুনরুখান দিবস পর্যন্ত অবকাশ দিন :

۸٠ ৮٥. <u>আল্লাহ তা'আলা বলনেন, তুমি অবকানপ্রাও</u>দের

٨١. إلى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمُعَلُومِ وَقْتَ النَّعْجُةِ

৮১. নির্দিষ্ট সময় সিঙ্গায় প্রথম ফুৎকারের দিবস পর্যন্ত www.eelm.weebly.com

अ४ ५२. स्न तलल, आलमात डेक्टरत् कत्म, आपि

٨٣. إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ أَلْمُخْلَصِيْنَ أَي المؤمنينك

এর মার আরু তা আলা বললেন, তাই ঠিক আরু আরু আরু আরু আরু আরু আরু ألأوللي وكنصب الثكاني فكنكشب بالفغل بَعْدَهُ وَنَصْبُ ٱلْأُولِ قِبْلَ بِالْغِعْلِ الْمَذْكُورِ وَقِيْلَ عَلَى الْمُصَدِرِ أَيْ الْحِقُّ الْحَقُّ وَقِيلَ عَلٰى نَنْع حَرْن ِ الْقَسَمِ وَرَفْعِ عَلْى أَنَّهُ مُبتَدَداً مَحنُونُ الْخَبراي فَالْحَقُ مِنِنَى وَقِيلُ فَالْحَقُ فَسَمِى وَجَوَابُ الْقَسَمِ.

٨٥. لَأَمُلَأَنُّ جَهَنَّمَ مِنْكَ بِذُرِيْتِكَ وَمِمَّنَ تَبِعَكَ مِنْهُمْ مِنَ النَّاسِ أَجْمَعِيْنَ.

مَا أَسَنَاكُمْ عَكَيْهِ عَلَى تَبْلِيْعَ الْوُسَالَةِ ٨٦ عَلَى تَبْلِيْعَ الْوُسَالَةِ ١٨٥ عَلَى مَ مِنْ اَجْرِ جُعْلِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكُلِّفِينَ. المُتَقَولِينَ الْقُرأنَ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِيُّ.

هُو اَيْ مَا الْقُرَانُ إِلَّا ذِكْرٌ عِظُهُ لِلْعُلَمِينَ ٨٧ وَإِنْ هُوَ اَيْ مَا الْقُرَانُ إِلَّا ذِكْرٌ عِظُهُ لِلْعُلَمِينَ لِلْإِنْسِ وَالْجِنَ الْعُقَلَاءِ دُونَ الْمَلَائِكَةِ.

٨٨. وَلَتَعَلَّمُنَّ بَا كُفَّارَ مُكَّةَ نَبَاهَ خَبَرَ صِدْقِه بعُدَ حِيْنِ أَيْ يَنُومَ الْقِيلُمَةِ وَ عَلِمَ بِمَعْنَى عَرَفَ وَاللَّامُ قَبلَهَا لَامُ قَسَمٍ مُقَدِّدٍ أَيْ وَاللَّهِ.

অবশ্যই তাদের সবাইকে বিপদগামী করে দেব

৮৩, তবে তাদের মধ্যে যারা আপনার খাঁটি বাক্ ঈমানদার তাদেরকে ছাডা।

সত্যু বলছি হৈছি উভয়টি নসবযুক্ত প্রথমটি পেল ও দ্বিতীয়টি পরবর্তী ফে'ল দ্বারা নসব, প্রথমটি পূর্বের উল্লিখিত ফে'লের কারণে নসব অথবা মাসদার و المُعْلَقُ शिराद नमव खरी مُغْمُول مُطْلَقُ এর বিলুগু হওয়ার পর مُرْن نَسُمُ अथवा الْحُقَّ নসব অথবা উহ্য খবরের মুবতাদা হিসেবে পেশ অর্থাৎ اَلْحَقُّ مِنْتُي لِمَالُحُقُّ فَسُمِي عَالَمَ فَالْحَقُّ فَسُمِي এবং জবাবে কসম প্রবর্তী বাক্য।

৮৫. তোমার বংশধর ও মানুষের মধ্যে যারা তোমার অনুসরণ করবে তাদের দারা আমি জাহান্ত্রাম পূর্ণ করবো।

তাবলীগের বিনিময়ে কোনো প্রতিদান চাই না, আর আমি লৌকিকতাকারী ও কুরআনকে নিজের পক্ষ থেকে মনগড়া কথা নই।

ও জ্বিন জাতি জন্যে এক উপদেশ মাত্র।

৮৮. হে মঞ্জার কাফেরগণঃ <u>তোমরা কিছুকাল</u> কিয়ামত দিবসের পর এর সংবাদ এর সত্যার খবর অবশ্যই धानत्त भावता عَرَفَ अर्थ عَلِمَ अर्थ عَلِمَ अर्थ عَلَمُ عَدَدُ وَاللَّهُ لَتُعَلِّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ अब नाम উद्या कमत्यद अर्थार وَاللَّهُ لَتُعَلِّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ

#### তাহকীক ও তারকীব

ताज़ल نَوْسُ कीण्डि धमर्गनकाती। ७ এवर بُغِيْر (पूत्रस्वाम माठा) ७ । खर्थठ अवात उल निकं अध्यक्ष अध्यक्ष विकार करा प्रसुद्ध । अब कावत किर

এর উত্তর হলো এই যে, এ সময় এইএই যেহেতু মুশরিকরা তাদের কারণেই তার بَنْزِنْ হওয়া। তাই এখানে তার সিক্ষত إِنْكَ أَنَّ স্থানি করা হয়েছে مُغَيِّرِ السَّائِقُ এর মধ্যে مَشْرِدُ হয়েছে مُغَيِّرِتُهُ تَا يَنْدِيْر وَالْكَ أَنَّ كَامِنُ وَلَا تَسْامِمُ عَنْمِي مَا اللهِ مَعْدِي اللهِ عَنْدِيْرِ اللهِ عَنْدِيْرِ اللهِ عَنْدِي وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدِي اللهِ عَنْدِيْرِ اللهِ اللهِ عَنْدِيْرُ وَلَا عَنْدِيْرُ وَلَا شَاعِرُ وَلَا كَامِنُ وَكُنْدُو اللهِ عَنْدِيْرُ وَلَا سَاعِرُ وَلَا كَامِنُ وَكُنْدُ وَلِكَ مَا اللهِ عَنْدِي وَلَا عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهِ عَنْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ال

عत अर्था आखार ठा जाला नीघि . مُكُوْلَد گَكَ مُكُوْلَد हैं। अर्थन اَلْكَوْبِرُ الْفَكَارُ टा केंबे के اَنَّا مُشْفِرُ رُبُ .७ اَلْفَهُارُ .٤ اَلْوَاحِدُ . २ اَلْوَاحِدُ अन्ता करत्राहन यात प्रवेदाना आद्वार ठा जालात उक्ष्वनात्मत উপत नालालंड करत । كَالْفَيْلُوُ .٤ اَلْمُرْفِرُ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْشَهُمُا اَلْفَكُنُارُ .٤ اَلْمُرْفِرُ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْشَهُمُا

এ३० جَلِيْـل الْغَكَرِ لَا مَامُور بِهِ ,उस्ट ह्या इस्स्ट क्षात कान इस्स्ट والله قُلُ هُـوَ نَبَا عَظِيْمُ الْ والمجارِّ الْعَكْرِ الله مَامُور بِهِ ,उस्ह क्षात والمِنْصَارُ الْعَبْمَارُ الْمَاهِ क्षात्र । अत्र पिर اَمْرً

عَيْثُ الْفَائِذُةِ এর মধ্যস্থ - এর অধ্যক্ষ - এর অধ্যক্ষ الْفَائِذَةِ এই তাফসীর অর্থাৎ কুরআন আযীমুশ শান এবং كَيْثُ الْفَائِذَة প্রবর । যার আমি তোমাদেরকে প্রবর দিয়েছি । যার মধ্যে এমন প্রবর নিয়ে এসেছি যা ওহী ব্যতীত জানা সম্ভব নয় । কাজেই এতি আমার রেসালতের দাবির সত্যায়ন রয়েছে ।

م. مَا كَانِّى مِن عِلْمِ الخ وَمَا كَمَانُ لِعَيْ مِنْ عِلْمِ الخ وَمَا وَهَا وَهَا كَمَانُ وَمَا لَا فَعَالَى مِنْ عِلْمِ الْمَانُ وَمِنْ عَلَيْ عِلْمَا وَهِ وَلَا لَا مَا لَكُ يَعْلَمُ مَا كَانُ لِنَ مِنْ عِلْمِ اللّهِ لِالْمَالُ لاَعْلَى عِلْمَ عِلْمَ اللّهِ وَلَا لاَعْلَى عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ اللّهِ وَهَ وَلَا مِعْمَا وَهُ وَلَا مِعْمَا وَهُ وَلَا عِلْمَ عَلَى عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ عِلْمَ اللّهِ وَهُ وَمَا اللّهِ وَهُ وَهُ وَمِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عِلْمَ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ اللّهُ عِلَيْمِ مُوا عِلْمُ عِلَى اللّهُ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمَ عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمِ مُوا عِلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمِ مُوا عَلَيْمِ مُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْمِ مُوا مُعْمَالًا عَلَيْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمِ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

سِنَ आत प्रमापतित (त.)-এর উদ্দেশ্য হলো একটি প্রশ্লের জবাব দেওয়া। প্রশ্ন হলো একটি প্রশ্লের জবাব দেওয়া। প্রশ্ন হলো بن المستكبّر و আবশ্যের হলো المعالمين আবশ্যের হলে। المستكبّر আবশ্যের হলে। জবাবের সার হলে। আবশ্য বং (য়ে, হয়রত আদম আব্রুক ক্রিকে) করতে আবীকার করা তোমার شكبُر صَادِتْ جَدِيدُ হর্মান। করতে অবীকার করা তোমার مَكْبُرُ عَدِيدًا وَمَا مَعْمَرُهُ وَمُعْمَى مُكْبُرُ عَدِيمًا وَمَا الْمُعْمَلِيمُ وَمُعْمَى مُكْبُرُ عَدِيمًا وَمَا الْمُعْمَى وَمُعْمَى وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُعْمَعُمْ وَمُعْمَى وَمُومُومُ وَمُعْمَى وَمُعْمَى وَمُومُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمَى وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُعْمُومُ وَمُومُ وَمُومُ وَمُومُ

প্রায় رُحِيِّم হলো كَمُورُ অর্থে যেমনটি পারেহ সুন্দান্ত করে দিয়েছেন এবং সামনে বলেছেন كُمُرُدُ অর্থে যেমনটি পারেহ সুন্দান্ত হৈছে। رُقُ عُلَيْبَكَ لَعُسَنِينَّ إِلَيْ يَهُوْمِ ఆর অর্থিও مُمْرُدُ ভাবেশ্যক হছে। مُمُنَّكُ আৰু الْمُرْدِينَ

: राप्रति تَكُرُارٌ काखारे طَرُهُ مِنَ الرُّحْمَةِ क्षात नुनाट्यत खर्य طَرَةُ مِنَ الْجَنَّةِ أَوِ السَّسَاءِ अब खर्

আনু এটা বাবে عَمُولُـهُ السُّمَّتُقُولِيْنِيُّ আসদার হতে অর্থ রানোয়াট কথা কলা, মিথা। কথার মাধ্যমে কাছ : فَمُولُـهُ السُّمُتُقُولِيْنِيْن (عمر)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সুরার সার-সংক্ষেপ : ﴿ اَلَّ اَلْمَا اَلَا اَلْمُ اَلَّا اَلَا اَلْمُ اَلَّا اَلْمُ اللّهِ وَهُ مَا اللّهِ كَا اللّهُ وَهُ اللّهُ وَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ وَهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

এসর বিষয়বত্ত্বর পর উপসংহার আবার আসন দাবি অর্থাৎ রিসালতের প্রমাণ উপস্থিত করা হয়েছে। প্রমাণদি পেশ করার সাথে সাথে উপদেশ প্রসঙ্গে দাওয়াতও দেওয়া হয়েছে।

না যথন তারা কথাবার্তা বলছিল। অর্থাৎ আমার বিসালাতের উজ্জ্বল প্রমাণ এই যে, আমি তোমানেরকে উর্জ কগতের কোনো জানই আমার ছিল না যথন তারা কথাবার্তা বলছিল। অর্থাৎ আমার বিসালাতের উজ্জ্বল প্রমাণ এই যে, আমি তোমানেরকে উর্জ কগতের বিষয়াদি সম্পর্কে অবহিত করে থাকি যা এই ছাড়া অন্য কোনো উপায়েই আমার জানার কথা নয়। এসব বিষয়াদির এক অর্থ সেদব আলোচনা, যা আদম সৃষ্টির সময় আরাহ তা আলা ও ফেরেশতাগণের মধ্যে অনুষ্ঠিত হয়েছিল। সূরা বাকারায় এ সম্পর্কে বিষারিত আলোচনা হয়েছে। ফেরেশতাগণ বলেছিলেন কর্মিন কর্মিন কর্মিন কর্মিন কর্মিন করিব করে বাকার করা বার্মিন কর্মিন আমান কিছু সৃষ্টি করবেন, যারা সেখানে অনর্প সৃষ্টি করবে এবং রক্তগঙ্গা বহাবে। এসব কথাবার্তাকে এখানে বিশ্বান আকর্মিন করা হয়েছে, যার শান্দিক অর্থ — ঝণড়া করা, অথবা বাকবিতথা করা। অথব বার্মিন অর্থীন এই যে, ফেরেশতাগণের এই প্রশ্ন করোনা আপত্তি অথবা বাকবিতথার উদ্দেশ। ছিল না; ববং তারা কেবল আদম সৃষ্টির রহস্য জ্ঞানতে চেয়েছিল। কিছু প্রশ্ন ও উত্তরের বাহ্যিক আকার বাকবিতথার অনুরূপ হয়ে গিয়েছিল বিধায় একে বাক্তবিক ও প্রশ্নাকরকে কণড়া বলে বাক করে দেয়।

ত্রতাং যখন আপনার পালনকর্তা ফেরেশভাগণকে বললেন, এখানে আল্লাহ ভা আলা ও ফেরেশভাগণকে উপরিউক কথাবার্তার প্রতি ইঙ্গিড করার সাথে সাথে এদিকেও দৃষ্টি আকর্ষণ করা হয়েছে যে, ইবলীস নিহন্ত প্রতিহিংসা ও অহংকারবশত হয়রত আদম (আ.)-কে শেক্তান করতে অস্বীকার করেছিল। তেমনিভাবে আরবের মুশ্রিকনাও প্রতিহিংসা ও অহংকারবশত হয়রত আদম (আ.)-কে শেক্তান করতে অস্বীকার করে যাক্ষে। ফলে ইবলীসের যে পরিণতি হয়েছে ভাদেরও ভাই হবে। –[ভাফসীরে কারীর]

ু এখানে হয়বত আদম (আ.) সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন যে, আমি নিজ হাতে তাকে সৃষ্টি করেছি। সকল তাফসীরবিদই এ ব্যাপারে একমত যে মানুরের ন্যায় আল্লাহ তা'আলারও হাত আছে, এখানে তা রোঝানে হরনি। কেননা আল্লাহ তা'আলা অঙ্গ-প্রত্যাসের মুখাপেন্ধিতা থেকে মুক্ত ও পরিত্র। কাজেই এর অর্থ হলো আল্লাহর কুদরত আরবি তাষায় দুশদি কুদরত অর্থে বহুল ব্যবহৃত। উনাহরণত এক আয়াতে আছে بِهُ عُنْدُدُ النَّكَاح স্কৃত্রত এক বায়াতে আছে بِهُ اللهُ ا

শৌকিকতা ও কৃত্রিমতার নিন্দা : السُّمَكَ اَنَّ مِنَ السُّمَكَ اَنَّ مِنَ السَّمَكَ اللَّهُ الْحَدَّةُ ( অর্থাৎ আমি কৃত্রিমতার আন্রাহ তা'আনার বিধি-বিধানই যথাযথভাবে প্রচার করছি না; বরং আন্নাহ তা'আনার বিধি-বিধানই যথাযথভাবে প্রচার করছি। এথেকে জানা গেল যে, লৌকিকতা ও কৃত্রিমতা পরিয়তের দৃষ্টিতে নিন্দনীয়। সে মতে এর নিন্দায় বুখারী ও মুসলিমে হযরত আপুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর একটি উক্তিও বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেন-

"লোকসকল! তোমাদের মধ্যে যে বাক্তি কোনো বিষয় সম্পর্কে জানে, সে তা অন্যের কাছে বর্ণনা করুক, কিন্তু যে বিষয় সম্পর্কে জ্ঞান নেই, তার ক্ষেত্রে اَللّٰهُ اَعَلَمُ আল্লাহ্ তালো জানেন] বলে ক্ষান্ত থাকুক। কেননা আল্লাহ্ তা'আলা তার রাস্ব সম্পর্কে বলেছেন- فَنُ مِنَ اَخْرِ وَمُا اَنْ مِنَ الْفُتَكُمْ مِنْ اَخْرِ وَمَا اَنْ الْفُتَكُمْ لِغَيْنَ -[জহল মা'আনী]

আন্তাহ তা আলা যখন ইবলিসকে কিয়ামত পর্যন্ত অবকাশ দেওয়ার কথা ঘোষণা করলেন, তখন সে বলল, এ সুযোগে আমি আদম সন্তানদেরকে পথন্রই করে ছাড়বো। এরপর বলেছে, তবে হে আরাহং যাদেরকে আপনি আপনার বন্দেগীর জন্যে নির্দিষ্ট করে নিয়েছেন, তাদেরকে আমি পথন্রই করতে পারবো না। আলোচ্য আয়াতে একথাই ইরশাদ করেছেন— المُتَخَلَّمُ النَّخَلُ النَّخَلُ النَّخَلُ النَّخَلُ النَّخَلُ النَّخَلُ مَنْ مَنْ اللهُ اللهُ تَعْلَى اللهُ اللهُ تَعْلَى اللهُ تَعْلِي اللهُ تَعْلَى اللهُ تَعْلَى

ইবলিসের অপচেটা বার্থ হবার দৃষ্টান্ত : বর্ণিত আছে, একবার ইবলিস হযরত গাওসুল আজব শেষ আদুল কাদের জিলানী (র.) -এর নিকট অত্যন্ত পৃতঃ পবিত্র আকৃতি ধারণ করে হাজির হয়ে বলে, হযরত। আমি একজন ফেরেশতা! আমাকে আল্লাহ তা'আলা আপনার বেদমতে প্রেরণ করেছেন এ সুসংবাদ দেওয়ার জনা যে, আল্লাহ তা'আলা আপনার বন্দেশীতে অত্যন্ত সম্বুট হয়েছেন, এখন আর আপনার কোনো গুনাহ নেই। যেহেতু নবী ব্যতীত কোনো মানুষ নিশাপ নন, তাই হযরত আদুল কাদের জিলানী (র.) মনে করলেন এ হলো ইবলিল শয়তান, আমাকে প্রতারণার জন্য হাজির হয়েছে। তাই তিনি পাঠ করবেন, 'লা হাওলা ওয়ালা কুওয়াতা ইল্লা বিল্লাহিল আলিয়েল আলীয়া" এ দোয়াটি ইবলীসের ক্ষেত্রে মারাম্মক প্রেরব নায়ে কার্থকর হয়।

এ দোয়া প্রবণের সঙ্গে সঙ্গে ইবলিস পলায়নে বাধ্য হয়। কিন্তু অতান্ত ধূর্ও ইবলিস পলায়নপর অবস্থাতেও হয়রত শেব জিলানী (৪.)-কে পুনরায় ধোকা দেওয়ার চেষ্টা করলো। তার গৃহ দারের বাইরে গিয়ে সে পুনরায় বলে হয়রত! আমি অনেক বৃদ্ধুর্গকে এতাবে প্রভাবনা করেছি, কিন্তু আপনার বাগাবের আমি বার্থ হলাম, কেননা আপনি অত্যন্ত বিদ্ধা আদেন, আপনার উলন্মের কারণেই আজে আমি বার্থ হলাম। তথন হয়রত আব্দুল কানের জিলানী (র.) উপলব্ধি করলেন, এটিও ইবলিস শয়তানের আবেকটি চাল, আমি যেন আমার ইল্মের কারণে অহংকারী হই তাই সে চায়, তখন তিনি বললেন, হে মিগ্যাবানী ইবলিস! আমার ইলমের কারণে মহ, বরং তধু আল্লাহ তা'আলার বহমতেই তোর ধোকা থেকে আমি রক্ষা পেয়েছি।

এ পর্যায়ে ইমাম রায়ী (র.)-এর ঘটনার উল্লেখ অপ্রাসঙ্গিক হবে না :

বিখ্যাত তাফসীরকার ইমাম ফখরুদ্দিন রায়ী (র.) ছিলেন অত্যন্ত যুক্তিনিষ্ঠ ব্যক্তি। তিনি তাওহীদ বা আল্লাহ তা আলার একত্ববাদের উপর এক হাজার দলিল পেশ করতেন। একবার তিনি বিখ্যাত বুজুর্গ হযরত নাজমুন্দীন কোবরা (র.)-এর খেদমতে হাজির হলেন এবং আধ্যাত্মিক সাধনার দীক্ষা নিলেন। হযরত নাজমুদ্দীন কোবরা (র.) তাকে বললেন, আপনাকে কিছুদিন আমার নিকট অবস্থান করতে হবে 🛚 ইমাম রাযী (র.) তা নিকট কিছুদিন অবস্থান করলেন 🛭 একদিন তিনি পীর ও মুর্শেদকে বললেন, হযরত। আমার ইলম চলে যাঙ্গে। আমি অনেক কথা ভূলে যাঙ্গি। তখন অক্লান্ত সাধনা এবং কঠোর পরিশ্রমের পর আমি এ ইলম হাসিল করেছিলাম। তখন হয়রত নাজমুদ্দিন কোবরা (র.) বললেন, আপনার অন্তরকে আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত আর সবকিছু থেকে মুক্ত করতে হবে। গুধু এতাবেই আপনার দিলকে আল্লাহ তা আলার মহব্বত দ্বারা পরিপূর্ণ করা সম্ভব হবে। ইমাম রাযী (র.) বললেন, হযরত! সারা জীবনের কঠোর সাধনালব্ধ এই ইলম হারাতে আমার বড় কষ্ট হয়, আধ্যাত্মিক সাধনার এই মহান কাজ আপাততঃ মুলত্বি পাকুক। কিছুদিন পরই ইমাম রাষী (র.)-এর মৃত্যুর মুহূর্ত ঘণিয়ে এলো। ইবলিস শয়তান তাকে প্রতারিত করতে উপস্থিত হলোঁ। ইমাম রাযী (র.) আল্লাহ তা আলার একজ্বাদের উপর একে একে এক হাজার দলিল উপস্থাপন করলেন। ইবলিস শয়তান তাঁর পেশকৃত প্রত্যেকটি দলিল খণ্ডন করলো। তখন ইমাম রাখী (র.)-এর বেঈমান অবস্থায় মৃত্যু হওয়ার আশক্ষা দেখা দিল : এই সংকটজনক অবস্থায় কাশফ হলো হযরত নাজমুন্দীন কোবরা (রা.)-এর তিনি তখন অজু করেছিলেন। পানির পাত্রটি ইবলিস শয়তাতের উদ্দেশ্যে নিক্ষেপ করে ইমাম রাযী (র.)-কে লক্ষ্য করে তিনি বললেন, 'বল, কোনো দলিল ব্যতীতই আল্লাহ তা'আলা এক, তার কোনো শরিক নেই, এর উপর আমার ঈমান রয়েছে, তোমাকে দলিন দেওয়ার আমার কোনো প্রয়োজন নেই। ইমাম রাযী (র.) যখন একথা বললেন, তখন ইবলিস শয়তানের অপচেষ্টা ব্যর্থ হলো। এভাবে আল্লাহ তা'আলার প্রিয় এবং পছন্দনীয় বান্দাগণ তার বিশেষ রহমতে ইবলিস শয়তানের ধোকা থেকে রক্ষা পেয়ে থাকেন। আলোচ্য আয়াতে পবিত্র কুরআনে একথাই ঘোষণা করেছে- يَالُ مَالُحَقُ وَالْحَقُ الْوَلْ সত্য কথাই বলছি। অর্থাৎ আমার কথা সত্য, আর আমি সত্যই বলে থাকি। হে ইবলিস! তুই এবং ডোর অনুসারীদের ছারা আমি দোজখকে পরিপূর্ণ করে দেবো।

এ ঘোষণা প্রবণের পর বৃদ্ধিমান মাত্রেরই কর্ডব্য হলো আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আনা, প্রিয়নবী 🌐 -এর রেসালাতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা, তার পরিপূর্ণ অনুসারী হওয়া, ইবলিস শয়তানের অনুসামী না ইওয়া।

কিন্তু এতদসন্ত্বেও কেউ যদি ঈমান না আনে, তবে হে রাসুদ! আপনার কর্তব্য হলো, সুন্পষ্ট ভাষায় একটি কথা ঘোষণা করা. আর তা পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— আদি তিন্দু নিন্দু নিন্দ

হযরত ওমর (রা.) বলেছেন, আমাদেরকে বানানো কথা থেকে বিরত থাকার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে ৷

আল্লামা বগজী (র.) লিখেছেন, মাসরুক (র.) বলেছেন, আমরা। ইযরত আদ্মুল্লার ইবনে মাসউদ (রা.)-এর খেদমতে হাজির ছিলাম, তিমি বলেছেন, যদি কেউ কোনো কথা জানে তবে তা যেন বলে দেয়, আর যদি না জানে তবে বলা উচিত আল্লাহ তা আলা জানেন, এর বেশি নিজের তরফ থেকে কোনো কথা বানিয়ে বলা উচিত নয়।

এ আয়াত হারা এ কথাই এনাণিত হয়। ﴿ ﴿ ثُورٌ لَلْمُلْسِنَا ﴿ الْأَوْرُكُو لَلْمُلْسِنَا لَهُ وَاللَّهُ وَكُو لَلْمُلْسِنَا لَهُ وَكُو لَلْمُلْسِنَا لَا عَلَيْهِ اللَّهُ وَكُو لَلْمُلْسِنَا لَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَا

এবং অচিরেই তোমরা এর ইভিবৃত্ত জানতে পারবে অর্থাৎ যদি তোমরা পবিত্র কুরআনের বাণী এবং আমরা পবিত্র কুরআনের বাণী এবং আমার আহ্বানের সভ্যতা উপপদ্ধি করতে না পার তবে মনে রেখো, অদূর ভবিষ্যতে এর সভ্যতা তোমরা মর্মে অগলভি করবে

প্ৰশ্ন হলো, কবে কাফেররা এ সত্য উপলব্ধি করবে?

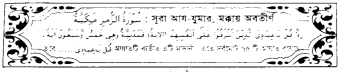
হ্যরত আনুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এবং হ্যরত কাতাদা (র.) বপেছেন, মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে প্রত্যেকটি মানুষ ইসলামের সত্যতা, পবিত্র কুরআনের সত্যতা উপপদ্ধি করবে।

আর হযরত ইকরিমা (র.) বলেছেন, কিয়ামতের দিন প্রত্যেকে এ সত্য উপলব্ধি করবে।

তাকসীরকারণণ বলেছেন, প্রত্যেকটি মানুষের মৃত্যুই কিয়ামত, মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গেই প্রতিটি মানুষ উপপন্ধি করবে যে, ব্যব্ত রাস্নুলাই ক্রেন্স যা বলেছেন সবই সভা, আর হ্যরত হাসান বসরী (র.) এ ব্যাখ্যাই করেছেন। সুদ্দী (র.) বলেছেন, এর ছারা বদরের দিনকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে অর্থাৎ বদরের দিন তারা এ সভা উপলব্ধি করবে যে, প্রিয়নবী ক্র্যাই এর কথাই সভা, ক্রেন্সনা আল্লাহ তা'আলা সেদিন সত্যকে সুপ্রতিষ্ঠিত করেছেন। সত্যপদ্ধিদেরকে বিজয় দান করেছেন এবং বাতিল-পশ্থিদেরকে শোচনীয়ভাবে পরাজিত করেছেন।

্ভাফসীরে মাঘহারী, খ. ১০, পৃ. ১৩৯-১৪০, তাফসীরে মাআরিফুল কুরআন কৃত আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.) ব. ৫, গৃ. ৫০!

WWW.eelm.weebly.com



### بسبع اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়াল আল্রাহর নামে শুরু কর্ছি

#### অনুবাদ :

- ١. تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ الْقُرَأْنِ مُبْتَدَأً مِنَ اللَّهِ خَبَرُهُ الْعَزِيْزِ فِيْ مُلْكِهِ الْحَكِيْمِ فِيْ صُنْعِهِ ـ
- प्याम वाननात श्रिक ७ किजाव ! व्याम वाननात श्रिक ७ किजाव الْكِتْبُ بِالْحَقُّ مُتَعَلِقُ بِٱنْزَلْنَا فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لُهُ الدِينَ مِنَ الشَيْرِكِ أَيْ مُوجِدًا لَّهُ .
- ٣. أَلاَ لِلْهِ الدِّيثُ الْخَالِصُ وَلاَ يَسْتَجِقُّهُ غَيْرُهُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِهِ الْاصْنَام أُولِياً أَيْ وَهُمْ كُفَّارُ مَكَّةَ قَالُوا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيهُ فَرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى م قُرْبِي مَصْدَرُ بِمَعْلِي تَقْرِينِيًّا إِنَّ اللَّهُ يَخَكُمُ بَيْنَهُمْ وَبِينَ الْمُسْلِمِينَ فِي مَاهُمْ فِيْهِ يَخْتَ لِلْقُوْنَ ﴿ مِنْ امَرْ الدِّيشِنِ فَسَهُ دُخِلُّ الْمُوْمِنِيْنَ الْجَنَّةَ وَالْكَافِرِيْنَ النَّارَ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهُدِئُ مَن هُوَ كَاذِبُ فِي نِسْبَة الْوَلَدِ اِلَيْهِ كُفَّارُ بِعِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ.

- কিতাব করআন অবতীর্ণ হয়েছে পরাক্রমশালী. রাজত্বে প্রজ্ঞাময় তার কর্মে আল্লাহ তা আলার পক্ষ श्रात مِنَ اللَّهِ अवजामा وَ اللَّهِ अवज ا
- যথার্থরূপে নাজিল করেছি। অতএব আপনি শিরক থেকে মুক্ত থেকে নিষ্ঠার সাথে অর্থাৎ তাওহীদের টি بِالْحُنَّ : বিশ্বাসী হয়ে <u>আল্লাহর ইবাদত করুন</u> ⊡েঁ∴ি -এর সাথে সম্পর্কিত।
  - জেনে রাখন, নিষ্ঠাপূর্ণ ইবাদত আল্লাহরই নিমিন্ত ৷ তিনি ব্যতীত অন্য কেউ এর হকদার নয় যারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অপরকে মূর্তিসমূহ উপাস্যরূপে গ্রহণ করে রেখেছে তারা মক্কার কাফেরগণ এবং তারা বলে যে, আমরা তাদের ইবাদত এ জন্যই করি যেন তারা আমাদেরকে আল্লাহ তা'আলার নিকটবর্তী করে দেয়। थत खर्र्थ मामनात । <u>निक्तररे 'زُلْغَيْ</u> আল্লাহ তা'আলা ধর্মীয় বিষয়ে তাদের পারস্পরিক বিরোধপর্ণ বিষয়ে তাদের মধ্যে ও মুসলমানদের মধ্যে ফয়সালা করে দেবেন। অতএব মুসলমানদেরকে জানাতে ও কাফেরদেরকে জাহানামে প্রবেশ করাবেন। আল্লাহ ডা'আলা মিথ্যাবাদী আল্লাহর দিকে সস্তানের নিসবত করে কাফেরকে যারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অনোর ইবাদত করে সংপথে পরিচালিত করেন না।

- ٤. لَوْ أَرَاهَ اللَّهُ أَنْ يُتَتَخِذَ وَلَدًا كَمَا قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحَعْنُ وَلَدًّا لِآصُطَفِي مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاتَّخَذُوهُ وَلَدًّا غَيْرَ مَنْ قَالُوا مِنَ الْمَلَاتِكَةِ بَنَاتُ اللَّهِ وَعُزَيْرُ بِنُ اللَّهِ وَالْمُسِيِّحُ بِنُ اللُّهِ سُبْحُنَهُ لَا تَنْزِيْهًا لَهُ عَنِ اتِّخَاذِ الْوَلَدِ هُوَ اللُّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ لِخَلْقِه.
- . তिनि আসমান ও জমিন সৃষ্টি করেছেন যথায়ওভাবে . خَلَقَ السَّلْمُواتِ وَالْأَرْضُ بِالْحَقَ عِ مُتَعَلِقُ بِخَلَقَ يُكَورُ يُدُخِلُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ فَيَزِيدُ وَيُكُورُ النَّهَارَ يُدْخِلُهُ عَلَى اللَّيل فَيَزِيْدُ وَسُحُرَ الشُّمْسَ وَالْقَمَرَ مَ كُلُّ يُجْرِي فِيْ فُلْكِهِ لِأَجْلِ مُسَمَّى ولِيَوْم الْقِيمَةِ الْآ هُوَ الْعَزِيزُ الْغَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ الْمُنْتَقِمُ مِنْ اعَدَائِهِ النُّعَفَّارُ لِأُولِينَائِهِ .
- े । ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وُاحِدَةٍ أَيْ أَدَمُ ثُمُ جَعَلَ اللَّهِ مَا نَفْسِ وُاحِدَةٍ أَيْ أَدَمُ ثُمُ جَعَلَ مِنْهَا زُوْجُهَا حُوًّا ءَ وَانْزَلَ لَكُمْ مِنَنَ الْأَنْعَامِ الإبل والبكر والغنكم والضّاني والمعيز تليكة أَزْوَاجِ مَ مِنْ كُلِّلَ زَوْجَانِ ذَكَيرِ وَأَنْفُى كَمَا بُنيِّنَ فِيْ سُنُورَةِ ٱلْأَنْعُامِ بِكُفْلُقُكُمْ فِي بُطُون أُمَّهٰ تِكُمْ خَلْقًا مِنَ لِمَعْدِ خَلْقِ أَى نُطُفًا ثُمُّ عَلَقًا ثُمَّ مُضَعًا فِي ظُلُمُتِ ثَلْثٍ د.

- 8. আল্লাহ তা আলা যদি সন্তান গ্রহণ করার ইচ্ছা করতেন যেমন কাফেররা বলে রহমান সন্তান গ্রহণ করেছেন তবে তার সৃষ্টির মধ্যে থেকে যাকে ইচ্ছা মনোনীত করতেন অর্থাৎ সন্তান হিসেবে গ্রহণ করতেন তাদেরকে ব্যতীত যাদের ব্যাপারে কাঞ্চেররা বলে অর্থাৎ ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা আলার কন্যা এবং হযরত উযাইর ও ঈসা আল্লাহর পুত্র। তিনি পবিত্র অর্থাৎ পুত্র ও কন্যা গ্রহণ করা থেকে পবিত্র তিনি আল্লাহ এক, পরাক্রমশালী। তার সৃষ্টের প্রতি।
  - এর সাথে সম্পর্কিত। তিনি রাত্রিকে দিবস দ্বারা আচ্ছাদিত করেন ফলে দিবস দীর্ঘ হয় এবং দিবসকে রাত্রি দ্বারা আচ্ছাদিত করেন ফলে রাত্রি দীর্ঘ হয় এবং তিনি সূর্য ও চন্দ্রকে কাজে নিযুক্ত করেছেন। প্রত্যেকেই তার কক্ষপথে নির্দিষ্ট সময়কাল কিয়ামত দিবস পর্যন্ত বিচরণ করে। জেনে রাখুন, তিনি তার নির্দেশে পরাক্রমশালী তার শব্রুদের থেকে প্রতিশোধ **এহণকারী ও তার বন্ধদের প্রতি ক্ষমাশীল**।
  - হযরত আদম (আ.) থেকে অতঃপর তা থেকে তার যুগল হযরত হাওয়া (আ.)-কে সৃষ্টি করেছেন। এবং তিনি তোমাদের জন্য চতুম্পদ জন্তু অর্থাৎ উট, গাভী, ছাগল, ভেড়া, দুম্বা ইত্যাদি। থেকে আট জোডা অবতীর্ণ করেছেন । প্রত্যেকটির মধ্যে নর-নারী করে জোড়া জোড়া সৃষ্টি করেছেন। যেমন সূরায়ে আনআমে বর্ণিত তিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন তোমাদের মাতৃগ<u>র্ভে পর্যায়ক্রমে একের</u> পর এক অর্থাৎ এক ফোটা বীর্য অতঃপর জমাট রক্ত অতঃপর এক টুকরো গোশত ত্রিবিধ অন্ধকারে ।

هِيَ ظُلْمَةُ الْبَطْنِ وَظُلْمَةُ الرَّحِيمِ وَظُلْمَ } الْمُدُنِّةِ وَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَلَّ إِلَهُ الَّا هُوَج فَانَكِي تُصَرَفُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ إِلْ عِبَادَةِ غَيْرِهِ -

٧ ٩. إِنْ تَكَفُّرُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَنِينً عَنْكُم نن وَلا يرضى لِعبَادِهِ الْكُفْرَ ع وَانَّ أَرَادَهُ مِنْ بَعضه، وَإِنْ تُشَكِّرُوا اللَّهَ فَتُوْمِئُوا يَرْضُهُ بِسُكُون الْهَاءِ وَضَهِهَا مُعَ الشَّبَاعِ وَدُونَهُ أَي الشُّكُر لَكُمْ لَا وَلاَ تَنزُرُ نَفْسُ وَاوِزرَةٌ وَزُر تَفْسَ أُخْرِي ا أَىٰ لَا تَحْدِبُكُهُ ثُدُّمُ اللّٰي دَيْكُمُ مَرْجِعُ كُمُ فَيُنَبِثُكُمُ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ مَ إِنَّهُ عَلَيْمُ بِذَاتِ الصُّدُورِ بِمَا فِي الْقُلُوبِ.

٨ ك. وَإِذَا مُسُسَ الْإِنْسَانَ اي الْكَافِيرَ कात्फतत्क कुश्य कह रूर्न कत. وإِذَا مُسُن الْإِنْسَانَ اي الْكَافِيرَ صُرُّرُ دُعَا رَبَّهُ تَضَرَّعَ مُنِينَبًا رَاجِعًا اِلَيْدِ ثُمَّ إِذَا خُوْلَهُ نِعْمَةً اَعْطَاهُ إِنْعَامًا مِنْنَهُ نَسِيىَ تَرَكَ مَا كَانَ يَذُعُواۤ بِنَفَرَّعُ إِلَيْدِ مِنْ قَبِلُ وَهُوَ اللَّهُ فَعَا فِي مَوْضِع مَنْ وَجَعَلَ لِللهِ أَنْدَادًا شُرَكَا ، لِيكُضِلُ بِغَتْع الْبَاءِ وَضَمَهِا عَنْ سَبِيْلِهِ دِيْنِ الْإِسْلَامِ قُلْ تَمَتُعُ بِكُفَرِكَ قَلِيلًا د بَقِيَّةَ اَجَلِكَ إِنَّكَ مِنْ اصَعْبِ النَّادِ .

অর্থাৎ পেট, রেহেম ও সন্তানের থলির অন্ধকার তিনি আল্লাহ, তোমাদের পাল্নকর্তা, সাম্রাজ্য তারই তিনি ব্যতীত কোনো উপাস্য নেই। অতএব তোমর তার ইবাদত থেকে ফিরে অন্যের ইবাদতে কোথায় বিভ্ৰান্ত হচ্ছ্য

ভোমাদের থেকে বেপরওয়া। তিনি তার বান্দাদের জনা কুফরকে পছন করেন না। যদিও তাদের অনেকে কৃফরের ইচ্ছা করেছে। পক্ষান্তরে তোমরা যদি আল্লাহ তা'আলার কৃতজ্ঞ হও অতঃপর ঈমান আন তবে তিনি তোমাদের জনা তা তকর পছন করেন। 🚄 🕳 -এর , সর্বনামে সাকিন ও ইশবা এর সাথে পেশ হবে : একের পাপের ভার অন্য বহন করবে না। অভঃপর তোমরা তোমাদের পালনকর্তার কাছে ফিরে যাবে। তিনি তোমাদেরকে তোমাদের কর্ম সম্বন্ধে অবহিত করবেন। নিশ্চয়ই তিনি অন্তরের বিষয় সম্পর্কেও অবগত।

সে একার্যচিত্তে তার পালনকর্তাকে ডাকে অতঃপর তিনি যখন তাকে নিয়ামত দান করেন, তখন সে কষ্টের কথা ভূলে যায়, যার জন্যে পূর্বে ডেকেছিল অর্থাৎ আল্লাহ তা আলাকে ভূলে যায় 💪 -এর স্থলে 💪 হবে এবং আল্লাহর সমকক্ষ স্থির করে, যাতে করে অপরকে আল্লাহ তা'আলার পথ ইসলাম ধর্ম थत - এর मर्धा البُضل अता - এत पर्धा যবর ও পেশ উভয়টা পড়া যাবে। বলুন, তুমি তোমার কৃষ্ণর সহকারে কিছুকাল তোমার অবশিষ্ট জিন্দেগী জীবনোপডোগ করে নাও। নিকয়ই পরিশেষে তুমি জাহান্রামীদের অন্তর্ভুক ।

ে ১ ৯. যে ব্যক্তি রাত্রিকালে আল্লাহ তা আলার আনুগতোর করে أَمَّنَ بِسَخْفَيْف الْمَبْم هُوَ قَانَتُ قَاانِمُ بوَظَائِفِ الطَّاعَاتِ أَناآءَ اللَّهُ لسَاعَاتِ ع سَاجِدًا وَ قَانَمًا فِي الصَّلُوة بَحْذَرُ الْأَخِرَةَ أَيْ يَخَافُ عَذَابَهَا وَيَرْجُوا رَحْمَةَ جَنَّهُ رَبَّهُ م كُمَنْ هُوَ عَاصِ بِالْكُفُرِ أَوْ غَبْرِهُ وَفَيْ قَرَاءَةٍ اَمْ مَّنْ فَامْ بِمَعْنَى بَلِّ وَالْهَمْزَةُ قُلْ هَلْ يَسْتَوى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ء أَيْ لَا يَسْسَتَهِويسَان كُمَا لَا يَسْتَتُون الْعَالِمُ وَالْجَاهِلُ النَّمَا يَتَذَكَّرُ يَتَّعُظُ أُولُوا أَلَالْبَابِ اَصْحَابُ الْعَقُولِ.

লিপ্ত থেকে <u>রুকু</u> সে<u>জদায়</u> তথা নামাজে <u>লি</u>প্ত থাকে, যে অবস্থায় সে পরকালের আজাব থেকে তয় করে এবং তার পালনকর্তার রহমত জান্লাতের প্রত্যাশা করে। সে কি তার সমান যে কুফর ইত্যাদি দ্বারা আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি করে। 🕰 -এর মীম তাশদীদ বিহীন এবং অন্য কেরাত মতে أَمْ مَلَ এবং أَلَ هُوْ وَ عَلَى اللهِ اللهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّاللَّ বলুন, যারা জানে ও যারা জানে না তারা কি সমান হতে পারে? অর্থাৎ সমান হতে পারে না। যেমন আলেম ও জাহেল সমান হতে পারে না া নিক্যুই বন্ধিমানরাই উপদেশ গ্রহণ করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

এই সূরারনাম সূরায়ে যুমার اَرُمُرُ अमिर्टि زُمْرُو ।এর বহুবচন, এর অর্থ জামাত। এই সূরাকে غُرُكُ ও বলা হয়। এই দুই শব্দই رَسِيْنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا إِلَى अब जुड्फू रख़रह । وَسُمُ الْكُلُّ بِاسْمِ الْجُزُّ و वि अवास वामह وَسَيْنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا إِلَى अवास वामह وَسَيْنَ اللَّذِيْنَ كَفَرُوا إِلَى अवास वामह وَسَيْنَ اللَّهُ اللَّكُلُّ بِاسْمُ الْجُزُّ و لَهُمْ غُرَنَّ مِنْ अत्र प्रायह खर فَرَدُ , अत्र मरश वावकल सरसह खर وَسِيْنَ الَّذَيْنَ اتَّغُوا رَبُّهُمُ اليَ الْجَنَّةُ زُمَرًا , अत्र मरश नुवकल सरसह खर فَرَدًا হতে তিন আয়াত পর্যন্ত মদনী। কেউ কেউ এখান থেকে يَاعِبَادَىَ الَّذَيْنَ ٱسْرَفُواْ عَلَى ٱنْفُيسِهُمْ এমন । فَوْقِهَا غُرَكُ সাত আয়াত পর্যন্ত মদনী বলেছেন

مُو تَنْزِيْلُ الْكِتَابِ श्राह । वर्षाः : قَوْلُمْ वराह । वर्षाः : قَوْلُمْ تَنْزَيْلُ الْكِتَابِ विश विमा स्टार्स (य, बाहे) मूवलामा रक्षमात कातरान مُرْفُرُع रहाराह। आत كَانَنْ हा के के के के ने - बत जारिश مُفَعِّلُة परारह मुवजामात चवतत छेद्य तरस्ररह । अर्था९ مِنَ اللَّهِ भूवजामात चवतत छेद्य तरस्ररह ।

. क्षेत्रवा ७ किनावी छेटा एक त्वत कातरा "مَنْوَيْلُ الْكُتَابِ अर्था९ । वर्षा । वर्षा وَمُنْوَيْلُ الْكُتَابِ अर्था اتَّبَعُوا تَنْوَيْلُ الْكَتَابِ वंदर कात्रता . أَلْزَمُوا تَنْزَيْلُ الْكِتَابِ वत छिखिएछ७ "نَصَتْ देवस वरलाइन वर्षार الْكِتَابِ व्यत छिखिएछ७ الْفَتْعُ الْفَكَابِ

राप्तरह । فَوْلُهُ مُلَخَّصًّا वि तुन यभीत (थरक ) عَبْدُ (उठा أَعْبُدُ

أَنْسَنَكُمْ مِنَ الْاَرْضَ نَبَانًا ছিল يَزْلِفُونَ زُلْغُي হয়েছে। মুনে مَصْدَرٌ بِغَبْر لَفَظِهِ 🕫 يَقْرُيُونَ ভিল أَنْسَنَكُمْ مِنَ الْاَرْضَ نَبَانًا रायरहें। مُصْلَرُ بِغَيْرِ لَفُظِمِ राखा

كَارَ الْمِيمَامَةَ प्राया का कहा जार्स हरतह : वना हर्स اَللَّيُّ . اللَّكُ श्राया वर्ष रें कें कें भाषात नागिष लिहिस तिथा। वेर्सेट भाषात नागिष लिहिस तिथा।

জিতা আলা স্থায় বাদার কুম্বরে উপর সম্ভুষ্ট নন। যদিও কুম্বরে অন্তিহ্ আল্লাহ তা আলার ইচ্ছায়েই হয়ে থাকে। কেননা আল্লাহ তা আলা ছাড়া অন্য কানো এবং شَيْبَةُ অভিহে আসতে পারে ন আর مَنْ اللهِ অবি জন্ম دراً اللهِ আবন্যক নয়। যেমন অকামনীয় কোনো কান্ত করার মধ্যে নুট্টিতা থাকে কিন্তু রেজায়দি থাকে ন

निर्मिष्ट करा। बात مُرْجِعْ 28- ضَعِيْر مَغْمُرْلِيْ 28- بَرَضُهُ उद्भक्तवन बाता उँएमगु रहना مُرْجِعْ 38- ضَعِيْر مَغْمُرُلِيْ 28- بَرَضُهُ السَّلَاقِ करा वहना مُرْجِعْ 48- مُرْضَةُ

- अर नीगार । अर्थ - وَاحِدْ مُذَكَّرٌ غَالِبَ عَلَى - عَاضِقْ अप्रमात दर्छ : فَعُولُهُ خُولُهُ خُولُهُ - अर नीगार । अर्थ - कारक मान करतरहन, सानिक वानिरसरहन । شعر अप्रकार कार्जाव मिरक फिरदरह ।

টে رَانَ । অব ডাফদীর رَانَ । এব ডাফদীর رَانَ হারা করে ইদিত করেছেন যে, এবানে 'رَسْبَيَّ : عَنُولَتُهُ شَرَىٰ مُرَاخَذَةُ এব জন্য আ্বশাক । আর এ কারথে وَرَسِنُ অব উদ্দেশ্য নেওয়ার প্রয়োজন পড়েছে যে, مُرَاخَذَةُ এব উপৰ رُمُعَ عَنْ أَشَسْ الْخَطَّاءُ وَالنِّسْبَانُ (সেই : প্রসিদ্ধ হালীস রয়েছে–

वं अस्या जिनि मुतल देव। : قُولُتُهُ مَا كَانَ يَدْعُوا اِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ

े. لَ مَنْ يَلْقُونُ كَانَ يَدْعُوْ اللَّيْ كَانَ يَدْعُوْ اللَّهِ क्षा व्यवं व्यवं व्यवं व्यवं व्यवं व्यवं विक वर्षः क्षामात्मत्र केशत कुतकात त्मव्या व्यवः कात्र कहे मृत कतात शत वि تَكُلُلُنُ कहें। कहें। कि कुतन त्मार्ट, यात मृत्र कतात त्मारा कतरक हिल।

२. ८ जे الَّذِيُّ كَانُ عَنْصَرُّ وَ अब के हे नृत श्वात का जाना जर्शार कृत । إلَّنِي كَانُ يَتَضَرُّ وَ الْمُك পाह यात (थरक के हे नृत कतात भागा कतएक हिल । किछ् अठे। जामत निकठे दिश याता در عدد عدد الله عدد الله عدد عدد الله عدد

७. र्ज गे इता مُصَدَّرَةٌ وَاعِبًا अर्थार أَنْ مَا عَلَيْهُ وَاعِبًا अर्थार أَنْ مَا अर्थार (الله عَلَيْهُ وَاع पावी बिलाम ।

مِنْ قِبْل نَحْدِيْلِ النِّعْمَةِ ١٩٥٩ : قَوْلَهُ مِنْ قَبْلُ

। মুফাসনির (র.) এই ইবারত ধারা ইনিত করেছেন যে, তার নিকট দ্বিতীয় সূরত পছন্দীয়। केंद्रोम केंद्रिया : केंद्रोम केंद्रिया : केंद्रोम केंद्रिया अनायकांत्री, तिनशी, অনুগত।

े बात वहरहन । खर्थ - بَنَيْ अंहा أَنَيْ अंहा أَنَيْ الْنَاءُ

- वह - أَمْ مُنْ هُرَ فَأَنِيَّ वशन (एक भारतर (त.)-এत फेलमा राला عَسُوسٌ بِـكُـفُـرِه وَغَيْدِهِ -أ कि कर्तना क्वा أَمُنْ هُرَ فَأَنِيَّ वर्गना क्वा أَمَادُلُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

#### স্রায়ে যুমার প্রসঙ্গে :

এ সূরায় ৮ রুকু, ৭৫ আয়াত রয়েছে। তিনটি আয়াত ব্যতীত অবশিষ্ট আয়াতসমূহ মক্কা শরীকে অবতীর্ণ হয়েছে। ঐ তিনটি আয়াত মদীনা শরীকে অবতীর্ণ হয়েছে। এ সূরায় ১,১৯২টি বাক্য ও ৪০০০ অক্ষর রয়েছে। –|তানবীরুল মেকবাস মিন তাফসীরে ইবনে আব্বাস, পু. ৩৮৫]

#### नामकर्रः :

সূরায়ে যুমারের আরো একটি নাম হলো 'সূরাতুল গোরাফ'। হযরত আব্দুরাহ ইবনে আববাস (রা.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেছেন, এ সূরা মন্ধায়ে মোয়াজ্জমায় অবতীর্ণ হয়েছে, তবে হযরত হামযা (আ.)-এ হত্যাকারী ওয়াহশী সম্পর্কে যে তিনটি আয়াত রয়েছে, তা মদীনায়ে মুনাওয়ারায় নাজিল হয়েছে। –িতাফসীরে রহুল মা'আনী, খ.২৩, পূ. ২৩২]

#### এ সূরার ফচ্ছিলত :

হযরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীদে রয়েছে, প্রিয়নবী 🥌 প্রত্যেক রাত্রে সূরায়ে বাকারা এবং সূরায়ে যুমার তেলাওয়াও করতেন : ⊣তাফসীরে ইবনে কাছীর ডিপ্লী পারা. ২৩, পূ. ৭৫]

#### পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক :

পূর্ববর্তী সুরার অধিকাংশ বিষয় প্রিয়নবী হযরত রাসূলে কারীম 🏣 -এর রেসালাত সম্পর্কীয় ছিল। আর এ সূরার অধিকাংশ বক্তবা তৌহিদ সম্পর্কে রয়েছে। যারা তাওহীদে বিশ্বাস করে। তাদের জন্যে পুরন্ধার এবং যারা অবিশ্বাস করে, তাদের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। এর পাশাপাশি মানবতার কলন্ধ শিরক বা অংশীবাদের বাতুলতা ঘোষণা করা হয়েছে। পূর্ববর্তী সূরার সর্বশেষ আয়াতে পবিত্র কুরআনের সত্যতার প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছে। আর এ সূরার প্রথম আয়াতেও পবিত্র কুরআন আহাহ তা আলার পক্ষ থেকে নাজিল হওয়ার কথা ঘেষণা করা হয়েছে। এভাবে উভয় সূরার মধ্যে যোগসূত্র রয়েছে।

−[তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, কৃত আল্লামা কান্ধলভী (র.), খ. ৬, পৃ. ৫৮-৫৯

শুনি নুন্দির অর্থ এখানে ইবাদত অথবা وَبِنْ : قَوْلُكُ فَاعْبُدِ اللَّهِ مُخْلِصًا لَهُ الْدِيْنَ الْإِلَٰهِ الدِّيْنَ الْخَالِصُ আনুগভা। অর্থাৎ ধর্মের যাবতীয় বিদি-বিধান মেনে চলা। এর পূর্ববর্তী বাকো রাস্কুল্লাই 🚟 -কে সম্বোধন করে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার ইবাদত ও আনুগতাকে তাঁরই জন্য বাঁটি করুন, যাতে শিকর, রিয়া ও নাম যশের নাামগকও না থাকে। এরই তাকীদার্থে দিতীয় বাকেয় বলা হয়েছে যে, বাঁটি ইবাদত একমাত্রে আল্লাহ তা আলার জন্যই শোভনীয়। তিনি বাতীত অন্য কেউ এর যোগ্য নয়।

নিষ্ঠা অনুপাতে আল্লাহ তা আলার নিকট আমল গৃহীত হয় : কুরআন পাকের অনেক আয়াত সাক্ষা দেয় যে, আল্লাহ তা আলার কাছে আমলের হিসাব গণণা ঘারা নয় ওজন ঘারা হয়ে থাকে । ক্রিট্রিক আয়াতসমূহের বক্তব্য এই যে, আল্লাহ তা আলার কাছে আমলের মূল্যায়ন ও ওজন নিষ্ঠাপূর্ব নিয়তের অনুপাতে হয়ে থাকে । বলা বাহল্য, পূর্ব ঈমান বাতিরেকে নিয়ত পূর্বরূপে খাঁটি হতে পারে না । কেননা পূর্ব খাঁটি নিয়ত এই যে, আল্লাহ তা আলা বাতীত কাউকে লাভ-লোকসানের মালিক গণা করা যাবে না, নিজের কাজকর্মে কাউকে ক্ষমতাশালী মনে করা যাবে না এবং কোনো ইবাদত ও আনুপতা অপরের কল্পনা ও ধানে করা যাবে না । অনিজ্যধীন জল্পনা-কল্পনা আল্লাহ তা আলা ক্ষমা করে দেন ।

য়ে সাহাবারে কেরাম মুসলমান সম্প্রদায়ের প্রথম স্যারিতে অবস্থিত, তাদের আমল ও সাধনার পরিমাণ তেমন একটা বেশি দেখা যাবে না, কিন্তু এতদসন্ত্রেও তাদের সামান, আমল ও সাধনা অবশিষ্ট উষ্যতের বড় বড় আমল ও সাধনার চেয়ে উচ্চতর ও শ্রেষ্ট তো তাদের পূর্ণ ঈমান ও পূর্ণ নিষ্ঠার কারণেই ছিল।

এবলো আরবের মুশরিকদের অবস্থা। তথনকার দিনে সাধারণ মুশরিকরাও প্রায় এ বিশ্বাসই রাধতো যে, আরাহ তা আলাই সৃষ্টিকঠা, মালিক এবং সবিকিছুতে ক্ষমতাশালী। শয়তান তাদেরকে বিভ্রন্ত করলে তারা নিজেদের কল্পনা অনুযায়ী ফেবেশতাদের আরবির মুশরিকরাও প্রায় এ বিশ্বাসই রাধতো যে, আরাহ তা আলাই সৃষ্টিকঠা, মালিক এবং সবিকিছুতে ক্ষমতাশালী। শয়তান তাদেরকে বিভ্রন্ত করলে তারা নিজেদের কল্পনা অনুযায়ী ফেবেশতাদের অলবন করলে কেলে করলে করলে অতঃপর এই বিশ্বাস পেছন করে নিল যে, এসব মূর্তি বিশ্বাহর প্রতি সন্মান ও ভিন্ত ওদর্শন করলে সে ফেবেশতাগণ অল্পাহ তা আলার কিট্টেলীল। অথচ তারা জলতো যে, এসব মূর্তি তাদেরই হাতের তৈরি। এদের কোনো বৃদ্ধি জ্ঞান, চেতনা চৈতনা ও শক্তি বল কিট্টুই নেই। তারা আল্পাহ তা আলার করেবর কেনিয়ার রাজ্য বাদশাহদের দরবারের মতোই ধারণা করে নিয়েছিল। রাজ্য দরবারের নিকটাশীল বাক্তি কারো প্রতি প্রস্কার কাছে মুপারিশ করে তাকেও রাজার নৈকটাশীল করে দিতে পারে। তারা মনে করতো, ফেরেশতাগণও রাজকীয় সভাসদবর্ণের ন্যায় যে কারো জন্ম সুপারিশ করতে পারে। কিছু তাদের এসব ধারণা শায়তানি, বিত্রান্তি ও তিবিহীন কল্পনা ছাড়া আর কিছুই নয়। প্রথমত এসব মূর্তি বিশ্বহ ফেরেশতাগণের আকার-আকৃতি অনুকপ নয়। হলেও আল্পাহ তা আলার নৈকটাশীল ফেরেশতাগণ নিজেদের পূজা অর্চনায় কিছুতেই সন্তুষ্ট হতে পারে না। আল্পাহ তা আলার কাছে অপছন্দনীয় এমন যে কোনো বিশ্বয়কে তারা স্বভাবগতভাবে ঘৃণা করে। এতয়াতীত তারা আল্পাহ তা আলার দরবারে স্বতঃপ্রণোদিত হয়ে কোনো সুপারিশ করতে পারে না যে পর্যন্ত না আলেরক আল্পাহ তা আলা কোনো বিশেষ ব্যক্তির বাপারে সুপারিশ করার অনুমতি দেন। নিয়োক কুরআনি আয়াতের অর্থ তাই–

كُمْ مِنْ مَّلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لاَ تُغَنِي شَغَاعَتُهُمْ شَبَئًا إلاَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأَذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَسْمَا وَيُرْضَى .

তৎকাদীন মুশরিকরাও বর্তমান কান্দেরদের চেয়ে উন্তম ছিদ : বর্তমান যুগের বন্তুবাদি কান্দেররা আরাই তা আলার অন্তিত্ব তো স্বীকার করেই না, উপরক্ত্ব আল্লাই আলার প্রতি সরাসরি ধৃষ্টতা প্রদর্শন করে । ইউরোপ থেকে আমদানিকৃত কমিউনিজম ও ক্যাপিটালিজমের পারশেরিক রঙ যত ভিন্ন ভিন্নই হোক না কেন, উভয় কৃষ্ণরের মোদ্দাকথা এই যে, নাউয়বিল্লাই 'খোদা' বলতে কিছুই নেই, আমরাই আমাদের ইক্ষার মালিক । আমাদের কর্মকাও সম্পর্কে জিপ্তাসা করার কেউ নেই । এ জঘন্যতম কৃষ্ণর ও অক্তক্ততার ফল্ম্ম্পতিতেই সমগ্র বিশ্ব থেকে শান্তি, স্বতি, স্থিতিশীলতা ও সুথ-সাক্ষ্ম্ম বিদায় নিয়েছে। বর্তমান সূথ ও আরামের ক্যন নতুন সাজসরপ্তাম রয়েছে কিন্তু প্রাপ নেই । চিকিৎসার আধুনিক যন্ত্রপাতি এবং গবেষণার প্রাচ্ম রয়েছে, কিন্তু রোগ-ব্যাধিরও এতাে আধিক্য যা পূর্বে কোনোকালে শোনা যারনি । পাহারা চৌকি, পূলিশ ও গুঙ্গ পুলিশ যক্রত্য ছড়িয়ে থাকা সন্ত্রেও অপরাধের মানা নিজ্যদিনই বিড়ে চলেছে । চিন্তা করলে দেখা যায়, নতুন নতুন যন্ত্রপাতি এবং সুথ ও আরামের নব নব পদ্ধতিই মানব জাতির বিপদ তেকে আলছে। কৃষ্ণরের শান্তি তাে পরকানে সকল কান্দেরের জনাই চিরন্থারী জাহান্নাম । কিন্তু এ অন্ধ কৃতজ্ঞতাা কিন্তু শান্তি দুনিয়াতেও তেগা করতে হবে বৈ কি । যে আল্লাহ তা আলার দেওয়া উপাদানসমূহ ব্যবহার করে তারা আকাশে আরোহণ করতে সাহসী হয়েছে, সে আল্লাহকে অপীকার করা অন্ধ কৃতজ্ঞতা নয় কিন । কান্দেন শ্বান্ত্রাও গ্রের স্থানীতের গৃহ স্বামীকে হারিয়ে ফেলেছি।

া দিত, তাদের এ করিন বলে আখ্যা দিত, তাদের এ জান্ত তা'আলার সন্তান বলে আখ্যা দিত, তাদের এ জান্ত ধারণা নিরসন কল্পে অসন্তবনে সন্তব ধারে নিওয়ার পর্যায়ে বলা হয়েছে, যদি আল্লাহ তা'আলার কোনো সন্তান হতো তবে তা তার ইন্ধা ব্যতীত হওয়া অসন্তব। কেনমা জবরদন্তি সন্তান তার উপর চাপতে পারে না। যদি আল্লাহ তা'আলার ইন্ধা হতো, তবে তার সবা ব্যতীত সবই তো তার সৃষ্ট, অতএব তাদের মধ্য থেকেই কাউকে সন্তানকলে এহণ করতেন। সন্তান ও সন্তান কল্পাতা উভয়ের সমন্তাত হওয়া অত্যাবশ্যক। অথচ সৃষ্টি স্তাইর সমন্তাত হতে পারে না। তাই সৃষ্টিক সন্তানকলে এহণ করা অন্তব। ক্ষা কল্পাতা উভয়ের সমন্তব্য ওয়া অত্যাবশ্যক। অথচ সৃষ্টি স্তাইর সমন্তব্য ওয়া অত্যাবশ্যক। অথচ সৃষ্টিক সন্তানকলে এহণ করা অন্তব। ক্ষা কল্পাতা জন্তবন্ধন (এম খন) ০০ (ভা)

এর অর্থ এক নন্তুকে অপর বস্তুর উপর রেখে তাকে আচ্ছাদিত করে দেওয়া। কুরআন পাক দিবরাত্রির পরিবর্তনকৈ এখানে সাধারণের জন্য کُنْرِيْرُ শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করেছে। রাত্রি আগমন করনে বেন দিনের আলোর উপর পর্দা রেখে দেওয়া হয় এবং দিনের আগমনে রাত্রির অন্ধকার যে যবনিকার অন্তরালে চলে যায়।

চন্দ্র ও সূর্য উভয়ই গডিশীল: ﴿ كُرُّ يَجُرَى لِإَجَالِ كَالَّ يَجُرَى لِإَجَالِ كَالَّ بَجُرَى لِإَجَالِ كَالَّ بَجُرَى لِإِجَالِ كَالَهُ وَهِ وَصِيرَة مَوْهُ নিষ্ঠ নায়। কিন্তু এ ব্যাপারে প্রস্কারনে কোথাও কোনো বিষয় নায়। কিন্তু এ ব্যাপারে প্রস্কারনে কোথাও কোনো বিষয় বর্গিভ হলে তার উপর ঈমান রাখা ফরজ। বৈজ্ঞানিকদের প্রাচীন ও আধুনিক গবেষণা তো নিত্ত পরিবর্তনশীল বিষয়। কিন্তু কুরআন পাকের তথ্যাবলি অপরিবর্তনীয়। আলোচ্য আয়াভ এউটুকু ব্যক্ত করেছে যে, চন্দ্র ও নূর্য উভয়ই গতিশীল। এর উপর বিশ্বাস রাখা ফরজ। এখন আমাদের সামনে সূর্যের উদয় ও অন্ত পৃথিবীর ঘূর্ণন দ্বারা হয় না, শবঃ সূর্যের পূর্ণন দারা হয়, তা কুরআন পাক বর্ণনা করেনি। অভিজ্ঞতার আলোকে যা জানা যায়, তা মেনে নিতে আপত্তি নেই।

আয়াতে চতুম্পদ জন্ম সৃষ্টিতে اَنْزُلُ لَحُمْمُ مِنَ الْإِنْصُامِ : আয়াতে চতুম্পদ জন্ম সৃষ্টিতে مِنَ الْإِنْصُامِ
নাজিল করা। এতে ইপিত করা হয়েছে যে, এগুলোর সৃষ্টিতে আকাশ থেকে অবজীর্ণ পানির প্রভাব অত্যাধিক। তাই এগুলোরও
যেন আকাশ থেকেই অবজীর্ণ ইয়েছে বলা যায়। মানুষের পোশাকের ক্ষেত্রেও কুরআন পাক এ শব্দ ব্যবহার করেছে। বলা
হয়েছে– اَانَرُنْنَا الْمُعْرِيْنَا الْمُعْرِيْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاتًا
যে, আন্তাহ তা আলা স্বীয় কুলরতে এগুলো সৃষ্টি করে মানুষকে দান করেছেন। -[কুরতুরী]

ই এতে মানব সৃষ্টির অন্তর কিছু বহস্য উন্নোচন করা হয়েছে। প্রথমত আল্লাহ তা আলার কুদরতের কিছু বহস্য উন্নোচন করা হয়েছে। প্রথমত আল্লাহ তা আলার কুদরতে এটাও ছিল যে, তিনি মায়ের পেটে সন্তানকে একই সময়ে পূর্ণাঙ্গরতে পৃষ্টি করতে পারতেন, কিছু উপযোগিতার তাগিদে এরপ করেন নি; বরং بَالَمُ وَاللَّهُ তথা পর্যায়ক্রমে সৃষ্টি করার পদ্ধতি অবলম্বন করেছেন। ফলে যে নারীর গর্তে এই কুদ্র ভ্রমণ সৃষ্টি হতে থাকে, সে ধীরে ধীরে এই বোঝা বহনে অভাত হতে পারে। ছিতীয়ত এই অনুপম সুন্দর সৃষ্টির মধ্যে শত শত সৃন্দ যন্ত্রপাতি এবং রক্ত ও প্রাণ সঞ্চালনের জন্য চূলের মতো সৃন্দাতিসৃন্দ শিরা উপশিরা স্থাপন করা হয়। কিছু সাধারণত শিল্পীর মতো একাজ কোনো খোলা জায়গায় বৈদ্যুতিক আনোর সাহাযো করা হয় না; বরং তিনটি অন্ধকারের মধ্যে সম্পন্ন করা হয়, যেখানে কোনো মানুবের পক্ষে কিছু সৃষ্টি করা তো দূরের কথা চিত্তা-কল্পনাতে সেখানে পৌহার পথ পায় না।

অর্থাং তোমাদের ঈমান দারা আল্লাহ তা আলার কোনো উপকার হয় না এবং কৃষ্ণর দারাও কোনো ক্ষতি হয় না। সহীহ মুসলিমের হাদীসে আছে, আল্লাহ তা আলা বলেন, হে আমার বানারা। যদি তোমাদের পূর্ববতী ও পরবর্তী লোকণণ এবং জিন ও মানব সবাই চূড়ান্ত পাপাচারে লিও হয়ে যায়, তবুও আমার রাজত্ বিশ্ব পরিমাণও হ্রান পায় না। –িইবনে কাছীর।

ু অর্থাৎ আপ্তাহ তা'আলা তার বাশাদের কুমর পছন করেন না। এখানে أَضُلَى الْحَفْرَ بَرَّضُى لِعِبَادِهِ الْحُفْرَ بَ শদের অর্থ মহরুত করা আপত্তি ব্যতিরেকে কোনো কান্তের ইচ্ছা করা। এর বিপরীতে بَنَفْد শদ ব্যবহৃত হয়, যার অর্থ কোনো কিছুকে অপছন করা আপত্তিকর সাব্যন্ত করা যদিও তার সাথে ইচ্ছাও ছড়িত থাকে।

আহলে সূত্রত ধ্যাল জামাতের বিশ্বাস এই যে, দুনিয়াতে কোনো ভালো কাজ অথবা কোনো মন্দ কাজ, ঈমান অথবা কুফর আল্লাহ ডা'আলার ইচ্ছা ব্যতিরেকে অন্তিত্ব লাভ করতে পারে না। তাই প্রত্যেকটি কাজের অন্তিত্ব লাভের জন্য আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছা লর্ড। তবে আল্লাহ ডা'আলার সন্তুষ্টি ও পছন কেবল ঈমান ও ভালো কাজের সাথেই সম্পৃত্ত। কুফর, শিরক ও পাপাচার তিনি

**छ्या. व्यक्तीला आल्क्स्मीस** (६३१ **वर्ष) ७**६ (४)

পছন্দ করেন না। শায়খুল ইসলাম নদভী (র.) 'উসুল ও যাওয়াকেড' গ্রন্থে লিখেছেন-

حَذْمَبُ أَحَلُ النَّحِقَ الْإِيْمَانُ بِالْفَدْرُ وَانِيَّاتُهُ وَإِنَّ جَمِيْتِعَ الْكَانِسَاتِ خَشْرُهَا وَغَرُّهَا بِفَضَاءِ اللَّهِ وَقَدْدِهِ وَهُو مُرِيَّدُ لَهَا كُلُهَا وَمُكُوْا الْمُعَامِنُ مَعَ أَنَّهُ تَعَالَىٰ مُرَيَّدُ لَهَا لِحِكْمَةٍ يَغَلَمُهَا جَلُّ وَعَلاَ.

্দত্যপছিদের মাযহার তাকনীরে বিশ্বাস করা। আরো এই যে, তালো-মন্দ সমন্ত সৃষ্ট বন্ধু আল্লাহ তা'আলার আদেশ ৫ তাকদীর হারা অন্তিত্ব লাভ করে এবং আল্লাহ তা'আলা এগুলো সৃষ্টির ইচ্ছাও করেন। কিন্তু তিনি পাপাচারকে অপছন্দ করেন যদিও কোনো উপযোগিতার কারণে এসব পাপাচার সৃষ্টির ইচ্ছা করেন। এই উপযোগিতা কি, তা তিনিই জানেন। শুরুত্ব মা'আনী

ু এই বাকোর পূর্বে কাফেরদেরকে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে বলা হয়েছে,
দুনিয়ার কণস্থায়ী জীবনে কৃফর ও পাপাচারের স্থান উপভোগ করে নাও। অবশেষে তোমবা জাহান্নামের ইন্ধন হবে। এরপর এ
বাকো অনুগত মুমিনের কথা বর্ণনা করা হয়েছে এবং একে
এক পূর্বে একটি বাকা উহা রয়েছে, অর্থাৎ কাফেরকে বলা হবে– তুমি উত্তম, না সে অনুগত মুমিন বান্দা উত্তম, যার কথা এখন
উল্লেখ করা হবে।

শেষক কমেক রকম তরজমা করা হয়েছে। হযরত ইবনে মাসউন (রা.) বলেন, এর অর্থ
আনুগতাশীল। শব্দিটি যবন বিশেষভাবে নামাজের ক্ষেত্রে বলা হয়, যেমন
দ্বিভাবি নত রাবে এবং এদিক-সেদিক দেখে না, নিজের কোনো অন্ধ অর্থবা কাপড় নিয়ে খেলা করে না এবং দুনিয়র
কোনো বিষয় ইচ্ছাকৃতভাবে নামাজে ক্ষরণ করে না। ভুল ও অনিচ্ছাকৃত কক্ষনা এর পরিপন্থি নয়। ন্কুরতুকী)

وَ الْمَاءُ (बा.) বলেন, যে ব্যক্তি হাশরের ময়দানে সহজ হিসাব কামনা করে, তার উচিত হবে আল্লাহ তা'আলা যেন তাকে রাত্রির অককারে সিজনারত ও দাঁড়ানো অবস্থায় পান। তার মধ্যে পরকালের চিন্তা এবং রহমতের প্রত্যাশাও থাকা দরকার। কেউ কেউ মাণরিব ও ইশার মধ্যবর্তী সময়কেও

্র এর পূর্বের বাক্যে সংকাজের নির্দেশ রয়েছে। এতে কেউ আপন্তি করতে পারতো যে, আমি যে শহরে অথবা রাট্রে বাস করছি কিংবা যে পরিশেষে আটকে আছি তো সংকাজের প্রতিবন্ধক। এর জবাব এ বাকো দেওয়া হয়েছে যে, কোনো বিশেষ মষ্ট্রি কিংবা শহর অথবা বিশেষ পরিবেশ থেকে যদি শরিয়তের ভূক্ম-আহকাম পাদন করা দুবর হয়, তবে তা ত্যাগ করা উচিত, আল্লাহ তা'আলার পৃথিবী সুধশন্ত। সূত্রাং আল্লাহ তা'আলার আদেশ-নিষেধ পাদনের উপযোগী কোনো স্থানে ও পরিবেশে থিকে বিশ্বিশন সরা নরমার করা দরকার। এতে অনুপযুক্ত পরিবেশে থেকে হিজরত করতে উৎসাহিত করা হয়েছে। বিজ্ঞানত বিভিন্নিক বিশ্বিশন সরা নিসায় বর্ণিত হয়েছে।

ا. قَلْ يُعِبَادِى الَّذِيْنَ اَمنُوْا التَّقُوْا رَبَّكُمْ عَلَى مَا اَلْهُ وَاللَّهُ عَلَى الْحَنْدُوا فِي مَا اللَّهُ عَلَى إلَى اللَّهُ عَلَى إلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَ

الدِّيْنِ مِنَ الشِّرْكِ . ١٢. وَأُمَرِّتُ كِنَ اَيْ بِنَانَ أَكُونَ أَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ ١٢. وَأُمرِّتُ كِنَ اَيْ بِنَانَ أَكُونَ أَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ

مِنْ هَذِهِ الْأُمَّة .

١١. قُلُ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللُّهُ مُخْلِصًا لَهُ

١. قُلْ إِنِّى آخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رُبِّى عَذَابَ بَوْمٍ
 عَظِیْم.

١٤. قُلِ اللَّهُ اَعْبُدُ مُغْلِصًا لَهُ دِبْنِي مِنَ اليُّرْكِ.

ا. فَاعْبُدُوا مَا شِنْتُمْ مِنْ دُونِهِ لَا عَيْرِهِ فِينْهِ تَهَدِيدً لَكُمْ وَإِيدَانَ بِاللّهُ لَا يَعْبُدُونَ اللّهُ تَعَالَى قَلْ إِنَّ النَّحْسِرِيْنَ اللَّذِيثَ خَسِرُوا اللّهَ مَا الْفَيْسَةِ مَا يِتَخْلِبُو الْاَنْفُرِسِ فِى النَّنَادِ وَيَعْمَدِمُ وُصُّولِهِمْ اللّي الْمَنْوَا اللّهَ الْمَنْوَا اللّهَ الْمَنْوَا اللّهَ الْمَنْوَا اللّهُ الْمَنْوَا اللّهُ الْمَنْوَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الل

অনুবাদ :

১০, বলুন, হে আমার বিশ্বাসী বান্দাণণ: তোমরা <u>তো</u>মানের পালনকর্তাকে আজাবকে ভূম কর। অর্থাৎ তার অনুসরণ কর যারা এ দুনিয়াতে আনুগত্যের মাধ্যমে <u>সংকাজ করে, তাদের জন্য রয়েছে পুণ্য</u> জান্নাত। <u>আল্লহ তা'আলার পৃথিবী প্রশন্ত।</u> অতএব কাফেরদের থেকে ও অসৎকাজ থেকে বিরত থাকার জন্যে অন্য এলাকায় হিজরত কর। নিন্দুরাই যারা আনুগত্যের উপর ও তাদের প্রতি নাজিলকৃত বিভিন্ন মদিবতের উপর <u>সবরকারী</u> তাদের পুরস্কার অগণিত। ওজন করা বাতীত।

 বলুন, <u>আমি</u> শিরক থেকে মুক্ত থেকে নিষ্ঠার সাথে আল্লাহর ইবাদত করতে আদিষ্ট হয়েছি।

 ১২. <u>আরো আর্দিষ্ট হয়েছি যে,</u> এই উন্মতের মধ্যে <u>সর্বপ্রথম</u>
 নির্দেশ পালনকারী হওয়ার জন্যে ।

১৩. বলুন, আমি আমার পালনকর্তার অবাধা হলে এক মহাদিবসের শান্তির ভয় করি।

১৪. বলুন, আমি শিরক থেকে মুক্ত থেকে <u>নিষ্ঠার সাথে</u> আল্লাহ তা'আলারই ইবাদত করি ৷

১৫. <u>অতএব তোমরা আমার পাল্নকর্তার পরিবর্তে যার</u>

ইচ্ছা তার ইবাদত কর। এটা তাদের প্রতি ধমকমূলক
ও তারা যে আল্লাহর ইবাদত করে না তা ঘোষণা
দেওয়ার জন্য বলা হয়েছে। <u>বলুন, কিয়ামতের দিন
তারাই বেশি ক্ষতিগ্রস্থ হবে।</u> নিজেদেরকে আজীবনের
জন্যে জাহান্নামে নিক্ষেপ করে ও জান্নাতে সজ্জিত
হরসমূহ থেকে বঞ্জিত হয়ে। যদি তারা ইমান আনতো
এদব নিয়ামত তারা অর্জন করতো <u>জেনে রাখ, এটাই</u>
সুস্পষ্ট ক্ষতি।

weebly.com

وَمِنْ تَبَحْتِهِمْ ظُلُكُ لَا مِنَ النَّبَارِ ذَٰلِكُ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِعِ عِبَادَّهُ مَا أَي ٱلمُّومِنيِّنَ لِيَتَّقُوْهُ يَدُلُّ عَلَيِّه يُعِبَادِيْ فَاتَّقُونْ.

. وَالَّذِيْنَ اجْنَسَبُوْا النَّطَاعُوتَ الْاَوْتَانَ اَنْ يُّعْبُدُوْهَا وَأَنَابُواْ أَفْيَكُوْا اللَّهِ اللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرِي ۽ بِالْجَنَّةِ فَبَشَرْ عِبَادٍ .

. ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَكُ م وَهُ وَ مَافِيْد فَلَاحُهُمْ أُولَنَّكَ الَّذِيْنَ هَٰذُهُمُ اللُّهُ وَأُولَٰنَّكَ هُمْ أُولُوا الْاَلْبَابِ أَصْحَابُ الْعُقُولُ .

أَفَمُنْ حَقَّ عَلَيْه كُلِمَةُ الْعَذَابِ ﴿ أَيْ لَاَمْلَانَّ جَهَنَّنَمَ الْأَيْةُ أَفَانَتْ تُنْقِذُ تُخْرِجُ مَنْ فِي النَّارِ جَوَابُ الشُّرُطِ وَأُقَيْمَ فَيْهِ الظَّاهِرُ مَقَامَ الْمُضَمر وَالْهَمْزَةُ لِلْانْكَارِ وَالْمَعْنٰي لاَ تَقْدُرُ عَلَيْ هِدَايِتِهِ فَتُنْقَذُهُ مِنَ النَّارِ .

لْكِن الَّذِيْنَ اتَّقَوا أَرَبُّهُمْ بِإِنْ اطَاعُوهُ لَهُمْ غُرَفُ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفُ مِّبُونِيَّةُ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُ لِمَا أَيْ مِنْ تَحْتِ الْغُرُف الْغَوْقَانِيَّة وَالتَّحْمَانِيَّة وَعُدَ اللَّه مَنْصُوْبُ بغفله المُقَدَّر لَا يُخْلفُ اللَّهُ الْمِيْعَادَ وَعَدَهُ.

जातमब जना डेलब मिक व्यर निर्हत मिक. لَهُمْ مِّنْ فَوْقِهُمْ ظُلُلُ طِبَالًى مِنَ النَّارِ থেকে আগুনের মেঘমালা থাকরে: এ শান্তি দ্বারা আল্লাহ তা'আলা তার বান্দাদেরকে ঈমানদারদেরকে সতর্ক করেন যেন তারা ভয় করে। যার দিকে পরবর্তী বাক্য ইঙ্গিত করে হে আমার বান্দাগণ, জ্মাকে জ্ঞ হর

১৮ ১৭. যারা শয়তানি শক্তির মৃতিসমৃহের পূজা অর্চনা থেকে দুরে থাকে এবং আল্লাহ অভিমুখী হয়, তাদের জন্যে জান্নাতের <u>সুসংবাদ। অতএব সুসং</u>বাদ <u>দিন আমার</u> বান্দাদেরকে।

১৮. যারা মনোনিবেশ সহ্কারে কথা তনে, অতঃপর ্যা উত্তম খাতে তাদের জন্যে কল্যাণ রয়েছে তার অনুসরণ করে ৷ তাদেরকেই আল্লাহ তা আলা সংপথ প্রদর্শন করেন এবং তারাই বুদ্ধিমান জ্ঞানী।

১৯. যার <u>জন্য</u> শান্তির বাণী অর্থাৎ কুরআনের বাণী নিক্যুই আমি জাহান্লাম পূর্ণ করবো <u>অব</u>ধারিত <u>হয়ে গে</u>ছে আপনি أَفَانَتُ الغ করতে পারবেন؛ জওয়াবে শর্ত এবং এতে যমীরের স্থলে প্রকাশ্য ইসিম আনা হয়েছে এবং হাম্যা অস্বীকারের জন্য ৷ আর আয়াতের অর্থ হলো. আপনি তাদের হেদায়েতের শক্তি রাখেন না যাতে তাদেরকে জাহান্লাম থেকে মৃক্তি দিবেন :

২০. কিন্তু যারা তাদের পালনকর্তাকে ভয় করে. অর্থাৎ তার অনুসরণ করে তাদের জন্যে নির্মিত রয়েছে প্রাসাদের উপর প্রাসাদ। এগুলোর তলদেশে নদী প্রবাহিত। অর্থাৎ উপর ও নিচের উভয় প্রাসাদের নিচে নদী প্রবাহিত। আল্লাহ প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। عُنْدُ اللَّهُ, উহা ফে'ল দ্বারা নসব বিশিষ্ট <u>আল্লাহ তা'আল প্রতিশ্রুতির বেলাফ</u> করেন না

٢١ ٤٥. قِلْمُ اللَّهُ الْذِلَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّمَاءِ مَا أَء فَسَلَكَه بَنَابِيْعَ اَدْخَلَهُ آمْكُنَةَ نَبِيعٍ فِيُّ ٱلْاَرْضَ ثُدَّ بَخُرُجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا ٱلْوَانُهُ ثُمُّ يَهِيُّعُ مَ يَبِيْسُ فَتَعَرِّهُ بَعْدَ الْغَضَرَةَ مَثَلًا مُضْفَةً ا ثُمَّ بَجْعَلُهُ خُطَامًا وَفَتَاتًا إِنَّ فِيْ ذُلِكَ لَنذكُ رُى تَنذُكَيْرًا لِأُولْنِي الْاَلْبَابِ بَتَذَكُّرُونَ بِهِ لِدَلاَلَتِهِ عَلَى وَخْدَانبُّ اللُّه تَعَالَى وَقُدْرَتِهِ.

থেকে পানি বর্ষণ করেছেন, অতঃপর সে পানি জমিনের ঝূর্ণাসমূহে প্রবাহিত করেছেন । এরপর তদ্ধারা বিভিন্ন রঙের ফসল উৎপন্ন করেন। অতঃপর তা ভকিয়ে যায় ফলে তোমরাতা সবুজারঙের পর হলদে রঙের মতো দেখতে পাও। এরপর আল্লাহ তা'আলা তাকে খড কুঠায় পরিণত করে দেন। নি<del>চ</del>য়ই এতে বৃদ্ধিমানের জন্যে উপদেশ রয়েছে ৷ যাতে তারা এটা থেকে নসিহত গ্রহণ করে। কেননা এটা আল্লাহ তা'আলার একত্বাদ ও কুদরতের উপর প্রমাণ বহন করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

। এর তাফসীর وَيُرِي اللهِ : قَوْلُهُ بِأَنْ تُطَيِّعُوهُ

مُبْتَدَأً مُزَخَّر राता حَسَنَة रातार الله عَيْرٌ مُقَدَّمْ रात جُمْلَةُ اللهَ : هَوْلُهُ لِللَّذَيْنَ اَحْسَفُوا فِي هُذِهِ الدُّنْيَا । यो मूनठामा वतः अवत इताह : قَوْلُهُ أَرْضُ اللَّهُ وَاسْعَةً

অর্থাৎ ধমকির জন্য হয়েছে যে, أَمْرُ تَهْدِيدُ টো غَاغْبُدُواً অর্থা কথার প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে যে, أَمْرُ تَهْدِيدُ أَنْهُ مَنْ فَالْهُ مَنْهُ دِيْدُ لَنْهُمْ - थत छन्। नग्न طَلَبَ فَعَلْ

مُبْنَدَأً مُرَخَّرْ राला ظُلَلُ राला خَالْ राला مِنْ فَرْتِهِمْ प्ला خَيْر مُقَدَّمْ राला لَهُمْ: قَوْلَهُ لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلُلُ এর প্রয়োগ বিদ্রুপাকার কড় বড় ফুলিসের উপর فَكُمُ كِبَارُ তথা বড় বড় ফুলিসের উপর فَكُمُ كِبَارُ হয়ে থাকে। অন্যথায় তো অগ্নিকুলিকের মধ্যে ছায়ার তো প্রশ্নই উঠতে পারে না। 🕮 শন্দটি 🕮 -এর বহুবচন অর্থ

: প্রশ্ন. ছায়াদারের উপরে হওয়া বুঝে আসে, তরে ছায়াদারের নিচে হওয়া বুঝে আসে ना فَوْلُهُ مِنْ تَحَدُّهُمْ ظُ উত্তর, এই সূরত এই হবে যে, যদি উপরের 🚉 🖟 -এর জন্য 🚅 হয় তবে নিচের তবকার জন্য ছায়াদার হবে : যেমন-বহুতল বিশিষ্ট ইমারতের মধ্যে ছাদ একদলের জন্য 🌠 হয় এবং অন্য দলের জন্য ছাদ হয়ে থাকে।

ذِكْرُ احْرَالُ اَهْلِ النَّارِ एला مَرْجُمْ 40- ذُلِكَ ١٩٦٨ ذِكْرُ اَحْرَالُ اَهْلِ النَّارِ تَخْرِيْفُ ٱلْمَوْمِنِيَّنَ ١٩٩٣ : قَلُولُـهُ ذُلِكَ تَخْويْفُ चाता नग्नरान डेप्पनी مُناغُرُتُ काता नग्नरान डेप्पनी वर्गिश प्रकि । कि कि के طَاغُوتُ : يَهُولُكُ हाता नग्नरान डेप्पनी নিরেছেন। কেউ কেউ প্রত্যেক সেই 🚅 কে উদ্দেশ্য নিরেছেন আল্লাহ তা'আলা ছাড়া যার উপাসনা করা হয়।

. عَوْلَهُ الْمُعْمِ وَفِيهِ النَّامِ مُعَمِيْرِ أَلَّ مَنْ فِي النَّارِ अर्थार : فَوْلَهُ الْمُعْمِ وَفِيهِ النَّظَاهِمُ مُفَامُ الْمُضْمَعُو وَمَا النَّاسَ विकास अर्था कात कात कान त्वाधा : गात्क कात जात्मत काशासी रथा। उनाथा। अनाथा के के के के के के के وَانْ مُنْ مُنَ مُنْ مُنَّ مُلِّمِّةً हिन فَالنَّهُ وَمِعْ اللّهِ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه عَلَيْ عَلَيْهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ

জান্লাভবাসীদের ব্যাপারে এই উচ্চি সেই কথার মোকাবিলায় হয়েছে যা জাহানুমীদের لَهُمْ ظُلُلُ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَحْيِّعُ ظُلُلُ مِنْ النَّارِ وَمِنْ تَحْيِّعُ ظُلُلُ مِنْ الْوَقِيمَ

জনকারী ফ'ল نَصَبْ এর উত্ত ইবারত হলো এরপ যে, أَنَدُ رُعْدًا অব্ধণ যে, أَغُولُهُ بِفُعْلِهِ الْمُقَدَّرِ দানকারী ফে'ল ইলো এই, উহা ফে'ল !

## প্রাসঙ্গিক আপোচনা

بَعْشِ حِسَابٍ : قَوْلُهُ إِنَّمَا يُوَفَى الصَّابِرُوْنَ اَجَرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ الْمُعَافِرُونَ اَجَرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ الْمُعَافِرُونَ اَجَرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ الْمُعَافِرُونَ اَجَرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ الْمُعْامِنِ مِعْمِ الْمُعَالِّمِ الْمُعَالِّمِ الْمُعَالِّمِ الْمُعَالِمِ مِعْمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمُ مُعْمِلِمِ مِعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمُ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِلِمِ مُعْمِ

হয়রত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পুরাহ ﷺ বলেন, কিয়ায়তের দিন ইনসাফের দাঁড়িপারা স্থাপন করা হবে। দাতাগণ আগমন করলে তাদের দান ধ্যুরাত ওন্ধান করে সে হিসাবে পূর্ণ ছওয়াব দান করা হবে। এমনিভাবে নামাজ, হন্ধ ইত্যাদি ইবাদতকারীদের ইবাদত মেশে তাদেরক প্রতিদান দেওয়া হবে। অতঃপর বালা-মসিবতে সবরকারীরা আগমন করলে তাদের জন্য কোনো ওজন ও মাপ হবে না, বরং তাদেরকে অপরিমিত ও অগণিত ছওয়াব দেওয়া হবে। কেমনা আল্লাহ তা আলা বলেছেন بَشَيْرٍ وَمِنْ السَّامِونَ اَجْرَفُمْ الْمَعْمَ الْمَعْمَة الْمَعْمَ الْمُعْمَامِ الْمَعْمَ الْمَعْمَ الْمُعْمَامِ وَالْمَعْمَ الْمُعْمَامِ وَالْمَعْمَ الْمُعْمَامِ وَالْمَعْمَ الْمُعْمَامُ وَالْمُعْمَامُ وَالْمُعْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَعْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُونَ وَالْمَامُ وَالْمَامِ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ و

শানে নুযুদ : তাফসীরকার মোকাডেদ (র.) বলেছেন, মঞ্চার কাডেররা প্রিয়নবী : কে বনল, আপনি কি কারণে আমানের নিকট এই নতুন ধর্ম নিরে এনেছেন, আপনি কি দেখেননি আপনার পূর্ব পুরুষরা লাত, উজ্জা নামক মূর্তির পূজা করতো। তখন আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেছেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশান করেছেন مُنْ اللَّهُ مَخْلُولُ الْمُسْلَمِينَ وَالْمُ اللَّهِ مَخْلُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُ اللَّهِ مَنْ اَكُونُ اَوْلُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ الْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُولُ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُولُ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُولُ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُعِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُولُولُ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُعِلَّ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِينِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُولُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَلْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَلِمُولُولُ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَالِمُ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَ وَالْمُعِلِمِينَا وَالْمُعِلِمِينَا وَالْم

আলোচ্য আয়াতসমূহে দৃটি আদেশের উল্লেখ রয়েছে- ১. মুদলমান হিসেবে ৬ধু এক আল্লাহ তা'আলার বন্দেগি করা এবং একনিষ্ঠভাবে আল্লাহ তা'আলার বন্দেগি করা। ২. আর দ্বিতীয় আদেশ হলো, নবী হিসেবে সর্বপ্রথম মুদলমান হওয়া। কেননা প্রথমবি 
ক্রিয়নবী 
ক্রিয়নবী 
ক্রিয়নবি বিশ্বনি করেন, আর ভা তবনই সম্বন্ধ ইদলাম গ্রহণের জন্যে আহ্বান করেন, আর ভা তবনই সম্বন্ধ 
যধন সর্বপ্রথম তিনি ইদলাম গ্রহণ করেন।

কেননা আল্লাহ তা আলার আদেশ অমান্য করে কেউ নাজাত পায় না, তাই আমি আল্লাহ তা আলার কঠিন আজাবকে ভয় করি ৷

আরামা বগজী (র.) নিখেছেন, এ আয়াত তখন নাজিল হয়েছে, যখন কাফেরদের তরফ থেকে প্রিয়নবী ﷺ কে তাঁর পিতা-পিতামহের ধর্ম গ্রহণের আহ্বান জানানো হয়। তখন তাদের কথার জবাবে আরাহ তা আলা ইবণাদ করেন- عَنْوَ اللّهُ أَمْ اللّهُ وَمُنْقِى . فَاعْبُدُرُا مَا صَنْتُمْ مِنْ دُرَّبِهِ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللللللل

ইতিপূর্বে গুধু এক আত্মাহ তা'আলার বন্দেগি করার আদেশ হয়েছিল, আর এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে, হে রাসূল ক্রাণ প্রাপনি কান্দেরদের একথা জানিয়ে দেন যে, আমি গুধু এক আত্মাহ তা'আলারই বন্দেগি করি, আর কারো নয়। তোমরা যার ইচ্ছা তার পূজা কর, তবে এর শান্তি অবশ্যই তোমাদেরকে ভোগ করতে হবে। যিনি আমাকে সৃষ্টি করেছেন, লালন-পালন করেছেন এবং যিনি আমাকে তাঁর নবী মনোনীত করেছেন এবং আমাদের নিকট পথ প্রদর্শক, ভীতি প্রদর্শনকারী এবং সুসংবাদদাতা হিসেবে প্রেরণ করেছেন, আমি গুধু তারই বন্দেগি করি, একনিষ্ঠভাবে তার বন্দেগি করার মধ্যেই রয়েছে মানব জীবনের সার্বিক কল্যাণ এবং পরিপূর্ণ সাফল্য। যদি তোমরা আমার আহ্বোনে সাড়া না দাও, সত্য গ্রহণে ব্যর্থ হও সত্যকে বাধপ্রস্ত করার অপচেষ্টায় লিও থাক, তবে তার পরিণতিতে যে আজাব আসবে, তা ভোগ করার জন্যে প্রস্তুত থাক।

। আৰ্থিং হে রাস্ল ﷺ وَهُلِّا يُوْمُ الْقَلْمِيْةِ وَالْفُلْمِيْةِ وَالْفُلْمِيْةِ وَالْفُلْمِيْةِ وَالْفُلْمِي আপনি বলুন, কিয়ামতের দিন যারা নিজেকে এবং নিজের পরিবারবর্গকৈ আল্লাহ তা আলার আজাব থেকে বাঁচাতে পারবেনা, তারাই হবে প্রকৃত সর্বহারা।

আল্লামা বগজী (র.) হযরত আনুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন, আল্লাহ তা আলা প্রত্যেকটি মানুষের জন্যে এবং তার পরিবারবর্গের জন্যে জান্নাতে স্থান নির্দিষ্ট করে রেখেছেন, যদি বান্দা ঈমানদার ও নেককার হয়, তবে সে জান্নাতের নির্দিষ্ট স্থানই পাত করবে। পক্ষান্তরে যদি বান্দা বেঈমান হয়, তবে তার জন্যে নির্দিষ্ট স্থানটি অন্য কোনো মুমিনকে দিয়ে দেওয়া হবে এবং তাকে দোজবে নিক্ষেপ করা হবে, সেদিন সে হবে অত্যন্ত ক্ষতিগ্রন্ত এবং বিপদগ্রন্ত।

অন্য একখানা হাদীসে একথাও বর্ণিত আছে যে, ঐ ব্যক্তিকে দোজখের সে স্থানটিও দেখিয়ে দেওয়া হবে, যা থেকে আল্লাহ তা'আলা তাকে তার ঈমান ও নেক আমলের বরকতে নাঞ্জাত দিয়েছেন। এমনিভাবে যাকে দোজখে নিচ্ছেপ করা হবে তাকে জান্নাতে তার জন্যে নির্দিষ্ট স্থানটি দেখিয়ে দেওয়া হবে, যা সে বেঈমানী ও নাফরমানির কারণে হারিয়েছে।

হয়, তবে তাব প্রতিজ্ঞা হয়, সাময়িক কিন্তু আবেরাতের সুখ যেমন চিরস্থারী, তেমনি দুরখণ্ড চিরস্থারী। যারা আবেরাতের ক্ষতিরস্থার হয়, তবে তাব প্রতিজ্ঞায় হয়, এজনোই এক সাহারী প্রিয়নবী 🚃 নক জিজাসা করেছিলেন সবচেয়ে বেশি বৃদ্ধিমান কেঃ তিনি ইরশাদ করেছেন, যে অধিক পরিমাণে মৃত্যুকে করণ করে এবং আবেরাতের জন্যে অধিকতর প্রস্তুতি গ্রহণ করে। আর আবেরাতের জত্মিগুরু হওয়া যে সুম্পুট সর্বনাশ এবং মহাবিপদ তার বিবরণ স্থান প্রদেশত পরবর্তী আয়াতে ক্রিক্তির প্রস্তুতি গ্রহণ করে। আর আবেরাতের জত্মিগুরু হওয়া যে সুম্পুট সর্বনাশ এবং মহাবিপদ তার বিবরণ স্থান প্রেয়েছে পরবর্তী আয়াতে ক্রিক্তির ক্রিকে আত্মানন, এককথায় উপরে নিচে চতুর্দিক থেকে আত্মান তাদেরকে থাকবে আত্মানন, এককথায় উপরে নিচে চতুর্দিক থেকে আত্মান তাদেরকে যিবে রাখবে। নোজ্যথের কঠিন যন্ত্রণাদায়ক শান্তি তারা তোপ করতে থাকবে। বিরুক্ত ক্রিক্তির তার তার করেতে থাকবে। বিরুক্ত ক্রাক্তির ক্রেক তার বান্ধানেরক সাবধান করে বলেছেন ক্রিক্ত করে ব্যাহ্ম আরা আমান ক্রিক্ত করে বান্ধান করে বলেছেন করেন হয়। এমন অপরাধ করেনা না, যার শান্তি অনিবার্থ। তোমরা যদি আমাকে ভয় করে জীবন যাপন কর তবে আমার নাক্ষর্যানি তথা পাপাচার থেকে বিরত থাকতে পারবে, আর এভাবেই পরকালীন চিরন্থায়ী জীবনের মহাবিপদ থেকে রক্ষা পারে।

ু প্ৰবৰ্তী আয়াতের সাথে সন্দৰ্শ : পূৰ্বৰতী আয়াতের সাথে সন্দৰ্শ : পূৰ্বৰতী আয়াতের সাথে সন্দৰ্শ : পূৰ্বৰতী আয়াতে মুশরিক মৃতিপূজক তথা অবাধা কাফেরদের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। পবিত্র কুরআনের বর্ণনা-শৈলীর একটি বৈশিষ্টা হলো এই, যেখানে কাফেরদের ব্যাপারে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয় বা তাদের শান্তির ঘোষণা থাকে, তার পাশাপাশি মুমিনদের উদ্দেশ্যে পুরস্কারের ঘোষণাও স্থান পায়। তাই এ আয়াতে মুমিনদের জন্যে পুরস্কারের ঘোষণা বয়েছে, ইরশান হয়েছে নুটিন্ন্তিত ক্রিক্তি মুদ্দিন করে তাম শিক্ষার করে চলে এবং আয়াত আলার প্রত্তি মানানিবেশ করে তাদের জন্য রয়েছে সুবংবাদ।

এ আয়াতের ব্যাখ্যায় আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন, বর্ণিত আছে যে এ আয়াত নাজিল হয়েছে হয়রও জায়েদ ইবনে আমর (রা.) হয়রত আবু যর (রা.) এবং হয়রত সালমান ফারসী (রা.) সম্পর্কে। অনেকের মতে এ আয়াত যেতাবে উপরোল্লিখিত সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কিত, ঠিক তেমনিতাবে সকল যুগের সেসব লোকও এর অন্তর্ভুক্ত, যাদের মধ্যে আয়াতে উল্লিখিত তথাবলি রয়েছে।

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত সবকিছু থেকে যারা নিজেকে দূরে রাখে এবং আল্লাহ তা'আলার আনুগত্যে যারা মশতল থাকে, যারা শয়তানের অনুগামী হয় না, যারা শয়তানের পথ পরিহার করে চলে, যা উত্তম তা গ্রহণ করে, আর যা অন্যায় অনাচার তা বর্জন করে, তাদের তবিষ্যুত হবে উজ্জ্বন, তাদেরও পরিগাম হবে ওত, তারা আখেরাতে লাভ করবে উচ্চমর্যাদা।

–[ভাফসীরে ইবনে কাছীর, পারা, ২৩, পৃ. ৮১]

আলোচ্য আয়াতের এইটি শব্দটি এইটি থেকে নিম্পন্ন, যার অর্থ হলো- চরম অবাধাতা। এজনোই শয়তানকে তাওত বলা হয়, কেননা সে আল্লাহ তা আলার অবাধ্য হয়েছে। কারো মনে এ প্রশু উথিত হতে পারে যে, আয়াতে ইরশাদ হয়েছে, যারা শয়তানের পূজা পরিহার করে চলে, অথচ কেউ শয়তানের পূজা করে না, সেক্ষেত্রে এ কথার তাৎপর্য কিঃ তত্তজ্জনীগণ এর ক্ষবাব দিয়েছেন, যেহেত্ব ইবলিস শয়তানই মানুষকে মূর্তির পূজা করার দুর্বৃদ্ধি যোগায়, আর এটিই হলো আল্লাহ তা আলার চরম অবাধ্যতা, তাই তাওত শব্দটি হারা ইবলিস শয়তানকৈ উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর যারা আল্লাহ তা আলার দিকে সম্পূর্ণ মনোনিবেশ করেছে, তানের জন্যে বয়েছে সুসংবাদ আর এ সুসংবাদ দুনিয়াতে আদ্বিয়ায়ে কেরামের মাধ্যমে এবং মৃত্যুর সময় ফেরেশতানের মাধ্যমে প্রদান করা হয়।

ي عباد ......... وَأُولَـٰذِكُ هُمْ أُولُـوا الْاَنْبَابِ - عباد الله عباد عباد عباد الله عباد الانتباء أولُـوا الْاَنْبَابِ عباد الله عباد الل

শানে নুমূল : হযরও জাবের ইবনে আক্ষাহ (বা.) বর্গনা করেন, যথন একজন আনসারী সাহাবী রাসূল ক্র্য়ে এর দরবারে হাজির হয়ে আরজ করপেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ ক্র্য়ে থামার সাভটি গোলাম রুছেং, আমি একেক ঘারে প্রবেশের জন্যে একটি গোলামকে আজাদ করে দিলাম। তথন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়। অর্থাৎ যারা পবিত্র কুরআন শ্রবণ করে, এরপর পবিত্র কুরআনের হেদায়েত মেনে চলে, তাদের জন্যেই রয়েছে এ সুসংবাদ।

তাফসীরকার আতা (র.) হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন, হযরত আবৃ বকর (রা.) যবন ইসলাম গ্রহণ করেন, তথন হযরত ওসমান (রা.), হযরত আদুর রহমান ইবনে আওফ (রা.), হযরত তালহা ইবনে ওবায়দূল্লাহ (রা.), হযরত জোবায়ের ইবনে আওয়াম (রা.), হযরত সাদ ইবনে আবি ওয়াক্লাস (রা.) এবং হযরত সাঈদ ইবনে যায়েদ (রা.) সমবেত হয়ে তার নিকট আসলেন এবং তার মুসলমান হবার খবরের সত্যতা সম্পর্কে জানতে চাইলেন, তথন হয়রত আবৃ বকর (রা.) বলেছিলেন, হাা, আমি ঈমান এনেছি, তথন তারা সকলেও ইসলাম গ্রহণ করলেন। তাদের সম্পর্কেই এ আয়াত নাজিল হয়েছে।

আলোচ্য আয়াতে দুটি সুসংবাদ রয়েছে-

- ১. যারা আল্লাহ তা আলার মহান বাণী মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করে, আল্লাহ তা আলা তাদেরকে হেদায়েত নসীব করেন:
- ২. আর তারাই হলো বুদ্ধিমান, অতএব হেদায়েতপ্রাপ্ত হওয়া এবং বুদ্ধিমান হওয়া এ দুটিই হলো সুসংবাদ।

হেদায়েত প্রাপ্ত হওয়ার সুসংবাদ দূনিয়া ও আথেরাত উভয় জাহানের জন্যে প্রযোজ্য। এমনিভাবে বৃদ্ধিমান হওয়ার সুসংবাদও অতীব গুরুত্বপূর্ব।

তাফসীরকার ইবনে জায়েদ (র.) বলেছে, এ দু'খানি আয়াত তিন ব্যক্তির সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। জাহেলিয়াতের যুগেও তারা তাওহাঁদে বিশ্বাসী ছিলেন, তারা হলেন– ১. হযরত জায়েদ ইবনে আমের ইবনে নুফায়েল (রা.) অথবা সাঈদ ইবনে যায়েদ (রা.) ২. হযরত আবুযার গিফারী (রা.) ৩. হযরত সালমান ফারসী (রা.)। আর আয়াতে যে উত্তম কথার উল্লেখ রয়েছে, তা হলো লা ইলাহা ইল্লাল্লান্থ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা বাতীত কোনো মাবুদ নেই।

তাফসীরকার সুন্দী (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে যে বিষয়কে উত্তম বলা হয়েছে, তা হলো আল্লাহ তা'আলার প্রদত্ত বিধি-নিষ্দেখ যা পবিত্র কুরআনে বর্ণিত হয়েছে, অর্থাৎ যারা পবিত্র কুরআন শ্রবণ করে এবং তাতে বর্ণিত বিধি-নিষ্দেধ যথাযথভাবে পালন করে, তারাই হেদায়েত প্রাপ্ত এবং তারাই বৃদ্ধিমান।

কোনো কোনো তল্জ্জানী বলেছেন, পৰিত্র কুরআনে জালেমদের থেকে প্রতিশোধ নেওয়ার অথবা ক্ষমা করার অনুমতি রয়েছে তবে ক্ষমা করাই উত্তম। আলোচ্য আয়াতে উত্তম কথা বলে এদিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে।

প্রতিশোধ নেওয়া ও কমা করা উভয়তি জায়েজ, কিছু কমা করা উত্তম ও শ্রেম বলা হয়েছে - কুলি কুলিক বুলিক ব্যাপারে কুবজন মানুষকে বৈধ দৃটি পছার যে কোনো একদিক অবলহন করার কমতা দিয়েছে। কিন্তু তন্ত্রপো একটি প্রাক্তে ওত্তম ও শ্রেষ্ঠ বলেছে। যেমন- তুর্কু নির্দ্ধিত কুলিক বাপারে স্বাধীনতা দিয়েছে, কিন্তু বাধাবাধকতার উপর আমল করাকে উত্তম বলা হয়েছে। অভএব আয়াগ্রেজ মর্মার্থ দিয়েছে এই যে, এসব লোক কুরআনের সাবধানতার বিধানও তানে রাধাবাধকতাও তান । কিন্তু অনুসরণ করে বাধাবাধকতার উপর এবং তুর্কু করে। ক্রিকু অনুসরণ করে বাধাবাধকতার উপর এবং তুর্কু করে।

জনেক তাফসীরবিদ এক্ষেত্রে এই অর্থ নিয়েছেন সাধারণ মানুষের কথাবার্তা। এতে তাওহীদ, শিরক, কুফর ও ইসলাম, সত্য মিথ্যা ইত্যাদি সবরকম কথাবার্তাই অন্তর্ভক। এ তাফসীর অনুযায়ী আয়াতের অর্থ এই যে, যারা কাফের, মুমিন সত্য মিথ্যা ও তালো মন্দ্র নির্বিশেষে সব কথাই গুনে, কিছু অনুসরণ উত্তর্মটিরই করে, তাওহীদ ও শিরকের কথা তনে তাওহীদের অনুসরণ করে। অত্যার এবং সত্য ও মিথ্যা কথা তনে সত্যের অনুসরণ করে। স্তোরও বিভিন্ন তার থাকলে সর্বোত্তম তরের অনুসরণ করে। এ কারণেই তাদেরকে দুটি বিশেষণে বিশেষিত করা হয়েছে। এক ক্রিনির্কির করি থাকের কে আল্রাহ তা আলা হেদারেত দান করেছেন, ফলে বিভিন্ন প্রকার কথা তনে বিভার হয় না। দুই.

ত্রেইত ভালোমন্দ ও সত্য-মিথ্যার মধ্যে পার্থকা করাই বৃদ্ধির কাজ।

ভাই বলা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াত আমর ইবনে নুফায়েল, আবৃজ্ঞর গিফারী ও সালমান ফারসী (রা.) প্রমুখ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে। আমর ইবনে নুফায়েল জাহেলিয়াত মুগেও শিরক ও মূর্তি পূজাকে ঘৃণা করতেন। হযরত আবৃ যর গিফারী ও সালমান ফারসী (রা.) মুশরিক, ইহুদি খ্রিষ্টান ইত্যাদি ধর্মাবলধীদের কথাবার্তা গুনে ও তাদের রীতিনীতি আচার-আচরণ পরখ করার পর ইসলামকেই এহণ করেছেন। —[কুরডুবী]

এই পানি নিঞ্চান ব্যবস্থার পূর্ণ বিবরণ কুরআনে পাকে সুরায়ে মু'মিনুনের وَمَابٍ بِهِ لَـقَادِرُونَ وَاللّٰهِ وَمَابٍ بِهِ لَـقَادِرُونَ كَالْمُونُونَ وَاللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّ

হেন্দ্ৰ ইন্তিয়ার সময় এবং পাকার সময় ভার উপর বিভিন্ন রঙ বিবর্তিত হতে থাকে। আৰু এবং পাকার সময় ভার উপর বিভিন্ন রঙ বিবর্তিত হতে থাকে। যেহেতু সব রঙই বিবর্তনাশীন ও নিতানতুন তাই مُعْمَلِينًا শন্দটিকে ব্যাকরণিক নিয়মে الله বর্তমানকাল বাচক) প্রয়োগ করে এদিকে ইনিত করা হয়েছে।

ভাষা নানা রৰ্কমের উদ্ভিদ ও বৃক্ষ উৎপন্ন করা, বৃক্ষের উপর দিয়ে বিভিন্ন রঙের বিবর্তনের পর আ শুকিয়ে বাদাশস্য আলাদা এবং তৃদি আলাদা হওয়া এসব বিষয়ের মধ্যে বৃদ্ধিমানের জন্য অনেক উপদেশ রয়েছে। এতলো আল্লাহ তা আলার মহান কুদরত ও প্রস্তার দলিল। এতলো দেখে মানুধ নিজের সৃষ্টির রহস্যও অবগত হতে পারে, যা স্রষ্টাকে চিনারও জানার উপায় হতে পারে।

تَبُوْلِ الْقُرْأَنِ أُولَٰئِكَ فِي ضَلْلِ مُبِينِ بَيَنٍ .

অনুবাদ :

বহন করে তারা সম্পষ্ট গোমরাহীতে রয়েছে।

أَفَهُنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَاهْتَدى ২২. আল্লাহ তা আলার যার বক্ষ ইসলামের জন্য উনুত করে দিয়েছেন অতঃপর সে হেদায়েতপ্রাপ্ত হয়েছে তরে فَهُوَ عَلَى نُوْرِ مِّنْ رَبِّهِ ﴿ كَمَنْ طُبِعَ عَلَى সে তার পালনকর্তার পক্ষ থেকে আগত আলোর মাঝে রয়েছে। সে কি ঐ ব্যক্তির সমান, যার অন্তরে মোহর قَلْبِيهِ دَلَّ عَلْى هٰذَا فَوَيْلُ كَلِمَةُ عَذَابِ মেরে দেওয়া হয়েছে তাদের জন্য দর্ভোগ যাদের জন্ত আল্লাহ তা'আলার শ্বরণে কুরআনের বাণী কবুল কর্ لِلْقُسِيَة قُلُوبُهُمْ مَنْ ذِكْرِ اللَّهِ مَانُ عَسَنْ থেকে কঠোর। 🎉 শব্দটি দূর্ভোগ অর্থবোধক শব্দ। বাক্যটি উহ্য খবর এর উপর প্রমাণ

.٢٣ २٥. <u>षाद्वार जा जाना डेखम वा</u>नी ज्था किजाव वर्शा कुत्रजान المنكنة থেকে المنكنة নাজিল করেছেন। যা أَحْسَنَاكُن قُرَانًا مُتَشْبِهًا أَيْ يُشْبِهُ بَعْضُهُ সামঞ্জস্যপূর্ণ, এটার অনেক বাক্য শব্দ চয়ন ইত্যাদিতে بعُضًا فِي النَّظْمِ وَغَيْرِهِ مَّثَانِيَّ ثُنِّي فِيْهِ অনেক বাক্যের সাথে সামঞ্জস্য পুনরায় পুনরায় পঠিত। অর্থাৎ নিয়ামতের ওয়াদা ও আজাবের ধুমকিসমহ الوعدة والوعيدة وعيشرهما تقشعر منه ইত্যাদি বার বার পঠিত এতে তাদের লোম কাটা দিয়ে تَرْتَعِدُ عِنْدَ ذِكْرِ وَعِينِيهِ جُلُوْدُ الَّذِينَ উঠে চামড়ার উপর যখন তার ধমকির বর্ণনা তলে ধরা يَخْشُونَ يَخَافُونَ رَبُّهُمْ عِ ثُمَّ تَلِينُ تَطْمَئِنُ হয় যারা তাদের পালনকর্তাকে ভয় করে। অতঃপর তাদের চামড়া ও অন্তরসমূহ আল্লাহ তা আলার স্বরণে جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ أَيْ عِنْدَ বিন্ম হয় : যখন তার নিয়ামতের বর্ণনা হয় এই ذِكْير وَعْدِهِ ذَٰلِكَ أَي الْهَجِسَابُ هُدَى اللَّهِ কিতাবই আল্লাহ তা'আলার পথনির্দেশ, এর মাধ্যমে يَهْدِي بِهِ مَنْ يَسْتَأَ ءُ وَمَنْ يَكُضَلِلِ اللَّهُ আল্লাহ তা'আলা যাকে ইচ্ছা পথপ্রদর্শন করেন। আর আল্লাহ তা'আলা যাকে গোমরাহ করেন, তার কোন্য فَكُمَا لَهُ مِنْ هَادٍ . পথপ্রদর্শক নেই।

افَمَنْ يُتَّقِى بِكَفِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ ২৪. যে ব্যক্তি কিয়ামতের দিন তার মুখ দারা অভ্যত আজাব অর্থাৎ কঠিনতম আজাব ঠেকাবে অর্থাৎ যাকে তার يُوْمَ الْقِيلَمَةِ مِ أَيْ أَشَدَّهُ بِأَنْ يُكُلُّقِي فِي النَّارِ হাতদ্বয় গর্দানের সাথে বেধে জাহান্লামে নিক্ষেপ করা مَعْلُولَةً بِكَاهُ إِلَى عُنُيِعَه كَمِنْ أَمِنَ مِنْهُ ইবে সে কি ঐ ব্যক্তির সমান যে জানাতে প্রবেশের بِدُخُولِ الْجَنَّةِ وَقِينَلَ لِلظَّلِمِينَ أَيْ كُفَّار মাধ্যমে নিরাপদে রয়েছে <u>এরপ জালেমদেরকে</u> অর্থাৎ مَكُهُ ذُوْقُوا مَا كُنْتُمْ نَكْسِبُونَ أَيُ هَزَا يَنْ মক্কার কাফেরদেরকে বলা হবে যে, তোমরা যা

إِنْهَانِ الْعَذَابِ فَأَتَّهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَبُّ لاَ يَشْعُرُونَ مِنْ جِنَةٍ لاَ يَخْطِرُ بِبَالِهِمْ -

.٢٦ على اللَّهُ وَالْهَوَانَ مِنَ المستسبخ والتقفيل وغيشرهما قيى المحيكوق الدُّنْيَا عِ وَلَعَذَابُ الْأَخْرَةَ أَكْبَبُ مِ لَوْ كَانُوا أَي الْمُكَذِّبُونَ يَعَلُّمُونَ عَنَالَهَا مَا كُذُّبُواْ -

.٢٧ وَلَقَدْ ضَرَسْنَا جَعَلْنَا لِلنَّاسِ فِي هُـٰذَا اللَّاسِ فِي هُـٰذَا الْفُرانُ مِنْ كُلَ مَثَل لُكَاكُهُمْ يَتَذَكُرُوْنَ ىتُعظُىٰنَ.

أَى لَبْس وَاخْتِلَافِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ الْكُفْر -अञ्चार पूर्णादेक ७ क्रेशानमात धत गरंध وه ٢٩. ضَرَبُ اللَّهُ لِلْمُشْرِكُ وَالْمُوَحَد مُثَلًّا رَّجُلاً بَدُلُ مِنْ مَثَلًا فِينِهِ شُرَكًا \* مُتَشْكُسُونَ مُعَنَازِعُونَ سَيَئَةً أَخَلَاتُهُمْ وَرَجُلًا سَلَمًا خَالِصًا لِرَجُلِ د هَلْ يَسْتَويَانِ مَثَلًا د تَمْيِينُزُ أَيُ لاَ يَسْتَوى الْعَبْدُ لِجَسَاعَةِ

وَالْعَبْدُ لِوَاحِدِ فَإِنَّ الْاَوَّلَ إِذَا طَلَبَ مِنْهُ كُلُّ

مِنْ مَالِكِيهِ خِدْمَتَهُ فِي وَقْتِ وَاحِيدِ تَكَعَيْرَ

مَنْ يَخْدَمُهُ مِنْكُمُ.

. ٢٥ ٦٥. وريم عن الله عنه المراجع والمراجع المراجع ال রাসলদেরকে মিথ্যারোপ করেছিল, ফলে তাদের কাছে আজাব এমনভাবে আসল যা তারা কল্পনাও করতো না অর্থাৎ তাদের অন্তরে এর ধারণাও হয়নি।

> বিকৃতি, হত্যা ইত্যাদির দ্বারা অপমান লাঞ্জনার স্বাদ আস্বাদন করালেন, আর পরকালের আজাব হবে আরো গুরুতর যদি তারা মিথ্যাবাদীরা এটার আজাব জানতো : অস্বীকার করতো না

> করেছি, যাতে তারা অনুধাবন করে। উপদেশ গ্রহণ করে।

শ্ৰম ২৮. <u>আরবি ভাষায় এ কুরআন বক্রতামুক্ত</u> অর্থাৎ ইখতেলাফ . أفرانًا عَرْبِيًّا حَالًا مُؤكَّدَةً غَيْرُ ذِي عِحْج গু ইলতিবাস বিহীন, قَرَأْنًا عَرَبِيًّا টি مُرَكِّدَه টি عَرَبِيًّا পু <u>তারা কুফর থেকে বিরত</u> থাকে।

> বর্ণনা করেছেন, একটি লোকের উপর পরস্পর বিরোধী কয়জন মালিক রয়েছে, যারা চরিত্রহীন পরস্পর ঝগড়া করে আরেক ব্যক্তির মালিক মাত্র একজন, তাদের উভয়ের অবস্থা কি সমানঃ একাধিক মালিকানাধীন গোলাম ও একক মালিকানাধীন গোলামের মধ্যে সমান হতে পারে না। কেননা যদি একাধিক মালিক এক সাথে একজন গোলাম হতে খেদমত চায় তখন সেই গোলাম পেরেশান হয়ে পডবে কার খেদমত করবেং

وَهٰذَا مَثُلُ لِللَّمُ شَيرِكِ وَالثَّانِي مَثُلُ لِلْمُوحِدِ ٱلْحَمْدُ لِللهِ مَا وَحْدَهُ بِلِلَّ اكْتُرَهُمُ أَهْلُ مَكَّةً لَا يُعَلِّمُونَ مَا يَصَيُّرُونَ إِلَيْهِ مِنَ الْعَذَابِ فَيُشْرِكُونَ .

ন্দুর তামারও মৃত্যু হবে তাদেরও 🚐 🚉 নিন্দুরই তোমারও মৃত্যু হবে তাদেরও سَتَهُونَ وَسَدُونَ فَلَا شَمَاتَهُ بِالْمُوتِ نَاكِتُ لَمَّا استبطؤوا مُوتَهُ عَلَيْهُ .

. ثُمَّ انَّكُمْ أَيُّهُا النَّاسُ فِيْمَا بِيُنَكُمْ مِنَ الْمَظَالِم بِيُوْمَ الْقِينُمَةِ عِنْدُ رَبِّهُمْ تختصب ن.

এবং এটা মশরিকদের উদাহরণ ও দিতীয় গোলামটি ঈমানদারের উদাহরণ। সমস্ত প্রশংসা একমাত্র আল্লাহর। কিন্তু তাদের মক্কাবাসীর অধিকাংশ জানে না। ঐ আজাবকে যেদিকে তারা ধাবিত হয়, ফলে তারা শিরক কবে।

<u>মৃত্যু হবে।</u> অতএব মৃত্যুতে খুশি প্রকাশ করার কোনো অর্থ নেই। যথন মক্কাবাসী রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর মৃত্যুর অপেক্ষা করছিল, তখন উক্ত আয়াত নাজিল হয়।

সকল! তোমাদের অধিকার সম্পর্কে তোমাদের পালনকর্তার সাথে কথা কাটাকাটি করবে।

### তাহকীক ও তারকীব

نِي ذٰلِكَ لَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ कर्त केविविक كُلَام مُسَتَأْنِفُ اللَّهُ : قَوْلُهُ افْصَنُ شَرَحَ اللَّهُ صَنْدَهُ لِلْلِسَلَامِ -এর জন্য خَاصَ করার ইল্লতের স্থলভিষিক । উদেশ্য - أُولِي الْالْبَابِ क ذِكْرُى করার ইল্লতের স্থলভিষিক । উদেশ্য হলো- আকাশ থেকে পানি বর্ষণের পর পানির মাধ্যমে আল্লাহ তা আলা স্বীয় কুদরতে কামেলার দ্বারা কত কত আকর্য ধরনের পরিবর্তন প্রকাশ করেন। তা দেখে জ্ঞানীদের ইসলামের জন্য ﷺ इस्र याग्न। আর এই شُرْح صَدَرُ জ্ঞানীদের জন্য कर्ज مُغَطِّرُك लात عَاطِغَة करात فَاء लात فَا طِغَة السِّعِنْهَام إِنْكُارِيُّ अप व्यात कात्रप रहा (إغرابُ الغُرَأْنِ) । कर्ज त्रहारह : अर्थार : اكُلُّ النَّاسِ سَوَا रहारह । क्ष्मिर : مَوْضُولَه शव مَنْ त्राव مَنْ शव اكُلُّ النَّاسِ سَوا भूवजाना । जात كُمُنْ طُبِعَ عَمَلُي تُلَبِم عَمَلُي تَلْبِم कान करत मिरारहन كَدُن अंश अर्वजाना । जात كَمُنْ طُبِعَ عَمَلُي تَلْبِم वलाइन : बार्ब वर्जा वर्ता करें करें हा तुबाल्ह । बार्ब वर्जा करें करें करें करें के के के वर्जी वर्ष

े थेर देवात्राठ चाता जालामा मरली (त.) भृष्टि विषयत नित्क देशिल कतराल काराहन। ﴿ فَوَلَّمُ مَنْ ذِكُمٍ قُبُولِ الْقَرَأَنِ عَنْ تَبُولِ ذِكْرِ اللهِ कि के अर्थ व्यव्य वात्का مُضَانً उदा वात्का عَنْ وَكُرِ اللّٰهِ कि व्यर्थ वात्का مُضَانً - अ बला र्रत । अर्थाए الله आवाद এটাও ठिक आह्र हिन क्री क्र अरहाय स्वर الله

نَسَتَ قُلُونَهُمْ مِنَ اجْلِ وَتُمِ اللَّهِ لِغَسَّادِ قُلُونِهِمْ وَخُسْرَانِهَا

- وَعَالُ - مَعَنْي اللّهِ عَلَيْهِ ) - معَنْد اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِيَ اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي مَعَالِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَكَانِي اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَي निकठ रहारह : مُجَمُّرَكَة यिनिछ مُجَمُّرَكَة किकु अस्तक بَاصِمُ - تَفَاصِيُّل किकु अस्त مُفَرَدٌ विकु এর সিকত বছবচন নেওয়া যেতে পারে। এর নঞ্জির আরবের এই উভি- الْإِنْسَانُ عُرُنَّ وَعُظِّامُ وَاعْسَابُ ع

। अर्थ स्टारह । قَرِلُم अर्थ स्टारह । قَوْلُهُ إِلَى ذِكْبِرِ اللَّهِ أَيْ عِنْدَ ذِكْبِرِ وَغَيْرِه الْكتابُ النَّمِوْشُونُ بِيتَلَكَ الصُّفَاتِ النَّمَوْشُونُ بِيتَلَكَ الصُّفَاتِ النَّمَةُ كُرُورُ कार्य : قُولُهُ ذَالِكَ

অথবা মুবালাগার ভিন্তিতে مَنْ عَدْلُ এর অন্তর্গত অর্থাৎ এই কিতাব এত পরিমাণ হেপায়েতের কারণ যে মনে হয় সে নিজেই হেদায়েত।

يَتُغِيَّ इंग्डाइ कादात مَاضِيِّ द्वाता कादात بَعْضِيَّ हे हे قَوْلُهُ قِيْلُ لِلنظَّ الِمِيْنُ - وم عليه عليه عليه عليه عليه عليه والمنافقة المنافقة عليه عليه المنافقة عليه المنافقة المنظلية والمنافقة عليه - ومنافقة عليه عليه عليه عليه عليه عليه المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة

এই উক্তি ক্রিন এই উক্তি کُنْاًر কর স্থানে মৃতনাক کُنْاًر কনতো তবে অধিক মুনাদিব হতো। কেননা এই উক্তি মক্কার কাম্কেরদের সাথে নির্দিষ্ট নয়।

ेंहेंदी جَرَاءَ مَاكُنْتُمُ مَكْسِبُونَ প্রথাছ। অধাহ مُضَانُ ,এ ইঙ্গিভ রয়েছে व केंहिंहे : केंहिंके أَنَ جَكرامَهُ

بَعْلَمُونَ عَرَادًا عَلَمُ عَلَى عَلَى كَانُوا عِلَمَ كَانُوا عَلَمْ كَانُوا عَلَمُ لَوْ عَالُوا يَعْلَمُونَ كا (عَلَمُ اللهِ عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَمُ عَلَى عَرَّط اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا كا (عَلَمُ عَنْمُولُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل عَلَى اللهُ عَلَ

-बत मार्स छेंच . فَا فَالُهُ وَلَـ فَا عَمْ هَمَارِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَـ فَا مُسَرِّبُكُما وَمُعَالِمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا

राग्रह ) مَال مُركَّدُه वत कला مُنا الْقُرَانِ वि : قُولُـهُ قُرانًا عَرَبِيًّا

वारव केरे केरे केरे हैं केरे केरे केरे केरे केर الإضيارات अरु النَّشَاكُسُ رَالنَّشَاكُسُ (النَّشَاكُسُ (النَّشَاكُسُ (النَّشَاكُسُ देश आप्तार) केरे केरे केर

स्तारङ । केरा देवावड نَاعِلُ व्यसरङ यो نَاعِبُ व्यसरङ ये مَثَلًا : قَاوَلُمُهُ هَالْ يَسْتَوْيَانِ مَثَلًا تَمْعِيْدُوا اَيْ لا بَسْتَوْنُ مَثَلُهُمَا وَصِفَّتُهُمَا –विका

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

قَالُهُ الْفَكَنُ شَكَرَحُ اللّٰهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلِامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِنْ رُبَهِ وَقِهِ وَعَلَى نُورٍ مِنْ رُبَهِ وَقِالَهُ الْفَكَنْ شَكَرَحُ اللّٰهُ صَدْرَهُ وَلَالِهِ اللّٰهِ عَلَى نُورٍ مِنْ رُبَهِ وَقِيمَا وَقِيمَا وَقَالِهُ مَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّلَا اللّٰهُ اللّ

হযরত আপুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন, রাস্পুল্লাহ 🚃 আমাদের সামনে ﴿﴿ اللّٰهُ صَدْرٌ اللّٰهُ صَدْرٌ আরাভথানি তেলাওয়াভ করলে আমরা ﴿ তথা বন্ধ উন্মোচনের অর্থ জিজ্ঞাসা করলাম। তিনি বললেন, ঈমানের নূর মানুষের অন্তরে প্রবেশ করলে অন্তর প্রশন্ত হয়ে যায়। ফলে আল্লাহ তা'আলার বিধি-বিধান হৃদয়সম করা এবং সে অনুযায়ী আমল করা তার পক্ষে সহজ হয়ে যায়। আমরা আরজ করলাম, ইয়া রাস্পুল্লাহ 🚃 ! এর লক্ষণ কিঃ তিনি বললেন—

أَلِانَابَةُ إِلَى دَارِ الْخُلُومِ وَالتَّجَافِيْ عَنْ دَارِ الْفُرُورِ وَالتَّاكُمُ لِلْمَوْتِ تَبَلُ أُنُولِهِ .

এর লক্ষণ হচ্ছে, চিরস্থায়ী বাসস্থানের প্রতি অনুরাগী হওয়া, ধোকার বাসস্থান [অর্থাৎ দূনিয়ার আনন্দ-কোলাহল] থেকে দূরে সরে থাকা এবং মৃত্যু আসার পূর্বেই মৃত্যুর প্রস্তুতি গ্রহণ করা। -[রহুল মা'আনী]

আলোচ্য আয়াতটি প্রমুবোধক শব্দ দিয়ে গুরু করা হয়েছে। এর অর্থ এই যে, যে ব্যক্তির অন্তর ইসলামের জন্য খুনে দেওয়া হয়েছে এবং সে তার পালনকর্তার তরফ থেকে আগত নুরের আলোকে কর্ম সম্পাদন করে, সে কি সে ব্যক্তির সমান, যে সংকীর্ণ অন্তর ও কঠোর প্রাণঃ এর বিপরীতে কঠোরপ্রাণ ব্যক্তির উল্লেখ পরবর্তী আয়াতে করা হয়েছে।

শব্দের অর্থ কঠোরপ্রণ হওয়া, কারো প্রতি দয়দ্র না হওয়া। অর্থাৎ যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার জিকিব ও বিধানাবলি থেকে কোনো প্রভাব করুল করে না।

 এর অর্থ কুরআনের বিষয়বন্ধ পারশারিক সম্পর্কয়্তক ও সামঞ্জসাপূর্ণ। এর এক আয়াতের ব্যাখ্যা ও সত্যায়ন অন্য আয়াত বারা হয়। এতে পরশার বিয়েবিতা নেই।

- তাফসীরে জালালাইন (৫ম খণ্ড) : আরবি-বাংলা ৫৬৫ এই বহুবচন। অর্থাৎ কুরআন একই বিষয়বকু বারবার ঘুরিয়ে-ফিরিয়ে বর্ণনা করা হয়েছে, যাতে তা অন্তরে প্রতিষ্ঠিত হয়ে যায়।
- उ. مُعْدُونُ رَبُّونُ عَخْدُونُ رَبُّهُمْ . अर्था९ याता आझार छ। आलात मादार्खा डी७, कृतआन शाठ करत डारमव रनरहत লোম শিউরে উঠে :
- وكُور اللّٰهِ عَلَيْن جُدُودُكُم وكُلُوبُهُم إلى ذِكْوِ اللّٰهِ عَلَيْن جُدُودُكُم وكُلُوبُهُم إلى ذِكْوِ اللّٰهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّ اللهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَ اللّٰهِ عَلَى اللّ শিউরে উঠে এবং কথনো রহমত ও মাগফিরাতের বর্ণনা গুনে দেহ ও অন্তর সবই আল্লাহর স্বরণে নরম হয়ে যায়। হযরত আসমা বিনতে আবৃ বকর (রা.) বলেন, সাহাবায়ে কেরামের সাধারণ অবস্থা তাই ছিল ; তাদের সামনে কুরআন পাঠ করা হলে তাদের চক্ষু অশ্রুপূর্ণ হয়ে যেত এবং দেহের লোম শিউরে উঠতো। -[কুরতুবী]

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 🚟 বলেন, আল্লাহ তা আলার ভয়ে যে বান্দার লোম শিউরে উঠে, আল্লাহ তা আলা তার দেহকে আগুনের জন্য হারাম করে দেন। -[কুরতুরী]

এতে জাহান্নমের ভয়াবহতার বিষয় বর্ণনা করা হয়েছে ৷ দুনিয়াতে মানুষের অভ্যাস এই : فَوْلُمُ ٱفْمَنْ يُتَّقِفَى بِوَجْهِه যে, কোনো কইদায়ক বিষয়ের সমুখীন হলে মানুষ তার মুখমগুলকে বাঁচানোর জন্য হাত ও পাকে ঢালস্বরূপ ব্যবহার করে। কিন্তু জাহানুামীরা হাত-পায়ের দারা প্রতিরক্ষা করতে সক্ষম হবে না। তাদের আজ্ঞাব সরাসরি তাদের মুখমওলে পতিত হবে। সে প্রতিরক্ষা করতে চাইলে মুখমওলকেই ঢাল বানাতে পারবে। কেননা তাকে হাত পা বাঁধা অবস্থায় জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে। –[নাউয়বিল্লাহ]

তাফসীরবিদ আতা ইবনে যায়েদ (র.) বলেন, জাহান্নামীকে জাহান্নামে হাত পা বেঁধে হিঁচড়ে নিক্ষেপ করা হবে ৷ ⊣কুরতুবী] बदः य अठींछ काल भात शास्त्र जात्क مَيِتْ य उदिशश्काल भाताद, जात्क : قَوْلُهُ إِنَّكَ مَيْتُ وَالْهُمْ مُيْتُونَ 🚅 বলা হয়। আলোচ্য আয়াতে রাসূলে কারীম 프 -কে উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে, আপনিও মৃত্যুবরণ করবেন এবং আপনার শক্তমিত্র সবাই মৃত্যুবরণ করবে ৷ এরূপ বলার উদ্দেশ্য সবাইকে পরকালের চিন্তায় মনোযোগী করা এবং পরকালের কাজে আছানিয়োগে উৎসাহিত করা : প্রসঙ্গত একথাও বলে দেওয়া উদ্দেশ্য যে, সৃষ্টির সেরা এবং পয়গাম্বরকুলের মধ্যমণি হওয়া সত্ত্বেও রাস্নুক্রাহ 💳 মৃত্যুর আওতা বহির্ভ্ত নন, ফাতে তার ইন্ডেকালের পর মানুষের মধ্যে এ বিষয়ে বিরোধ সৃষ্টি না হয়। –[কুরতুবী]

शनातत आमानात मकन्यात एक किन्नान जानाय कवा एरव? ﴿ وَمُ مُومَ مُكُونُ مُكُونُ مُكُونًا مُولًا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا وَاللَّهُ وَاللَّا لِلللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَالْ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এখানে 烂 সন্দের মধ্যে মুমিন, কাফের, মুসলমান, জালেম ও মজলুম সবাই অন্তর্ভুক্ত। তারা সবাই নিজ নিজ মোকদ্দমা আল্লাহ তা'আলার আদালতে দায়ের করবে এবং আল্লাহ তা'আলা জালেমকে মজলুমের হক দিতে বাধ্য করবেন। বুখারীতে বর্ণিত হ্যরত আবৃ হ্রায়রা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূল্লাহ 🎫 -এর ধরন বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন, কারো জিম্মায় কারো কোনো হক থাকলে তার উচিত দুনিয়াতেই তা আদায় করা অথবা ক্ষমা নিয়ে মুক্ত হয়ে যাওয়া। কেননা পরকালে দীনার-দেরহাম থাকবে না যে, ডা দিয়ে হক আদায় করা যাবে। সেখানে জালেম ব্যক্তির কিছু সংকর্ম থাকদে তা জুলুমের পরিমাণে তার কাছ থেকে নিয়ে মজ্জনুম ব্যক্তিকে দিয়ে দেওয়া হবে। তার কাছে কোনো সংকর্ম না ধাকলে মজ্জনুমের গুনাহ, তার ঘাড়ে চাপিয়ে দেওয়া হবে।

हैत. ठाकत्रिक **कामानाहे**स (६**३ ६९**) ७७ (क)

সহীর মুসলিমে হয়বত আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুরার ক্রা একদিন সাহাবায়ে কেরামকে প্রশ্ন করলেন তোমরা কি জান, নিঃস্ব কি গুতারা আরজ করলেন, ইয়া রাসূলারার ক্রা আমরা তো তাকেই নিঃস্ব মনে করি, যার কাছে নগদ অর্থ কড়ি এবং প্রয়োজনীয় আসবাবপত্র নেই। তিনি বললেন, আমার উত্থাতের মধ্যে সত্যিকারে নিঃস্ব সে ব্যক্তি, যে কিয়্নামতের দিন অনেক নামাজ, রোজা ও হজ জাকাত ইত্যাদি নিয়ে উপস্থিত হবে, কিয়ু দুনিয়াতে সে কাউকে গালি দিয়েছিল, কারো বিরুদ্ধে অপবাদ রটনা করেছিল, কারো অর্থ-কড়ি অন্যায়ভাবে আত্মসাৎ করেছিল, কাউকে হত্যা করেছিল এবং কাউকে প্রহার করে দুঃস্ব নিয়েছিল এবং মজনুম স্বাই আল্লাহ তা আলার সামনে তাদের জুলুমের প্রতিকার দাবি করবে। ফলে তার সংকর্মসমূহ তাদের মধ্যে বন্টন করে দেওয়া হবে। যদি তার সংকর্ম নিয়েষ হয়ে যায় এবং মজলুমের হক অবশিষ্ট থাকে তবে মজলুমের গোনাহ তার যাড়ে চাপিয়ে তাকে জাহান্নামে নিক্ষেপ করা হবে। অতএব এ ব্যক্তি সবকিছু থাকা সন্ত্বেও কিয়ামতে নিঃস্ব হয়ে যাবে। সেই প্রকৃত নিঃস্ব।

তাবারানীতে বর্ণিত হযরত আবু আইয়ার আনসারী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রস্পুলুরাহ হাত-পা সাক্ষ্য দেবে যে আলার আদালতে সর্বপ্রথম স্বামী ও প্রীর মকদ্মমা পেশ হবে। দেবানৈ জিবলা কথা বলবে না, বরং প্রীর হাত-পা সাক্ষ্য দেবে যে, সে তার স্বামীর প্রতি কি কি দোষ আরোপ করতো। এমনিভাবে স্বামীর হাত-পা সাক্ষ্য দেবে সে কিভাবে তার প্রীর উপর নির্যাতন চালাতো। অতঃপর প্রতোকের সামনে তার চাকর-চাকরানী উপস্থিত হবে এবং তাদের অভিযোগের ক্ষয়সালা করা হবে। এরপর বাজারের যেসব লোকের সামনে তার চাকর-চাকরানী উপস্থিত হবে এবং তাদের অভিযোগের ক্ষয়সালা করা হবে। এরপর বাজারের যেসব লোকের সাথে তার কাজ কারবার ও লেনদেন ছিল, তারা উপস্থিত হবে। সে কারো প্রতি জুলুম করে থাকলে তাকে তার হক দিতে বাধা করা হবে।

ছুদুম ও হকের বিনিময়ে সবরকম আমল দেওয়া হবে কিছু ইমান দেওয়া হবে না : তাফসীরে মাযহারীতে লিখিত আছে, 
মজলুমের হকের বিনিময়ে জালিমের আমল দেওয়ার অর্থ এই যে, ইমান ব্যতীত অন্যান্য আমল দেওয়া হবে। কেননা সব 
ছুলুমই কর্মগত গোনাহ, কুফর নয়। কর্মগত গোনাহসমূহের শান্তি হবে সীমিত। কিছু ইমান একটি অসীম আমল এর পুরস্কারও 
অসীম। অর্থাৎ চিরকাল জান্নাতে বসবাস করা। যদিও তা গুলাহের শান্তি ভোগ করা এবং কিছুকাল জাহান্নামে অবস্থান করার গরে 
হয়। এর সারমর্ম এই যে, জালেমের ইমান বাতীত সব সংকর্মই যখন নিয়শেষ হয়ে যাবে কেবল ইমান বাকি থাকবে, তখন তার 
কাছ থেকে তা ছিনিয়ে নেওয়া হবে না; বরং মাজলুমের গোনাহ তার উপর চাপিয়ে হক আদায় করা হবে। ফলে সে গুনাহের শান্তি 
ভোগ করার পর অবশেষে জান্নাতে প্রবেশ করবে এবং অনন্তকাল সেখানে থাকবে। মাযহারীর বর্ণনা মতে ইমাম বায়হারীও তাই 
বলেছেন।

অনুবাদ:

अ लाव हे के लिव . و अ लाव के लिव के किल्ला विकाल वि اللُّهِ بِنِسْبَةِ الشُّرِيْكِ وَالْوَلَدِ إِلَيْهِ وَكَذُّبَّ بالبصِدْق بِالْفُرَانِ إِذْ جَاءَهُ دِ ٱلْدِيسَ فِي جَهَنَّمُ مَثَوَّى ماوى لِلْكُفِرِينَ بَلْي.

সন্তানের অপবাদ দিয়ে মিথ্যা বলে এবং তার কাছে স্ত্য তথা কুরআন আগমন করার পর তাকে মিধ্যা সাব্যস্ত করে, তার চেয়ে অধিক জালেম আর কে হবে? তার চেয়ে কেউ অধিক জালেম নেই কাফেরদের বাসস্থান জাহানাম নয় কিং হাা, তাদের বাসস্থান জাহান্রাম।

हिन रलन नदी. ﴿ وَالَّذِي جَسَّاءَ بِالصِّدْقِ هُمُو النَّبِحُ ۖ ﷺ وَصَدَّقَ بِهِ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ فَالَّذِى بِمَعْنَى الَّذِينَ أُولَٰئِكَ هُمَ الْمُتَّقُونَ الشَّرْكَ.

করীম 🚃 এবং যারা সত্য মেনে নিয়েছে অর্থাৎ স্মানদারণণ। الَّذِينُ একবচন الَّذِينُ বহুবচন অর্থে তারাই তো খোদাভীর । শিরক থেকে মুক্ত।

٣٤. لَهُم مَّا يَشَا يُونَ عِنْدَ رَبِّهُمْ ذَٰلِكَ جَزَادُ الْمُحْسِنِينَ لِاَنْفُسِهِمْ بِالِيْمَانِهِمْ.

৩৪. <u>তাদের জন্য তাদের পাল্নক</u>র্তার কাছে তাই রয়েছে, যা তারা চইবে। এটা সংক্রমীদের জন্যে তাদের ঈমানের পুরস্কার।

٣٥. لِيُكَنِّعَرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُوءَ النَّذِي عَصِلُوا وَسَجْزِيسَهُمْ اجْرَهُمْ بِاحْسَنِ الَّذِي كَانُوْا يَعْمَلُونَ أَسُوأً وَأَحْسَنَ بِمَعْنَى السَّيِّي وَالْحَسَنِ.

৩৫. যাতে আল্লাহ তা'আলা তাদের মন্দ কর্মস্মূহের মার্জুনা করেন ও তাদের উত্তম কর্মের পুরস্কার তাদেরকে দান করেন। ﴿ الْمُدُونَ الْمُحْدَرُ উভয় ইসমে তাফজীলের অর্থ حَسَنَ . سَبُى সিফতের।

عَلَيْهُ بَلَمٰى وَيُكُونَونَكَ الْخِطَابُ لَهُ بِالَّذِيثَنَّ صِنْ دُونِيهِ م أي الأصنيام أنْ تَسَعَنُ لَدُ أوْ تَخْبِلَهُ وَمَنْ يُصْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ.

- अत १८० व्याता के ठात वामा नवी 😅 - अत १८० विकार का जाना कि ठात वामा नवी যথেষ্ট নন। হাা, অবশাই যথেষ্ট। অথচ তারা আপনাকে আল্লাহ তা আলার পরিবৃত্তে অন্যান্য উপাস্য মূর্তিসমূহের ভয় দেখায়। অর্থাৎ মূর্তিসমূহ তাকে হত্যা করার ও উন্মাদ করে দেবে ইত্যাদি। আল্লাহ যাকে গোমরাহ করেন তার কোনো পঞ্জদর্শক নেই :

ला ७१. जाहार ला आता सारक (स्भारसल नान करतन जात). وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلُ ﴿ ٱلْبُسَ اللُّهُ بعَزِيْرَ غَالِبِ عَلَى آمَرِه ذِي انْتِقَامِ مِنْ أَعْدَائِهِ بَلْي .

७ . ७٨ الله عنه अपनि जापनत जास्करक जिल्ला करतन, जानमान ७ . وَلَــَـِـنْ لَامُ قَــَسَــِم سَـــُالْــتَـ كُهُـمْ مَّــن خَــلَــقَ السَّمْ مُواتِ وَالْأَرْضُ لَيَهُ فَهِ لُنَّ اللَّهُ مَا قُلْماً أَفُر أَيتُم مَّا تَدْعُونَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اَيِ الْأَصْنَامَ إِنْ أَرَادَنِىَ اللَّهُ بِيضَرِ هَلْ هُنَّ كُشِفْتُ ضُيرُه لا أَوْ أَرَادَنِيْ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُسْسِكَاتُ رَحْسَتِهِ ﴿ لاَ وَفِسْنِي قِسَراً عَ بالإضافة فيبهما قُل حسبى الله معكيه لَتُ كُلُ الْمُتَوَكِّلُونَ يَتِقُ الْوَاثِقُونَ .

. قُلُ يُلْقَوْم اعْمَلُوا عَلْى مَكَانَتِكُمْ حَالَتِكُمْ إِنِي عَامِلٌ ، عَلَى حَالَتِي فَسُوْفَ 

مِّنْ مَوْصُولَةً مَفَعُولُ الْعِلْمِ يُأْتِينِهِ عَذَابٌ يُخْزِيْهِ وَيَوِلُ بَنْزِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُتَقِبْكُ دَائِمُ هُوَ عَذَابُ النَّارِ وَقَدْ أَخْزَاهُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ .

٤٤. إِنَّا ٱنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ لِلنَّاسِ بِالْعَقِّ مِ مُتَعَلِّقُ بِأَنْزَلَ فَهُنِ اهْتَدُى فَلِنَكُسُ لِا اهْتِدَازُهُ وَمُنْ ضَلُّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا عَ وَمُ أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيْلِ فَتَجْبِرُهُمْ عَلَى الْهُدَى .

পথভ্রষ্টকারী কেউ নেই। আল্লাহ তা'আলা কি তার হুকুমের প্রতি পরাক্রমশালী ও তার শক্রুদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণকারী ননঃ

জমিন কে সৃষ্টি করেছেন? এর লাম কসমের জন্য তারা অবশ্যই বলবে আল্লাহ! বলুন, তোমরা ভেবে দেখেছ কি. যদি আল্লাহ তা'আলা আমার অনিষ্ট করার ইচ্ছা করেন,তবে তোমরা আল্লাহ ব্যতীত যাদেরকে ডাক, যে সমস্ত মূর্তিসমূহের পূজা কর তারা কি সে অনিষ্ট দূর করতে পারবেং কখনো না । অথবা তিনি আমার প্রতি রহমত করার ইচ্ছা করলে তারা কি তা আটকে দিতে পারবে? না, কখনো না অন্য কেরাত মতে তাঁ তাঁত ও তাঁত কাফতের সাথে ব্যবহৃত হয়েছে বলুন, আমার পক্ষে আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট । নির্ভরকারীরা তারই উপর নির্ভর করে ।

৩৯. বলুন! হে আমার কওম, তোমরা তোমাদের জায়গায় অবস্থায় কাজ কর। আমি আমার অবস্থায় কাজ করছি। সত্তরই তোমরা জানতে পারবে।

৪০. কারো কাছে অবমাননাকর আজাব ও চিরস্তায়ী শান্তি জাহান্নামের আজাব নেমে আসে। আল্লাহ তাদেরকে বদর যুদ্ধে অপমানিত করেছেন। 🏅 ইসমে মাওসূল ্র্র্র্র্র -এর মাফউল বিহী।

8১. আমি আপনার প্রতি সত্যধর্মসহ কিতাব নাজিল করেছি - انَّـرُلُ . بالْحَـقُ अान्त्यत कन्गानकत्व সম্পর্কিত অতঃপর যে সং পর্থে আসে সে নিজের কল্যাণেই হেদায়েত গ্রহণ করে। আর যে পথদ্রষ্ট হয় সে নিজেরই অনিষ্টের জন্য পথদ্রষ্ট হয়। আপনি তাদের <u>জনো দায়ী নন</u> যে, তাদেরকে জোরপুর্বক হেদায়েত

# তাহকীক ও তারকীব

अदे ठाफजीतित घाता উप्मणा दाला এ विष्ठप्रित मित्त देशित करा त्यं, वेर्बोर्ड करा त्यं, वेर्बेर्ड करा त्यं, वेर्बोर्ड करा त्यं, वेर्बेर्ड करा त्यं, वेर्वेर करा त्यं, वेर्बेर्ड करा त्यं, वेर्बेर करा त्यं, वेर्वेर करा त्यं वेर्य वेर्वेर करा त्यं वेर्वेर करा त्यं वेर वेर्वेर करा त्यं वेर्वेर

মুবালাগা রূপে صَادِقُ মুফাসদির (র.) مَدُولُ হারা কুরআন উদ্দেশ্য নিয়েছেন। আর কুরআন যা صَدُق মুবালাগা রূপে না হয়েছে।

اَلَبْسَ वृष्कि करत सूत्तात्वत अतुमतन करतात्वत । त्रामृत ﷺ वृष्कि करत सूत्तात्वत अतुमतन करतात्वत । قَوْلُهُ بُلْسَي على الله على الله يَاكُمُ اللّهُ يَاكُمُ اللّهُ يَاكُمُ اللّهُ عِنْهُ करत रम रसन वर्तन بلل करत रम रसन वर्तन सूत

-[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

এর অর্থে হয়েছে। এই ইবারত বৃদ্ধিকরণ দ্বারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব - اَلَسَّيِّ وَالْحَسَنُ । এটা - فَوَلُمُ أَسُوءَ وَأَحْسَنُ দেওয়া উদ্দেশ।

প্রশ্ন. উন্নিথিত আয়াত দারা জানা যায় যে, আল্লাহ তা আলা সত্যায়নকারী মুমিনগণের অধিক নেককাজের পুরস্কার দিবেন, আর অতি জঘনা মন্দ কর্মকে ক্ষমা করে দিবেন। এতে নেক আমল ও বদ আমলের উল্লেখ নেই। মুফাসসির (ব.) উল্লিখিত ইবারত বৃদ্ধি করে উত্তর দিয়ে দিয়েছেন যে, المنظمة الله তার অর্থে ব্যবহার হয়নি; ববং المنظمة المنظمة

এটা বাবে مُبِلَّدٌ عام به الله عنه المعالمة عنه المعالمة عَبْلًا عَمْدُ عَمْر عَامَا الله عَمْدُ الله عَمْدُ ا عَلَى فَا عَمْدُ اللهِ عَمْدُ عَلَيْهُ عَمْدُ اللهِ عَمْدُ اللهِ عَمْدُ اللهُ عَامِ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَامُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُا لِمُعْمُ اللهُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُا اللهُ عَمْدُ اللهُ عَامُ عَمْدُ اللهُ عَمْدُاللَّهُ عَمْدُ اللّهُ عَمْدُاللّهُ عَمْدُ اللّهُ عَمْدُاللّهُ عَمْدُاللّهُ عَلَالل

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

#### পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক :

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে মুমিন ও কাঞ্চের, তাওহীনপদ্ধি ও মুশরিকের মধ্যকার পার্থকা একটি দৃষ্টান্ত দ্বারা বর্ণনা করা হয়েছে, আর একথা সুস্পষ্টভাবে ঘোষণা করা হয়েছে যে, শিরকের অমার্জনীয় পরিণতি অশান্তি-অকল্যাণ এককথায় সর্বনাশ ব্যক্তীত আর কিছুই নয়। মানব স্কীরনে শান্তি ও কল্যাণ নিশ্চিত করতে হলে জীবনকে সার্থক করতে হলে অবশাই মানুষকে আল্লাহ তা'আলার একত্বানে পরিপূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে। এ সতা উদ্ধাসিত হবার পরও যারা আল্লাহ তা'আলার একত্বানে বিশ্বাসী হয় না: বহুং আল্লাহ তা'আলার প্রতি মিধ্যা আরোপ করে, যেমন ফেরেশতানেরকে আল্লাহ তা'আলার কন্যা বলে অপবাদ দেয়, নিউন্বিল্লাহ নিন বালিক।

আর্থাং এমন কান্দেরদের আবাসস্থল কি দোজ্য নয়ং অর্থাং এমন কান্দেরদের ছায়ী ঠিাকান অবশাই দোজ্যে হবে, আর তা তাদের অন্যায় অনাচারের কারণেই হবে।

শ্রিষ্কনবী — -কে সান্ত্রনা : এ আয়াতে প্রিয়নবী — এর জন্যে বিশেষ সান্ত্রনা রয়েছে এ মর্মে যে, হে রাসূল — !
কান্তেররা যদিও আপনাকে মিধ্যাজ্ঞান করে এবং পদে পদে আপনাকে কই দেওয়ার অপচেষ্টা করে, আপনি এজন্যে দুঃবিত হবেন
না এবং তাদের বিস্তুদ্ধে কোনো প্রকার শান্তিমূলক ব্যবহা গ্রহণের কথাও চিন্তা করবেন না। কেননা তাদের শান্তির জন্য দোজবই
যথেষ্ট। আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে দোজবের স্থায়ী অধিবাসী করে দিয়েছেন, তারা কবনো দোজবের কঠিন শান্তি থেকে নিজ্ঞার
পাবে না।

- نَعُولُهُ وَالْبِذِيْنَ جَاءَ بِالسَمِدَّقِ وَصَدَّقَ بِهِ ٱوُلَّئِكَ هُمُ الْمُتَّعُونَ- अर्थार पात एवं रणत पर निरार धात एवं रणत ।

স্বীমান ও নেক আমলের ওন্ত পরিপতি: পূর্ববর্তী আয়াতে কাফেরদের অন্যায়-অনাচার ও তাদের শান্তির কথা ঘোষণা করা ব্য়েছে। আর এ আয়াতে প্রিয়নবী 🏯 -এর অনুসারী মুমিনগণের ঈমানও নেক আমলের গুভ পরিণতির কথা ঘোষণা করা ব্য়েছে।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এ আয়াতে প্রিয়নবী 🊃 এবং তাঁর উশ্বত ও পূর্বকালের সমস্ত আম্বিয়ায়ে কেরাম এবং তাদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারীদের তত পরিবর্তি ঘোষণা করা হয়েছে।

কালবী এবং আবুল আলীয়া (র.) বলেছেন, পবিত্র কুরআন আনয়নকারী হলেন হযরত রাসূলুরাহ্চ্চ্চ্চ্য এবং সর্বপ্রথম তার প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারী হলেন হযরত আবু বকর (রা.)।

হধরত স্থান্য (র.) বলেছেন, পরিত্র কুরআন আনরনকারী হলেন হবরত রাস্লে কারীম 🚃 আর তার প্রতি প্রথম ঈয়ান আনরনকারী হলেন হবরত আলী (রা.)।

হয়রত কাতাদা (ব.) এবং মুকাভিল (ব.) বলেছেন, সত্যাকে নিয়ে এসেছেন প্রিয়নবী 🚃 আর তার কথায় বিশ্বাস স্থাপন করেছেন মুমিনগণ :

হয়রত আতা (র.) ধলেছেন, সভাকে আনয়নকারী ছিলেন সমস্ত আদিয়ায়ে কেরাম আর যুগে যুগে যারা তাদের অনুসরণ করেছেন, তাদের সকলের উদ্দেশ্যই রয়েছে আলোচ্য আয়াতের সুসংবাদ যে, তারা হলেন প্রকৃত মোরাকী-পরহেঞ্গার। –্তিফসীরে অরমী ব.২৪, পু.৩, তাদশীরে মায়রী, ব.১০, পু.১৭২-৭৩, তাফশীরে ফুল মাআনী, ব.২৪, পু.৩,

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) লিখেছেন, তাফসীরকার হযরত মুজাহিদ (র.), কাতাদা (র.) হযরত রবী ইবনে আনাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, সত্য আনম্যনকারী হলেন হযরত রাসূলে কারীম 🏥 আর তার প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারী হলেন, সেসব লোক যারা তার প্রতি ঈমান আনে। যারা প্রিয়নবী 🚞 -এর প্রতি ঈমান এনেছেন, তাদের মধ্যে সর্বপ্রথম স্থান হলেন হযরত আবৃ বকর (রা.)। –িঅফসীরে ইবনে কাছির, তিন্নু পার ২৪, পৃ. ৩; তাফ্পীরে মাঅরিফুল কুরমান, কৃত অল্লামা ইদরীস কাছলন্তী (র.) খ. ৬, পৃ. ৮০

অর্থাৎ তাদের কাক্তিত সবকিছুই রয়েছে 
قُولُهُ لَهُمْ مَّا يَشَاءُونَ عِنْدَرَبُهُمْ ذَٰلِكَ جَزَوُ الْمُحْسِينُنَ 
তাদের প্রতিপালকের নিকট, এটিই নেককারদের পুরস্কার।

তাফসীরকারগণ লিখেছেন, ঈমানদার ও নেককার লোকদের জন্যে বিশেষ কোনো পুরস্কারের কথা না বলে জান্নাতবাসীগণের আনন্দ বৃদ্ধি করার নিমিত্তে ঘোষণা করা হয়েছে যে, জান্নাতবাসীগণ যখন যা কিছুর আকাক্ষা করবেন, অনতিবিলয়ে তারা তা পাবেন। হানীস শরীষ্ণে এ বিবরণ স্থান পেয়েছে যে ঐ বস্তুটি তিনি বাচ্ছেন। এমনিভাবে যখন কিছু পরিধান করার ইচ্ছা করবেন, তখন দেখবেন যে তার কাক্ষিত পোষাক তিনি পরে আছেন। এটিই হলো নেককার মু'মিনদের জন্যে আল্লাহ তা'আনর পুরস্কার।

বকুতঃ আল্লাহ তা আলা তার নেককার বাদানেরকে উত্তম এবং উৎকৃষ্টতম পুরন্ধার দান করবেন। তাধু তাই নয়; বরং তাদের জীবনের যাবতীয় গুনাহ এবং ক্রেটি বিচ্চাতি ক্ষমা করে তাদেরকে নিকলম্ব করে তুলবেন। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছেকরিবিনর যাবতীয় গুনাহ এবং ক্রেটি বিচ্চাতি ক্ষমা করে তাদেরকে নিকলম্ব করে তুলবেন। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছেকরেছিল, আল্লাহ তা আলা তা ক্ষমা করে দেবেন এবং তাদের নেক আমলের জন্যে তাদেরকে ছওয়াব দান করবেন। আল্লামা
সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) লিবেছেন, এ আয়াত দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা আলা দয়া করে মুমিন বান্দার করীরা
গুনাহ মাফ করে দেবেন। কেননা আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে- الله المؤلفي عبد المؤلفي عبد المؤلفي সবচেয়ে বেশি মন্দ যা, আল্লাহ তা আলা সে গুনাহও মাফ করবেন। যবন করীরা গুনাহ মাফ করা হবে, তবন
সভাবিকভাবে সগীরাহ গুনাহও আল্লাহ তা আলা ক্ষমা করে দেবেন। আর ভাদের নেক আমলের জন্যে উত্তম বিনিময় তথা ছওয়াব
দান করবেন।

মুকাতিল (র.) বলেছেন, এ কথার তাৎপর্য হলো, আল্লাহ তা'আলা তাদের নেক আমলসমূহের অশেষ ছওয়াব দান করবেন, তবে বদ আমলের কোনো শান্তি দেবেন না; বরং পেগুলো ক্ষমা করবেন। এটি দয়াময় আল্লাহ তা'আলার দয়া বাতীত আর কিছুই নয়। —[ডাফসীরে মাযহারী, খ. ১০, পু. ১৭৪]

কাফেররা একবার রাসুলুন্নাহ তা সাহাবারে কেরামকে একথা বলে তয় কিব্রেছিল যে, যদি আপনি আমাদের প্রতিমাদের প্রতি বে-আদবী প্রদর্শন করেন, তবে তানের কোপানল থেকে আপনাকে কেউ বাচাতে পারবে না; তানের প্রতাব ধুব সাংঘাতিক। এ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে আলোচা আয়াত অবতীর্ণ হয় এবং ক্রবাবে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা কি তার বান্দার পক্ষে যথেষ্ট ননঃ

সেজন্যেই কোনো কোনো তাফসীরবিদ এখানে বান্দার অর্থ নিয়েছেন বিশেষ বান্দা অর্থাৎ রাসুলুত্বাহ 🚎 । অন্য তাফসীরবিদগণ বলেন যে, এখানে যে কোনো বান্দা বোঝানো হয়েছে। এ আয়াতের অপর এক কেরাত 🞾 বর্ণিত আছে। এ কেরাত দিঠীয় তাফসীরের সমর্থক। বিষয়বস্থ সর্বাবস্থায় ব্যাপক অর্থাৎ আয়াহ তা'আলা তার প্রত্যেক বান্দার জন্যাই যথেষ্ট।

শিকা ও উপদেশ : يَكُثُونُونُكُ بِالَّذِيْنَ مِنْ دُونِي অর্থাৎ কাফেররা আপনাকে তাদের মিথ্যা উপাস্যদের কোপানদের ভয় দেখায়। এ আয়াত পাঠ করে পাঠকবর্গ সাধারণত মনে করে যে, এটা আর কি, এতে রাস্পুল্লাহ 🚟 -এর প্রতি কাফেরদের হুমকি বর্ণনা করা ইয়েছে মাত্র। তারা এ বিষয়টি অনুধাবন করতে চেষ্টা করে না যে, এতে আমাদের জন্য কি পথনির্দেশ রয়েছে। অথচ সুম্পষ্ট ব্যাপারে এই যে, যে ব্যক্তি কোনো মুসলমানকে ভয় দেখিয়ে বলে, তুমি অমুক হারাম অথবা পাপ কান্ধ না করলে তোমার উর্ধ্বতন কর্মকর্তা অথবা শাসকশ্রেণি তোমার প্রতি রাগান্তিত হবেন এবং তোমার ক্ষতি করবেন, এরূপ ভীতি প্রদর্শনকারী ব্যক্তিও এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত, যদিও সে মুসলমান হয়। আমাদের সমাজে এরূপ ঘটনার ব্যাপক প্রচলন রয়েছে। অধিকাংশ চাকরির ক্ষেত্রে আল্লাহ তা'আলার বিধানাবলি অমান্য করবে, না অফিসার বর্গের কোপানলের শিকার হবে, এরূপ টানা পড়েনের সমুখীন হতে হয়। আলোচ্য আয়াত তদের সবাইকে নির্দেশ দিচ্ছে যে, আল্লাহ তা আলা কি তোমাদের হেফাজতের জন্য যথেষ্ট ননঃ তোমরা খাঁটিভাবে আল্লাহ তা'আলার জন্য গোনাহ না করার সংকল্প করলে এবং আলাহ তা'আলার বিধানারলির বিপক্ষে কোনো শাসক ও কর্মকর্তার রক্তচক্ষর পরওয়া না করলে আল্রাহ তা আলার সাহায্য তোমাদের সাথে থাকরে। বেশির চেয়ে বেশি চাকরি নষ্ট হয়ে গেলেও আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জীবিকার অন্য ব্যবস্থা করে দেবেন। নিজেই এ ধরনের চাকরি ছেডে দেওয়ার চেষ্টায় থাকা মসলমানের কর্তব্য। কোনো উপযক্ত জায়গা পেয়ে গেলে অনতিবিলম্বে এ ধরনের চাকরি ত্যাগ করা উচিত।

#### অনুবাদ :

٤٢. اللُّهُ يَتَوَقَّى الْانْفُسَ حِيثُنَ مَوْتِهَا ويَتَوَفَّى الَّتِي لَمْ تَكُنُّ فِي مَنَامِهَا ءِ أَيْ بِتَوَفَّاهَا وَقْتَ النَّوْمِ فَيُهُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَكَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرِي إِلْنِي أَجَلِ مُسَمِّى ط أَيْ وَقَتَ مَوْتِهَا وَالْمُرْسَلَةُ نَفْسُ التَّمْيِيْز تَبَقْي بِدُوْنِهَا نَفْسُ الْحَيْوةِ بِحِلَافِ الْعَكْسِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ الْعَذُكُودِ لَاٰيْتٍ دَلَالَاتٍ لِيُقَوْمِ يَتَفَكُّرُونَ فَيَنْعَلُمُونَ أَنَّ الْـقَادِرَ عَـلُـى ذٰلِـكَ قَادِرُ عَـلَـى الْبَعْثِ وَقُرِيشُ لَمْ يَتَفَكُّرُواْ فِي ذَٰلِكَ.

أَم بَلُ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْن اللُّهِ أَي الْاصْنَام أَلِهَةً شُفَعًا مَا عِنْدَ اللَّهِ بزَعْمِهِمْ قُلَ لهم أيشَفَعُونَ وَلُو كَانُوا لاَ يَمْلَكُونَ شَيْئًا مِنَ الشُّفَاعَةِ وَغَيْرِهَا وَّلاَ يَعْقِلُونَ إِنَّكُمْ تَعَبِدُونَهُمْ وَلَا غَيِرَ ذَٰلِكَ لَا .

٤٤. قُلْ لَلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيْعًا مِ أَيْ هُوَ مُخْتَصُّ بِهَا فَلاَ يَشْفَعُ أَحَدُّ إِلَّا بِإِذْنِهِ لَهُ مُلْكُ السُّمُوتِ وَالْأَرْضِ ﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ .

السَّمَّازُتُ نَفَرَتَ وَانْقَضَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِجِ وَاذَا ذُكِرَ الَّذِيثُنَ مِنْ دُونِهُ أَي الْأَصْنَامِ إِذَا هُمَّ يَسْتَبْشِرُونَ . ৪২, আল্লাহ তা'আলা মানুষের প্রাণ হরণ করেন তরে মুহ্যুর সময়্ আর যে মরে না তার প্রাণ হরণ করেন তার নিদ্রাকালে। অর্থাৎ তাকে নিদ্রার সময় রহ কবজা করেন অতঃপর যার মৃত্যু অবধারিত করেন তার রূহ হরণ করেন এবং অন্যান্যদেরকে এক নির্দিষ্ট সময় তথা মৃত্যুর সময় পর্যন্ত ছেড়ে দেন। ছেড়ে দেওয়া রুহ নফসে তামীয় যা ব্যতীত নফসে হায়াত বাকি থাকে পক্ষাব্যর এর বিপরীত সম্ভব নয় অর্থাৎ নফসে হায়াত ব্যতীত নফসে তামীয় বাকি থাকে না : নিশ্চয়ই এতে উল্লিখিত বিষয়সমূহে চিন্তাশীল লোকদের জন্য নিদর্শনাবলি রয়েছে ৷ অতএব তারা জানবে নিক্যই এসমন্ত বিবধয়ের উপর শক্তিশালী সত্তা পুনক্রথানের উপরও সামর্থ্য রাখে। কিন্তু করাইশরা এটা চিন্তা করে ন।

১٣ ৪৩. বর<u>ং তারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত</u> মূর্তিসমূহকে উপাস্যরূপে গ্রহণ করেছে ও তাদের বিশ্বাস মতে মূর্তিসমূহকে আল্লাহ তা'আলার কাছে সুপারিশকারী গ্রহণ করেছে ৷ আপনি তাদেরকে বলুন, তারা কি সুপারিশ করবে? যদিও তারা সূপারিশ ইত্যাদির এখতিয়ার রাখে না ও তারা বুঝে না তোমরা যে তাদের অর্চনা করছো এবং না অন্য কিছু বুঝে। তারা কিছুই বুঝে না।

৪৪. বলুন, সমস্ত সুপারিশ আল্লাহ তা'আলারই ক্ষমতাধীন অর্থাৎ সুপারিশ আল্লাহ তা'আলার জন্য নির্দিষ্ট। অতএব তার অনুমতি ব্যতীত কেউ সুপারিশ করতে পারবে না। আসমান ও জমিনে তারই সাম্রাজ্য অতঃপর তারই কাছে তোমরা প্রত্যাবর্তিত হবে।

دون الهجر الله وحدة أى دون الهجر هم الله وحدة أى دون الهجر علم عاقات علم الله والمجروب علم المجروب م তা আলার নাম উচ্চারণ করা হয় তখন যারা পরকালে বিশ্বাস করে না, তাদের অন্তর সংকৃচিত হয়ে যায়, আর যখন আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য উপাস্য মূর্তিসমূহের নাম উচ্চারণ করা হয়, তখন তারা আনন্দে উল্পুসিত হয়ে উঠে :

٤٦ ٥٥. قُل اللَّهُ مُ بِعَنْدٍ كَا اللَّهُ فَاطَ ٤٦ ٥٥. قُل اللَّهُمُّ بِعَنْدٍ كَا اللَّهُ فَاطَ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ مُبْدِعُهُ مَا غِلْمَ الْغَيْب وَالشُّكَادَةَ مَا غَابَ وَمَا شُرُّهُ مَا شُرُّهُ مَا أَنْتُ تَحْكُمُ بِينَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيه يُخْتُلِفُونَ مِنْ أَمْرِ الدِّينِينِ إِهْدِنِى لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ.

অদুশ্যের জ্ঞানী, 📫 িটি আর্টা ত -এর অর্থে আপনিই আপনার বান্দাদের মধ্যে ফয়সালা করবেন ঐ ধর্মীয বিষয়ে যাতে তারা মতবিরোধ করতো। আপনি তাদের মতবিবোধ বিষয়ে আমাকে সঠিক পথের দিকে পথ পদর্শন ককন।

دُن اللَّذِيْنَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ ٤٧ ه٩. تول مَا فِي الْأَرْضِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا لَا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّا ا جَمِيْعًا وَمِثْلُهُ مَعَهُ لأَفْتُدُوا بِهِ مِنْ سُوَّءٍ الْعَدَابِ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ م وَبَدَا ظَهَر لَهُمْ مِنَ الله مَالُم يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ يَظُنُونَ -

তার সাথে সমপরিমাণ আবো থাকে তবে অবশটে তাবা কিয়ামতের দিন সে সবকিছই আজাব থেকে নিষ্কৃতি পাওয়ার জন্য মুক্তিপণ হিসেবে দিয়ে দিবে। অথচ তারা দেখতে পাবে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে এমন শান্তি যা তারা কল্পনাও করতো না।

وَيَدَا لَهُم سَيّاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ نَزَلَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يسْتَهْزِ وَنَ أَي الْعَذَابَ. فَاذَا مَسٌ الْانْسَانَ الْحِنْسَ ضُرٌ دُعَانًا : ثُمُّ اذَاخُولُنْهُ أَعَظِينَاهُ نِعْمَةً انْعَامًا مِنَّا قَالُ إِنَّامًا أُوتِينَتُهُ عَلَى عِلْم و مِنَ اللَّهِ بِاَنِيْ لَهُ اَهِلُ بِلَّا هِيَ آيَ الْقَوْلَةُ فِعْنَاةً بَلِيَّةُ يُبِتَكِي بِهَا الْعَبِدُ وَلٰكِنَّ اكْثَرُهُمْ

. ১ ৪৮. আর তাদের সামনে প্রকাশ পাবে, তাদের দুকর্মসমূহ এবং যে আজাবের ব্যাপারে তারা ঠাট্রা-বিদ্রুপ করতো তা তাদেরকে ঘিরে নেবে।

قَدْ قَالَهَا الَّذِينُنَ مِن قَبْلِهِمْ مِنَ الْأُمْيَمِ كُفَّارُونَ وَقُومُهُ الرَّاصِيْنَ بِهَا فَكَّ اغْنَى عَنْهُمْ مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ.

لا يَعَلَمُونَ أَنَّ التَّخُويلُ إِسْتِذَراجُ وَامْتِحَانُ.

৪৯. মানুষকে যখন দঃখ কষ্ট স্পর্শ করে তখন সে আমাকে ডাকে, এরপর যখন আমি তাকে আমার পক্ষ থেকে নিয়ামত দান করি তখন সে বলে, এটা তো আমাকে এজন্যে দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার জানা মতে আমি এটার উপযুক্ত। বরং তাদের এ জাতীয় কথাবার্তা এক পরীক্ষা যা দ্বারা বান্দাদের পরীক্ষা করা হয়। কিন্তু তাদের অধিকাংশই জানে না। এই নিয়ামত দান তাদের জন্যে পরীক্ষা ও সুযোগ দেওয়া :

৫০. তাদের পূর্ববর্তী উন্মতগণও যেমন, কার্ক্ন ও তার প্রতি অনুগত কণ্ডম তাই বলতো অতঃপর তাদের কৃতকর্ম তাদের কোনো উপকারে আসেনি :

ें مَا كُسُونَ وَ ١٥٠ ١٥ . فَاصَالُهُمْ سُبِأَتُ مَا كُسُونَ اللهُ وَاللَّهُ مُ سُبِأَتُ مَا كُسُونَ اللّ جَزَاؤُهَا وَالَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هَٰوُلًا ۚ إِي قُرَيْشِ رو ، وق را و الراب و الراب و و الما الراب و الما الماب و الماب بمُعْجِزِيْنَ بِفَائِتِيْنَ عَذَابِنَا فَقُحِطُوا سَيْعَ سِنِينَ ثُمُّ وُسِعَ عَلَيْهِمْ.

०४ ৫२. छात्रा कि कात्न गा त्य, आल्लार छा आला याद करना छात्र। وررز پوسعه لمن پشتاه امتحانًا ويقد م يُضيفُهُ لِمَنْ يَّشَاءُ إِبْتِلاً ۚ إِنَّ فِنَي ذَلِكَ لَايْتِ لِكُوْمِ بُوْمِنُونَ .

প্রতিদান। কুরাইশদের যারা পাপী তাদের প্রতিও তাদের দ্রম্যের প্রতিদান পৌছবে। তারা তাদের শাস্তিকে প্রতিহত করতে পারবে না। অতএব তাদেরকে সাত বৎসর দর্ভিক্ষ দ্বারা শাস্তি দেওয়া হয়েছে অতঃপর তাদের কাছে স্বচ্ছলতা ফিরিয়ে দেওয়া হয়েছে।

রিজিক বৃদ্ধি করেন পরীক্ষামূলক ও যার জন্যে চানু পরিমিত করে দেন ! নিশ্চয়ই এতে বিশ্বাসী সম্প্রদায়ের জন্যে নিদর্শনাবলি রয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

। अत्र नेपार, षर्थ- स्त ऋर कवज करत - رَاحِدْ مُذَكَّرْ غَانِبْ २७ مُضَارِعٌ २ए७ تَفَكُّرُ वात قُولُهُ يَسَوَفّي يَغْبِضُ الْأَرْزُ عَ مِنْدَ خُضُورٍ أَجَالِهَا अर्था९ يَتَرَفَّى الْأَنْفُسَ । রহ বহৰচন অর্থ- রহ, জান : فَوْلُـةُ أَشْفُسَ হলো হলো মুবতাদা مُشْعَلُونُ হুলো মুবতাদা وَمِيْنَ مُوتِهَا হয়ে খবর খবর اللّهُ عَلَى الْاَنْفُسُ হলো মুবতাদা اللّهُ عَلَمْ उद्या हराता ; ظُرِف १७ يَسْرَفُى राता فِي مَشَامِهَا १९०३ و ٱنفُسَ - مَعْطُوف राता ٱلْيِّسِ لَمْ تَكُثُ आह خرف عُطْف যে সকল নফসসমূহের মৃত্যুর সময় আসেনি তাদেরকে শরনের সময় কবজা করে নেয়। এই অর্থেই হয়েছে আল্লাহ তা আলার وَهُو الَّذِي يَتَوَفُّكُم بِاللَّبِيلِ - ١٩٩٦

## মৃত্যু এবং ঘুমে রূহ কবজা করা এবং উভয়ের মধ্যে পার্থক্য :

्मात्मत वर्ष इस्ता तख्या वरः कवका कवा। এই आग्राएत उस्ना इस्ता वरी वना ए. تَرْثَى: قَوْلُهُ بِتَوَقَّى الْإِنْفُسَ প্রাণীনের রূহ সর্বাবস্থায়ই আল্লাহ তা আলার 🕹 🕰 এবং তারই হুকুমের অধীন। তিনি যখন ইচ্ছা কবজা করেন। এই আল্লাহ তা আলার عُصُرُّن এর একটি প্রকাশ্য নমুনা প্রতিটি প্রাণী নিয়মিত অবলোকন করে থাকে। নিদ্রার সময় তার রহ এক হিসেবে করজা হয়ে যায়। এরপর জাগ্রত হওয়ার সময় ফিরিয়ে দেওয়া হয়। সর্বশেষে এমন একটি সময় আসবে যে. একেবারেই করচ্চ হয়ে যাবে। কিয়ামতের পূর্বে আর ফিরে আসবে না।

মাযহারী গ্রন্থকারের তাহকীক : তিনি বলেন, রহ কবজা করার উদ্দেশ্য হলো∸ শরীরের থেকে রহের সম্পর্ক ছিন্ন করে দেওয়া। কংনো এই সম্পর্ক প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য উভয়ভাবেই শেষ করে দেওয়া হয়। এর নাম হলো মৃত্যু। আর কখনো ভধুমাত্র প্রকাশ্য ছিন্ন করে দেওয়া হয় অপ্রকাশ্যভাবে বাকি থাকে। এর প্রতিক্রিয়াটা এই হয় যে, তধুমাত্র অনুভূতি ও নড়াচড়ার ইচ্ছা যা জীবনের প্রকাশ্য নিদর্শন তা ছিন্র করে দেয়। আর অপ্রকাশ্য সম্পর্ক বাকি থাকে। যার কারণে সে শ্বাস নেয় এবং জীবিত থাকে।

আয়াতে كُونَى শশটি কবজ অর্থে কুন্ন ক্রিন্ত এক তিরিতে উভয় অর্থকে শামিল করে। মৃত্যু এবং নিদ্রা উভয়ের মধ্যে কং কবজের এই পার্থকা যা উপরে বর্ণনা করা হয়েছে। হয়রত আলী (রা.)-এর উঠি অনুপাতেও এ মতের সমর্থন হয়। তিনি বর্লেন, শহনকালে কর শরীর থেকে বের হয়ে যায়। কিন্তু একটি ঝলকের মাধ্যমে রূহের সম্পর্ক শরীরের সাথে অবশিষ্ট থাকে। যার ফলে সে জীবিত থাকে। এভাবে ঝলকের সম্পর্কের কারণে সে স্বপ্নে দেখে। এরপর এই স্বপ্ন যদি والمرافقة করে সম্পর্কের সম্পর্কের করেণে সে স্বপ্নে দেখে। এরপর এই স্বপ্ন যদি আরু করে এই স্বপ্ন যদি আরু করে এই স্বপ্ন যদি আরু করে এই স্বপ্ন যদি আরু স্বিক্ত অন্তর্জুক হয়ে যায়। এই স্বপ্ন এই স্বপ্ন করে সত্ত করে করে করে করে অত্ত্বিক হয়ে যায়। এই স্বপ্ন এই স্বপ্ন করে সভা সত্ত স্বপ্ন হয় না। —[মা'আরিফ]

হযরত শাহ ওয়ালী উল্লাহ (র.)-এর তাহকীক: শাহ সাহেব (র.) বলেন, নিদ্রায় প্রতিনিয়ত জান নিয়ে নেওয়া হয়। এরপর পুনরায় ফিরিয়ে দেওয়া হয়। এটাই আবেরাতের নিশান। জানা পেল যে, নিদ্রায়ও জান নিয়ে নেওয়া হয়। যেমন মৃত্যুতে জান নিয়ে নেওয়া হয়। এটাই আবেরাতের নিশান। জানা পেল যে, নিদ্রায়ও জান নিয়ে নেওয়া হয়। যেমন মৃত্যুত জান নিয়ে নেওয়া হয় লাই কান কান কান কিছে নেওয়া হয় তবে সেটাই মৃত্যু। এই জান হলো সেটা যাকে হল বলে। আর এক জান হলো সেটা যার ঘারা নিঃশ্বাস চলে এবং নড়াচড়া করে এবং খাদ্য হজম হয় এই দ্বিতীয় জান মৃত্যুর পূর্বে নিয়ে নেওয়া হয় না। - ভিরজনায়ে শায়পুল হিন্দ্র

ইমাম বগতী হযরত আলী (রা.) হতে বর্ণনা করেছেন নিদ্রায় রহ বের হয়ে যায়। কিন্তু مُصَلِّ (ঝলক) -এর মাধ্যমে এর বিশেষ সম্পর্ক শরীরের সাথে বিদ্যামান থাকে। যার দ্বারা হায়াত বাতিল হয় না। যেমন সূর্য লক্ষ কোটি মাইল দূরে থেকেও وُصَلَّ -এর মাধ্যমে জমিনকে গরম রাথে। এর দ্বারা প্রকাশ হয় যে, নিদ্রার সময়ও সেই বস্তুই বের হয় যা মৃত্যুর সময় বের হয়। তবে وَرَجْعُلُوْ -এর সম্পর্ক সেরূপ হয় না যেরূপ মৃত্যুর মধ্যে হয়ে থাকে। -[তরক্তমায়ে শারখুল হিন্দ]

ইমাম যুজাজ (র.) বলেন, প্রতিটি মানুষের দৃটি نَفْس تَعْبَيْنِ بِم ইয় । এক হলো সেই بِنَفْس تَغْبِينِ بِم या নিদ্রার সময় শরীর থেকে পৃথক হয়ে যায় । আর ছিতীয় হলো نَفْس تَعْبَيْنِ যা নিদ্রার সময় শরীর থেকে পৃথক হয়ে যায় । আর ছিতীয় হলো এইটি মখন এই نَفْس مَعْبَرْنَ মখন এই نَفْس عَبَاتُ দৃর হয়ে যায় ৩খন জীবন প্রদীশ নিতে যায় এবং শ্বাস-প্রশ্বাস বন্ধ হয়ে যায় । নিদ্রায় য়য়ৢ ব্যক্তির বিপরীত । তার শ্বাস-প্রশ্বাস জারি থাকে । কূশায়রী বলেন, এতে দূরত্ব রয়েছে । কেননা আয়াত হতে যা বুঝা যায় তা হলো এই যে, উভয় সূরতেই দুর্কিটি হলো একই বকু । এ কারণেই বলেছেন, ঠুবুঁলি টুবুঁলি টুবুঁলি টুবুঁলি টুবুঁলি মায় তাকে আটকে রাখেন । অন্যথায় ছেছে দেন । প্রথম সূরতের নাম মৃত্যু । আর ছিতীয় সূরতের নাম নিদ্রা ।

ভাষকীকী কথা : বিচন্ধ কথা হলো মানুৰের মধ্যে ক্রহ মূলত একটি। তবে তার اَلَتَىٰ اَلَّهُ ইংসেবে একাধিক। (کَائِبٌ بَكُرُبُّنِ)

www.eelm.weebly.com

्वां अन्त हिम्म करता हासाह ता, शामगारि وَمُنَاوِعُ अने के हिम्म करता हासाह ता, शामगारि وَمُنَاوِعُهُ ﴿ وَمُنَا ﴿ अदादाः । उरा हैवात्रक हाता وَمُوا हिम्म करता हिम्साहिम करता हिम्साहिम وَمَا हिम्म करता हिम्साहिम وَمَا وَمُؤ اَنْ وَإِنْ कर्म कात्रत होता وَكَا क्षात कर्म وَمُوا وَمُؤْا بِهُوْوِ الْمُؤْمِنُ وَمُوا اللَّهِ مُنْظَانِهُ وَ كَانُواْ بِهُوْوِ الْمُسْتَعَانَ وَمُؤْنَا اللَّهِ مُنْظَانِهُ وَمُؤْنَا اللَّهُ مُنْظَانَا وَمُؤْنَا اللَّهُ وَمُنْظَانَا وَمُؤْنَا اللَّهُ وَمُنْظَانَا وَمُؤْنَا اللَّهُ وَمُنْظَانَا وَمُؤْنَا اللَّهُ وَمُنْظَانَا وَمُؤْنِا اللَّهُ مُنْظَانَا وَالْمُؤْنِّعُةُ وَالْمُؤْنِّعُةُ وَالْمُؤْنِّعُةُ وَالْمُؤْنِّا وَالْمُؤْنِّعُةُ وَمُؤْنِّا لِلْمُؤْنِّا اللَّهُ وَمُنْظَانِّا وَمُؤْنِّا لِلْمُؤْنِّا اللَّهُ وَمُنْظَانَا وَالْمُؤْنِّعُةُ وَالْمُؤْنِّعُةُ وَالْمُؤْنِّا وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّا وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ

রক্তি টির করে। ইন কিন্তু করে করে করে। কুটিক করে করে করি করি করে। ﴿ وَمُولُمُ قُل كِلنَّمَ الشَّفَاءُ لَمُ جَمِيسًا وَ اللَّهُ عَلَيْهُ الشَّفَاءُ لَهُ جَمِيسًا وَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

- । প্রস্ন بِرُوالسَّمَاعُمُ جُوبُمًا ছারা বৃঝা যায় যে, আল্লাহ তা আলা ছাড়া কারো সুপারিশের অধিকার হবে না। এবং কেউ কারো । সুপারিশ করবে না। অথহ হানীস দ্বারা জানা যায় যে, নবীগণ, আলেমগণ, শহীদগণ ও অন্যান্যরা সুপারিশ করবেন।
- ो উপ্তর. উপ্তরের সার হলো এই যে, যত প্রকার সুপারিশ হবে সেগুলো আল্লাহ তা'আলার অনুমতি সাপেক্ষেই থবে। কাজেই এই সুপারিশ ও আল্লাহ তা'আলার সাথে الله يَضْفُمُونَ إِلَّا لِمُنِ ارْتَمَشْمُ وَاللهِ اللهِ عَالَمُ اللهُ اللهِ عَاللهِ ইবশাদ الله করেছেন- مَنْ ذَالْكِنَّ يَسُنْفُعُ عِنْدُمَ الْإِلَّا بِالْذِيةِ ﴿ अत्तर्हिन وَاللّهِ عَالِمَةُ إِلاَّ بِالْزِيمِ ﴿ اللّهِ عَالِمَةُ إِلاَّ بِالْزِيمِ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ عَلَيْكُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللل
- े पाड़ा करात छेल्मा राला أَوْسَا ٱرْتِيْتُكُ वना स्टब्ध النَّمَاتُ । पाड़ा करात छेल्मा राला النَّمَا أَوْسَاتُ اللَّهُ عَلَيْتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل مَوْسُولُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَي

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

তাফসীরকারণণ লিখেছেন, মানুষ যথন নিট্রিত অবস্থায় থাকে তথন আল্লাহ তা আলা তার রহ দেহ থেকে নিজের কাছে নিয়ে যান, যখন নিদ্রার অবসান ঘটে তখন দেহে রহ ফেরত দেন, নিট্রিত অবস্থায় যার মৃত্যুর সময় হয়ে যায় তার প্রাণ ফেরত দেওয়া হয় না। আল্লামা বগভী (র.) নিখেছেন, হযরত আলী (রা.) বলেছেন, মানুষ যখন নিদ্রিত হয় তখন তার ক্ষহ সম্পূর্ণভাবে বের হয়ে যায় তবে দেহের সঙ্গে সঙ্গে ক্রেরের সম্পর্ক সম্পূর্ণ ছিন্ন হয় না; বরং কিছুটা সংযোগ অব্যাহত থাকে, ফলে দেহ এবং জীবন বিনই হয় না। এর একটি দৃষ্টান্ত দেওয়া যেতে পারে। সূর্য নায় কোটি ত্রিশ লক্ষ মাইল দূর থেকে তা কিরণের সাহাযো পৃথিবীতে স্বীয় প্রভাব বজায় রাখে। মানবাখা তার নিদ্রার সময় দেহ থেকে দূরে থাকা সত্ত্বেও একটা সম্পর্ক বজায় রাখে, কিন্তু মৃত্যু হলে ক্রহের সাথে দেহের সম্পর্ক সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়।

যেহেতু ন্দ্রিকালে দেহ ও রূহের এক প্রকার সম্পর্ক বজায় থাকে তাই ঘুমন্ত অবস্থায় মানুষ স্বপ্ন দেখে, এরপর যখন সে জাগ্রত হয় তখন সঙ্গে সঙ্গে এক মুহূর্তও বিলম্ব না করে ব্রুহ দেহের মধ্যে ফিরে আসে।

হথরত সোলায়েম ইবনে আমের (রা.) থেকে বর্ণিত। একবার হথরত ওমর (রা.) বলেছিলেন, একটা আদ্রুর্থ ব্যাপার হলো এই, কিছু লোক নিদ্রিত অবস্থায় এমন কিছু দেখে যা সে কথনো কল্পনাও করেনি, যখন সে কাপ্রত হয় তখন ঐ বিষয়টি তার সম্মুখে এসে পড়ে। অর্থাৎ স্বপু বাস্তবে পরিণত হয়। অথচ কোনো কোনো লোকের স্বপ্লের কোনো গুরুত্বই নেই। হযরত আদী (রা.) একথা শ্রবণ করে বললেন, হে আমীরুল মুমিনীন। আমি আপনাকে এর কারণ বলছি। এরপর তিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করলেন হৈ আমীরুল মুমিনীন। আমি আপনাকে এর কারণ বলছি। এরপর তিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করলেন আইন কুমিনীন। আমি আপনাকে এর কারণ বলছি। এরপর কিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করলেন অইন কিন্তু । বিশ্বতি আলোর নিকট্টে থাকে। তখন তারা যা দেখে তাই সত্য স্বপ্ল হয়। আর রহসমূহকে তানের দেহের দিকে প্রেরণ করা হয়, তখন পথিমধ্যে শয়তানের মুখোমুখি হয়, শয়তান তাদেরকে কিছু ভিত্তিহীন কথাবার্তা তনিয়ে দেন তখন তা মিথ্যা স্বপ্লে পরিণত হয়। হয়রত আলী (রা.) এর একথা শ্রবণ করে হয়রত ওমর (রা.) অত্যন্ত আশুর্যবিত হন।

্তাফগীরে মাঝারী, ২.১০, পৃ.১৭৮; তাফগীরে রন্ধনা আনী, ২.২৪, পৃ.৮, তাফগীরে মাঝারিফুল কুরআন, কৃত আল্লামা কান্ধলন্তী (র.) ব.৬, পৃ.৮৮৮৭)
এ আয়াতের ব্যাখ্যায় কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেল, মানুষের মধ্যে দুটি জিনিস রয়েছে। একটি হলো বিবেক-বৃদ্ধি এবং
উপলব্ধি, অপরটি হলো রহ। মানুষ যখন নিদ্রিত হয়, তখন তার বিবেক বৃদ্ধি এবং উপলব্ধি শক্তি থাকেলা, কিন্তু রহ থেকে যায়,
যখন মানুষের মৃত্যু হয় তখন রহ বিদায় নেয়, দেহ তখন নিশ্রাণ হয়ে পড়ে।

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় লিখেছেন, মানুষের জীবন আল্লাহ তা'আলার সম্পূর্ণ নিয়ন্ত্রণাধীন, যে কোনো সময় মানুষের জীবনে আল্লাহ তা'আলার হকুম জারি হয়ে থাকে।

মানুষের মৃত্যু দু'প্রকার। একটি ক্ষুদ্র এবং সাময়িক, আরেকটি বৃহৎ এবং স্থায়ী। ক্ষুদ্র মৃত্যু হলো নিদ্রা, আর বৃহৎ মৃত্যু হলো যখন মানুষের দেহ থেকে তার রূহকে বিচ্ছিন্ন করা হয়, তখন তার জীবনের অবসান ঘটে চিরতরে। নিদ্রা বা ক্ষুদ্র মৃত্যু সম্পর্কে অন্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে– بالنّبَارِ رَسُمُ مُ مَ جُرَحُتُمْ بِالنّبَارِ بَسُمُ مَ جَرَحُتُمْ إِلَائِهَا يَسْتَوَا وَالْمَالِيَّ يَسْتَوَا وَالْمَالِيَّ وَالْمَالِيْ وَالْمَالِيْ وَالْمَالِيْقِ وَالْمَالِيَّ وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيَّ وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيَّ وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيَّ وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِلْكِ وَالْمَالِيْفِي وَالْمِلْكِيْفِي وَالْمَالِيْفِي وَالْمِلْكِيْفِي وَالْمِلْكِيْلِ وَلِيْلِيْلِ وَلِيْلِيْلِي وَلِيْلِي وَالْمِلْكِيْلِ وَلِيْلِيلِي وَلِي وَلِيْلِي وَلِيلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِيلِي وَلِي وَلِ

এ পর্যায়ে বৃষারী ও মুসলিম শরীকে হয়রত বারা ইবনে আজেব (রা.) থেকে বর্গিত হাদীস সংকলিত হয়েছে। প্রিয়নবী 🚎 যথন বাতে বিছানায় যেতেন, তখন ডান কাত হয়ে শায়িত হতেন এবং ডান হাতকে তার গাল মোবারকের নীচে রেখে এ দোয়া পাঠ করতেন- اَلَهُمْ بِكُ ٱمُرِثُ رَأَحْبَى वर्शांद হে আল্লাহ! আমার জীবন ও মরণ ভোমারই হাতে।

এরপর যথন তিনি জাগ্রাত হতেন, তখন এ দোয়া পাঠ করতেন ﴿ النَّمْ النَّسُورُ ﴿ وَالْبَالِيَّالُورُ ﴿ وَالْمَالِيَّا لِلنَّمْ وَ الْمَالَّا لِمَالِّا لِلْمُعَلِّمُ وَالْمُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمِ عَلِهُ عَلِيهُ

ত্রতি কর্মের স্থান নিক্সই এতে আল্লাহ তা আলার কুদরত হিকমতের বহু নিদর্শন রয়েছে সে সব লোকদের জন্যে যারা চিত্তা করে থাকে। অর্থাৎ নাকা চিত্তা করতে অত্যস্থ, তারা জীবন-মৃত্যু নিদ্রা এবং জাগরণে আল্লাহ তা আলার অসীম কুদরতের অনেক জীবন নিদর্শন দেখতে পায়। যিনি মানুষকে জীবন দান করেছেন এবং যিনি প্রতিদিন মানুষকে জণিকের জন্যে হলেও নিদ্রার মাধ্যমে পৃথিবী থেকে দূরে সরিয়ে রাখেন, আর যিনি মানুষকে চিরতরে পৃথিবী থেকে বিদায় করে দেন, তথা মৃত্যুর অলজনীয় বিধান কার্যকর করেন, তার পক্ষে সমগ্র মানব জাতিকে কিয়ামতের দিন তার দরবারে হাজির করা আলৌ কোনো কঠিন কাজ নয়। অতএব, প্রতিদিন জাগ্রত হয়ে আল্লাহ তা আলার এ কুদরত ও হিকমত উপলব্ধি করা এবং পুনরায় জীবন লাভ করার জন্যে আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে শোকর আদায় করা যেমন কর্তব্য, ঠিক তেমনিভাবে আরেকটি কর্তব্য হলো এ সত্য উপলব্ধি করা যে, অবশেষে আমাদের সকলকে আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে অবশাই হাজির হতে হবে এবং পৃথিবীতে বেঁচে থাকার জন্যে যেমন জীবন উপকরণ সংগ্রহ করতে হয়, ঠিক তেমনিভাবে পরকালীন চিরস্থায়ী জিন্দেগির জন্যেও আমাদেরকে নেক আমালের সম্বল সংগ্রহ করতে হবে। যারা চিন্তাশীল, যারা পরিণামদশী, তারা এ পর্যায়ের কর্তব্য সম্পর্কে গাড়েল হয় না।

জৰ্মি : قَوْلَهُ أَمْ النَّحَدُّوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ شُفَعَاءً ﴿ قَلْ اوَلُو كَانُوا لاَ يَعْلِكُونَ شَيِئًا وَلاَ يَعْقِلُونَ তারা কি আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্যকে সুপারিশকারী ধরেছে? (হে রাসূল ﷺ।) আপনি জিজ্ঞাসা করুন, যদি তারা কোনো প্রকার ক্ষয়তা না রাখে বা কিছুই বুঝতে না পারে তবুও?

কাকে মুশরিকদের এ ভ্রান্ত ধারণা ছিল যে, তাদের ঠাকুর দেবতারা আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে তাদের পক্ষে সুপারিশ করবে, এজন্যে তারা ঠাকুর দেবতাদের উপাসনা করে। কিছু তারা এ সতা উপলব্ধি করে না যে, আল্লাহ তা আলা যাকে সুপারিশ করার অনুমতি দান করবেন ওধু সে-ই সুপারিশ করতে পারে। আর মুশরিক বা তাদের ঠাকুর দেবতারা আল্লাহ তা আলার দরবারে সুপারিশ করার কোনো অনুমতি বা যোগ্যতা রাখে না। তাদের ঠাকুর দেবতাগুলা হলো জড় পদার্থ, অসহায়, নিরপায়, সুপারিশ করার কোনো ক্ষমতাও তাদের নেই, তারা বিবেক বৃদ্ধিহীন, কিছু বোঝেওনা আর কিছু করতেও সক্ষম নয়, অতএব তাদের সুপারিশ করার প্রশুই উঠে না। তাই ইরশান হয়েছে তা তা তা তালের কারে বিলুহ করতেও সক্ষম নয়, অতএব সুপারিশ করার কোনো অধিকারও তাদের নেই। আর কাফের মুশরিকরা আল্লাহ তা আলার দরবারে তথু যে অপ্রিয় তাই নয়ংবরং অভিশপ্তও। তাই তাদের পক্ষে সুপারিশ করার অধিকার কারোরই নেই। এরপর ইরশাদ হয়েছে তা তুলিন ক্রমান আলাহ তা আলার দরবারে তথু যে অপ্রিয় তাই নয়ংবরং অভিশপ্তও। তাই তাদের পক্ষে সুপারিশ করার অধিকার কারোরই নেই। এরপর ইরশাদ হয়েছে তা তুলিন ক্রমান অধ্যাহ তা আলার করান ক্রমান রাজপু একমান তার্য ওবপর তোমানেরকে তারই নিকট ফিরে যেতে হবে।

অর্থাং হে রাসূল ক্রান । আপনি তাদেরকে জানিয়ে দেন, আল্লাহ তা আলার দরবারে সুপারিশ করার চাবিকাঠি ৩৬ তারই হাতে রয়েছে। অনুমতি ব্যতীত কেউ আল্লাহ তা আলার দরবারে সুপারিশ করতে পারে না, তিনি যে আসমান জমিনের মালিক, তিনি যে সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তার দরবারে অনুমতি ব্যতীত কেউ কোনো কথা বলতে পারে না। অতএব, যারা অবাধ্য অকৃডঙ্ক, পাশীষ্ঠ তাদের পক্ষে কে সুপারিশ করবে, আর কাডেররা যাদেরকে মানে, তারা জড়পদার্থ, অক্ষম বন্ধু ব্যতীত আর কিছুই নয়। আল্লাহ তা আলার দরবারে তার অনুমতি মোতাবেকই সুপারিশ করা সম্ভব হবে, যেমন প্রিয়নবী ক্রাই বুবাদান করেছেন এটি টিনি ক্রামতের দিন। সর্বপ্রথম সুপারিশকারী হবো, আর আমার সুপারিশ সর্বপ্রথম গ্রহণ করা হবে। আর যে কাডেরররী প্রিয়নবী ক্রাই এর প্রতি অকথা নির্যাতন চালিয়েছে, তার প্রতি ঈমান আনেনি, তাদের পক্ষে তিনি কি সুপারিশ করবেন? তা তো কখনো সম্ভব নয়। আর কাডেররা একথা যেন মনে রাখে যে, তানি ক্রাই অর্থাং অবশেষে তোমাদের প্রত্যেককে আল্লাহ তা আলার দরবারে ফিরে যেতে হবে। তখনই হবে তোমাদের জীবনের যাবতীয় কর্মের বিচার যাদেরকে তোমরা সুপারিশকারী মনে কর, তারা দরবারে ইলাইতৈ সুপারিশ করার যোগ্য নয়, আর যিনি সুপারিশ করবেন, তার সঙ্গে তোমরা কর শক্রতা, অতএব তোমদের পরিগতি কত ভয়াবহ হবে, তা উপলক্ষি কর।

#### মৃত্যু ও নিদ্রাকালীন প্রাণ হরণের পার্থক্য :

ত্র শান্ধিক অর্থ লওয়া ও করারত করা। আলোচা আরাতে আল্লাহ তা'আলা বলেন, প্রাণীদের প্রাণ সর্বাবস্থায় ও সর্বন্ধণই আল্লাহ তা'আলার আয়ত্তাধীন। তিনি যখন ইচ্ছা তা হরণ করতে ও ফিরিয়ে নিতে পারেন। আল্লাহ তা'আলার এ কুদরত প্রত্যেক প্রাণীই প্রত্যেহ দেখে ও অনুভব করে। নিদ্রার সময় তার প্রাণ আল্লাহ তা'আলার এক প্রকার করায়ত্ত চলে যায় এবং জ্লাফত হওয়ার পর ফিরে পায়। অবশেষে এমন এক সময় আসবে, যখন তা সম্পূর্ণ করায়ত হয়ে যাবে এবং ফিরে পাওয়া যাবে না।

তাফদীরে মাযহারীতে আছে, প্রাণ হরণ করার অর্থ তার সম্পর্ক দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া। ক্থনো বাহ্যিক ও আভাররীণ সর্বদিক দিয়ে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া হয়, এরই নাম মৃত্যু। আবার কথনো শুধু বাহ্যিকভাবে বিচ্ছিন্ন করা হয়। অভাররীণভাবে যোগাযোগ থাকে। এর ফ্লে কেবল বাহ্যিকভাবে জীবনের লক্ষণ, চেতনা ও ইচ্ছাভিন্তিক নড়াচড়ার শক্তি বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া হয় এবং অভান্তরীণ দিক দিয়ে দেহের সাথে প্রাণের সম্পর্ক বাকি থাকে। ফলে সে স্থাস প্রহণ করে ও জীবিত থাকে। এটা এভাবে করা হয় যে, মানুষের প্রাণকে 'আলমে মিছাল' -এর দিকে নিবিষ্ট করে এ জগৎ থেকে বিমুখ ও নিক্রিয় করে দেওয়া হয়, যাতে মানুষ পরিপূর্ণ আরাম লাভ করতে পারে। যথন অভান্তরীণ সম্পর্কও বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া হয়, তথন দেহের জীবন সম্পূর্ণরূপে থতা হয়।

আলোচ্য আগ্নাতে নুট্ট্র শন্ধটি উপরিউক্ত উভয় প্রকার প্রাণ হরণের অর্থক্তে করে। মৃত্যু ও নিদ্রার উপরিউক্ত পার্থক্যের সমর্থন হযরত আলী (রা.)-এর এক উক্তি থেকেও পাওয়া যায়। তিনি বলেন, নিদ্রার সময় মানুষের প্রাণ তা দেহ থেকে বের হয়ে যায়, কিন্তু প্রাণের একটি রেল দেহে বাকি থাকে। ফলে মানুষ জীবিত থাকে। এ রেশের মাধ্যমেই সে স্বপ্ন দেখে। এ স্বপ্ন আলমে মিছালের দিকে প্রাণের নিবিষ্ট থাকা অবস্থায় দেখা হলে তা সত্য স্বপ্ন হয় এবং সেদিক থেকে দেহের দিকে ফিরে আসার সময় দেখলে তাতে শয়তানের কারসান্ধি শামিল হয়ে যায়। ফলে সেটা সত্য স্বপ্ন থাকে না। তিনি আরো বলেন, নিদ্রাবস্থায় প্রাণ দেহে থেকে বেরিয়ে যায়। কিন্তু জাগরণের সময় এক নিমেষের চেয়েও কম সময়ে দেহে ফিরে আসে।

হযরত সাঈদ ইবনে জ্বায়ের (রা.) বলেন, আমি কুরআন পাকের এমন এক আয়াত জানি, যা পাঠ করে দোয়া করলে সে দোয়া কর্ল হয়। অতঃপর তিনি এ আয়াত পাঠ করলেন أَنْكُمُ مُنْ السُّمَارُاتِ رَائِارُشِ - শিকুবতুবী

হথবত সৃষ্টিয়ান ছওরী (র.) এ আয়াত পাঠ করে বললেন, ধ্বংস হোক লোক দেখানো ইবাদতকারীরা, ধ্বংস হোক লোক দেখানো ইবাদতকারীরা, ধ্বংস হোক লোকদেখানো ইবাদতকারীরা, এ আয়াত তাদের সম্পর্কেই যারা দূনিয়াতে মানুষকে দেখানোর জন্য সংকর্ম করতো, এবং লোকেরাও তাদেরকে সং মনে করতো। তারা ধোকায় ছিল যে, এসব সংকর্ম পরকালে তাদের মুক্তির উপায় হবে। কিছু এগুলোতে যেহেতু নিষ্ঠা ছিল না, তাই আল্লাহ তা আলার কাছে এরপ সংকর্মের কোনো পুরস্কার ও ছুওয়াব নেই। ফলে পরকালে তাদের ধারণার বিপরীতে শান্তি হতে থাকবে। -[কুরতুবী]

সাহাৰায়ে কেরামের পারস্পরিক বাদানুবাদ সম্পর্কে একটি গুরুত্বপূর্ণ পথনির্দেশ : হযরত রবী ইবনে খাইসমকে কেউ হযরত হসাইন (রা.)-এর শাহাদত সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি এক দীর্ঘদাস ছেড়ে نَعْمُ مَنْ وَاللَّهُمَّ تَالِيرُ السَّمَارَاتِ وَالأَرْضِ أَنْتُ كَامِرُ وَالْمُومِيَّ وَاللَّهُمَّ عَالِمُ اللَّهُمَّ عَالِمُ اللَّهُمَّ عَلَيْمُ اللَّهُمَّ عَلَيْمُ اللَّهُمَّ عَلَيْمُ اللَّهُمَّ عَلَيْمُ مَنْ عَلَيْهُ وَمِيْوِكُ আয়াতথানি তেলাওয়াত করদেন, অতঃপর বললেন, সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক মতবিরোধ সম্পর্কি করে বলেন ত্রাম করে করেন ত্রামের করি করে বলেন এটি একটি আদর বে শিক্ষা। এটা সনামর্বনা মনে রাধা উচিত।

०٣ . قُسُلُ يِبْعِ بَبَادِي الَّذِيْسُ اَسْرَفُوا عَالَمَ. أَنفُسِهِم لَا تَقنطُوا بكسر النُّون وَفَتحها وَقُرِيَ بِضَيِّهَا تَبِأُسُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللَّهِ طالَّ اللُّهُ يَغْفِهُ الذُّنُونَ جَمِيْعًا طِلِمَنْ تَاتَ مِنَ الشُّرِكِ أَيْ إِنَّهُ هُوَ الْغُفُورِ الرَّحِيْمِ.

. وَأَنْسِبُوا إِرْجِعُوا إِلَىٰ رَبُّكُمْ وَأَسْلِمُوا اخلصوا العمل لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَاتِّيكُمُ الْعَذَابُ ثُنَّمَ لَا تُنتَصَرُونَ بِمَنْعِهِ إِنْ لَمْ

وَاتَّكِيعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ النِّيكُم مِنْ رَبُكُمْ هُوَ الْفُرانُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُأْتِبَكُمُ الْعَدْابُ بَغْتُهُ وَأَنْتُهُ لَا تَشْعُرُونَ قَبْلَ راتيانِه بِوَتْتِهِ فَبَادِرُوا اِلْيَهِ فَبْلَ.

٥٥. أَنْ تَنْفُلُ لَنْفُكُ لُحُسُدُ آلَ اصْلُهُ باحسرتي أي ندامت، على ما فوطت ف جَنْبِ السُّلِّهِ أَيُّ طَاعَتِهِ وَإِنَّ مُخَفُّفَةٌ مِنَ الثَّقِيْكَةِ أَيُّ وَإِنِّي كُنْتُ لَهِنَ السُّخِرِيْنَ ٢ بدينيه وكِتَابِهِ -

٥١. أَوْ تَفُولُ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَذُنِي بِالطَّاعَةِ أَيُّ فَا هٰ مُذَكُ لِكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ عَذَابُهُ.

করেছে তোমরা আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ হয়ে না।। বিভিন্ন র -এর মধ্যে যের, যবর ও পেশ তিনটি পড়া যাবে। নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা সমস্ত গোনাহ মাফ করেন যারা শিরক থেকে তওবা করে তিনি ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু:

৫৪. তোমরা তোমাদের পালনকর্তার অভিমুখী হও এবং তোমাদের কাছে আজাব আসার পর্বে আমলকে তার জন্যে খাঁটি কর ৷ যদি তোমরা তওবা না কব অভঃপর তোমরা সাহায্যপ্রাপ্ত হবে না

. তোমাদের প্রতি তোমাদের প্রভূর পক্ষ থেকে অবতীর্ণ উত্তম বিষয় তথা কুরআনের অনুসরণ কর, তোমাদের কাছে অতর্কিত ও অজ্ঞাতসারে আজাব আসার পূর্বে। অর্থাৎ আজাব আসার পূর্বে ভার সময়ের ব্যাপারে তোমাদের খবরও হবে না ৷ অতএব তোমরা দ্রুত তওবা কর।

৫৬. যাতে কেউ না বলে. হায়, হায় হায় আমার আফসোস! वर्षा९ जामात नक्ता با حُسْرَتْي अर्था९ जामात नक्ता আমি আল্লাহ <u>তা'আলার</u> আনুগত্যে অবহেলা করেছি : এবং আমি আল্লাহ তা'আলার ধর্ম ও কিতাবের ব্যাপারে ঠাটা বিদ্রূপকারীদের অন্তর্ভুক্ত ছিলাম। 🗓 অব্যয়টি - अत पर्रा إنسُ قالله و مُخَنَّفَتُهُ مِنَ الْمُغَنَّلُة

অথবা যাতে না বলে, আল্লাহ তা'আলা যদি আমাকে তার আনুগত্যের পথ প্রদর্শন করতেন তবে অবশ্যই আমি হেদায়েতপ্রাপ্ত হতাম ও তার আজ্ঞাব থেকে

- ه. أَوْ تَغُولُ حِسْنَ تَرَى الْعَدَابَ لَوْ أَنْ لِي كُرُوْ الْعَدَابَ لَوْ أَنْ لِي كُرُوْ رَجْعَةً الدَ الدُّنْمَا فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ فَيُقَالُ لَهُ مِنْ قِبَلِ اللَّهِ.
- الهُدَايَةِ فَكَذَّبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ تَكَبُّرْتَ عَنِ الْإِيْمَانِ بِهَا وَكُنْتَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ.
- ٦. وَيُومَ الْقِيلُمُ قِ تُرَى الَّذِينَ كُذَّبُوا عَلَى اللَّهِ بينسبنة الشريبك والبوكيراكيب وكجوههم مُسَودةً ﴿ الْيُسَ فِي جَهِنَّمَ مُثُورًى مَاوْيَ لِلْمُتَكَبِّرِيْنَ عَنِ الْإِيمَانِ بَلْي.
- .٦١ ७٥. आत याता नितक एथरक खंद्राठ थाकरा जानार الشُّرُكَ بِمُفَازَّتِهِمْ أَيْ بِمَكَانِ فُوزِهِمْ مِنَ الْجُنَّة بِأَنْ يُجْعَلُوا فِيْهِ لَا يُمَسُّهُمُ السُّوَّ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ .
- २४ ७२. اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَنَى إِدَّهُو عَلَى كُلِّ شَنَى إِدَّهُو عَلَى كُلِّ شَنَى إِدَّهُو عَلَى كُلِّ شَنَى وَكِيلً مُتَكُرِثُ فِيهِ كَيْفَ يَشَاءُ.
  - مَعَاتِبِيْحُ خُنَاثِنِهِمَا مِنَ الْمَطُرِ وَالنَّبَاتِ وعَيْرِهِمَا وَالْهَذِينَ كَفَرُوا بِايْتِ اللَّهِ الْقُرَأَن أُولَٰذِكَ هُمُ الْخُسِرُونَ مُتَّصِلٌ بِقَوْلِهِ وَيُنْجِى तका । प्रकेश केंद्रां اللهُ الَّذِيْنَ اتَّقَوْا الخ وَمَا بَيْنَهُمَا اعِتْرَاضُ. www.eelm.weebly.com

- আমার জন্যে দুনিয়াতে ফিরে যাওয়ার কোনো এক সযোগ হতো, তবে আমি সংকর্মশীল ঈমানদার হয়ে যাব।
- ৫৯. অতঃপর আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে তাকে বলা এটা হেদায়েতের কারণ এসেছিল অতঃপর তমি তাকে মিথ্যা বলেছিলে ও এটার প্রতি ঈমান আনা থেকে অহংকার করেছিলে। এবং তুমি কাফেরদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে গিয়েছিলে।
  - · ৬০. যারা আল্লাহ তা'আলার প্রতি শিরক ও সন্তানের অপবাদ দ্বারা মিথ্যা আরোপ করে কিয়ামতের দিন আপনি তাদের মুখ কালো দেখবেন। ঈমান থেকে অহংকারীদের আবাসস্থল জাহান্নাম নয় কি? হা।
    - তা'আলা তাদেরকে জাহান্নাম থেকে মুক্তি দেবেন সাফল্যের সাথে অর্থাৎ তারা জান্নাতের এমন সাফল্যের স্থানে অবস্থান করবে যাতে তাদেরকে অনিষ্ট স্পর্শ করবে না এবং তারা চিন্তিতও হবে না।
    - দায়িত্ব গ্রহণ করেন। তিনি যেমন ইচ্ছা পরিবর্তন
- ে এ ৩৩. আসমান জমিনের চাবি তারই নিকটা অর্থাৎ উভরের খনিসমূহের বৃষ্টি ও শষ্য ইত্যাদির চাবি তারই হাতে যারা আল্লাহ তা'আলার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করে তারাই ক্ষতিগ্রস্ত। كَفَرُوا الخ বাক্যটির সম্পর্ক তথা আতক وَيُنَجَى اللَّهُ الَّذِيثَ آتَّكُوا अত লাত - وَيُنَجَى اللَّهُ الَّذِيثَ آتَّكُوا اللهُ خَالِيُ كُلُ عَالِيَهُ كُلُ अवर উভग्न वास्कात मधावठी आग्नार्त्व

#### তাহকীক ও তারকীব

یَا عِبَادِی निरंत पर्शल मृष्टि त्कंताज तरसरष्ट - ک . . ﴿ त्क त्करण निरंत وَالَّهُ يَا عِبَادِیَ निरंत पर्शल म یَا عِبَادِی क्लंत यरक निरंत पर्शल کِیا عِبَادِی निरंत पर्शल کِیا عِبَادِی निरंत पर्शल کِیا عِبَادِی

প্রশ্ন. إَسْرَاتُ এর সেলাহ عَلْي ব্যবহার হয় নাং

উত্তর, اِسْرَاتْ যেহেডু খেয়ানতের অর্থকে অন্তর্ভুক্ত করে তাই إِسْرَاتْ. এর সেলাহ عَلَى सেওয়া বৈধ হয়েছে ।

। अत वादर کُرُم वा के عُنَادٌ عَنَادٌ अर عُرُم वाद کُرُم के प्रें و تَعَالَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

এর তাফসীর। অর্থাৎ আসমানি কিতাবের মধ্যে কুরআন সর্বোত্তম। أَحْسَنَ اللَّهُ : قَوْلُمُهُ هُوَ الْفُواْن

। अरहारह بالطَّافَةِ प्रक लामशाह : قُولُتُهُ بِالطَّاعَةِ

رِنْد عَلَيْ مِنْسَبَةِ الشَّرِيْتِ وَالْوَكَتِ النَّيْهِ وَلَوْكِ النَّهِ وَالْوَكِ النَّبِهِ وَالْوَكِ النَّ وَمِنْد عَلَيْهِ वर्गना कता राहि بَانِية असमा नतः वतः राहे وَعِبْد وَمَا اللهَ وَعَبْد وَمَا اللهَ اللهَ الله الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

نَنَكُنْ عَمَدُ مِنْدُنْ مَنَدُرُنْ उठा और) अबन् कावि । अर्थ- कावि । अर्थ को अर्थि वक्करू مِنْدُنْ مَنَالِبُهُ عَنَالُمُنْ इरक مِنْدُنْ مَنَدُرُنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنَالِمُ अर्थ مِنْدُنْ عَلَيْهُ مَنَالِمُ عَنَالِمُ عَد

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী কয়েকটি আয়াতে মুশরিকদের অন্যায় আচরণের বিবরণ ও তাদের শান্তির ঘোষণা ছিল। এরপর অত্যন্ত চিন্তাকর্ষণ পদ্বায় প্রিয়নবী المستخدم নাম নিওয়া হয়েছিল। এ আয়াতসমূহ প্রবণের পর হয়তো কারো মনে ইসলাম গ্রহণের আকাক্ষাও সৃষ্টি হতে পারে, এর পাশাপাশি এ চিন্তাও হতে পারে যে, এত অন্যায়-অনাচারের পর কি আর আমানেরকে কমা করা হবে? তখন এ আয়াত নাজিশ হয়-

শানে নুৰুগ : বুখাৱী শরীফ ও মুসলিম শরীফে সংকলিত হাদীসে রয়েছে, কিছু মুশরিক যারা মানুষকে হত্যা করেছে, বাডিচারে লিও রয়েছে, তারা প্রিয়নবী 🏯 এর দরবারে হাজির হয়ে আরঞ্জ করেছ আপনি যা কিছু বলেন তা অত্যন্ত ভালো, আর যে বিষয়ের প্রতি আপনি আহবান করেন, তা-ও নিসন্দেহে উত্তম, কিছু আমরা যে বড়ই পাপী, আমাদের পাপাচার মাফ হবে কিঃ তবন এ আয়াত এবং সুরায়ে ফোরকানের একটি আয়াত নাজিল হয়।

হযরত আপুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এ আয়াত নাঞ্চিল হয়েছে, মঞ্কার মুশরিকদের সম্পর্কে।

ত্যাবানী হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.)-এর বথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন প্রিয়নবী 🚎 হয়রত হাম্মা (রা.)-এর ঘাতক ওঘাহশীকে ইনলাম গ্রহণের জন্যে লোক মারফত আহ্বান জানান, ওয়াহশী জবাব দেয় আমাকে ইনলাম গ্রহণের জন্য কিচাবে দাওয়াত দিক্ষেন, কেননা আপনি বলেছেন, যে শিরক করে, যে ব্যাতিচারে লিঙ হয়, তাকে কিয়ামতের দিন দ্বিণ্ডণ শান্তি দেওয়া হবে। তথন নিয়োক্ত আয়াত নাজিল হয়— قَالَ مَنْ تَابَ رُأْمَنَ وَمُعلَى الْمَالِيَّ مَا الْمَالِيَّ مَنْ مَا الْمَالِيَّ مَنْ مَا الْمَالِيَّ وَالْمَالِيِّ مَا الْمَالِيِّ مَا اللَّهُ مِنْ أَلْمَالِيْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الْمَالِيْ وَالْمَالُولِيِّ مَا الْمَالِيْ اللَّمِيْ الْمَالِيْ اللَّهُ مَا الْمَالِيْ اللَّهُ مَا الْمَالِيْ اللَّهُ مَا الْمَالِيْ اللَّهُ وَالْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ اللَّهُ مَالِيْ الْمَالِيْ اللَّهُ مَالِيَّا اللَّهُ الْمَالِيْ اللْمِالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ اللْمَالِيْ اللْمَالِيْ اللْمِالْ الْمَالِيْ اللَّهُ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمَالِيْ اللْمَالِيْ اللْمَالِيْ الْمَالِيْ الْمِيْلِيْ الْمَالِيْ الْمَالْمِيْلِيْ الْمَالِيْ الْمَالْمِيْلِيْ الْمَالِيْ الْمِيْلِيْ الْمَالْمِيْ الْمَالِيْلِيْ الْمَالْمِيْلِيْ الْمَالِيْلِيْ الْمَالِيْ الْمَا

এ আয়াত নাজিল হবার পর সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, ইয়া রাসুদাল্লাহ 🚎 । এ ঘোষণা তথু কি ওয়াহশীর জন্যে, না সকল মুসলমানের জন্য। প্রয়নবী 🚃 ইরশাদ করলেন, সকল মুসলমানের জন্য।

হাকেম হয়রত আন্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন কিছু লোক ইসলাম গ্রহণের পর বিপদগ্রস্ত হয়ে ইসলাম পরিত্যাগ করে, তাদের সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়েছে।

আল্লামা বগড়ী (র.) হ্যরত আন্দুল্লাই ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীদের উদ্বৃতি দিয়েছেন যে, এ আয়াত নাজিল হয়েছে ইয়াল ইবনে রবীয়া (রা.) এবং ওলীদ (রা.) ইবনে ওলীদ সহ এমন মুসলমানদের ব্যাপারে, যারা প্রথমে ঈমান এনেছিল, কিছু ঈমানের কারণে যখন দুরুখ দুর্দশা দেখা দের তখন তারা ইসলাম পরিত্যাগ করে। আমরা বলতাম, আল্লাহ তা আলা তাদের কোনো আমল করুল করবেন না, ফরজও নয়, নফলও নয়, আর কোনোভাবেই তাদের তওবাও করুল হবে না, তখন আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন।

ধনীফাতুল মুসলিমীন হ্যরত ওমর (রা.) তার নিজের হাতে এ আয়াত পিখে ইয়াশ ইবনে রবীয়া এবং ওপীদ (রা.) সহ অন্যান্য লোকের নিকট প্রেরণ করেন। তখন তারা পুনরায় ইসলাম গ্রহণ করেন এবং মক্কা শরীফ থেকে হিজরত করে মদীনা শরীফে চলে আসেন। –'ডাফদীরে মাঅরিফুল কুরুজান, কৃত,আল্লমা কাছনতী (র.) ব. ৬, পৃ. ১২; ডাফদীরে মাঘরণ্টা, ব. ১০, পৃ. ১৮৫-৮৬;।

হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, কিছু লোক ছিল, যারা অন্যায় হড্যা করেছিল এবং অনেক করেছিল। আরো কিছু লোক ছিল, যারা যাডিচার করেছিল এবং অনেক করেছিল। আরা একে রাসুলুৱাহ
এর কাছে আরক্ত করল, আপনি যে ধর্মের দাওয়াত দেন, তা তো খুবই উত্তম, কিছু চিন্তার বিষয় হলো এই যে, আমরা অনেক ক্রমন্য গোনাহ করে ফেলেছি। আমরা যদি ইসলাম এহণ করি, তবে আমাদের তওবা কবুল হবে কিঃ এর পরিপ্রেক্তিত আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হয়। -[কুরতুনী]

তাই আয়াতের বিষয়বদ্ধুর সারমর্ম এই যে, মৃত্যুর পূর্বে প্রত্যেক বড় গুলাহ এমনকি শিরক ও কুফর থেকে তওবা করলেও তওবা কবুল হয়। সত্যিকার তওবা বারা সবরকম গোনাহই মাফ হতে পারে। তাই আল্লাহ তা'আলার রহমত থেকে কারো নিরাশ হওয়া উচিত নয়। 

WWW.EEIM.WEEDIV.COM হযরত আব্দুন্নাহ ইবনে ওমর (রা.) বলেন, এই আয়াতি গুনাহগারদের জন্য কুরআনের সর্বাধিক আশাব্যঞ্জক আয়াত। কিন্তু হযরত ইবনে আব্দাস (রা.) বলেন, عَلَى ظُلْمِهِمْ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ طُلْمِيمٌ (اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

ं এপানে উত্তম অবতীৰ্ণ বিষয়' বলে ক্রআনকে বোঝানো হয়েছে। সম্ম কুরআনই উর্ত্তম। একে এদিক দিয়েওঁ উত্তম বলা যায় যে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে তাওরাত, ইঞ্জীল যাবৃর ইত্যাদি যড কিতাব অবতীৰ্ণ হয়েছে, তন্যুধো উত্তম ও পূর্ণতম কিতাব হচ্ছে আল কুরআন। -[কুরডুবী]

ু কিন্তি আয়াতে নে বিষয়বস্তুই রাখা। ও তালীদ করা হয়েছে, যা পূর্বেকার তিন আয়াতে বর্ণিত হয়েছে। তা এই যে, কোনো বৃহত্তম অপরাধী, কাফের পাপাচারীরও আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ হওয়া উচিত নয়। তওবা বলে আল্লাহ তা আলা তার সমন্ত অতীত গোনাহ মাফ করে দেন। কিন্তু একথা ভূলে গেলে চলবে না যে, তওবার সময় হলো মৃত্যুর পূর্বে। মৃত্যুর পরে কিয়ামতের দিন কেউ তওবা করলে অধবা অনুতও হলে তাতে কোনো উপকার হবে না।

কোনো কোনো কান্যের ও পাপাচারী কিয়ামতের দিন বিভিন্ন বাসনা প্রকাশ করবে। কেউ অনুভাপ করে বলবে, হায় আমি আল্লাহর আনুগতো কেন শৈথিলা করেছিলাম। কেউ সেখানেও তাকদীরের উপর দোষ চাপিয়ে আত্মরক্ষা করতে চাইবে। সে বলবে যদি আল্লাহ তা আলা আমাকে পথপ্রদর্শন করতেন, তবে আমিও মুন্তাকীদের অন্তর্ভুক থাকতাম। কিন্তু আল্লাহ তা আলা পথপ্রদর্শন না করলে আমি কি করবে? কেউ বাসনা করবে যে, আমাকে পুনরায় দুনিয়াতে পাঠিয়ে দিলে আমি পাকাপোক্ত মুসলমান হয়ে যাব এবং আল্লাহ তা আলার বিধানাবলি পুরোপুরি যেনে চলব। কিন্তু তখনকার এসব অনুভাপ ও বাসনা কোনো কাজে আসবে না।

উপরিউজ তিন রকম বাসনা তিন ধরনের লোকদেরও হতে পারে এবং একই দলের পক্ষ থেকেও হতে পারে। তারা একের পর এক করে তিন রকম বাসনাই ব্যক্ত করবে। কেননা সর্বশেষ বাসনা, যাতে পুনরায় দুনিয়াতে ফিরে আসার আশা প্রকাশ করা হয়েছে, এটা আজার প্রত্যক্ষ করার পরেই হবে। এতে বাহাত জানা যায় যে, পূর্বেক্ত দুটি বাসনা আজার প্রত্যক্ষ করার পূর্বেক্তর। কিয়ামতের দিন ওক্ততেই তারা নিজেদের কর্মের ফটি-বিচ্চুতি শ্বরণ করে বলবে—

ক্রামতের দিন ওক্ততেই তারা নিজেদের কর্মের ফটি-বিচ্চুতি শ্বরণ করে বলবে—

ক্রামতের দিন ওক্ততেই তারা নিজেদের কর্মের ফটি-বিচ্চুতি শ্বরণ করে বলবে—

ক্রামতের দিন ওক্ততেই তারা নিজেদের কর্মের ফটি-বিচ্চুতি শ্বরণ করে বলবে

ক্রামতের দিন ওক্ততেই তারা নিজেদের কর্মের ফালি ব্রহার করে আমরাও অনুপত মুন্তাকী হয়ে যেতাম। কাজেই আমানের কি দোষ। এরপর আজার প্রত্যক্ষ করে বাসনা করবে, আমানেরকে যদি পুনরায় দুনিয়াতে পাঠিয়ে দেওয়া হতো। আরাহ তা আলা আলোচ্য তিনটি আয়াতে বলে নিয়েছেন, আল্লাহ তা আলার মাণফিরাত ও রহমত বুব বিকৃত; কিন্তু তা লাভ করতে হলে মৃত্যুর পূর্বে ওওবা করতে হবে। আমি এখনই বলে দিজি— মৃত্যুর পরে যেন তোমরা পরিতাপ না কর এবং এ ধরনের অনর্পক বাসনা প্রকাণ না কর।

ক্রিনিশ। দে স্বেছার পামরাইর পথ অবলয়ন করেছে, তচ্ছান্য দে নিজেই দায়ী।

আল্লাহ তা'আলার দয়া মায়ার একটি দৃষ্টান্ত: হযরত আমের (রা.) বর্ণনা করেন, আমি হযরত রাসূলে কারীম 🚃 -এর দরবারে হাজির ছিলাম। তথন এক ব্যক্তি উপস্থিত হলেন, তার গায়ে চাদর এবং হাতে কোনো জিনিস ছিল, যা তিনি চাদর দিয়ে চেকে রেখেছেন। তিনি আরক্ষ করলেন, আমি একটি বৃক্তের নিচ দিয়ে অতিক্রম করছিলাম, সেখানে পাখির ছানার শব্দ তনলাম, আমি সেগুলোকে ধরে আমার চাদরে রেখে দিলাম। এরই মধ্যে তাদের মা এসে আমার মাথার উপর ঘোরক্ষেরা করতে লাপলো, আমি তথন লাখিব ছানাকলোকে তার সন্মুখে রেখে দিলাম। মা পাখিটি এণিয়ে আদলে আমি সবভলোকে আমার চাদরে

ভূলে নিলাম, এখন এসবই আমার কাছে রয়েছে। হজুর 🊃 আদেশ করলেন, এগুলোঁকে রেখে দাও, তখন দেখা গোল মা তার 
দ্বানাদের আকড়ে ধরে রেখেছে। প্রথমবী 🏥 ইরশাদ করলেন, মা পাখিটি তার বাকাদের উপর কত মেহেরবান তা দেখে
তোমরা কি আকর্যান্তিত হজ্মো পপথ সেই আরাহ তা'আলার যার হাতে রয়েছে আমার প্রাণ, এই পাখিটি তার ছানাগুলোর উপর
যত মেহেরবান আরাহ তা'আলা তার বান্দাদের প্রতি তার চেয়ে অনেক বেশি মেহেরবান। এরপর তিনি ঐ ব্যক্তিকে আদেশ
দিলেন, যাও যেখান থেকে এগুলো ধরে এনেছ সেখানে এগুলো রেখে দাও। নির্দেশ মোতাবেক ঐ ব্যক্তি সেগুলোকে নিয়ে চলে
পেল। –িআর দাউদ

হয়রত আব্দুল্লাই ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, আমরা এক জিহাদে হয়রত বাসুলুল্লাই — এর সঙ্গে ছিলাম, পথে কিছু লোকের সাথে দেখা হলো। হজুর — ইরশাদ করলেন, তোমাদের কি পরিচরং তারা আরজ করলেন, আমরা মুসলমান। তাদের সঙ্গে একজন গ্রীলোকও ছিল, সে রাম্না করেছিল, তার সঙ্গে একটি শিত সন্তানও ছিল। যখন অগ্নি বেশি করে জুলে উঠতো তখন সে তার সন্তানকে দূরে সরিয়ে রাখতো, এরগর দে হজুর — এর বেদমতে হাজির হয়ে আরজ করলো, আপনি কি আল্লাহর রাসুল — তিনি ইরশাদ করলেন, হাা। তখন সে বলল, আপনার প্রতি আমার পিতামাতা কুরআন, আল্লাহ তাআলা কি দয়াবাদদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ দয়াবাদ ননং হজুর — ইরশাদ করলেন কেন নয়ং এরগর সে বদল, মা তার সন্তানদের প্রতি যতটা দয়াবাদ আল্লাহ তাআলা কি তার বালাদের প্রতি তার চেয়ে অধিকতর দয়াবান ননং অবশ্রই এরপর সে বলল, মা তার সন্তানকে অগ্নিতে নিক্ষেপ করে না। একথা প্রবণ করে হজুর — চিন্তিত হলেন এবং কাঁদতে লাগলেন। কিছুক্ষণ পর তিনি ইরশাদ করলেন, আল্লাহ তাআলা তার বালাদের মধ্য থেকে তধু তাকেই আজাব দেবেন যে অবাধ্য, যে বিদ্রোহী, আর যে লা ইলাহা ইলাল্লাহ বলতে অধীকৃতি জানায়। — হিবনে মাজাহা

এ পর্যায়ে আরো বহু হাদীস বর্ণিত হয়েছে। প্রশু হলো, ফেসব মুমিন কবীরা গুনাহে লিও হয় তারা কি জ্বান্নতে যাবে? মুতাজেলা ফেরকা এ মত পোষণ করে, যে মু'মিন কবীরা গুনাহে লিও হয় সে যদি তওবা না করে তবে চিরদিন দোজখে থাকবে। তানের এ মত সঠিক নয়, তারা বিদ্রান্ত। আর মুরজিয়া ফেরকার মত হলো, গুনাহ ছোট হোক বা বড় যদি ঈমান সঠিক থাকে তবে মুমিনের আখেরাতে কোনো আজাবই হবে না। এমতটিও সঠিক নয়। কেননা এর দ্বারা সেসব আয়াত ও হাদীসসমূহ অস্বীকার করা হয় যাতে গুনাহের শান্তি ঘোষণা করা হয়েছে। উপরোব্রিধিত দুটি মতই শ্রান্ত।

–[ভাফসীরে মাযহারী, খ. ১০, পৃ. ১৯২-৯৩]

عنونه السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ अषि مَعْلِيْد السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ अषि مَعَالِيْد السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ هَى هَ اللهِ كَلِيدٌ अषित كَلِيدٌ अषित بَعْلِيدٌ अषित अप्ता राउदिक करा दाउदि । कादिनिष्ण कादिक क्षाडिक करी दाउद क्षाडत करत थुण्य अर्क إثْلِيدٌ करा राउदिक عَمَالِيْد करा राउदिक अपत्र अर्व तहत्वन يُثْلِيدُ करा राउदिक وَعَلَيْ

চাবি কারো হাতে থাকা তার মানিক ও নিয়ন্ত্রক হওয়ার লক্ষণ। ডাই আয়াতের মর্মার্থ দাঁড়ায় এই যে, আকালে ও পৃথিবীতে নুকায়িত সকল ভাগ্যরের চাবি আরাহ তা আলার হাতে। তিনিই এগুলোর রক্ষক, তিনিই নিয়ন্ত্রক হবন ইচ্ছা যাকে ইচ্ছা, যে পরিমাণ ইচ্ছা দান করেন এবং যাকে ইচ্ছা দান করেন না। হাদীস শরীকে — أَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال للللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

ইমাম ইবনে আবি হাতেম এ আয়াতের ব্যাখ্যায় হ্যরত উসমান (রা.) বর্ণিত একথানা হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন : হ্যরত আপুরাহ ইবনে ওমর (রা.) ও বর্ণনা করেছেন, যা আবৃ ইয়ালা মুসনাদে সংকলন করেছেন, আর ভাবারানী আদ দোয়া'য় এবং বায়হাকী আল আসমাউস সেফাত' গ্রন্থে এর উল্লেখ করেছেন : হাদীসের বিবরণ এই যে, হ্যরত উসমান (রা.) বর্ণনা করেন, আমি প্রিয়নবী ক্রিমান এর পররারে আলোচ্য আয়াত। বর্ণনা করেন, এর সরবারে আলোচ্য আয়াত। বর্ণনি করে এব ব্যাখ্যা জিল্ঞাসা করেছি, তখন তিনি ইবাদ করলেন, হে ওসমান! তোমার পূর্বে কেউ আমার নিকট এ আয়াতের তাফসীর জিল্ঞাসা করেনি । এ আয়াতের তাফসীর হলো একাধিক, و المَالِينَ السَّالِينَ السَّلِينَ السَّالِينَ السَّال

হ্যরত আবৃ হরায়র। (রা.)-এর বর্ণনায়ও হ্যরত উসমান (রা.)-এর প্রশ্ন ও জবাবের উল্লেখ রয়েছে। আর হ্যরত আবৃল্লাহ ইবনে আক্রাস (রা.)-এর বর্ণনায় একথাও রয়েছে, যে ব্যক্তি সকাল সন্ধ্যা এ বাক্যস্তলো দশবার করে পাঠ করবে আল্লাহ তা আলা ডাকে ছয়টি নিয়ামত দান করেন। যেমন-

- ইবলিস ও তার দলবল থেকে আল্লাহ তা'আলা তাকে হেফাজত করবেন ।
- ২. জান্নাতে তাকে অঢেল ছওয়াব দান করবেন।
- ৩. হ্রগণ তার ক্রী হবে।
- ৪. তার গুনাহ মাফ করা হবে।
- শে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর সাথে থাকার তৌফিক পাবে।
- ৬. মৃত্যুর সময় তার নিকট বারজন ফেরেশতা আসবে এবং তাকে সুসংবাদ দান করবে এবং করর থেকে হিসাবের স্থান পর্যন্ত সন্মানের সঙ্গে তাকে নিয়ে যাবে। কিয়ামতের দিন যখন সে জীত হবে তখন তাকে ফেরেশতাগণ সান্ধনা প্রদান করবেন। তার হিসাব সহজ্ঞ করা হবে। এরপর তাকে জান্নাতে নিয়ে যাওয়ার আদেশ দেওয়া হবে। অত্যন্ত সন্মান এবং মর্যাদার সঙ্গে তাকে জান্নাতে নিয়ে যাওয়া হবে, যখন অনারা থাকবে কঠিন বিপদের মুখোমুখি।

#### অনুবাদ :

80 ع 1. قَبَلُ أَفَعَيْرَ اللَّهِ تَاْمُرُونَى آعَبُدُ آيهُا اللَّهِ مَاْمُرُونَى آعَبُدُ آيهُا اللَّهِ مَاهُونُ اللَّهِ مَاهُونُ اللَّهِ مَاهُونُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّه

 . وَلَقَدُ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكَ عَ وَاللَّهِ لَئِنْ اَشْرَكْتَ يَا مُعَمَّدُ فُرَّضًا لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخُيسرِينَ.

» ٦٦. بَسَلِ السَّلِمُهُ وَحَمْدَهُ فَسَاعْبُدُ وَ كُسُنْ مِسَنُ الشَّبِكِرِيْنَ إِنْعَامَهُ عَلَيْكُ .

الله حَقَّ قَدُوهِ الله حَقَّ قَدُوهِ قَ مَا عَرَفُوهُ حَقَّ مَعُوفِهِ عَلَى مَعُ عَلَمُوهُ حَقَّ مَعُ فَعُوهُ حَقَّ عَظْمَتِهِ حِبْنَ الشَّرَكُوا بِهِ عَبْرَهُ وَالْأَرْضُ جَبِبْعَا حَالُ أَيْ السَّبْعَ قَبْصَتُهُ آيُ مَقْبُوضَةٌ لَدَ فِي عِلْكِهِ وَمَصَّدُ لَدَ فِي عِلْكِهِ وَمَصَّدُ لَدَ فِي عِلْكِهِ وَمَصَّدُ لَدَ فَي عِلْكِهِ وَمَصَّدُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

٩. وَنُفِخَ فِي الصَّوْدِ النَّفْخَةُ ٱلْأُولَٰى فَصَعِقَ مَا تَا مَنْ فِي الْاَرْضِ إِلَّا مَنْ فِي الْاَرْضِ إِلَّا مَنْ فَي الْاَرْضِ إِلَّا مَنْ فَلَى الْإَرْضِ إِلَّا مَنْ فَلَى الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ فَلَى الْلَحْوْدِ وَالْوِلْدَانِ مَنْ الْحُوْدِ وَالْوِلْدَانِ وَعَنْ الْحُوْدِ وَالْوِلْدَانِ وَعَنْ الْحُوْدِ وَالْوِلْدَانِ وَعَنْ الْحُوثِي قِلْمَا أَنْ الْمُؤْنَى قِيمًا مَّ الْمُؤْنَى وَيَمَا مَ الْمُؤْنَى الْمُؤْنَى وَيَمَا مَ الْمُؤْنَى وَيَمَا مَ الْمُؤْنَى وَيَمَا مَ الْمُؤْنَى الْمُؤْنَى الْمُؤْنَى وَيَمَا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمَا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَنْ الْمُؤْنِي وَلِيمَا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلَيْلِيمُ الْمُؤْنِي الْمَنْ الْمُؤْنِي وَلِيمًا مَا الْمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمًا لَمَا الْمُؤْنِي وَلِيمًا لَمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا لَمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لَمَالِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمُ لِلْمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِي وَلِيمُ الْمُؤْنِي وَلِيمُ لِلْمُؤْنِي وَلِيمًا لِمُؤْنِيلًا لِمُؤْنِي الْمُؤْنِي وَلِيمُ لِلْمُؤْنِي وَلِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلْمُؤْنِي وَلِيمُ لِلْمُؤْنِي وَلِيلْمُ لِيمُ لِلْمُ

14 ৬৪. বলুন হে মুর্থরা, তোমরা কি আমাকে আল্লাহ তা আলা
ব্যক্তীত অন্যের ইবাদত করতে আদেশ করছোঃ
خَسْرُ وَنَّلَ খিলা মানস্ব
হরেছে। تَأْمُرُونَيْ এর মাম্ল نَامُرُونَيْ । উহা রয়েছে ও
এতে একটি নুন বা দুটি নুন তথা تَامُرُونَيْ वा ইদগম
এর সাথে পড়রে।

৭০ ৬৫, আপনার প্রতি ও আপনার পূর্ববর্তীদের প্রতি প্রত্যাদেশ

হয়েছে আল্লাহ তা'আলার কসম মেনে নিলাম যুদ্

আপনি আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক দ্বির করেন, হে

মুহাম্মদ ্রুভ্রত তবে আপনার কর্ম নিক্ষল হবে এবং
আপনি ক্ষত্তিগ্রন্তের একজন হবেন।

৬৬, বরং আল্লাহ তা আলারই ইবাদত করুন এবং তোমায় প্রদন্ত তার নিয়ামতসমূহের প্রতি কৃতজ্ঞদের অর্ভুক্ত থাকুন।

পু ৬৭. তারা আল্লাহ তা'আলাকে যথার্থরপে বুঝেনি। যথন
তারা অন্যকে আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করে
তথন তারা আলাহ তা'আলাকে যথার্থরপে চিনেনি ও
আল্লাহ তা'আলকে যথার্থ সম্মান দেয়নি। ক্রিয়মতের
দিন গোটা সাত পৃথিবী থাকবে তাঁর হাতের মুঠোতে
অর্থাৎ এর রাজত্ব তারই নিযন্ত্রণে ও তারই ইম্ছায় এবং
সব আসমানসমূহ থাকবে তাঁজ করা অবস্থায় তার তান
হাতে তথা তার কুদরতে। তিনি পবিত্র। আর এরা
যাকে শরিক করে, তা থেকে তিনি অনেক উর্দ্ধে।

শুক্র প্রত্যা করে বিশ্বরা প্রত্যা করে আসমান ও <u>জমিনে থারা আছে সবাই বেহুল হয়ে থাবে</u> মৃত্যুবরণ করবে <u>তবে আল্লাহ তা আলা থাকে ইম্ছা করেন</u> অর্থাৎ হুর, গিলমানসমূহ মৃত্যুবরণ করবে না <u>অতঃপর</u> <u>ই্তিয়াবার শিলায় ফুৎকার দেওয়া হবে অতঃপর সমন্ত</u> <u>মৃতসমূহ দ্বায়মান অবস্থায় দেওতে থাকবে।</u> তাদের সাথে কি ব্যবহার করা হক্ষে।

স্থিবী তার পালনকর্তার নূরে উদ্ধাসিতহরে। যক بِتَجَلِّي لِفَصْلِ الْقَضَاءِ وَوُضِعَ الْكَتُبُ كِسَّابُ الْاَعْمَالِ للْحسَابِ وَجِبِينَ بَالنَّبِيتِينَ وَالشُّهُدُاءَ أَيْ بِمُعَمَّد عَيْثَ وَأُمَّتِه يَشْهُدُونَ لِلرُّسُلِ بِالْبَلَاغِ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ أَيْ الْعَدُلُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا.

٧٠. وَوُنِيِّتَ كُلُّ نَعْسِ مَا عَبِمِكْتُ أَيُّ جَزَاؤُهُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا بَفْعَلُونَ فَلاَ بَحْتَاجُ إِلَى شَاهِد.

তিনি বিচারের জন্যে সিংহাসনে আসীন হ'বন প্রত্যেকের হিসেবের আমলনামা স্থাপন করা হবে। পয়গাম্বরগণ ও সাক্ষীগণকে অর্থাৎ মহাম্মদ 🚟 ও তার উন্মতগণ আনা হবে, যাতে তারা সাক্ষ্য দেয় প্রেরিত রাসুলদের দাওয়াত ও তাবলীগের উপর এবং সকলের মধ্যে ন্যায়বিচার করা হবে। তাদের উপর কোনে প্রকার জুলুম করা হবে না।

৭০. প্রত্যেকে যা করেছে, তার পূর্ণ প্রতিফল দেওয়া হবে: তারা যা কিছু করে, সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা সম্যুক অবগত ৷ অতএব এতে তিনি কোনো সক্ষী মুখাপেক্ষী নন ৷

#### ভাহকীক ও ভারকীব

क غَيْرُ اللَّهِ वि सारुष्ठ - أَعْبُدُ ছिल أَنَامُرُونَيْنَ أَنْ أَعْبُدَ غَيْرَ اللَّهِ वि स्वर्ण : قَوْلُهُ أَفَقَيْرَ اللَّهِ تَـأْمُرُونَدْ করে দিয়েছেন। কেউ কেউ বলেন যে, এই সুরত দুর্বল। তবে দুর্বল বলাট। ঠিক নয়। কেননা ্র্রা শব্দের মধ্যে নয়। কাজেই এর আমল বাকি থাকবে না।

माना रख । वर वे أعُبُدُ क जात (थरक) بَدُّل किठीय़ जूतु و مَنْصُرُبُ प्राना مَنْصُرُبُ प्राना के वे أ হবে। উহা ইবারত হবে بَدْلُ الْاسْتَمَالِ वই তারকীব وَلَمْ أَنْتَأَمْرُكُمْ بِعِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ

जात छना مَا بَعْدُ अरे जूदाए धाद के اَفَتَلْزُمُونَى غَيْرُ اللَّهِ जीम जूदाए मानजूद रासाह वर्षा غَيْرُ के प्र 🕯 🚉 হবে । এছাড়া আরো তারকীব হতে পারে :

रला ی । वर्ष न विर्मन निर्मन निरम् । वर्ष न व्यव ने के देरे مُضَارُع (विर्मन निर्मन निरम्) : قَوْلُهُ تَنَامُرُوَّتَيْ - अ काরल जामनीमयुक रसारह : وَغُنَامُ أَنَّ نُونَ अंते بَاللهُ وَاحْدُ مُتَكَلِّمُ

: दरला रतरफ जारकीक تَدْ व्रात وَاللَّهِ لَغَدْ अव अना स्तरह वर्षा وَاللَّهِ لَغَدْ أُوْحَى النَّبِكَ -এর স্থলাডিষিক্ত। আর কেউ কেউ বলেন যে, পূর্বাপরের إِلَيْكَ काल اِلَيْكَ आর يُعْل مَجْهُول रिलो أَرْضي أُوحْيَ إِلَيْكُ التَّوَّحِيدُ अर्थार : अर्थार نَانِبٌ فَاعِلْ काँतरा

: عَوْلَتُ كُرُفْتُ : এটা একটি উহা প্রশ্নের জবাব । প্রশ্ন হলো নবীগণ নিম্পাপ হয়ে থাকেন । তাদের দ্বারা শিরক হতে পারে না ؛ कम वना श्ला? لَئِنْ أَشْرُ كُتُ وَجَا

উত্তর, أَرَفْرُ يَعَالُ -এর ভিন্তিতে বলা হয়েছে। কেউ কেউ এই উত্তর দিয়েছেন যে, যদিও রাসূল 🕮 -কে সম্বোধন করা হয়েছে কিন্তু এর বারা উদ্দেশ্য হলো উন্মত। কিন্তু এখন এই প্রশু হবে যে, যদি উন্মতই উদ্দেশ্য হয় তবে ذَوْ أَشْرَكْتُ أَشْرَكْتُ নিরবর্তে أَوْحَى الِسُ كُلُ وَاحِدِ مُسْهُمْ لِأَنَّ أَشْرَكْتَ المع प्राविवर्ण कि हिन। এর উন্তর হলো এই যে, অর্থ হলো لاِنَّ أَشْرَكْتَ المع كَسَا كُلُّ وَاحِد مِناً حُلُمَّ عُلَمَّ عُلَامً अवर्त عَسانا الامير حَلَّة -खात्रत वना रव

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আধুলাই ইবনে আবাস (বা.) থেকে বর্ণিত হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, মন্ত্রার নাকের প্রিয়নবী ্রাড এব দরবারে এসে প্রন্তর দেয়, আপনি যদি রাজি থাকেন, আমরা আপনাকে এত ধন সম্পদ দেব যে, আপনি মন্ত্রার সর্বস্থেষ্ট ধনী হয়ে যাবেন। অথবা মন্ত্রার রাজত্ব আপনি এবং করবেন অথবা যে কোনো সুন্দরী ব্রী লোককে আপনি বিয়ে করতে চাইলে আমরা তার ব্যবস্থা করবো, তবে আমাদের একটি মাত্র পর্ত এই যে, আমাদের উপাস্যাদের মন্দ ববাবেন না, তালের সমালোচনা করবেন না। অথবা আপনি যদি পছন করেন তবে এ ব্যবস্থাও হতে পারে যে, এক বছর আপনি আমাদের উপাস্যাদের পূজা করবেন, আর এক বছর আমরা আপনার মানুদের পূজা করবো। হত্ত্ব ক্রাভ তবন তাদেরকে বললেন, যথন আমার প্রতিপালকের তরফ থেকে জবার আমবে তবন আমি তোমাদের একথার জবাব দেব, ততক্ষণ পর্যন্ত আমি আলাহ তা আলার তরফ থেকে অবতীর্ণ ওবীর অপেন্ফা করবো। তবন সূরা কাফিকন্দ এবং আলোচা আয়াত নাজিল হয়।

বায়হাকী 'দালায়েলে' হয়রত হাসান বসরী (র.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন। মুশরিকরা প্রিয়নবী 🚃 -কে বলেছিল, আপনি আপনার পিতা-পিতামহকে পথত্রই বলেছেন, তথন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়।

আল্লামা বগন্তী (র.) তাফসীরকার মোকাতিল (র.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, মন্ধার কাফেররা প্রিয়নবী 🚃 -কে বলেছিল আপনি আপনার পূর্ব পুরুষের ধর্মে ফিরে আসুন, তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

কাদেরদের এ প্রশ্নের জবাবেই আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন - أَيْمُهُ الْمُهُلُونُ آَيْمُهُ الْمُهُلُونُ এথাৎ হে রাস্ক 🚞 ! আপনি বলুন, হে অজ্ঞ লোকেরা! তোমরা কি আমাকে আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত করতে বলেছে।

যার। এ ধারণা করে যে প্রিয়নবী 🚎 আল্লাহ তা'আলা ব্যভীত অন্য কিছুর ইবাদত করবেন, তাদের ন্যায় বোকা বা মূর্থ আর কেউ হতে পারে না।

হে মূশরিকের দল! তোমরা কি একথা মনে কর যে, আমি স্বভাবধর্ম ইসলাম ছেড়ে দিয়ে মাননবতার কলঙ্ক শিরক গ্রহণ করবো? যা নির্কৃষ্ণিতা ব্যতীত আর কিছুই নয়।

পরবর্তী আয়াতে শিরকের ভয়াবহ পরিণতির ঘোষণা করা হয়েছে — وَلَغَمْ أُومِّي الْبِلْكُ وَالْنِي النَّذِيْنَ مِنْ قَبِلْكُ وَ لَيْنَ أَشَرُكُتُ ﴿ وَلَا لَهُ عَالَى النَّذِيْنَ مِنْ الْخُسِرُسُ وَ الْمُحْسِمُنَ عَمَاكُنَ وَلَتَكُوْنَوَ مِنَ الْخُسِرُسُ وَ الْمُحْسِمُنَ عَمَاكُنَ وَلَتَكُوْنَوَ مِنَ الْخُسِرُسُ وَ الْمُحْسِمُنَ عَمَاكُنَ وَلَتَكُوْنَوَ مِنَ الْخُسِرُسُ وَ اللهِ ال

তক্তঞ্জানীগণ বলেছেন, এ আয়াত দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, যদি কেউ মুরতাদ হয়, তবে তার বিগত দিনের সমন্ত নেক আমল বাতিল হয়ে যার, যেতাবে কোনো কান্ডের যখন ইসলাম গ্রহণ করে, তখন কান্ডের অবস্থায় কৃত গুনাহসমূহ ইসলাম গ্রহণের কারণেই দ্রীভূত হয়ে যায়। এমনকি, যদি কোনো ব্যক্তি মুরতাদ হওয়ার পর পুনরায় ইসলাম গ্রহণ করে, আর এমন সময় মুসলমান হয়, যখন নামাজের সময় এখনো বাকি রয়েছে, তবে মুরতাদ হওয়ার পূর্বে যে নামাজ আদায় করেছিল, তা-ও বাতিল হয়ে যাবে। তাকে নতুন করে ঐ নামাজ আদায় করতে হবে। ঠিক এতাবে যদি কেউ হজ আদায় করলো, এরপর মুরতাদ হলো এরপর পুনরায় সে মুসলমান হলো, এমন অবস্থায় তাকে দ্বিতীয়বার ফরক হজ আদায় করতে হবে। আর আলোচ্য আয়াতে একথাই ঘোষণা করা হয়েছে— এই ক্রিট্র তাল করিছিল হয়ে যাবে। আর এজনোই পরবর্তী আয়াতে সুল্ট তালায় ঘোষণা করা হয়েছে— আর এজনোই পরবর্তী আয়াতে সুল্ট তালায় ঘোষণা কর বাহেছে— আর এজনোই পরবর্তী আয়াতে সুল্ট তালায় ঘোষণা কর বাহেছে— আর এজনোই পরবর্তী আয়াতে সুল্ট তালায় ঘোষণা কর বাহেছে— আর এজনোই পরবর্তী আয়াতে সুল্ট তালায় বাহান কর বাহু তার কাহেছি আলা কর এবং তথু তার প্রতিই তরসা কর আর আল্লাহ তাআলার করতে প্রায় প্রশাদের অন্তর্ভুক হও তথা তিনি যে অনন্ত অসীম নিয়ামত দান করে রেখেছেন, তার জনো প্রকাল লোকর আদায় করতে প্রায় করতে প্রায় স্বিশা কর এবং তথু তার প্রতিই তরসা করিল লোকর আদায় করতে প্রায় করতে প্রায় উচ্চেন্ত আলায় করতে আদায় করতে প্রায় করতে প্রায় করতে প্রায় করতে প্রতিই তরসা কর আন লোকর আদায় করতে প্রায় উচ্চিত্র আলায় করতে আদায় করতে প্রায় উচ্চিত্র আলায় করতে আলায় করতে প্রায় উচ্চিত্র আলায় করতে আলায় করতে প্রায় কিন্তা স্বাধিন সেত্বর্ভুক হও তথা তিনি যে অনন্ত অসীম নিয়ামত দান করে রেখেছেন, তার জনো

প্রকৃত বান্দার কর্তব্য : এ আয়াত ছারা একথা প্রমাণিত হয় যে, প্রকৃত বান্দার দূটি কর্তব্য একান্ত পালনীয় ১, ওধুমাত্র আল্লাহ তা আলার বন্দেগী করা, তার প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা তথা তার যাবতীয় বিধি-নিষেধ পরিপূর্ণ নিষ্ঠার সঙ্গে পালন করা। ২, আল্লাহ তা আলার প্রনত্ত অগণিত নিয়ামতসমূহের শোকর আদায় করতে থাকা। যারা আল্লাহ তা আলার প্রকৃত বান্দা তাদের মধ্যে এ দূটি তথা অবশাই থাকবে।

পরিফে স্বংকলিত হাদীসে রয়েছে, একবার এক ইহদি ধর্মযাজক প্রিয়নবী \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ এর খেদমতে হাজির হয় এবং বলে হৈ আবুল কাদেম! আলাহ তা'আলা যখন আসমানসমূহকে এ আঙ্গুলের উপর আর জমিন সমূহকে এ আঙ্গুলের এবং সমুদ্রুগুলোকে এ আঙ্গুলের উপর আর পাহাড়ুগুলোকে এ আঙ্গুলের উপর রাখবেন, তখন কি অবস্থা হবেং তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

দিন পৃথিবী আল্লাহ তা আলার হাতের মুঠোতে থাকরে এবং আকাশ উাজ করা অপরস্থায় তার ভান হাতে থাকবে। পূর্ববর্তী আল্লাহ তা আলার হাতের মুঠোতে থাকবে। এবং আকাশ উাজ করা অপরস্থায় তার ভান হাতে থাকবে। পূর্ববর্তী আলেমগণের মতে আক্ষরিক অর্থেই এমনটি হবে। কিছু আয়াতের বিষয়বত্ত ক্রিক্ত করা এব অঞ্চর্জুক, যার স্বরূপ আল্লাহ তা আলা বাতীত অন্য কেউ জানে না। এর স্বরূপ জানার চেষ্টা করাও সাধারণ লোকের জন্য নিষিদ্ধ। বিশ্বাস করতে হবে যে, আল্লাহ তা আলার যা উদ্দেশ্য তা সত্য ও বিতদ্ধ। এ আয়াতের বাহ্যিক ভাষা থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ তা আলার 'মুঠি' ও ভান হাত' আছে। একলো নৈহিক অঙ্গ-প্রত্যাস, অথচ আলাহে তা আলা দেহ ও দেহত্ব থেকে পবিত্র ও মুক্ত। তাই আয়াতের উপসংহারে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, একলোকে নিজেদের অঙ্গ প্রত্যাসর আলোকে বুঝতে চেষ্টা করো না। আল্লাহ তা আলা একলো থেকে পবিত্র ।

পরবর্তী আন্নেমণণ আলোচ। আয়াতকে দৃষ্টান্ত ও রূপক সাব্যন্ত করে এর অর্থ করেছেন যে, এ বন্ধু আমার মূঠিতে ও ভান হাতে' এরূপ বলে রূপক ভঙ্গিতে বোঝানো হয় যে, বন্ধুটি পূর্ণরূপে আমার করায়ন্ত ও নিয়ন্ত্রাধীন। আয়াতে ভাই বোঝানো হয়েছে।

আয়াতের মর্মকথা : এ আয়াতের মর্মকথা হলো, আল্লাহ ডা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্ম, সন্মান এবং মর্যাদা যতথানি করা উচিত ছিল, বান্দারা তা করেনি, আর কিয়ামতের দিন সমগ্র বিশ্ব সৃষ্টি আল্লাহ ডা'আলার হাতের মুঠ্যায় থাকবে। আসমানগুলো আল্লাহ তা'আলার দক্ষিণ হাতে থাকবে, আর কাফেররা যে শিরক করে, তিনি তা থেকে অনেক উর্ধে।

আল্লাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাজ্য: ইমাম তাবারী (র.) এ কথাটির ব্যাখ্যায় লিখেছেন, হযরত আব্দুরাহ ইবনে আবাস (রা.) এ আয়াতের ডাফসীরে বলেছেন, যারা কাফের, তারা আল্লাহ তা'আলার সম্মান এবং মর্যাদা রক্ষা করেনি। পক্ষান্তরে যারা ঈমান এনেছে আর একথা বিশ্বাস করেছে যে, আল্লাহ তা'আলা সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তিনি সর্বপত্তিমান, তারা আল্লাহ তা'আলার সতিকার মর্যাদা উপলব্ধি করেছে। অতএব, যারা কাফের, মুপরিক, বেছীন তারা আল্লাহ তা'আলার যথাযোগ্য মর্যাদা উপলব্ধি করতে পারেনি, তার অনন্ত অসীম মহিমা সম্পর্কে যদি তারা সঠিক ধারণা করতো, তবে পৃথিবীতে অশান্তি সৃষ্টি করতো না, আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হতো না। —(ভাফসীরে তাবারী, খ. ২৪, পৃ. ১৭)

ভক্তঞ্জানীণণ বলেছেন, তাওহীদ বা আল্লাহ তা'আলার একত্বনেদে বিশ্বাস স্থাপন করা ব্যাতীত আল্লাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব উপলব্ধি করা প্রমাণিত হয় না। কেননা বিশ্ব প্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহ তা'আলার সর্বপ্রথম হক হলো, তার একত্বনাদে বিশ্বাস স্থাপন করা। যদি কেউ তাওহীদে বিশ্বাস না করে তথা শিরক করে, তবে সে আল্লাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্মা সম্পর্কে কোনো ধারণাই রাখে না। আল্লাহ তা'আলার শান হলো এই যে, কিয়ামতের দিন আসমান জমিন তাঁর হাতের মুঠ্যায় থাকবে।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এ আয়াতথানি 'মুত্যশাবিহাত' এর অন্তর্জ্ত। কেননা এর প্রকৃত অর্থ আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত কেউ জানে না। এর উদ্দেশ্য হলো আল্লাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্ম্য সম্পর্কে একথা জানিয়ে দেওয়া যে, আল্লাহ তা'আলার মহান মর্যাদা সম্পর্কে তার বান্দারা কিছুই জানেনা। আর আল্লাহ তা'আলার মাহাত্ম্য সম্পর্কে আঁচ করা বান্দার পক্ষে সম্ববই নয়।

মানুষের সীমিত জ্ঞান বৃদ্ধি দ্বারা মহান আল্লাহ তা আলার কুদরত, হেকমত, শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্মা সম্পর্কে ধারণা করা এবং তার ইক আদায় করা কথনো সম্পর্ক নয়। তবে আল্লাহ তা আলার পবিত্র সত্তা সম্পর্কে যতথানি জ্ঞান অর্জন করা বান্দার অবশা কর্তবা, তার নুন্দতম সীমা হলো তাওহীদে বিশ্বাস স্থাপন করা। যারা তাওহীদ তথা আল্লাহ তা আলার একত্বাদেই বিশ্বাস করে না, তারা আলাহ তা আলার যথাযোগ্য সন্থান করে না।

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত এবং বুখারী শরীফ ও মুসলিম শরীফে সংকলিত হানীসে রয়েছে, প্রিয়নটী ﷺ ইরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা এ বিশাল বিস্তৃত জমিনকে তার কুদরতি হাতের মুঠোয় নিয়ে নেবেন। আর আসমানকে তটিয়ে তার দক্ষিণ হত্তে নেবেন, এরপর ইরশাদ করবেন, আমিই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী বাদশাহ, জমিনের রাজা বাদশাবা কোখাচা

হয়রত আনুদ্ধাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস মুসলিম শরীফে সংকলিত হয়েছে। কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা আলা আসমানগুলোকে গুটিয়ে ডান হাতে নিয়ে ইরশাদ করবেন, আজ কোথায় সেই শক্তিশালী লোকেরাঃ কোথায় অহংকারী লোকেরাঃ এরপর জমিনগুলোকে গুটিয়ে বা হাতে নিয়ে ইরশাদ করবেন, আমি-ই বাদশাহ, শক্তিশালী লোকেরা কোথায়ঃ অহংকারীরা জোভায়ঃ

আবৃশ শেখ হয়রত আদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। প্রিয়নবী হ্রু ইবশাদ করেছেন- কিয়ামতের দিন আসমান জমিনকে আল্লাহ তা'আলা তার কুদরতি হাতের মুঠোয় নিয়ে নেবেন। এরপর ইরশাদ করবেন, আমি-ই আল্লাহ আমি-ই রহমান, আমি-ই বাদশাহ, আমি-ই সকল দোষক্রেটি থেকে পবিত্র। আমি-ই নিরাপত্তা দানকারী, আমি-ই অভিভাবক, আমি-ই বিজয়ী, আমি-ই পরম শক্তিশালী, আমি-ই শুষ্ঠত্বের অধিকারী, আমি-ই পৃথিবীকে সৃষ্টি করেছি, যখন তার কোনো অন্তিজুই ছিল না। আর আমি-ই পুনর্জীবন দান করেছি। আজ বাদশারা কোথায়া বড় বড় শক্তিশালী লোকেরা কোথায়।

ইবনে আবি হাতেম হযরত হাসান বসরী (র.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, ইহদিরা সর্বপ্রথম পৃথিবীতে আল্লাহ তা আলার সৃষ্টিসমূহকে গণনা করেছে। এরপর আসমান জমিন ও ফেরেশতাগণের সৃষ্টি সম্পর্কে গবেষণা করেছে। এরপর তারা স্বয়ং আল্লাহ তা আলা সম্পর্কে কথাবার্তা গুরু করেছে, তখন আলোচ্য আয়াত مُذَرُوا اللّٰهُ عَمْنُ تُحْرُوا اللّٰهُ عَمْنُ تَحْرُوا اللّٰهُ عَمْنُ تَعْرُوا اللّٰهُ عَمْنُ تَحْرُوا اللّٰهُ عَمْنُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَمْنُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَمْنُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّ

সাঈদ ইবনে জোবায়ের (র.) বলেছেন, ইহদির। আল্লাহ তা আলার গুণাবলি সম্পর্কে আলোচনা করেছে এবং এমন সব কথা বলেছে, যার জ্ঞান তাদের ছিল না তখন এ আয়াত নাজিল হয়েছে।

ইবনুল মুনজির রবী ইবনে আনাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। যধন وَمَا كُرْسِيُّهُ السَّسْوَتِ وَالْاَرْضِ ਸाहावारा কেরাম আরজ বললেন ইয়া রাসুলাল্লাহ 🚎 ! যথন কুরসীই এত বিরাট বিশাল এবং বিস্তৃত, তখন আরশের কি অবস্থাং এ প্রপ্রের জবাবেই আল্লাহ তা'আলা আলোচ্য আয়াত مَمَا تَدَرُّوا اللَّهَ حَتَّلُ تَدُّرُوا اللَّهَ حَتَّلُ تَدُوْرًا اللَّهَ حَتَّلُ تَدُوْرًا اللَّهَ حَتَّلُ وَالْعَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَيْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ الْمُؤْفِقُ اللَّهُ اللَّ

ত্র তুলি আনুর বিশিত সরিকদের বহু উর্জে। উনি পরিব্র এবং ডিনি ডাদের বর্ণিত সরিকদের বহু উর্জে। অর্থাৎ কাথের মুশরিকরা আল্লাহ তা'আলার সঙ্গে শিরকের যে কথা বলে, তা থেকে ডিনি পরিব্র। ডাদের এহেন ভ্রান্ত ধারণা থেকে ডিনি অনেক উর্জে।

यत भाषिक व्यर्थ तरहेंग مَـنْ شَـَاهُ اللَّهُ مَـنْ فِـي السَّـمَـاُواتِ وَمَنْ فِـي الْاَرْضِ إِلَّا مَـنْ شَـاّهُ اللَّـهُ १ देशा : डेप्सना बदे या, बांशान अश्वस तरहेंग इंटर, व्यष्टश्वस माता यादा : यात्री शृद्दि मृष्ठ, छाएमत व्याचा तरहेंग इंटर यादा :

–(বয়ানুদ কুরআন)

نَّ بَا اللّٰهُ إلله (আ.), হযরত মিনাইল (আ.), হযরত ইসরাফীল (আ.) এবং হযরত আজরাঈল (রা.) এবং কোনো কোনো রেওয়ায়েত অনুযায়ী আরশ বহনকারী ফেরেশতাগণও অন্তর্ভক । তাদের ব্যক্তিকমের অর্থ এই যে, শিক্ষা ফুঁকের প্রভাবে তাদের মৃত্যু হবে না। কিন্তু পরে তারাও মারা যাবে : আরাহ ভা'আলা বাতীত তখন কেউ জীবিত থাকবে না। ইবনে কাছীর এ ব্যাখ্যাই অবলম্বন করেছেন। ভিনি বলেন, তাদের মধ্যেও সবশেষে হযরত আজরাঈল (আ.)-এর মৃত্যু হবে। সূরা নামলেও এ ধরনের এক আয়াত বর্ণিত রয়েছে। সেখানেও এর কিছু বিবরণ উল্লেখ করা হয়েছে।

ভূটি ই ভূটি ই টিন্দু আৰু কৰিছিল। তিন্দু কৰিছিল কৰা হবে এবং সকলের মধ্যে ন্যায় বিচার করা হবে, আমলনামা পেশ করা হবে, নবীগণকে ও সাক্ষীগণকে উপস্থিত করা হবে এবং সকলের মধ্যে ন্যায় বিচার করা হবে, আহ তাদের প্রতি কোনো জুলুম করা হবে না।

আৰু কিবামতের মাঠ তার প্রতিপালকের নূরে উদ্বাসিত হবে ! আল্লামা বগন্ঠী (র.) লিখেছেন, যধন আল্লাহ তা আলা তার বান্দাদের মাঝে ফায়সালা করার জন্যে আত্মপ্রকাশ করবেন, তখন যেতাবে আসমানে সূর্যকে দেখতে কোনো সন্দেহ থাকতে পারে না, ঠিক তেমনিভাবে আল্লাহ তা'আলার নূর দেখতেও কোনো সন্দেহ থাকবেনা :

ইমাম রাখী (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতের ﴿﴿﴿ الْأَرْضُ अभिनत्क উদ্দেশ্য করা হয়নি, যাতে মানুষ এখন বসবাস করছে, বরং এটি হবে অন্য জমিন যাকে আল্লাহ তা'আলা কিয়ামতের দিন সমগ্র বিশ্ববাসীকে একজিত করার জন্যে সৃষ্টি করবেন। আল্লাহ তা'আলা যখন সেখানে তার বান্দাদের মাঝে ফয়সালা করার জন্যে আত্মপ্রকাশ করবেন, তখন ঐ জমিন তার নূরে আলােয় ঝলমল করে উঠবে। —{তাফসীরে কাবীর, খ. ২৭, পৃ. ১৯]

হৰরত হাসান বসরী (ব.) এবং সুদী (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতের مُرْرُيُكُ সন্দটি দ্বারা আল্লাহ তা'আলার ন্যায়বিচারকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। যেভাবে আলো আধারকে দূরীভূত করে দেয়, ঠিক তেমনিভাবে জুলুমের অন্ধকারকে দূরে সরিয়ে দেয় সুবিচারের আলো, এজন্যে সুবিচারকে 'দূর' আখ্যা দেওয়া হয়েছে।

হধরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এটি হলো সেই নূর যা আল্লাহ তা'আলা সেদিনের জন্য সৃষ্টি করবেন, হেমন চন্দ্র-সূর্য সৃষ্টি করেছেন। –[ডাঞ্চসীরে রুৱল মা'আনী, খ. ২৪, পৃ. ২৯-৩০ ; ডাঞ্চসীরে মাযহারী, খ. ১০, পৃ. ২০৩]

ত্রিক্রন হাতে তার যাবতীয় কর্মকাতের বিরুদ্ধে স্থান আমলনামা পেশ করা হবে। অর্থাৎ প্রত্যেকের হাতে তার যাবতীয় কর্মকাতের বিরুদ্ধে সম্প্রদিত আমলনামা পেশ করা হবে।

ৰায়হাকী হয়বত আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত হানীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। প্রিয়নবী 🏯 ইরশান করেছেন – সকল আমলনামা আল্লাহ তা আলার আরপের নিচে রয়েছে। যখন সময় হবে অর্থাৎ কিয়ামতের দিন হিসাব-নিকাশের জন্যে সময় মানব জাতিকে এক মন্থানে একত্রিত করা হবে, তখন আল্লাহ তা আলা একটি বাতাস প্রেরণ করবেন, যা আমলননামাণ্ডলোকে উড়িয়ে আনবে এবং মানুষের ভাল বা বাম হাতে পৌছাবে। এ আমলনামায় যে কথাটি সর্বপ্রথম লিপিবছ থাকবে তা হলো — وَمُرْدُ كُمْ اللّهُ مُلْ اللّهُ مُلْكِلًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكُلًا لَهُ مُلْكًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَا يَعْلَى اللّهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لِمُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ عَلَى مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ عَلَيْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لِهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لِهُ مُلْكُولًا لِهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَهُ مُلْكُولًا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَا مُلْكُولًا لَا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ مُلْكُولًا لِلْكُولُولُ لَا لَهُ مُلْكُولًا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا

ত্র জর্বাং নরী । অর্থাং নরীগণ ও স্বাক্ষীগণকে উপস্থিত করা হবে। আল্লামা সুমূতী (র.) লিখেছেন, নবী। রাস্বাদিবের সম্থানেই মানুধের হিসাব নিকাশ হবে।

হয়রত আব্দুন্নাহ ইবনে মুবারক ও সাঈদ ইবনুল মুসায়িয়ে (৪.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, এমন কোনো দিন যায় না, যেদিন সকাল-সন্ধ্যায় হয়রত রানুলে কারীম 🏥 -এর সম্বুথে তার উত্মতকে হাজির না করা হয়। তিনি তাদের আকৃতিগুলো এবং আমলগুলো দেখে চিনতে পারেন। এজন্যে কিয়ামতের দিন মানুষের সম্পর্কে তিনি সাক্ষ্য প্রনান করবেন। হয়রত আব্দুন্নাহ ইবনে আববাস (রা.) একথাও বলেছেন যে, প্রিয়নবী 🏥 -এর উত্মত অন্য পয়গাম্বরগণের পক্ষ থেকে সাক্ষ্য প্রদান করবে যে, তারা তাদের উত্মতগণকে আল্লাহ তা'আলার মহান বাণী পৌছিয়েছিলেন।

ভাষ্পীরকার হযরত আতা (র.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে যে সাক্ষীগণের উল্লেখ রয়েছে তারা হলেন আমলের বিবরণ লিবিপদ্ধকারী ফেরেশতাগণ। আর কিয়ামতের ময়দানে ন্যায়বিচারের ভিত্তিতে ফায়সালা করা হবে, কারো প্রতি এতটুকু জুলুম করা হবে না।

ফল দেওয়া হবে, তাদের কৃতকর্ম সম্পর্ক আল্লাহ তাঁআলা সবিশেষ র্ত্তবগত। অর্থাৎ প্রত্যেককেই তার কৃতকর্মের পূর্ণ ফল দেওয়া হবে, তাদের কৃতকর্ম সম্পর্কে আল্লাহ তাঁআলা সবিশেষ র্ত্তবগত। অর্থাৎ আল্লাহ তাঁআলা নিজেই সবিচছু দেখন, সবিচছু জানেন, কারো ববর দেওয়ার বা সাক্ষী রাধারও কোনো প্রয়োজন নেই। হযরত আতা (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো আল্লাহ তা আলা বান্দাদের যাবতীয় কর্মকাও সম্পর্কে হয়ং সম্পূর্ণ অবগত। তাঁর জন্যে কোনো লেখক বা সাক্ষীর আলৌ কোনো প্রয়োজন নেই। আমলনামা বা সাক্ষী কাফেরদের অপরাধ প্রমাণিত করার জন্যেই থাকবে। বিক্টানীরে মামহারী, ধ. ১০, পু. ২০৪]

কোনো কোনো ভাফসীরকার এ পর্যায়ে বলেছেন, মহান আন্তাহ তা'আলার আদালতে কারো ছওয়াব কম হওয়া অথবা পান্তি বেশি হওয়া সম্ভবই নয়। কেননা তিনি মহাজ্ঞানী, সকলের অবস্থা সম্পর্কে তিনি সম্পূর্ণ অবগত এবং তিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী। তার ইক্ষাকে বাধার্যন্ত করতে পারে এমন কেউ নেই। কাজেই তিনি প্রত্যেককে তার প্রাপ্য দান করবেন, তাতে এউটুকু কম করা হবে না। –(ভাফসীরে মাযহারী, পৃ. ৯৬৩)

এবং প্রত্যেকের সকল আমদের পূর্ণ এবং যোগ্য পুরন্ধার প্রদান করা হবে। আর আল্লাহ তা আলা প্রত্যেকের তালো-মন্দ আমল সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত, কোনো কিছুই তার নিকট গোপন নেই। পৃথিবীতে যে নেক আমল করে, তার পুরন্ধার অবশাই সে পাবে, আর মন্দ কাজের পরিণতি মন্দই হবে, তবে যাকে আল্লাহ তা আলা দয়া করে ক্ষমা করেন, তা হবে মহান দাতার দান।

অনুবাদ :

٧. وَسِبْقُ الَّذِيْنَ كَفُرُواْ بِعُنْفِ اللَّى جَهَشَمَ زُمَرًا ع جَمَاعَاتِ مُتَفَرِّفَةً حَتَى إِذَا جَمَاعَاتِ مُتَفَرِّفَةً حَتَى إِذَا جَمَاعَاتِ مُتَفَرِّفَةً حَتَى إِذَا جَمَا وَهَا لَهُمَ فَيَسِحَتُ البَوْالِسَهَا جَوَالُ إِذَا وَقَالُ لَهُمُ خَنْفَتُهَا اللّهَ يَا تَكُمْ رُسُلٌ مِسْكُمْ بَعْلُونَ عَلَيْهِ كَمْ أَمُنْ الْغُولُونَ وَعَنْفُونَ وَسُكُمْ أَهْذَا ع قَالُوا بَلَى وَسُكُمْ أَهْذَا ع قَالُوا بَلَى وَلِيكُمْ أَهْذَا عِقَالُوا بَلَى وَلِيكُمْ أَهْذَا ع قَالُوا بَلَى وَلِيكُمْ أَهْذَا ع قَالُوا بَلَى وَلِيكُمْ أَهْذَا ع قَالُوا بَلَى وَلِيكُمْ أَهْذَا عِلَى الْكُلُونِ فَيْ الْكُلُولُونَ فَي الْكُلُولُ اللّهُ عَلَى الْكُلُولُونَ وَلَى الْكُلُولُونَ وَلَا عَلَى الْكُلُولُونَ وَلَى الْكُلُولُونَ وَلَا عَلَى الْكُلُولُونَ وَلَا عَلَى الْكُلُولُ وَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

٧١. قِيْلَ ادْخُلُوا آيُوابَ جَهَنَّمَ خُلِدِيْنُ
 مُقَدِّرِيْنَ الْخُلُودَ فِيْهَا ع فَيِئْسَ مَشُوى
 مُاوَى الْمُتَكِبِّرِيْنَ جَهَنَّمَ.

٧. وَسِيْنَ ٱلَّذِيْنَ الَّقَوْا رَبَّهُمْ بِلُطْفِ النَّ الْجَنَّةِ زُمَرًا لا حَتَّى إِذَا جَالُوهَا وَفَتِحَتْ الْجَنَّةِ زُمَرًا لا حَتَّى إِذَا جَالُوهَا وَفَتِحَتْ الْبَوْالِيَ عَقْدِير قَدْ وَقَالَ لَهُمْ حَزَنْتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ حَالاً فَادَّخُلُوهَا خُلِدِيْنَ مَقَدِيْنَ الْخُلُودَ فِيْهَا وَرُحُولُهُمْ وَجُولُهُمْ وَحُولُهُمْ وَخُلُوهَا وَصُولُهُمْ وَشُولُهُمْ وَصُولُهُمْ وَالَالُهُمْ وَصُولُهُمْ وَالْمُولُولُهُمْ وَاللَّهُمُ وَلَاللَّهُمُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَاللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ لَا لَهُ عَلَالًا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ عَلَالًا لَهُ لَا لَهُ وَلَهُ لَلْهُمُ وَلَهُ لَهُمُ وَلَهُ عَلَالًا لَهُ لَاللَّهُ وَلَهُ عَلَالِهُ لَلْمُ لَعُلُولُولُهُ لَا لَهُ عَلَيْهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَاللّٰهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُولُولُولُولُولُهُ لَلْمُ لَا لَا لَعُلُولُولُولُولُولُكُمُ لَلْهُ

9). কাফেরদেরকে জাহান্নামের দিকে দলে দলে বিভিন্ন
দলে কঠিনভাবে হাকিয়ে নেওয়া হবে। তারা যখন
সেখানে পৌছবে, তখন তার দরজাসমূহ খুলে দেওয়া
হবে। কিন্তু বাক্যটি বিজ্ঞান কর জবাব। এবং
জাহান্নামের বন্দীরা তাদেরকে বলবে, তোমাদের কাছে
কি তোমাদের মধ্য থেকে পয়ণায়র আসেনি। যারা
তোমাদের কাছে তোমাদের পালনকর্তার আয়াতসমূহ
কুরআন ইত্যাদি আবৃত্তি করতো এবং তোমাদেরকে এ
দিনের সাক্ষাতের ব্যাপারে সত্তর্ক করতো। তারা
বলবে, হ্যা কিন্তু কাফেরদের প্রতি শান্তির নির্দেশই তথা
আল্লাহর বাণী ক্রিক্রীয়াত রয়েছে।

৭২. বলা হবে, তোমরা জাহান্নামের দরজা দিয়ে প্রবেশ কর, সেখানে চিরকাল অবস্থানের জন্যে। কত নিকৃষ্ট অহংকারীদের আবাসস্থল জাহান্নাম।

৭৩. যারা ভাদের পালনকর্তাকে ভয় করতো ভাদেরকে দলে দলে জান্নাতের দিকে সন্মানের সাথে নিয়ে যাওয়া হবে। যখন ভারা জান্নাতের দকজাসমূহ উন্দুক্ত থাকা অবস্থায় এতে পৌছবে এবং জান্নাতের রক্ষীরা ভাদেরকে বলবে, কুলি এবং জান্নাতের রক্ষীরা ভাদেরকে বলবে, কুলি এবং জান্নাতের রক্ষীরা ভাদেরকে বলবে, কুলি এবং জান্নাতের প্রতি সালাম ও ভোমরা সূথে থাক, কুলি বাকাটি এবি অভঃপর সদাসর্বদা বসবাসের জন্য ভোমরা জান্নাতে প্রবেশ কর। কুলি বাক্ষীর ভালের করা ভালি বাক্ষীর করা ভালি তালের মাওয়া ও ভারা যাওয়ার পূর্বে দরজা উন্দুক্ত করে দেওয়া সবই ভাদের সন্মানার্থে। জাহান্নামীদেরকে জাহান্নামে হাকিয়ে নেওয়া ও ভারা যাওয়ার পর দরজা বোলা যাতে জাহান্নামের গরম ভেজ বাকি থাকে, সবই ভাদের অপামানের জন্য।

ঞ্চন উপর আতক نَخُلُوْهَا উহা نَالُواْ তুরা বলৰে وَقَالُواْ عَطْبَقُ عَلَي دَخَلُوْهَا الْمُقَدَّرُ ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ بِالْجَنَّا وَأُورُنُنَا أَلاَرُضَ أَيْ اَرضَ الْجَنَّبِة نَتَبَوَّا أَنْنْزِلُ مِنَ الْجَنَّةِ خَيْثُ نَشَآءُ ﴿ لِاَنَّهَا كُلُّهَا لاَ يَخْتَارُ فَيْهَا مَكَانُ عَلَيٰ مَكَان فَنَعْمَ أُجِرُ الْعُمِلْينَ الْجَنَّةِ .

الْعَرْش مِنْ كُلِّ جَانِب مِنْهُ يُسَبِّحُونَ حَ وَبِحَمْدِهِ وَقُبْضِيَ بَيْنَهُمْ بَ الْـخَـلَائِـق بِـالْـحَـقّ أَى ٱلنُّعَـدُلِ فَـبَدُخُـلُ الْمُؤْمِنُونَ الْجَنَّةَ وَالْكَافِرُونَ النَّارَ وَقَسْاً. الْحَبُدُ لِلَّهِ رُبِّ الْعُلَمِيْنَ خُتُمُ اسْتَقْرَارُزُ ٱلفَرِيْقَيْنِ بِالْحَمْدِ مِنَ ٱلْمَلْيُكَةِ. সমস্ত প্রশংসা আল্লাহ তা আলার, যিনি আমাদের প্রতি তার জান্রাতের ওয়াদা পূর্ণ করেছেন এবং আমাদেরকে এ ভূমির তথা জান্নাতের উত্তরাধিকারী করেছেন। আমরা জানাতের যেখানে ইচ্ছা বসবাস করবো। কেননা জানাতের কোনো অংশকে কোনো অংশের উপর প্রাধানা দেওয়া যায় না : আমলকারীদের পরস্কার জান্রাত কতইনা চমৎকার।

৭৫. আপনি ফেরেশতাগণকে দেখবেন, তারা আরশের চার পাশ ঘিরে তাদের পালনকর্তার পবিত্রতা ঘোষণা করছে। عَالًا থাকে الْمُلَائِكَةُ - حَالَبُيْنَ থেকে لُانِي जात्र مَالُ अप्रमा रहा مَا فَيْنَ - এর यমीর থেকে بُسَبَحُرْنَ আর্থাৎ তারা বলে سُبْعَانَ اللَّهِ وَيعَمْدِهِ তাদের সবার মাঝে ন্যায়বিচার করা হবে। অতএব ঈমানদারদেরকে জানাতে ও কাফেরদেরকে জাহানামে স্থান দেওয়া হবে। এবং বলা হবে সমস্ত প্রশংসা বিশ্বপ্রতিপালক আল্লাহ তা'আলার। উভয় দলের তথা জান্লাতী ও জাহান্নামীর অবস্থান আল্লাহ তা'আলার প্রশংসার উপরই সমাপ্ত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

يْعْل مَاضِي مَجْهُرْل राता يَسِيْقَ अत अत । पात وعَاطِنَة ثَا وَاوْ अपात ؛ قُولُمهُ وَسِيْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا بعُنُف لِلْيُ । হরেছে نَايْبْ فَمَاعِلْ এবং يَسْبَقُ বলো সেলাহ । এখন মওস্ল ও সেলাহ মিলে كَفُرُواً এবং مَوْصُول वरा أَلْذِيْنَ । अरदारह مُتَعَلِّقٌ अमि : यद तहवठम : थर्थ- नन, स्नामाउ حَالُ أَنَّ زُمَرًا । वदारह مُتَعَلِّقٌ अप - سِيْنَ أَن جَهَقُمَ

वर्शना कतात करा। स्काना काराल्लामीरापत تَخْنَىُ عَلَى عِنْدَنْ अर्थ। क्रिक कता राराए कि कता राराए के এটাই মুনাসিব অবস্থা

ं पुषि कहा हाग्रात्ह त्रचान ७ वेब्कल वर्गना कहाद छन्। أَفَطُ عَامَاتُهُ وَسِيْقَ الَّـٰذِيْثُ أَتَّ

প্রস্ক্ল. জাহান্নামী ও জানুত্রতী উভয়ের জনাই ক্রিশ্রু শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। জাহান্নামীদেরকে জন্য অর্থ বর্ণনা করা হয়েছে। ইক্ষত ও স্বাদের তিন্দু ক্রিয়া। আর জানুত্রতীদের জন্য অর্থ বর্ণনা করা হয়েছে। ইক্ষত ও স্বাদের সাথে দিয়ে যাওয়া। শব্দ এক, সীগাহ এক, মান্দাহও এক। তদুপরি দু জায়গায় অর্থের মধ্যে পার্থকা করার কারগ কিং

مَا أَجْسَلُ فَذِلُ الْزَّمَخْسَرِيَّ فِى هٰذَا الصَّدَهِ قَالَ : فَإِنْ قُلْتَ كَيْفَ عُبِرٌ عَنِ الذِّعَابِ بِالْفَرِيْفَيْنِ جَبِيْمًا بِلَفَظِ السُّوْقِ؛ قُلْتُ : اَلْسَرَاهُ بِسُوْقِ اَهْلِ السَّارِ طَرْهُمُمْ إِلَهْمَا بِالْهَارِانِ الْعَنْدِيُ مَلَكِيهِمْ يَاتُ يَشِغُواْ اللَّي حَبْسُ أَوْ قَسْلٍ وَالْسَرَاهُ بِسُسْقِ آهِلِ الْجَشَّوْسُوقُ مَرَاكِيهِمْ يَكَثُمُ لَا يَدْعَبُ بِهِمْ إِلَّا رَاكِيشِينَ وَمَشَّهَا اللَّي وَالْمَرَاهُ وَالْسَرَاهُ بِسُسْقِ آهِلِ الْجَنَّوْسُوقُ مَرَاكِيهِمْ يَكُثُو لَا يَدْعَبُ بِهِمْ إِلَّا رَاكِيشِينَ وَمَشَّهُمَا اللَّي وَلِيمَانَ السُّلُوقِيشِي الْكَرَامَةِ وَالرَّفِسُولِ كَسَا يَعْمَلُ بِسَنَّ بَشَفَرَكُ وَسَكُومُ مِنَ الْوَاقِدِينَ عَلَىٰ بَعْضِ الْصُلُولِ فَضَاتًا مَا مُعْمَلُ المَّدِيْنَ السَّوْقِيشِيةَ (اغْرَابُ الْفَرَانُ لِلسَّرَافِيشِيةً)

فَيْحَتْ आब شَرْط ख़ला إِذَا جَالُوهَا هِمَا إِنْيَدَائِيَّةُ ती حَتَّى अवाल : فَوْلُهُ حَتَّى إِذَا جَنَاوُهُما فُيتِحَتَّ البُوالِيمَا ا अवाल شَرَط अवा اللهِ عَلَيْهِ إِنْهُ الْبُيْدَائِيَّةً ती حَتَّى अवाल : वावाल के अवाल के कि

শ্বন্ন, এখানে ﴿ وَالْمُ عَلَيْهِ ﴿ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ ﴿ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِدُ وَالْمُ عَلَيْهُ وَالْمُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَل

উত্তর, এতে সূক্ষতা হলো এই যে, জেলখানার দরজা সাধারণত বন্ধ থাকে। যখন কোনো অপরাধীকে আনা হয় তখন কিছু সময়ের জন্য থালা হয়। এরপর সাথে সাথেই বন্ধ করে দেওয়া হয়। এতে আগমনকারীদের জন্য লাঞ্ছনা রয়েছে। কাজেই তার জন্য ঠ্রিকিন হওয়াই যথোপযুক্ত হয়েছে। এটা মেহমানখানা ও বিচরণ গাহের দরজার বিপরীত। এর দরজা ববা কটক আগস্থাকের অপেক্ষায় সর্বান উনুক্ত থাকে। আর এতে আগস্থাকর সন্মানও রয়েছে। কাজেই গ্রিক্

এখানে 👸 -এর জবাবে তিন সুরত হতে পারে-

- عَرَابُ شَرَط घटना وَفُعَمَتْ . ﴿ वात وَارْ वात وَارْ عَلَى عَرَابُ شَرَط घटना وَفُعَمَتْ . ﴿
- . عند مُسَمِّلَقِيَاتُ شَرُط العلم الله عليه الله في عليه عند عناطيق العلم الله الله الله عنه عمران . ﴿ وَمُعَ وَمُكُرُفَّ ( ، ﴿ وَمُعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه وَمُكُلُّوْنًا ( ، ﴿ وَمُعُمَّلُونُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَعَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ ع

हें وَلَالِدِينَ , वे डे डेराज़ल तृष्किकवश द्याता এकिए खानूत खनाव त्ववद्या डेर्स्स्या ता. وَ خَلِدِينَ أَنْ الْعَالِ وَ عَالِدِينَ , बत समीव खात قال के दरहर : अर्थ है के -खत समीव ख्यात के स्वाद व्यवह क्याना अर्थ ह عَدَّ خُلُواً कि विकास के स्वित ! केर्स्स केर्सि : केर्स्स केर्स है केर्स है केर्स है केर्स है केर्स है केर्स है

এর জবাব দিয়েছেন যে, তাদের জন্য گَلُودٌ । নির্ধারণ করে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ তারা জান্নাতে প্রবেশ করনে এমতাবস্থায় যে, তাদের জন্য كُلُرُّرُ के केदेंद (संउम्रा হয়েছে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে কিয়ামতের দিনের অবস্থা সংক্ষিপ্তভাবে বর্ণিত হয়েছে, আর একথা ঘোষণা করা হয়েছে যে, প্রত্যেককৈ তার আমল অনুযায়ী বিনিময় প্রদান করা হবে। এ আয়াত থেকে প্রথমে কাফেরদের অবস্থা বর্ণিত হকে, এরপর নেককার মুমিনদের অবস্থা বর্ণিত হকে। পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে প্রত্যেকটি মানুষকে পরকালীন জীবন সম্পর্কে সতর্ক থাকার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, কেননা কিয়ামত অবশাই আসবে, আমলের হিসাব অবশাই হবে, আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে কোনো কিছুই গোপন নেই, তিনি প্রত্যেকটি মানুষের যাবতীয় কর্মকাণ্ড সম্পর্কে সম্পর্ক সম্পর্ক সমানদেরকে শান্তি দেওয়া হবে এবং ঈমানদার ও নেককারণণকে পুরক্ত করা হবে। এ পর্যায়ে আলোচ্চ আয়াতে কাফেরদের শান্তির কথা ঘোষণা করা হবে এবং স্ক্রীনান্দির নাই মান্টির কথা ঘোষণা করা হয়েছে—

কান্ধেরদের ভয়াবহ পরিণতি: আস্থামা ইবনে কাছীর (র.) লিখেছেন, এ আয়াতে সত্যদ্রেষ্টি, দুরাআ ভাগ্যাহত কান্ধের মূশরিকদের ভয়াবহ পরিণতি ঘোষণা করা হয়েছে যে, যখন বিচার শেষ হবে, তখন কান্ধেরদেরকে অত্যন্ত অপমানের সঙ্গে চতুম্পদ জন্তুর ন্যায় দোজখের দিকে ইাকিয়ে নিয়ে যাওয়া হবে। তারা তখন অত্যন্ত পিপাসাগ্রন্থ হবে। একটি বর্ণনায় বয়েছে তারা তখন মৃক, বধির, অন্ধ থাকবে, তাদের স্থায়ী ঠিকানা হবে দোজখ। যখন দোজখের অগ্নি অপেক্ষাকৃত কম হবে তখন তা বাড়িয়ে দেওয়া হবে। —িতাফসীরে ইবনে কাছীর, ডিপ্লী পারা. ২৪, পৃ. ২০]

ভাৰতি লাকেবদের বিভিন্ন দলে বিভক্ত করে দোজধের দিকে হাঁকিয়ে নিয়ে যাওয়া হবে। পৃথিবীতে কাফেবদের মধ্যে প্রকারভেদ রয়েছে, যেমন কেউ অগ্নিপৃজক, কেউ মুর্তিপৃজক, কেউ নাজিক, কেউ মুরাফিক, কারেবিলের কারেবে কারবে কিয়ামতের দিনও তাদেরকে বিভিন্ন দলে বিভক্ত করা হবে। আর প্রত্যেক প্রকার কাফেরের এক একটি দল হবে আর প্রত্যাক প্রকার কাফেরের এক একটি দল হবে আর প্রত্যাক প্রকার হালিলের কারেবিলাকের কাফেরেকের আরাক কারেবিলাকের কাফেরেকের কাফেরেকের আরাক কারেবিলাকের কাফেরেকের বারা কুকরি ও নাফ্ররামিনিতে ছিল অতাত্ত কঠোর।

এতে প্রমাণিত হয় যে, বড় বড় কাফেরদের এক দল হবে, আর ছোটদের ভিন্ন দল হবে।

উপস্থিত হবে, তখন তার প্রবেশ দ্বারা বুলে দেওয়া হবে এবং দোজধের রক্ষীরা তাদেরকে বলবে, তোমাদের নিকট কি তোমাদের মধ্য থেকে কোনো রাস্ল আগমন করেননিং যারা তোমাদের সন্থতে তোমাদের প্রতিপালকের আয়াতসমূহ পাঠ করতেন এবং এদিনের সাক্ষাত সম্পর্কে সাবধান করতেন।

এতে একথা প্রমাণিত হয় যে, দোজধের সাতটি প্রবেশ ঘারই রুদ্ধ থাকবে, কাফেররা দোজধের কাছাকাছি হলে তাদের জন্যে তা প্রদে দেওয়া হবে।

ষিডীয়তঃ তাদের লচ্ছা এবং অনুতাপ বৃদ্ধি করার উদ্দেশ্যে দোজধের রক্ষীরা তাদেরকে ধমক দিয়ে জিজ্ঞাসা করবে যে, আল্লাহ তাস্মালার নির্দেশক্রমে তাঁর প্রেরিত কোনো নবী রাসুল কি তোমাদের এদিন সম্পর্কে সাবধান করেননিঃ

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (ব.) লিখেছেন. এ আয়াত দ্বারা একথা জানা যায় যে, দোজধের রক্ষীরা তাদেরকে ধমক দিয়ে জিজ্ঞাসা করবে, তোমাদের নিকট তো আল্লাহ তা আলার তরফ থেকে নবী রাস্ল পৌছেছিলেন, তারা আল্লাহ তা আলার কালাম তোমাদেরকে চনিয়েছিলেন তবুও কেন শিরক বর্জন করনি? কেননা আল্লাহ তা আলার বিধানের উপর আমল করার জন্য আল্লাহ তা আলার বিধান সম্পর্কে জ্ঞান থাকা একান্ত জকরি, কিন্তু আল্লাহ তা আলার বিধান সম্পর্কে জ্ঞান থাকা একান্ত জকরি, কিন্তু আল্লাহ তা আলার একত্বাদে বিশ্বাস স্থাপনের জন্যে বিবেক বৃদ্ধিই যথেষ্ট। উপরক্ত আল্লাহ তা আলা নবী রাস্লগণকেও প্রেরণ করেছেন, আসমানি গ্রন্থসমূহ নাজিল করেছেন এবং সত্যকে সম্পষ্ট ভাষায় প্রকাশ করেছেন, এরপর শিরক ও কুফরের অন্ধকারে আচ্ছানু থাকার কোনো যুক্তি থাকে না।

ত্রি নির্দাণ করিছিলেন নবী রাস্লর্গণ, কিন্তু আসলে কান্সেরদের উপর শান্তির কথা বাবরে, ইটা অবশ্যই আগমন করেছিলেন নবী রাস্লর্গণ, কিন্তু আসলে কান্সেরদের উপর শান্তির কথা বান্তবায়িত হয়েছে। অর্থাৎ তারা বলবে, পথ-প্রদর্শক নবী রাস্ল্গণ আগমন করেছিলেন। কিন্তু আমাদের কপাল মন্দ, আমরা তাদের কথা তনেছি, মেনে চলিনি, তাই কান্সেরদের ক্ষেত্রে আজাবের বিধান অক্ষরে অক্ষরে সভ্য প্রমাণিত হয়েছে।

ত্ত্বী কৰিছ আৰু কৰিছ বিশ্ব কৰিছ বিশ্ব কৰিছ বিশ্ব কৰিছ বিশ্ব কৰিছ আৰু কৰিছ

এখানে একটি কথা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য তা হলো, আলোচ্য আয়াতে কান্দেরদের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে, অধচ
এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে অহংকারীদের আবাসস্থল কত মন। এর তাৎপর্য হলো, কুফরি ও নাফরমানির কারণেই দোজধের
শান্তি হবে আর কুফরি ও নাফরমানির কারণের প্রতি ইঙ্গিত করে বলা হয়েছে যে, কুফরি করা হয়েছে তাদের অহংকারের
কারণে। কেননা এই কান্ফেররা তাদের অন্তর্নিহিত দক্ষের কারণে নবী রাসুলগণের আহ্বানে সাড়া দেয়নি, তাদের প্রতি ঈমান
আনেনি, এজন্যে তাদেরকে অপমানিত অবস্থায় গোজখে নিক্ষেপ করা হবে। সেদিন তাদেরকে বলা হবে, তোমরা দুনিয়ার জীবনে
দক্ষ ও অহমিকা প্রকাশ করেছিলে, আন্তাহ তা'আলার বিধান অমান্য করেছিলে, তার প্রেরিত নবী রাসুলগণকে মিখ্যান্তান
করেছিলে, আর তারই পরিণতি স্বরূপ চিরদিন দোজধের আন্তাব ভোগ করতে থাক।

ভাদেরকৈ ভান কর্তিশালককে ভয় করতো, তাদেরকৈ আরু যারা ডাদের প্রতিপালককে ভয় করতো, তাদেরকৈ তাদেরকৈ ভানকৈ ভানকি কর্ তাদেরকৈ দলে দলে বেহেশতের দিকে নিয়ে আসা হবে। যখন ভারা বেহেশতের নিকট উপস্থিত হবে এবং বেহেশতের দার বুলে দেওয়া হবে এবং তাদেরকে বেহেশতের দ্বার রক্ষীগণ বলবেন, তোমাদের প্রতি সালাম, তোমরা সুখে থাক, জান্নাতে প্রবেশ কর চির্বদিনের জন্য।

পূর্ববর্তী আয়াতে কিয়ায়তের দিন দোজনীদের যে অবস্থা হবে তা বর্ণিত হয়েছে আর এ আয়াতে বেহেশতবাসীগণের অবস্থার বিবরণ স্থান পেয়েছে, যারা সেদিন ভাগ্যবান হবেন তাদেরও বহু দল হবে। আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে বিশেষভাবে নৈকটা-ধনা ভাগ্যবানদের দলকে সন্থান ও মর্যাদার সঙ্গে জান্নাতের প্রবেশ বাবে পৌছানো হবে, এরপর যাদের মরতবা অপেকাকৃত কম তাদেরকে আনা হবে। নবীগণ এবং তাদের সাধীগণকে আনা হবে, সিদ্দিক এবং শহীদগণকে আনা হবে, ওপামায়ে কেরাম এবং তাদের সাধীগণকে আনা হবে। এভাবে একের পর এক জান্নাতী লোকদের দলকে পৌছানো হবে। জান্নাতের বাব প্রান্তে তারা অপেকা করবেন। এ মর্যে যে, সর্বপ্রথম কাকে অনুমতি দেওয়া হয়ঃ

মুসলিম শরীকে সংকলিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন, আমিই সর্বপ্রথম বেহেশতের দ্বারে করাঘাত করবো।

মুসনাদে আহমদে সংকলিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন, আমি যখন জান্নাতের ধারে করাখাত করবো, তখন আমাকে জিজ্ঞাসা করা হবে, আপনি কেঃ আমি বলবো, মুহাম্বদ 🏯 । তখন সে বলবে আমার প্রতি ভ্রুম হয়েছে আপনার আগমনের পূর্বে কারো জন্যে যেন আমি জান্নাতের ধার না বুলি।

মুসনাদে আহমদে সংকলিত হাদীদে আরো রয়েছে, সর্বপ্রথম যে দলটি জান্নাতে প্রবেশ করবে তাদের চেহার: চৌদ তারিথের ঠাদের ন্যায় হবে। তাদের থুথু, নাকের পানি, প্রস্রাব-পায়খানা কিছুই থাকবে না, তাদের বাবার ও পান পাত্র এবং সন্যান্য আসবাবপত্র বর্ণ রৌপোর হবে। তাদের ঘাম হবে কন্তুরীর। —(আল হাদীস)

অন্য একখানা হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🏥 ইরশাদ করেছেন, আমার উন্মতের একটি দল, যাদের সংখ্যা হবে সম্ভর হাজার. প্রথমে তারা জান্নাতে প্রবেশ করবে। তাদের চেহারা চৌদ তারিখের চন্দ্রের ন্যায় চমকদার হবে।

একথা শ্রবণ করে হ্যরেও উক্কাশা ইবনে মোহসেন (রা.) আরজি পেশ করলেন, ইয়া রাস্পাল্লাহ 🚞 । আল্লাহ তা আলা আমাকে এ দলের অন্তর্ভুক করেন। তখন প্রিয়নবী 🚃 দোয়া করলেন, হে আল্লাহ! তাকে এ দলের অন্তর্ভুক করনে। তখন প্রিয়নবী ব্রুলি পেশ করনেন, হে আল্লাহ! তাকে এ দলের অন্তর্ভুক করন। এবপর একজন আনসারী সাহাবী অনুরূপ দোয়া করার জন্য আরজি পেশ করনে। তখন তিনি ইরশাদ করলেন, উক্কাশা তোমার পূর্বে সুযোগ নিয়ে ফেলেছেন। এ সন্তর হাজার লোককে বিনা হিসেবে জান্নাতে যাওয়ার কথা আরো বহু হাদীসে বর্গিত হয়েছে।

বুধারী শরীক ও মুসলিম শরীকে সংকলিত হাদীদে রয়েছে, প্রিয়নবী 🌊 ইরশাদ করেছেন, আমার উপতের মধ্যে সন্তর হাজার অথবা সাতশত একসঙ্গে জান্নাতে যাবে। একজন আরেকজনের হাত ধরে রাখবে, সকলে একসঙ্গে জান্নাতে প্রবেশ করবে। তাদের চেহারা চৌদ্দ তারিখের চন্দ্রের ন্যায় হবে।

ইবনে আবি শায়বায় রয়েছে, হজুর 🏬 ইরশাদ করেছেন, আমার প্রতিপালক এই প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন যে, আমার উন্মতের মধ্যে সন্তর হাজার ব্যক্তি জান্নাতে যাবে। আর প্রত্যেক হাজারের সঙ্গে আরো সন্তর হাজার ব্যক্তি জান্নাতে যাবে। তাদের নিকট থেকে কোনো হিসাব নেওয়া হবে না এবং তাদের কোনো শান্তিও হবে না। —িতাফসীরে ইবনে কাছীর ডিন্নী পারা. ২৪, পৃ. ২২।

মুসনাদে আহমদে সংৰুদিত অন্য একখানি হাদীসে রয়েছে, যে ব্যক্তি তার ধন সম্পদের জোড়া আল্লাহ তা'আলার রাহে ব্যয় করে। অর্থাৎ একই বন্ধু দৃটি দান করবে) তাকে জানাতের সকল দ্বার থেকে ডাকা হবে। জানাতের কয়েকটি দ্বার বয়েছে, নামাজিকে 'বাবৃস সালাত' থেকে এবং দানবীর বাক্তিকে 'বাবৃস সালাকাত' থেকে মুজাহিদ বাক্তিকে 'বাবৃল জিহান' থেকে আর রোজাদারদেরকে 'বাবৃর রাইয়্যান' থেকে ডাকা হবে। একথা শ্রবণ করে হয়রত আবৃ বকর (রা.) প্রশ্ন করলেন, ইয়া রাস্পাল্লাহ ! যদিও প্রয়োজন নেই যে, প্রত্যেক দ্বার থেকে কাউকে ডাকা হোক, কিছু এমন কেউ কি থাকবে, যাকে প্রত্যেক দ্বার থেকে জাকা হবে। তখন হজুর হ্বিশাদ করেন, হাা, তা হবে। আর আমি আশা করি যে আপনি তাদের অন্তর্ভূক।

—তাফসীরে মা'আরিফুল কুরঝান, কৃত আল্লামা কান্ধলতী (র.) খ. ৬, পৃ. ১০৭)

বুখারী শরীফ ও মুসলিমে সংকলিত আরেকখানি হানীসে রয়েছে, জান্নাতের আটটি দ্বার থাকবে, তলুধ্যে একটির নাম হলো 'বাবুর রাইয়্যান' তাতে তথু রোজাদাররাই থাকবে।

মুসলিম শরীফে সংক্ষলিত হাদীদে রয়েছে, ডোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি সঠিকভাবে অজু করে পাঠ করবে, "আশহাদু আল্লা ইলাহা ইস্তান্ত্রান্ত ওয়া আশহাদু আল্লা মুহামাদান আবদুত ওয়া রাসূল্ছ" তার জন্যে বেহেশতের আটটি হার ধুলে যাবে, যে হার দিয়ে ইক্ষা দে প্রবেশ করতে পারবে। শৃতাফসীরে ইবনে কাছীর, ভিদ্যুঁ পা. ২৪, পৃ. ২২]

হয়রও আপী (রা.) বলেছেন, যখন জান্নাতীগণকে জান্নাতের দিকে নিয়ে যাওয়া হবে, জান্নাতের প্রবেশ বারের কাছে তারা একটি বৃদ্ধ দেবতে পাবে, যার নীচ থেকে দৃটি ঝণা প্রবাহিত হবে। একটি ঝণায় মুমিন বাজি গোসল করবে, ফলে তার দেহের বর্হিভাগ পরিত্র হয়ে যাবে, আর ছিতীয় ঝণার পানি সে পান করবে ফলে সে অভ্যন্তরীণ পরিত্রতা লাভ করবে। ফেরেশতাগণ জান্নাতের ঘার প্রান্তে তাদের সম্বর্ধনা জানিয়ে বলবেন— ﴿
عَلَمُ مُلْكُمُ مُلِكُمُ مُلْكُمُ مُلِكُ

হযরত জ্বাজ (র.) বলেছেন- 🚎 भूमिण অর্থ হলো, তোমরা দুনিয়াতে শিরক এবং পাপাচার থেকে পবিত্র ছিলে, তাই এ পবিত্র স্থানেও তোমরা আনন্দিত থাক।

হযরত আদুলাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, তোমাদের এ স্থানটি পবিত্র।

আৰ্থাৎ যেহেতু তোমরা শিবক, কৃষ্ণর এবং যাবর্তীয় নাফরমানি থেকে নিজেকে পবিত্র বেশেছ, অতএব পবিত্রতম স্থান জান্নাতে প্রবেশ কর, আর জান্নাতে তোমানের অবস্থান সাময়িক নহ; বরং চিরস্থায়ী হবে। অতএব, এ বাকা হারা একথা প্রমাণিত হয় যে, নাফরমানি ও পাপাচার থেকে পবিত্রতা অর্জনই জান্নাতে প্রবেশের চাবিকাঠি হবে।

এ পর্যায়ে হযরত আন্মুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর একটি উক্তির উল্লেখও অপ্রাসন্থিক হবে না যার মর্ম হলো, যেহেভূ জান্নাত পরিত্র স্থান তাই জান্নাতবাসীগণের আবাসস্থল হিসেবে তা নির্বাচিত হয়েছে যেমন কাফেরদের কুফরি ও নাফরমানিতে অপরিত্রতার জনো তারা দোজখে অবস্থানের যোগ্য বলে বিবেচিত হয়েছে।

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ

# সূরা আল-মু'মিন [গাফির]

নামকরণের কারণ : উল্লিখিত সুরাটি اَلْمُوْمِنُ الْمُوْمِنُ الْمَالِّ الْمُوْمِنُ اللّهِ اللّه الله الله (गाफित) । আলোচ্য সুরাটির আলোচ্য সুরাটির নাম الله বিলে রাখা হয়েছে । তাইতো এটি এমন একটি সূরা যাতে ঐ বিশেষ ইমানদারের আলোচ্না স্থান পেয়েছে যে সত্যের ধ্বজাধারী ও বাতিলের আতঙ্কের রূপ ধারণ পূর্বক পর্বতস্ম সৎসাহস ও দৃত্ প্রতায়ের সাথে তৎকালীন স্বঘোষিত প্রকু ফেরাউন |লা নাজুল্লাহি আলাইহি]-এর সম্পূর্ব প্রগারর হয়রত মৃসা (আ.)-এর পক্ষ অবলয়ন করেন।

অপরদিকে সুরাটির তৃতীয় আয়াত (الْآيَدُ لِلْسُرُونِيِّسُنَ (الْآيَدُ পল চয়নে নামকরণ করা হয়েছে হতে يخْلَقِهِ غَافِرُ হতে। এতে বলা হয়েছে- আয়াহ তা'আলা সে মহান সন্তা বিনি তওবাকারীদের তওবা কবুল করতঃ তাদের পাপ মার্জনা করেন।

এতন্তয় ব্যক্তীত এ সুরাটিকে الطُول بُورَةُ الرَّحْمَ - سُورَةُ الرَّحْمَ - سُورَةُ الطُّول অবং ত বলা হয়ে থাকে। উল্লেখ্য যে, কুরআনে হাকীমের সর্বমোট সাতটি সূরার প্রারঞ্জে অনুরূপ خَمْ (হা-মীম) রয়েছে। এনেরকে একত্রে سُمِيْسَةُ गें क्वा হয়।

স্বাটি কোধার অবন্তীর্ণ হয়: ইমাম কুরতুবী (র.) লেখেছেন, এ স্বা সম্পূর্ণ মক্কা পরীদেই অবন্তীর্ণ হয়েছে। তাফসীরকার আতা ও ইকরামা (র.)ও এ মতই পোষণ করেছেন। আল্লামা সৃষ্ঠী (র.) বায়হাকীর সূত্রে হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, যে সাতটি স্বা 'হা-মীম' শব্দ দ্বারা তব্দ করা হয়েছে এর প্রত্যেকটিই মক্কায় নাজিল হয়েছে।

পূৰ্ববৰ্তী স্বার সাথে যোগসূত্র : পূৰ্ববৰ্তী স্বা যুমারের প্রারহিত এবীর সভাতা তথা পবিত্র কুরআনের সভাতার বর্ণনা ছিল। আর স্বা যুমারের পরিসমান্তিতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা কিয়ামত দিবসে তাঁর বান্দাদের মধ্যে ন্যায়বিচারের ভিত্তিতে ফ্যুসালা করবেন। এভাবে আল্লাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠত্ব, মাহাত্ম্য এবং তগাবলি পূর্ববর্তী স্বার শেষাংশে বর্ণিত হয়েছে, আর এ সূরাও মহান আল্লাহর এমনি তগাবলির বর্ণনা ছারা তরু করা হয়েছে। যেমন তিনি عَرِيْم (পরাক্রমশালী), তিনি المتعربة) (ভিন্তবিদ্যান কর্মার) তিনি আন্মান তিনি المتعربة) তিনি আন্মান তিনি আন্মান তিনি আন্মান তিনি ত্রানকর্মী), তিনি অনজ্ব অসীম ক্ষমতাবান, তাঁর কোনো শরিক নেই, তিনি একমাত্র উপাস্য, সম্য্য মানব জাতিকে পরিশেষে তাঁর নিকটই প্রত্যাবর্তন করতে হবে।

সূরাটি নাজিল হওরার সময়কাল: সূরাটির বিষয়বস্তুর আলোকে বৃথা যায় যে, এটা ইসলামের উবালগ্নে অবজীর্গ হয়। ডাফসীর সম্রাট হযরত আনুস্থাহ ইবনে আববাস (রা.) ও যায়েদ (রা.) -এর অভিমত হলো, সূরাটি সূরা যুমার-এর পর পরই নাজিল হয়েছে।

প্রকাশ থাকে যে, সুরা যুমরে নাজিল হয়েছে মুসলমানদের আবিসিনিয়ায় হিন্তরতের পূর্বে। নাজিল হওয়ার বিন্যাস অনুযায়ী সুরাটি সূত্রসমূহের ক্রমধারায় যথাস্থানে স্থাপিত রয়েছে।

সূরাটি নাজিল হওয়ার সময়কালে মঞ্জার সামাজিক অবস্থা : সূরাটির আলোচ্য বিষয় ও ভাবধারার বর্ণনায় তৎকালীন মঞ্জার সামাজিক অবস্থা অনেকটা ফুটে উঠে। মঞ্জার কান্দের ও মূশরিকরা তখন নবী করীম হাত্রীও তার আনীত দীন ইসলামকে দিয়ে দু ধরনের ষত্যন্ত্রে লিপ্ত ছিল।

- ১. মন্তার অধিবাসী। যারা ছোটবেলা হতেই মহানবী কে সতাবাদী আল-আমীন উপাধিতে ভূষিত করেছিল। আন্ত ভারাই হীনস্বার্থ চরিতার্থ করার মানসে জাগতিক চাহিদাকে প্রাধান্য দিয়ে নবী জন্মভূমি মন্তা তথা তার প্রত্যন্ত প্রান্তে বিশ্বনবীর আনীত দীমের ও তার সার্বজনীন সংবিধান মহাগ্রন্থ আল-কুরআনের সতাতা চ্যালেক্সে বিতর্ক জুড়ে দেয়। তব্দ করে ঝগড়া-ফাসাদ, নানান ধরনের অপ্রাসঙ্গিক উন্টা-পান্টা প্রশ্নের উথাপন। নব নব ভিত্তিহীন অভিযোগের গণজাগরণে তবনকার আকাশ বাতাস ভারি ছিল। ইসলামের দাওয়াত, কুরআনের শিক্ষার এমনকি স্বয়ং নবী করীম সম্পর্কে মানুহের মনে ক্রমাণত নানাম সন্দেহ-সংপ্রয়ের জ্বাল বুনার গভীর বড়বন্ধের বাঙা ছিল গোটা বেদীন শক্তি। তা নিরসনে মহানবী ও ইমানদারগণ মেন শক্তবীন ও দুর্বল হয়ে পড়েন। এরই ফল হলো নবীজির মদীনা হিজরত।
- ২. ইসলাম বিষেধীরা মহানবী === -এর রক্ত পিপাসু হয়ে উঠে। নবী করীম === -৫০ শহীদ করার জ্বনা অনুকূল পরিবেশ সৃষ্টির প্রচেষ্টা চালায়। এহেন হীন উদ্দেশ্য চরিতার্থ করার দৃঢ়সংকল্পে তারা ষড়যন্ত্রের ক্রমধারা অব্যাহত রাখে। একবার তা বাস্তবায়ন করার কল্পে পদক্ষেপও এহণ করেছিল। এ পরিসরে যে ঘটনাটি উল্লেখ করা যায়।

হয়বত আপুরাহ ইবনে আমর ইবনে আস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, একদা নবী করীম ক্রিমে হরেম শরীকে নামাজেরত ছিলেন, এমন সময় উকবাহ ইবনে আবী মুয়ায়িত অগ্রসর হয়ে মহানবী ক্রিম এবল এর গলার একটি কাপড় পেঁচিয়ে তাঁকে পাকাতে ও টানতে লাগদ। মুলত গলায় ফাঁস লাগিয়ে নবী করীম ক্রিমে ক্রিমে ক্রিমে ভিল তার উদ্দেশ্য। এ সময় হয়বত আবু বকর (রা.) তথায় উপস্থিত হলেন। তিনি সজ্ঞারে ধাক্কা মেরে উকবাকে দূরে সরিয়ে দিলেন। হয়বত আপুরাহ (রা.) বনেন, হয়বত আবৃ বকর (রা.) হয়বত উকবার সাথে ধরাধবির সময় বলছিলেন ক্রিমে দিলেন। ইবরত উকবার সাথে ধরাধবির সময় বলছিলেন ক্রিমে দিলেন তুন্ধি তাঁকিকে হত্যা করতে চাক্ক যে বগছেন আপ্রাহ আমার প্রভূ।'

সূরাটির বিষয়বস্তু : আলোচ্য সূরায় তিনটি বিষয়বস্তুর উপর আলোকপাত করা হয়েছে।

- ১. ডাওহীদ তথা আল্লাহর একজুবাদ সম্পর্কে। তিনি এক ও অদ্বিতীয় তাঁর কোনো শরিক নেই। এ তাওহীদের বর্ণনা কোথাও ইসতিদলালী তথা তা দলিল-প্রমাণ দ্বারা সাবাস্ত করেছেন এবং কোথাও কোথাও তার আদেশ প্রদান করা হয়েছে। এমনিভাবে কৃষ্ণর হতে নিধেধাজ্ঞা, আবার কোথাও তাওহীদের ধারক-বাহকদের প্রশংসা আর সুসংবাদ।
- বিবাদ সৃষ্টিকারী কাডের মুশরিকদেরকে ধমিকি প্রদান। সত্যের ব্যাপারে এ বিবাদ সৃষ্টিকারীরা ব্যাপক। সূতরাং রাসুলকে
  অধীকারকারীরাও এর অন্তর্ভুক্ত। তাদের ইহকালীন লাঞ্জনা ও পরকালীন কঠোর শান্তির ধমিকি দেওয়া হয়েছে।
- ৩. মন্তার কাক্ষের মুপরিক কর্তৃক মহানবী ক্র -কে নানান লাঞ্ছনা-প্রবঞ্জনা, অত্যাচার, নির্যাতন, নিপীড়ন, অপপ্রচার এমনকি জীবন নাপের বার্থ পরকল্পনার রাসুল ফ্র যখন বিচলিত এ দিকে মহান আল্লাহ তাঁর হাবীবের এ অসহায়তাবোধকে দ্বীকরণে এবং খীয় মিশন পরিচালনার প্রত্যায়ী থাকার জন্য সান্ত্যনা দেন। তাই এ পরিসরে বর্ণনায় বিত্তারিত স্থান পায় হযরত মুসা (আ.) এর বিজ্ঞারে বাণী তনানো। সাথেই অতীতের পরক্ষায়র্বাপরে প্রেরণ ও সমকালীন নির্যাতন ও বাধাবিপত্তির সংক্ষিক্ত আলোচনা এ সুরার বৌনক।

উল্লেখ্য, সুৱা মুখিন হতে সুৱা আহকান্ত পর্যন্ত ধারাবাহিকভাবে সাডটি সুৱা 🛴 (হা-মীম) দ্বারা তক হয় অথচ এ সবতপোর প্রারম্ভিক আলোচ্য বিষয় এক ও অভিনু আর হলো কুরআন আগ্রাহর ওহী :

সুরাটির সারসংক্ষেপ: পূর্বের আলোচনায় এসেছিল যে, আলোচা সুরাতে তিনটি বিষয়ে আলোকপাত করা হয়েছে, অর্থাৎ ক, তথা আল্লাহকে এক বলে স্বীকার করে তাঁর প্রভূত্বে ও ইবাদতে কাউকে শরিক না মানা। খ, ইসলমে ও তার পয়গাস্থরের বিরুদ্ধবাদীদেরকে ইহকালীন ও পরকালীন ভয়াবহ পরিগতির সংবাদ দান। গ, বিরুদ্ধবাদীদের হিংসা ও কার্যকলাপে বিচলিত না হতে আল্লাহ কর্তৃক ভদীয় রাসুলকে সান্তুনা প্রদান ইত্যাদি। কুরআন তার নিজস্ব ভাষতে একলোর যথাস্থানে যথোপ্যাণী পরিসরে অতাত প্রাণবন্ধ, প্রভাবশালী ও প্রশিক্ষবের ধারায় সুম্পষ্ট আলোচনা করেছেন। নিম্নে সংক্ষেপে তা প্রদন্ত হলো–

- ১. কাম্কেরদেরকে বলা হয়েছে আজ ভোমরা মুহাখদ 

  ত তার অনুসারীদের সাথে যে নৃশংস আচরণ করে আসহ ঠিক শত
  শত বৎসর পূর্বে ফেরাউন ও তার বাহিনী ক্ষমতার দয়ে হয়রত মৃসা (আ.) ও তার অনুগামীদের সাথে অনুরূপ করতে
  চেয়েছিল। সুতরাং তোমাদের জেনে রাখা চাই যে, ফেরাউন ও অনুগত বাহিনীর যে ভয়াবহ পরিণতি হয়েছে তোমাদেকেও
  তার ভাগা বরণ করতে হবে।
- ২. বযরত মুহাখদ ক্রি এবং তাঁর অনুসারীদেরকে সান্ত্রনামূলক শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, জালিমদের বাহ্যিক শক্তি-সামর্থ্যের মোকাবিলায় তোমরা নিজেদেরকে তুচ্ছ জ্ঞান কর না এবং হিশ্বতহারা হয়ো না । তোমাদের বুকে এ অটুট বিশ্বাস বৈধে নাও যে, তোমরা যে মহান সন্তার দীনকে প্রতিষ্ঠিত করার মানসে সন্থুখ সফর করছ তাঁর শক্তি ও ক্ষমতার সামনে সকল শক্তি ও ক্ষমতা তুচ্ছ । তোমরা একমাত্র আল্লাহ তা'আলার শ্বরণাপন্ন হয়ে তাঁরই নিকট সাহায়্য ও আশ্রয় প্রার্থনা কর ।

জালিম তথা তাণ্ডতের হন্ধার, অত্যাচার ও ধাংসাত্মক তাণ্ডবলীলার বিপরীতে একটি অন্যতম অন্ত হলো- آَيَّى عُدُنُ يَرِيَّ سَالِم اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

একটি মস্তব্য : আদ্মাহর উপর বিশ্বাস স্থাপন পূর্বক ভরসা করতঃ সর্বপ্রকার ভয়-জীতির উর্চ্চে থেকে দীনের হিতে কাজ করলে শেষ পর্যন্ত আদ্মাহর সাহায্য অবশাই আসবে, পেয়ে যাবে কাঞ্চিকত সফলতা। এ কালের ফেরাউনরাও সে অবস্থায় সম্থাধীন হবে যে অবস্থার সম্থাধীন হয়েছিল সে কালের ফেরাউনরা। সে সময়টা আসা পর্যন্ত অত্যাচার-নির্বাতনের তীম-রোলার যতই বেগবান হয়ে আসুকলা কেন তার সবটাই অপূর্ব ধৈর্য সহকারে মোকাবিলা করে দীনের মুজাহিদদেরকে সাহায্য করা উচিত।

৩. সত্য দীনের ব্যাপারে মঞ্জায়্ম দিবারায়্র যে বিডর্ক চলছিল তা নিরসনকল্পে একদিকে যেমন দলিল ও যুক্তি দ্বারা তাওহীদ ও পরকালের বান্তবতা প্রমাণ করে দেওয়া হলো। মঞ্জাবাদী কান্টের মুশরিকরা কোনো প্রকার দলিল-প্রমাণ ব্যক্তীতই এ মহান সত্যনিষ্ঠ কথাগুলোর বিরুদ্ধে অথথাই কলহ-বিবাদে লিপ্ত তাও স্পষ্ট করে দেওয়া হলো। বাইরে তারা দেখছিল যে, নবী করীম ——এর উপস্থাপিত শিক্ষা ও তার নবুয়তের বিরুদ্ধেই তাদের মূল অভিযোগ-আপত্তি। এজনাই তারা তা মেনে নিতে পারছিল না। বন্ধুত তারা ক্ষমতার ছম্বেই লিপ্ত ছিল। মৃতরাং স্পষ্টভাবে তাদেরকে জানিয়ে দেওয়া হলো যে, তোমাদের মনের গভীরে কুল্লায়িত অহমিকা ও অহলারবোধই হলো বিশ্ব প্রষ্টার প্রেরিত শ্রেষ্ঠ সৃষ্টি হযরত মুহামদ ——এর নেতৃত্ব বীকার না করাও আনুগত্য না করার মূল কারণ। তোমাদের কাপুরুদ্ধিত ধারণা মতে হযরত মানুষেরা হযরত মুহামদ ——এর নবৃয়ত মেনে ইসলামি দর্শনের উপর চললেই বুঝি তোমাদের নেতৃত্ব বিলীন হয়ে যাবে। এজনাই তোমরা সর্বশক্তি নিয়োগ করে তাঁর বিরুদ্ধে উঠে-পড়ে লেগেছ।

অতএব, কাফেরদেরকে বৃথিয়ে দেওয়া হলো- ভোমরা মুহাখদের বিরোধিতার ধ্বংসশীল প্রাচীর হতে বেরিয়ে তাঁর সমর্থন ও আনুগত্য প্রকাশ করো। তা না ইয় দুনিয়া ও আথেরাতে পীড়াদায়ক আজাব ও প্রবন্ধনা তোমাদের জন্য অপেক্ষমাণ। সেদিন অতীতের সব ভূল স্বরণ পড়বে। দঙ্ক আর গৌরবের কেল্লা মিসমার হয়ে যাবে। হাজারো আফ্রসোস, অনুতাপ আর অনুনয়-বিনয় মহাপরাত্যমশালী আল্লাহ তা'আলার ত্রোধকে প্রশমিত করতে পারবে না। পরত্তু তোমাদের সামনে তওবারও সুযোগ থাকবে না।

#### সুরাটির বৈশিষ্ট্য ও ফজিলত :

- ১. বায়হাকী প্রিয়নবী লাল -এর একখানি হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি ইরশান করেছেন, আলে হামীম (অর্থাৎ যে সমন্ত সূরা টু (হা-মীম) শব্দ দ্বারা তরণ করা হয়েছে) সাতটি, আর দোজখের দরজাও সাতটি, ১. জাহারাম, ২. হৃতামাহ, ৩. লামা, ৪. সাঈর, ৫. সাকার, ৬. হাবীয়াহ ও ৭. জাহীম। যারা এ হা-মীম বিশিষ্ট সূরা তেলাওয়াত করবে, এর প্রত্যেকটি দোজখের দরজা থেকে তাকে রকাকারীর ভূমিকা পালন করবে। -(তাছসীরে মাআরিফুল কুরআন, কৃত আল্লাম ইন্দরীস কাছনবী, ৬/১০৯)
- আল্লামা বাগভী (র.) হয়রত আন্দুলাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেন, প্রত্যেক বয়্য়রই মণজ
  থাকে, পরিত্র কুরআনের মণজ হলো হা-মীম বিশিষ্ট সুরাসমূহ।
- ৩. হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, "الُكْتَ" কুরআন মাজীদের রেশমি বন্ত অর্থাৎ সৌন্দর্য। –[হাকিম]
- ৪. আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) লেখেছেন, 'হা-মীম' আল্লাহ তা'আলার নামসমূহের অন্যতম।

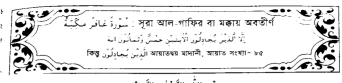
–|তাফসীরে ইবনে কাছীর, (উর্দু) পারা–২৪, পৃ– ২৫|

- ৫. কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এটি হলো পবিত্র কুরআনের অন্যতম নাম, ইমাম কাতাদা (র.)ও একথাই বলেছেন। –[তাফসীরে তাবারী, পারা∼২৪, পৃষ্ঠা- ২৬]
- ৬. বিপদ-আপদ হতে হেঞাজত : হয়রত আবু হুরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত আছে, নবী করীম 🚎 ইরশাদ করেন, দিনের ওক্ততে যদি কেউ আয়াতুল কুরনী এবং সুরা মু'মিনের প্রথম তিন আয়াত অর্থাৎ خ در المُنْصِرُ النَّمُولِينَ পর্যন্ত। তলাওয়ত করে সে উক্ত দিবস সর্বপ্রকার বিপদ-আপদ হতে মুক্ত থাকবে। –[তিরমিমী, মুসনাদে বায়্নযাবী]
- ৭. শক্রর অনিষ্ট হতে হেফাজত: হযরত মুহাল্লাব ইবনে আবৃ সুফরাহ (র.) নবী করীম হতে বর্ণনা করেছেন। মহানবী ক্রিনে বাবে ক্রেনে যুদ্ধের রাক্রিবেলা হেফাজতের জন্য বলেছেন— তোমানের উপর যদি রাক্রে আক্রমণ করা হয়, তাহলে তোমরা ক্রিন্তি ক্রিনিয়াকরবে যে, "আমানের দুশমন সফল না হোক।"
  এটা হতে প্রতীয়ামান হয় যে, ক্রিনিয়াকর আন হতে নিরাপন্তা পাওয়ার সুরন্ধিত দুর্গ বিশেষ। —(আবৃ দাউদ, তির্রামী, ইবনে কারীর)
  চিক্রিক সংশোধনে আক্র সবাব জমিকা আলামা উরানে কারীর (ব.) ইবানে আব রাতেম রাত বর্ণনা করেছেন। ইয়বত ওম্বর

চরিত্র সংশোধনে অত্র সুরার ভূমিকা: আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) ইবনে আনৃ হাতেম হতে বর্ণনা করেছেন, হয়রত ওমর (রা.)-এর মুগে সিরিয়ায় একজন প্রভাবশালী সুপুরুষ ছিলেন। কিছু দিন যাবৎ দে আসছিল না। হয়রত ওমর (রা.) লোকদের কাছে তার অবস্থা জিজ্ঞাসা করনেন তারা বলল, আমীরুল মুমিনীন। তার ব্যাপারে জিজ্ঞাসা করনেন না। সে তো এখন মদ্যপানে বাত রয়েছে। হয়রত ওমর (রা.) তাঁর লোককে ছেকে নিম্নোক্ত ভাষায় একখানা পত্র লেখতে বললেন-

عَنْ عُسَرَ بْنِ الْخَطَّابِ (وض) إِلَى ثُلَانِ بْنِ نُلَانٍ سَلاَمُ عَلَيْكَ فَإِنِّى اَحْسَدُ اِللَّهَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لاَّ الْهُ إِلَّا هُوَ عَانِرِ النَّنْبِ وَوَإِيلِ التَّوْبُ شَدِيْدِ الْعِفَابِ ذُو الطَّوْلِ لاَ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهُ الْسَعِيْدُ .

অতঃপর উপস্থিত পোকদেরকে বললেন, আপনারা দোয়া করুন, আল্লাহ তা আলা যেন তার কলবকে ফিরিয়ে দেন এবং তার তওবা করুল করেন। হযরত ওমর (রা.) একজন বাহকের মাধ্যমে উক্ত পত্রখানা পাঠালেন। আর বাহককে বলে দিলেন, সে থেন লোকটির হুঁশ ফিরে আসার পর তার হাতে পত্রখানা দেয়, অন্য কারো নিকট খেন তা সোপর্দ করে না আসে। হযরত ওমরের পত্র পেত্রে লোকটি তা বারংবার পাঠ করতে থাকে এবং ভাবল থে, এতে আমাকে শান্তির ভয় দেখানো হয়েছে তো ক্ষমার পতিশুভিত বিদ্যমান। অভঃপর কাঁদতে লাগল এবং মদাপান হতে ফিরে আসল। এমনি তওবা করল যে জীবনে সে আর মদ শর্পা করেনি।



#### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে ওক করছি

# অনুবাদ :

. ﴿ خُمَّ عِ ٱللَّهُ ٱعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِهِ ـ ١٠ خُمَّ عِ ٱللَّهُ ٱعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِهِ ـ

- ۲ २. <u>व किजारी जवडीर शरारह</u> (अर्थार) आल-कृतआत. युवडाना <u>आहारत तक राज</u> मुवडाना <u>आहारत तक राज</u> मुवडाना <u>अतिक्रमाली</u> शेष्ठ तार्खा<u>ण ति</u> तिक पृष्ठि मन्नर्जि।
- ٣. غَافِرِ الدُّنْبِ لِلمُؤْمِنِينْ وَقَابِلِ التَّوْبِ لَهُمْ مَضْكَرُ شَدِيْدِ الْعِقَابِ لِلْكَافِرِيْنَ أَى لَهُمْ مَضْكَرُ شَدِيْدِ الْعِقَابِ لِلْكَافِرِيْنَ أَى مُصَدِّدُهُ ذِى الطَّولِ وَ أَى الإِنْعَامِ الْواسِعِ وَهُو مَوْصُوفٌ عَلَى الدَّوامِ بِكُلِّ مِنْ لَهٰذِهِ الصِّفَاتِ فَياضَافَهُ الدَّوامِ بِكُلِّ مِنْ لَهٰذِهِ الصَّفَاتِ فَياضَافَهُ الدَّمُشَتَقِ مِنْهَا لِلتَّعْرِيْفِ كَالْاَخِيْرَةِ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرِيْفِ كَالْاَخِيْرَةِ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرِيْفِ كَالْاَخِيْرَةِ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْهُ الْمُؤْمِ اللْهُ الْمُؤْمِ اللْهُ الْمُؤْمِ الللْهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الللْهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤَ
- . مَا يُجَادِلُ فِي اُيَاتِ اللَّهِ الْقُرَاٰنِ إِلَّا الَّذِيْنَ كَعَنُرُواْ مِنْ اَهْلِ مَكَةَ فَلَا يَفُرُوكَ تَقَلَّبُهُمُ فَيَ فَكَ يَفُرُوكَ تَقَلَّبُهُمُ فِي فَي الْبِيلُودِ لِلْمَعَاضِ سَالِمِسْيِنَ فَيانً عَالِيمِسْيِنَ فَيانً عَالِيمِسْيِنَ فَيانً
- ত <u>কনাহ মার্জনাকারী</u> ঈমানদারদের <u>এবং তওবা কবুলকারী</u> তাদের জন্য দির্শুটি মাসদার । কঠিন শান্তি প্রদানকারী কাম্ফেরদের জন্য অর্থাৎ কাম্ফেরদের শান্তিকে কঠোরতা দানকারী । <u>অনুযহকারী</u> অর্থাৎ ব্যাপক অনুগ্রহ প্রদানকারী । প্রাক্ত এসব গুণাবলির দ্বারা তিনি সদাসর্বদা গুণাবিত । উক্ত সিফাতসমূহের মুশতাক তথা ইসমে ফায়িল-এর ইমাফত মারিফা বা নির্দিষ্ট করার জন্য, যেমনটি শেষোজটি (نِي السَّفْرِلُ) -এর ক্ষেত্রে হয়েছে । তিনি ব্যতীত কেউ উপাসনার যোগ্য নেই তাঁরই দিকে ফিরে যেতে হবে প্রত্যাবর্তন করতে হবে ।
- ৪. আল্লাহর আয়াতের ব্যাপারে কেউই বাকবিভবায় লিও হয় না। আল-কুরআনের ব্যাপারে <u>তবে কান্ফেররা</u> মক্কাবাসীদের মধ্য হতে <u>সূতরাং বিভিন্ন দেশে তাদের বিচরণ যেন আপনাকে প্রতারিত না করে।</u> জীবিকা উপার্জনে আরাম-আরেশে থাকা। কেননা তাদের পরিণাম হলো জাহান্রাম।

كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمَ نُوْجَ وَالْآخَزَاكِ كَعَادٍ وَمُسَتْ كُلُّ وَقَالُونَ وَعَشْرُهُمْ لَوَهُ وَالْآخَزَاكِ كَعَادٍ وَمُسَتَّتُ كُلُّ الْمُعَدِّدِهِمْ رِوَهُ مَتَّتُ كُلُّ الْمُعَدِّدِهِمْ لِبَالْخُلُوهُ بَعْتَلُونَ وَجَادَلُوا يِعِلْمُ لِبَالْخُلُوهُ بَعْدَلُونَ وَجَادَلُوا يَالِمُ الْسُحَقِّ لِبَالْمُعُلُوا بُرِيْلُوا يِعِ السَحَقَ فَا أَخَذَتُهُمْ نَد بِالْعِقَابِ فَكَيْفُ كَانَ عِقَابِ لَكُمْ لَكُنْ كَانَ عِقَابِ لَكُمْ لَكُونَ عَلَى اللَّهُ مَا يَا هُوقِهُ وَاللَّهُ مَوْقِهُ وَاللَّهُ مَوْقِهُ وَاللَّهُ مَوْقِهُ وَاللَّهُ مَا يَا هُوقِهُ وَاللَّهُ مَوْقِهُ وَاللَّهُ مَوْقِهُ وَاللَّهُ مَا يَالِمُ اللَّهُ مَا يَالِهُ مَا يَالِمُ اللَّهُ مَا يَا هُولَالِهُ لَلْهُمْ أَى هُولُولُهُ وَاللَّهُ مَا يَالِمُ لَلْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْفِي الْمُؤْمِنُ اللْمُنِهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُنْ الْمُنْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعُلِمُ الْمُنْعُلُمُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ اللَّهُ

৫. তাদের পূর্বে হযরত নৃত্র (আ.)-এর জাতিও রাস্লেকে মিথাপ্রতিপন্ন করেছিল। এ ছাড়া অন্যান্য জাতিক ও যেমন— আদ, ছামুদ ও অপরাপর জাতির তাদের পরে। প্রত্যেক জাতিই তাদের রাসুলের ব্যাপারে ফন্মি এটেছিল তাকে পাকড়াও করার উদ্দেশ্যে তারা তাকে হত্যা করার জন্য আর তারা অযথা-অকারণে বিবাদে লিও হয়েছিল যেন তারা হটায়ে দিতে পারে, বিদূরিত করতে পারে তারার স্তাকে অতঃপর আমি তাদেরকে পাকড়াও করেছি শান্তি প্রদানের মাধ্যমে। সুতরাং আমার এ শান্তি প্রদানক্রমন হলাে। তাদেরকে অর্থাৎ তা যথাস্থানেই পতিত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

আয়াতাংশে مَانِيلٌ . عَانِيلٌ এ تَوَيِّدُ وَ تَابِيلٌ . عَانِيلٌ عَانِيلٌ अयाजारশ بُنَيلٌ . عَانِيلٌ अयाजारশ بُنَيلٌ . عَانِيلٌ अ क प्रांजकत . فَالِيلٌ व क प्रांजकत . बंद प्रस्त हिस्स्त किह्न करतन । अर्था९ अराज प्रजानगात अरुला مُعَيِّدٌ مَجْرُرُرٌ (पश्चान पाजकर्त) و عَانِرٌ و وَهُمَا وَهُ وَهُمُ عَانِرٌ اللهِ اللهُ عَانِيلًا عَلَيْهُ اللهُ عَالَم اللهُ عَانِيلًا وَهُمُ اللهُ عَانِيلًا عَلَيْهُ اللهُ عَانِيلًا عَلَيْهُ اللهُ عَالِيلًا عَلَيْهُ اللهُ عَالِيلًا عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ وَمُعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيلًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

- ك. নাহশান্তের প্রবাত ইমাম ফাররা (র.) বলেছেন بَالِلْ النَّنْبِ قَابِلِ النَّنْبِ قَابِلِ النَّنْبِ فَافِي النَّنْبِ فَافِي النَّنْبِ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْهُ وَاللَّهُ وَمِنْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمُنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَمِنْ وَمِنْ
- २. देशास मु'वाय (त्र.) वरलरहन, धशास भक्तवत غَرِيْد ७ نَابِلْ غَانِيْ ७९५वंवर्डी مَلَّالُ भक्ष दर्ज بَدُون देशात कातरण مُحَرِّد نا رَبِّ مَا رَبِّ خَصَالِيْنَ خَصَالِيْنَ الْمُعَالَّمُ مَا الْمُعَالِّمُ مَا اللهُ مَا اللهُ
- कात्ता कात्ता मत्त्व, عُالُ नम २०७७ عُالُ २७४ग्रात कात्ता এ९८ला مَنْصُوبُ अपा यवत विनिष्ठ २८४ ।

- ক. পূর্বেকার দৃটি غَيْرَةُ সিফাত তথা بَيْرَةُ হত্যাদি এর সাথে হওয়ার কারণে এটা يُكِرُ হয়েও غَيْرِهُ অর্থাৎ
   الله শব্দের সিফাত হতে পেরেছে।
- খ্ এটা عَالُ এর সিফত নয়; বরং عَالُ হতে اللّه (অবস্থাজ্ঞাপক) হয়েছে। আর اللّه বা অনির্দিষ্টই হয়ে থাকে।
- গ্ৰ অত্ৰ শন্দটি নাকিরাহ হলেও যেহেতু এদের মধ্যে رُو دَرَامٌ (সদা-সর্বদা)-এর অর্থ বিদামান সেহেতু এটা মা'রিফার সিফাত হওয়ে বৈধ হয়েছে।
- ध. बठा निकाठ नह: तत्र الله عَلَيْ निक दर्ख بَدُلُ निक दर्ख بَدُلُ शताह नह: अठा निकाठ नह: مَدُلُ निक दर्ख بَدُلُ
- अालाहा नवित्र सर्था أَنْكِرُ इत्युव يَشْتِقُبُالُ و ضَالِحًا क्षिमात उ खिवााल)-এর অর্থ विभामान । তাই তা نَكِرُ इत्युव ضَعْرِقَة (अकाल इत्छ (पादाक) أَوَاللّٰهُ أَشَامُ (अप्ताल इत्छ (पादाक) किसाल इत्छ (पादाक)

বাকাটি দারা এছকার কি বুঝাতে চেমেছেন? উল্লিখত নাকাটি দারা এছকার কি বুঝাতে চেমেছেন? উল্লিখত নাকাটি দারা এছকার একটি উহা প্রস্নে কবাব নিয়েছেন। প্রস্নুটি হলো, আলোচা আয়াতে مُنايِلٌ، غَايِلٌ، غَايِلٌ শব্দকার ক্রিয়েছেন। স্থানুটি হলো, আলোচা আয়াতে ক্রিয়েছেন মুগতাক مُنْسَرُفَة কেনে হলেও ক্রিয়েছে একটি এক শব্দকার অন্টাটিক করাকার ক্রিয়া করার করা তাহলে কিভাবে এরা একটি ক্রিয়াকী করার ক্রিয়াকী করার ক্রিয়াকী করার ক্রিয়াকী করার ক্রিয়াকী করার করার করার করার ভ্রাক্তিয়া জরুরি।

وَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى وَ عَلَيْ عَلَى وَ عَلَيْ و আজাব কিন্তুপ ছিল। আলাহ তা আলা এ প্রশ্নের জবাব নিজে না দিয়ে পাঠক চিন্তাবিদের কাছে ছেড়ে দেন। এর জবাব লুঙ বয়েছে। মুক্তাপনিবীনে কেরাম বলেছেন, এর জবাব হলো عَلَيْ مُنْ اللّهِ عَلَيْ مُنْ مَنْ اللّهِ عَلَيْ مُنْ مَنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

এর বিভিন্ন কেরাত প্রসঙ্গে : মুফাসসিরীনে কেরাম ও কারীণণ (র.) হতে অন خُمُ سَنَوْمِلُ الْعَمَابِ শর্দাটিতে নানাবিধ কেরাত বর্ণিত আছে। নিমে তা প্রদত্ত হলো-

- জমহর মুফাসিরীন অপরাপর وَ مُرُون مُنَطَعَات -এর ন্যায় এর মীম বর্ণটিতে সায়িন দিয়ে পড়েছেল।
- ২. ইমাম ইবনে আবৃ ইসহাৰু ও আবৃ সাত্মাক (র.) দুটি সাকিন এক হওয়ার কারণে ন্রু এর 🚑 -কে যের দিয়ে পড়েছেন। অথবা, তা উহা কসমের কারণে যেরবিশিষ্ট হবে। WWW.EEIM.WEEDIY.COM

- ত. ইমাম যাওহারী (র.) مُرْفَعَدًا -এর মীম অক্ষরটিতে পেশ দিয়ে পড়েছিলেন। তার মতে এটা উহা مُرْفَعَ -এর ববর অথবা তা
  মুবতাদা এবং এর পরবর্তী বাকা

  ক্রিন্ট বাকা

  ক্রিন্ট ইওহার কারণে

  ক্রিন্ট ইওহার

  ক্রিন্ট ইওহার

  ক্রিন্ট ইওহার

  ক্রিন্ট ইওহার

  ক্রিন্ট

  ক্রিনট

  ক্রিন্ট

  ক্রিনট

  ক্রিনট
  ক্রিনট
- ৪. ইমাম ঈসা ইবনে ওমর সাকাফী (র.) مَنْصُونِ ক' نَحْمَ (পড়েছেন। তার মতে তা একটি উহা يَشْمُ وَلَا عَالَمَ অথবা.
   এটা نَشْمُ وَاللّٰهِ (यवत)-এব উপর মাবনী হবে।
- ْ مَنْكُوْرَيُ ' আয়াতাংশের বিভিন্ন কেরাত প্রসঙ্গে : উক্ত আয়াতাংশে দৃটি কেরাত রয়েছে।
- ১. জমহুর জ্বারীগণ عَنْرُ بُغُرُرٌ -এর দৃটি أَنْ -কে পৃথক পৃথক ইদগাম না করেই পড়েছেন। যেমন নাকি এখানে রয়েছে।
- ২, আর হযরত যায়েদ ইবনে আলী ও ওবায়েদ ইবনে ওমায়ের (র.) উক্ত শব্দের মধ্যে দুটি "ر" -কে ইদগাম করে পড়েছেন। সূতরাং তাঁদের মতের তিন্তিতে শব্দটি এন্ধ্রপ হবে– ا فَكْرُ يُكُرُّكُ

#### প্রাসঙ্গিক আব্যোচনা

হা-মীম সম্পর্কিত শানে নুযুল : তাফসীর সম্রাট হয়রত আত্মন্তাহ ইবনে আব্দাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, ন্রু [বা-মীম] "ইসমে আ'যম" আরু ন্র্রি - নুষ্ঠ এবং : এগুলো ন্রুইনি এর হরুফে মুকান্তা'আত।

्या ने मादावे हयतक आद् मानिक (ता.) रूट वर्गिक आरह एव. "مَا يَجَادِلُ نِيْ أَيَاتِ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِيْنَ كَفُرُوا الخ आलाहा आग्नाह के के يَجَادِلُ نِيْ أَيَاتِ اللَّهِ ٱلدِّيْنَ كَفُرُوا الخ आलाहा आग्नाह के के के يَجَادِلُ نِيْ آيَاتِ اللَّهِ ٱلدِّيْنَ كَفُرُوا الخ

মঞ্জার কুরাইশরা শীতকালে ইয়েমেনে ব্যবসার উদ্দেশ্যে সফরে বের হতো আর শ্রীষ্মকালে সিরিয়ায়। বায়তুল্লাহের বাদিম হওয়ার সূবাদে গোটা আরবেই তারা বিশেষ মর্যাদা পেত। কাজেই তারা সফরে নিরাপদে নির্বিদ্ধে ব্যবসায় প্রচুর লাভবান হতো। এ কারণেই তাদের সম্পদ ও নেতৃত্ব অটুট থাকত। হয়রত মুহাম্মন 🚟 এবং তার আনীত দীন ইসলামের ঘোর বিরোধিতা সর্বেও তাদের নেতৃত্ব বহাল তরিয়তে থাকার কারণে তারা দক্ত-অহমিকায় মেতে থাকত। তারা বলত আমরা আপ্তাহ তা আলার নিকট অপরাধী হিসেবে গণ্য হলে তিনি আমাদের এ ধন সম্পদ ছিনিয়ে নিতেন।

এতে কিছু কিছু মুসলমানদের মাঝেও আপদ্ধার সৃষ্টি হয়। ঠিক তখনই আল্লাহ তা আলা আলোচ্য আয়াত নাজিল করে তাদের সে সংশর দূরীভূত করেন। আল্লাহ জাল্লাশানুহ এতে ইরশাদ করেন যে, তিনি বিশেষ হেকমত ও মাসলাহাতের কারণে কিছু দিন তাদেরকে অবকাশ প্রদান করেছেন। এতে মুসলমানদের বিচলিত হওয়ার কোনোই কারণ দেই। এ কারণে যে, পীড্রই বিরুদ্ধবাদীদের উপর আজাব নাজিল হবে। তারা দুনিয়ার ইতিহাসে ঘূণিত অধ্যায় রচনা করবে। ওদিকে পরকালে জাহান্নামের অক্সকলানীন শান্তি ভোগ করবে।

# : تَوْضِيعُ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ خُمُ

- হা-মীম-এর বিশ্বারিত বিশ্রেষণ : হা-মীম-এর অর্থ, ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণ ও উদ্দেশ্য নির্ধারণে হযরত মুফাসসিরীনে কেরামের নানান অভিযত পাওয়া যায়।
- كَ شَعْدُوهِ بِلْكُ اَعْلَمْ بِمْرَاوِهِ بِلْكُ اَعْلَمْ بِمْرَاوِهِ بِلْكُ اَعْلَمْ بِمُرَاوِهِ بِلْكُ اَعْلَمُ مِمْرَاوِهِ بِلْكُ الْعَامِ وَاللّٰهُ الْعَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللللّٰمِ الللّٰ

- ২. হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) 'হ্:মীম' -এর তিনটি ব্যাখ্যা করেছেন, (ক) এটি আল্লাহ তা'আলার ইসমে আ'যম। (খ) এটি শপথের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। (গ) 'আর রহমান' শব্দকে সংক্ষিপ্ত করে 'হা-মীম' বলা হয়েছে। অভিধান বিশেষজ্ঞ ফুলাজও এ মতই পোষণ করতেন।
- ৬. প্রখাত তাফসীরকার সাঈদ ইবনে জুরাইর এবং 'জাতা খোরাসানী (র.) বলেছেন, আল্লার তা'আলার পরিক্র নামসমূহ হাকীম, হামীদ, হাইয়্বান, হান্নান থেকে 'হা' গ্রহণ করা হয়েছে। আর মালিক, মাজীদ এবং মান্নান এ পরিক্র নামসমূহ হতে 'মীম' গ্রহণ করা হয়েছে, আর এভারেই 'হা-মীম' হয়েছে।
- ৫. হযরত কাতাদাহ (রা.) বলেছেন, 🚣 কুরআনে কারীমের একটি নাম i
- ৬. হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে, এক বেদুইন নবী করীম 🚞 এর নিকট জিজ্ঞাসা করেছেন 🖵 কিং তা আমাদের ভাষায় আছে বলে আমরা জানি না। নবী করীম 🚞 জবাব দিলেন, তা আল্লাহ তা'আলার নামের সূচনা এবং কুরআনের সুরাসমূহের নামের ভূমিকা।
- ৭. মুজাহিদ (র.) বলেছেন, তা সূরার ভূমিকা।
- ৮. ইমাম কেসায়ী (র.) বলেছেন, হা-মীম অর্থ হলো যা কিছু হবার তার সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে। তাঁর মতে, হা-মীম অর্থ হলো 'হমা': -[তাফসীরে মাধহারী-১০/২১০]

মূলত: এতসব ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের পুরুও তার প্রকৃত অর্থ অম্পষ্টতার বেষ্টনিতে আবদ্ধ থেকে যায়।

আরাতের ব্যাখ্যা : অত্র আরাতে মহান রাব্ধুল আলামীন দ্বার্থহীন ভাষায় ঘোঁঘণা করেছেন যে, পবিত্র কুরআন কোনো মানব রচিত প্রস্থ নয় তথা কুরআনে কারীম মুহাম্মন এর মনগড়া কোনো সংলাপ নয়। (হ কুরাইশ তথা মক্কাবাদীরা তোমাদের ধারণা মতে এটা মুহাম্মদের স্বরচিত কোনো গ্রন্থ হবে। না এমন কিছুই নয়। ববং এটা আল্লাহর পক্ষ হতে সুবাবস্থার মাধ্যমে বিশেষ প্রক্রিয়ায় আমার প্রিয় বাদা মুহাম্মন এর উপর অবতীর্ণ করেছি। সময় মানব ও জিন জাতির হেদায়েতের জন্যে। এতে কোনো সৃষ্টির হাত নেই। এর সব কিছুই মহান স্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহ তা আলারই। এ জন্যই তিনি এটার হেফাজত করছেন, কালের আবর্তনে তাতে কেনো পরিবর্তন হয় না। এতে মহান প্রজ্ঞাময় আল্লাহ তা আলা কর্তৃক মানবজাতির জন্য সাম্রাজ্য পরিচালনার সকল নীতি নির্ধারণ করেছেন। কারো মনের বিক্রছে কোনো ইতিরাচক নীতি বিধান বাধ সাধলেও এ ব্যন্থে প্রণীত শাশ্বত বিধান অটুট থাকবে।

যে আল্লাহর পক্ষ হতে এ মহাগ্রন্থ নাজিল হয়েছে সে সন্তা অসংখ্য গুণের আধার। স্থানের ও সময়ের প্রয়োজনে বিশেষিত গুণগুলো আলোকপাত করা হয়েছে। যার সূত্রপাত হয় اَفَرْيَرُ হতে।

এর বিশ্রেষণ : যিনি পরাক্রমণালী, যিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তাঁর পক্ষ হতে পবিত্র কুবআন অবজীর্ণ হরেছে। المُرْيَّذِ (আযীয়) এমন সন্তাকে বলে যিনি কিছু করতে চাইলে তাঁকে কোনো শক্তি প্রতিরোধ করতে পারে না। যা ইক্ষা তাই করতে সক্ষম। পক্ষান্তরে অন্য কেউ কিছু করতে চাইলে তাঁকে কোনো শক্তি প্রতিরোধ করতে পারে না। যা ইক্ষা তাই করতে সক্ষম। পক্ষান্তরে অনুমতি তথা তৌফিকের প্রয়োজন হয়। তাইতো তিনি পরাক্রমশালী। মোটকথা, তিনি সর্বময় ক্ষমতার একক্ষ্মে অধিকারী। না পারে কেউ তাঁর সাথে লড়াই করে বিজয়ী হতে আর না পারে তাঁর পাকড়াও হতে পরিত্রাণ পেতে। নিছিদ্র ইন্পাত কঠিন নিস্কুকের তেতরের ববর তিনি রাবেন। অথৈ সমুদ্রের গহীল জলরাশির তলদেশের সৃষ্টি সন্পর্কেরি কবিবর না তো সপ্তাকাশের উর্ধে তাঁর আরশ কুরসী, লৌহ-কলম। উঘালয়েও তিনি স্বান্তেও তিনি। সুতরাং তাঁর আনেশ ও আজ্ঞা অমান্য করে কেউ কামিয়াব হতে পারে না। পারে না নে সফলতা তাঁর মহান রাস্কাকে পরিজিত করার পরিকল্পনায়। কেউ এমনটি করতে চাইলে তা তার একমাত্র নির্বৃদ্ধিতা আর বোকামিরই পরিচায়ক হবে বৈ অনা কিছু নয়। নিরসন্দেহে তার বা তাদের এরপ পরিকল্পনার তড়েবালি মেথে হাওয়া ভেন্তে যাবে। ব্যর্থতার পর্ববিসিত হবে তাদের তাবত হীন যভ্যম্ব।

করা হয়েছে।

এর বিশ্বেষণ : যিনি আন্নি (আলীম) তথা মহাজ্ঞানী, যাঁর নিকট কোনো কিছু গোপন নেই। যিনি কোনো রূপ ধারণ প্রস্তুত অনুমানের ভিন্তিতে কোনো কথা বলেন না। প্রতিটি বিষয়ে তাঁর রয়েছে মহা প্রজ্ঞাময় নিখুত জ্ঞান। সুতরাং সৃষ্টি লগতের কল্পনার্লভর আওতা বহিত্ত জগতের যেসব তথাবিলি তিনি পরিবেশন করেনে কেবল সেটাই সংশয়াতীতভাবে বিশ্বাসযোগ্য হতে পারে। এ পরিসরে বিজ্ঞান ও তথা-প্রযুক্তির প্রসারের এ যুগেও কোনো তথাবিদ শতভাগ নিক্সন্থ তথাবহুল সমাধান নানে সামর্থা হতে পারেনি, পারছে না এবং পারবেও না। তাইতো তথা-প্রযুক্তির উন্নতির সাথে সাথে বিশ্ব বিভাটও তত বেশি ঘটছে। অথচ মহান আল্লাহ জ্ঞাত মানুষের প্রকৃত কল্যাণ ও মুক্তি কিসে, কোন সব নিয়ম-নীতি, বিধি-বিধান ও আদেশ-নিষেধ তালের কল্যাণের জন্ম অতীব জরুরি। তাঁর প্রতিটি শিক্ষাই অকাট্য যুক্তি ও নির্ভুল জ্ঞানের উপর নির্ভরণীল। তাতে ভুল-ত্রান্তির কোনোরূপ আশান্তা নাই। এছাড়া মানুষের তৎপরতা ও গতিবিধির কোনো কিছুই তাঁর অক্ষান্তে থাকা অসম্ভব। তাইতো তিনি সবজারা। এতাবে মানুষের কাজকর্মের মূল উদ্বোধক যে নিয়ত, মনোভাব ও ইক্ষ্য-বাসনা তাও তাঁর নিকট লুগু কিছু নয়। অতএব মানুষের কাজকর্মের মূল উদ্বোধক যে নিয়ত, মনোভাব ও ইক্ষ্য-বাসনা তাও তাঁর নিকট লুগু কিছু নয়। অতএব মানুষের পক্ষে মহা দিখিনুষ্টি সম্পন্ন আল্লাহ তা আলার দৃষ্টিকে এডিয়ে তাঁর শান্তি হতে আত্মরক্ষা করা কোনো ক্রমেই স্করণর হবে ন। নির্দ্ধিত তালা তাঁর কিছু তক্তত্বপর্ণ সিফাত বা তণাবিলি তুলে ধরেছেন। অত্ম আয়াত তারই ধারাবাহিকতা। আল্লাহ বনেন, তিনি ভাল খারান্তা তার্জাই থারাবাহিকতা। আল্লাহ বনেন, তিনি ভাল ভালিই ভালি আরাত তারই ধারাবাহিকতা। আল্লাহ বনেন, তিনি ভালি ভালিই তালা আলাই ভালিই ভালিই ভালিই ভালিই তার আলার তার কিছুলকারী।

হয়রত আমূল্রাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এ বাকাগুলোর ভাফসীরে বলেছেন, যে ব্যক্তি কালিমায়ে তাইয়িয়বা পাঠ করে এবং তাতে বিশ্বাস স্থাপন করে, আল্লাহ তা আলা তার গুনাহ ক্ষমা করে দেন। এমনিভাবে কালিমায়ে তাইয়িয়বা বিশ্বাস স্থাপনকারীর তওবা কবুল করেন। আল্লাহ তা আলার এ দু'টি বৈশিষ্ট্যের জন্যে বিশেষ কোনো যুগ নির্দিষ্ট নেই, যে বা যারা, যখন যেখানে যেভাবেই আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে তওবা করে, সঠিক তওবা হলে আল্লাহ তা আলার তা কবুল করেন। এটি মহান আল্লাহর অন্যতম বৈশিষ্ট্য।

মহান আল্লাহ গুনাই মার্জনাকারী ও তওবা কবুলকারী। এর দ্বারা মানুষের মনে আশার আলো জ্বালানো হয়েছে, উৎসাহ দান করা হয়েছে। এস্থানে এসব বলার উদ্দেশ্য হলো, যেসব লোক তখনো পর্যন্ত আল্লাহ দ্রোহীতায় মণ্ণু ছিল, তারা যেন নিরাশ হয়ে না যায়; বরং তারা তখনো আল্লাহন্রোহীতা হয়ে বিরত থেকে সঠিক পথে আসলে আল্লাহর রহমতের ছায়াতলে আশ্রয় পেতে পারে। এ আশা হৃদয়ে পোষণ করত যেন নিজ্ঞোদরকে সংশোধন করে নেয়।

তথবা এবং মাণকেরাতের মধ্যকার পার্থক) : কোনো লোকর ধারণা 'মাণকেরাত' তথা তনাহ মাফ করা এবং তওবা কর্ল করা একই বন্ধু, প্রকৃতপক্ষে বাাপারটা তা নয়; বরং দূটি বিষয়ের মধ্যে সৃষ্ণ পার্থক) রয়েছে। যে বাজি মু মিন হওয়া সন্ত্বেও কৃত্ত তনাহের জন্য তথবা না করে আর এ অবস্থায় তার মৃত্যু হয়, তবে আল্লাহ তা'আলা তার জন্যে নির্দ্ধে নির্দ্ধের ভাল তথা না করে আর এ অবস্থায় তার মৃত্যু হয়, তবে আল্লাহ তা'আলা তর জনে। কেননা আল্লাহ তা'আলা কিয়মত দিবলে তার তনাহসমূহের উপর পর্দা রেখে দেবেন। ঐ ব্যক্তির তনাহসমূহ মানুষের দৃষ্টির আড়ালে রাখবেন। আর المالة ক্ষামিত কারি আভিমানিক অর্থই হলো- পর্নায় তেকে রাখা, কোনো কিছু গোপন রাখা। আসলে মাণকেরাতটা হলো ব্যাপক; অনেক সময় তওবা বাতীতই আল্লাহর নিকট তনাহ মাফ হয়ে যায়। মেন এক বাজি পাপকাল্ল করে আবার নেক কাল্ল করে। তার নেক কাল্লতগোর কারণে তনাহ মাফ হয়ে যায়। মে তথবা করার সময় পাক বা নাপাক অথবা তথবার কথা ভূলেই পেল। এ ছাড়া কোনো ব্যক্তির উপর বিপদ আপদ ও দুঃখ-কট এসে পড়লে তা হারা তার তনাহ মাফ হয়ে থবার ধণ হতে পুথক করে উল্লেখ

তওরা করুল হওয়ার জন্য শরিয়তের দৃষ্টিতে তিনটি জিনিস থাকা জরুরি : ১. গুনাহ পরিত্যাগ করা; ২. কৃত গুনাহ এবং নাফরমানিব উপর অনুশোচনা করা এবং ৩. আগামীতে গুনাহ বা নাফরমানি না করার দুচপ্রত্যায়সূচক আল্লাহর কাছে অঙ্গীকারবদ্ধ হওয়া। আর ইস্তিগফারের অর্থ হলো- গুনাহ করাকে অপছন্দ করে নিকৃষ্ট জেনে ক্ষমা প্রার্থনা করা। সুতরাং প্রথমে তওবা পরে ইস্তিগফার।

শ্বরণ বাখতে হবে থে, কৃত অপরাধ নাফবমানির উপব তওবা বাতীত গুনাহ মাফ পাওয়ার সুযোগ এক্ষেত্রে মু'মিনদের ক্ষেত্রেই প্রযোজ্য। আর ঈমানদারদের মধ্য হতেও কেবল তাদেবই এ সৌতাগ্য হবে যাদের মন বিদ্রোহ ও অবাধ্যতা অমান্যতার কূটিল হতে সম্পূর্ণ মুক্ত। মোদ্দারকথা হলো যারা একান্ত বিনমী মনে, অনুশোচার সাথে একনিষ্ঠ আবেগে ঈমানের অবস্থায় তওবা করবে তথু তাদেরই তওবা করুল হবে। ফলত তওবাকারী হবে সম্পূর্ণ নিম্পাপ বাসূল نَاتَكُ مِنَ اللَّهُ وَهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللل

কান্ধের মুশকিরদের ভঙৰার স্বরূপ কি? কান্ধের মুশরিকদেব ভঙবাব একটিই মাত্র পস্থা, তা হলো তাদেব কৃত ভ্রষ্টতার উপর লক্ষিত হয়ে তথা আল্লাহ ও তদীয় রাসুলেব বিরোধিতা হতে বিমুখ হয়ে আল্লাহর সন্তা ব্যতীত অন্য কারে ইবাদত বা পৃত্তা-অর্চনা পরিত্যাগ করে খালেস মনে আল্লাহকে এক মনে এবং তাঁর রাসুলের আনীত সকল নীতি-বিধানকে মনে-প্রাণে বিশ্বাস করে ইসলামের সুশীতল ছায়াতলে চলে আসা। অবশাই তা হতে হবে "কানিমারে তাইয়িবল" الله المرابع ا

এর বিস্তারিক বিশ্লেষণ : কর্মান করের শান্তিদাতা। অর্থাৎ যারা আল্লার তা আলার একত্ববাদে বিশ্বাস করে না, রাস্পে কারীম — এর রিসালাতকে অধীকার করে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে কঠিন শান্তি প্রদানকারী। বস্তুত আল্লাহ তা আলার নিয়ামত যেমন অনন্ত, অসীম ঠিক তেমনিভাবে তার ক্ষমতা অপরিসীম। আল্লাহ তা আলা এ শব্দ দ্বারা বুঝাচ্ছেন যে, তিনি যদিও তাঁর ঈমানদার ও অনুগত বান্দাদের প্রতি অতিশয় দয়াবান ও ক্ষমতালীল পক্ষান্তরে নাক্তরমান, আল্লাহ ন্যোহী, রাস্প ও তাঁর আনীত দীন ইসলামে বিষেধী কাফেরদের জন্য তিনি অতীব নিষ্ঠুর, কঠোর ও পরাক্রমশালী। অথচ এ সকদকে অবশেষে তাঁর দ্বাবে প্রভাবর্তন করতেই হবে এবং জীবনের যাবতীয় কৃতকর্মের ফল অবশাই ভোগ করতে হবে।

অতএব, সময় থাকতে সতর্ক হওয়াই বৃদ্ধিমানের কান্ধ এবং জীবন থাকতেই মৃত্যু পরবর্তী আগমে বর্যবের সে একান্কিত্ব আপনক্ষন মানব বন্ধু হতে বিশ্বিদ্ধ জীবনের জন্যে প্রস্তুতি গ্রহণ করা একান্ত কর্তব্য । এমনিভাবে দুনিয়ায় থাকতে আবেরাতের সহায়-সম্প্রস্প সংখ্যাই করা বান্তববাদী মানুধের একান্ত কর্মীয় ।

এর বিস্তারিত বিশ্লেষণ : আল্লাহ তা আলা বা অনুগ্রহকারী, এখানে উদ্দেশ্য অফুরন্ত নিয়ামতদাতা। কেট কেট এর অর্থ লান্তি না দেওয়া অর্থ গ্রহণ করেছেন। আল্লাহ তা আলার নিয়ামত ও অনুগ্রহের বারি সকল মাখলুকাতের উপর প্রতি মুহূর্তে বর্ষিত হয়। সৃষ্ট জীব যা কিছু সুবিধা ভোগ করছে তা সব একমাত্র তাঁর দয়া ও অনুগ্রহেই লাভ করছে। চরিত্র সংশোধনে উদ্ধিষিত আয়াতসমূহের প্রভাব: আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) তাঁর স্বীয় তাফসীর গ্রন্থে এগীদ ইবনে আসিম-এর সূত্রে বর্ণনা করেন, হযরত ওমর (রা.)-এর খেলাফতকালে সিরিয়াবাসী এক ব্যক্তি বড় বীর পুরুষ ছিল। তাঁর বীরস্কের কারণে হযরত ওমর (রা.)-এর দরবারে বারবার যাতায়াত করত] কিঃ দিন পর লোকটি নিরুদ্দেশ হয়ে যায়। হযরত ওমর (রা.) তাঁর সম্পর্কে লোকটেনক্রেকে জিল্ঞানা করেন, তাঁকে বলা হলো, লোকটি মন্দকাজে লিপ্ত হয়েছে, এমনকি মন্যপায়ী হয়ে গেছে। তথন হযরত ওমর (রা.) তাকে নিম্নোক্তভাবে একটি পত্র পাঠালেন-

ُعَنْ عُمَرَ بِنِ الْخَطَّابِ (رض) إلى ثُكَانِ بِنِ نُكَانٍ . سَكَامَّ عَلَيْكَ فَإِنَّى أَحْسَدُ إِلَيْكَ اللَّهُ الَّذِي كَآلِلُهُ إِلَّهُ مُو . غَانِرِ النَّذِيبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ عُدِيْدِ الْعِقَابِ ذُو الطَّوْلِ لَا آلِمُ إِلَّا مُؤالِبُ السَّعِبْرُ .

অর্থাৎ "ওমর ইবনুল খান্তাবের পক্ষ হতে অমূকের পুত্র অমূকের নিকট। তোমাকে সালাম। অতঃপর আমি তোমার জন্য সে আল্লাহের প্রশংসা করছি। যিনি ব্যতীত সত্যিকার মাবুদ নেই। তিনি অপরাধ মার্জনাকারী, তওবা করুলকারী, কঠোর শান্তিদাতা, মহা অনুমাহের মালিক, তিনি ছাড়া অন্য কোনো মাবুদ নেই। সকলকে তাঁরই নিকট ফিরে যেতে হবে।"

এরপর হযরত এমর (রা.) ঐ ব্যক্তির হেদায়েতের জন্য আল্লাহ তা'আলার শাহী দরবারে দোয়া করেন এবং অন্যদেরকেও দোয়া করতে বলেন, আল্লাহ তা'আলা যেন তাকে তওবা করার তৌফিক দান করেন আর তার সে তওবা কবুল ফরমান।

যবাদময়ে হয়রত ওমর (রা.)-এর পত্র তার নিকট পৌছলে সে এভাবে চিঠিটি পাঠ করতে থাকে غَانِرِ النَّبْ আব্রাহ তা'আলা আমাকে কথা দিয়েছেন যে, তিনি আমাকে কথা করবেন, غَبْرِيْد الْمُعْنَابِ أَنْتُوْبُ তিনি আমার তওবা কবুল করবেন, سَنْدِيْد الْمُعْنَابِ أَنْتُوْبُ النَّبُوْبُ الْمُعْنَابِ আব্রাহ তা আলার ইচ্ছাকে কেউ বাধা প্রদানে তক্ক করতে পারবে না। আর পরিশেষে সকলকে তাঁর নিকটই প্রত্যাবর্তন করতে হবে। তিনি পত্রটি বারবের পাঠ করেন এবং ক্রন্সন করেন, অবশেষে তিনি তওবা করেন।

ঐ ব্যক্তির তথবা করার সংবাদ হয়রত ওমর (রা.)-কে দেওয়া হলে তিনি বললেন, তোমরাও তাই কর অর্থাৎ তওবা কর, আর যবন দেখ কেউ সঠিক পথ থেকে সরে যাচ্ছে তখন তাকে সঠিক পথে রাধার চেষ্টা কর, তাকে বিন্মু ভাষায় বুঝাও; আর আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে দোয়া কর, যেন আল্লাহ তা'আলা তাকে তওবা করার ভৌফিক দান করেন এবং কোনো অবস্থাতেই তোমরা শয়তানের সাহায্যকারী হয়ো না।

কুরকুবী নামক তাফসীর এছ প্রণেতা আল্লামা ইমাম কুরজুবী (র.) এ বিষয়ে অপর একটি ঘটনার উদ্ধৃতি পেশ করেছেন, তা এই যে, হষরত আবু বকর ইবনে আইয়াশ (র.) বর্ণনা করেছেন যে, এক ব্যক্তি হযরত ওমর (র.)-এর দরবারে এসে আরজ করে, হে আমীকল মু মিনীন। আমি এক ব্যক্তিকে হত্যা করেছি। এখন আমার তওবা করার কোনো পথ উন্তুক্ত আছে কিঃ তখন হযরত ধমর (রা.) مُمْ تَعْيِيْنُ الْكِتَابِ ..... يُعْدِيْدُ الْمِعْنَابِ .... তিলাওয়াত করলেন এবং তাকে পরামর্শ দিলেন, সংকর্ম করতে থাক, আল্লাহ তা আলার রহমত হতে নিরাশ হয়ো না।

দীনের বাহে আহ্বানকারীদের জন্য হেদায়েত : উল্লিখিত ঘটনায় দিনের পথে আহ্বানকারী ও সংকারকারীদের জন্য বিরাট
শিক্ষা ও হেদায়েত বা নির্দেশন নিহিত রয়েছে। অতএব, যারা আল্লাহর পথ জোলা দীশাহীন বান্দাদেরকে আল্লাহর ওথা দীনের
সহক্ত সরল পথে দিশা দেওয়ার জন্য নিয়োজিত থাকছেন, তাদের একান্ত কর্তব্য হবে তারা যেন ঐ বিপথগামী বান্দাদের জন্য
দোষা করার সাথে সাথে বাহ্যিক মিশন পরিচালনা করে। আর নম্রতার সাথে মানুষকে সংশোধন করার চেটা করে। কেননা দোয়া
মানে আল্লাহর বহুমত প্রাপ্তি আর নম্রতা অবলগর মানে সু ও সদাচরণ লারা মানুষের কদম জয় করে নেওয়া। আর এ হদয় জয়
করা বদি হয় আল্লাহর বহুমতের সাহারায় তবে মানুষ দলে দলে উল্লাহন বাহা মানুষের কদম জয় করা মানুষের কর্মান্ত করা হমাত বাহা মানুষ্য তবি করার তাতে
মবেশ করবে, কোনো সন্দেহ নেই। পক্ষান্তরে কটোরতা ও কন্টতা আরোপের মাধ্যমে রাগান্তিত স্বরে তাবলীগের মিশন সচল
রাখার চেটা করাতে কোনো উপকার তো হবেই না; বরং শগ্নতান মরনুদের সাহায্য করা বুঝাবে। এতে তারা দীনের পরিধি হতে.
মিশনের বৃত্ত হতে আরো দৃয়ে বরুপ্রের পরে থাবে।

हैत. राक्त्रीय बालालाहेस (ध्रा १५) ०३ (४)

् আয়াতের বিস্তারিত বিশ্লেষণ : আলা অত্র আয়াতাংশে দু'টি বিষয় সুশষ্টভাবে তার বান্দাদেরকে অবগত করিয়েছেন।

- 🔾 আল্লাহ ব্যতীত ইবাদতের উপযোগী সত্যিকারের কোনো উপাস্য নেই ।
- ২. পার্থিব জীবনের ভোগ-বিলাসের পরে সবাইকে অবশাই বিশ্ব জাহানের স্রষ্টা আল্লাহর কাছে প্রত্যাবর্তন করতে হবে। তারপর হাদর ময়দানে দুনিয়াস্থ কৃতকর্মের তথা পাপপুণাের হিসাব-নিকাশ হবে। অর্থাৎ পাপ-পুণাের রেজিন্টারকে দাঁড়িপাল্লায় ডােলা হবে। তা হতে কেউ পরিআণ পাওয়ার থাকবে না। মানুষ যথনি পরকালের উপর আত্থাশীল হবে তথন সে আল্লাহ তা আলা ও তার মধ্যকার সম্পর্কের কথা অনুধাবন করতে পারবে। সে উপলব্ধি করবে যে, আল্লাহ তা আলা ও মানুষের মাঝে আবিদ তথা উপাসনাকারী ও মাবুদ তথা উপাসা-এর সম্পর্ক। মানুষের জ্ঞান বৃদ্ধি ও বিবেকে যথন এ চিন্তার উল্রেক হবে তবনই সে আল্লাহ তা আলার মর্যাদা ও মাবুম্বর অনুধাবন করতে পারবে। মানুষ বৃঝতে পারবে, কি করলে আল্লাহ সম্ভুষ্ট হন আর কোন কাজে অসন্তুই। অথচ মাবুদ নির্ধারণে মানুষ চরম বিভান্তিতে নিপতিত। এ পরিসরে সে নেহায়েতই নির্বৃদ্ধিতার পরিচয় দিয়েছে। তারা স্বহত্তে গড়া মৃতিতলোকে মাবুদের মর্যাদায়ে পূজা অর্চনা করে। তারা নিছক প্রবৃত্তির তাড়নায় তাদের উপাসনা করে থাকে। তারা বৃঝেও না বুঝার ভান করে আছে। কোননা সে অবলা নির্জীব মাটির পুতুলগুলো তাদের না কোনো উপকার করতে পারে না ক্লাত করতে পারে। তারা তাদের ভক্ত বেহদাদের কি হেফাজত করতে পারে যারা নিজেরাই নিজেদের হেফাজতে অক্সম। নির্বৃদ্ধিতার সীমা ছাড়িয়ে গেল।

আল্লাহর আন্নাতে কান্দেরদের বির্তক সৃষ্টির উদ্দেশ্য : মঞ্চার কান্দেররা কুরআন মজিনের আয়াতকে যিরে অনর্থক ও উদ্দেশ্য প্রণোদিতভাবে বির্তক সৃষ্টি করত। এহেন অহেতৃক বিতর্ক ও মতবিরোধে কেবল তারাই জড়াতে পারে যাদের এ অগড়া-বিবাদের পিছনে অসন্দেশ্য কান্ধ করে। সং উদ্দেশ্য সম্পন্ন বিপরীতমত পোষণকারীর বিতর্কে জড়িত হওয়াটা আসল সতাটা উদ্যাটন করে অসত্যের কৃষ্ণ চেহারা হতে পর্না উন্মোচন করার জন্য হয়ে থাকে। সে আলোচনার পর্যালোচনার মধ্য দিয়ে তার ব্যক্তিগত ধারণা ও বিপরীত মতের মাঝে ব্যাবধান সৃষ্টি করে অবলোকন করতে চায় যে এতদুভয় ধারণার মধ্যে কোনটি নির্তুল এবং নিরেট তা যাচাই বাছাইয়ের মধ্যে দিন্তিত হতে চায়। সত্যের বিচারে এ ধরনের বিতর্ক প্রকৃত সত্য উদ্যাটন করার উদ্দেশ্যেই অনুষ্ঠিত হয়ে থাকে। কাউকে হেয় প্রতিপন্ন করার উদ্দেশ্যে নয়। পক্ষান্তরে যাদের মনের মনিকেটার অসং উদ্দেশ্যের বীজ ব্যাপৃত থাকে তারা কেবল প্রতিপক্ষকে ঘায়েল ও হয়ে প্রতিপন্ন করার জন্মই বিতর্কে জুড়ে যায়। বিপক্ষের বন্ধব্যকে হাজারো সত্য মিথাার প্রদেশে জড়িয়ে বিকল করে দেওয়ার জল্মই তারা বিতর্কের ময়দানে অবতীর্ণ হয়ে থাকে।

প্রকাশ থাকে যে, মক্কার কাফেররা আল্লাহর আয়াত তথা কুরআনে কারীমের বিরুদ্ধে অনুরূপ বিবাদ বিওর্কে আবির্ভূত হয়। কিছু তাদের সে অসৎ উদ্দেশ্য প্রধোদিত বড়যন্ত কর্ণুরের ন্যায় মহাশূন্যে মিশে যায়।

বিতর্কের শ্রেণিবিভাগ : প্রখ্যাত তাফসীরকার আল্লামা ইমাম রাধী (র.) স্বীয় তাফসীরগ্রন্থ তাফসীরে কার্বাবে উচ্চেগ করেছেন– اَلْمُمِنَالُ বা বিতর্ক দু প্রকার :

يَّ وَا সভাকে প্রতিষ্ঠিত করার উদ্দেশ্যে বিতকে জড়িত হওয়। এটাব দায়িত্বভার নবী-রাসূলগণ (আ.) এবং তানের অনুসারীদের ক্ষক্ষে বর্তায়। পবিত্র কুরআন মাজীদের আরাহ তা আলা হয়রত মুহাখদ ﷺ কে সম্বোধন করে বন্দেনرُسُوْنِيَ مِنَ الْسَابِي مِن الْسَابِي مِن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ مِن الْسَابِي مِن الْسَابِي مِن الْسَابِي مِن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ مِن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ مَن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ مَن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ الْمَالِي وَالْمَا الْمِنْ مَن الْسَابِي وَالْمَا الْمِنْ الْمَالِي وَالْمَا اللّهُ وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمِي وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِيْنِ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالِي وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِيْدِ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِيقِيْمِ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِيقِيقِيقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِيقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِيقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمِنْ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وَالْمُنْفِقِيقِ وا

২. বাতিল বা অসত্যকে প্রতিষ্ঠা করার উদ্দেশ্যে এট্ তথা বিতর্ক করা। কুরআন, হাদীস ও ইতিহাস পর্যালোচনা করদে প্রমাণিত হয় যে, নবী-রাসূল ও সত্যের ধারক-বাহকণণ যখনই সত্যের আহবানে কল্যাণজনক ঘোষণাগুলো মানুষের ঘারে ঘারে পৌছাতে ময়দানে অবতীর্ণ হতেন, তখনই এ ভাগতি শক্তি মিখ্যা ও শয়তানি চক্রের হোতারা তা প্রতিহত ও স্তম্ব করার জন্য অনর্থক ও অনাহত বিতর্কের সৃষ্টি করত। এ পরিসরে কুরআন ও হাদীসের নিম্নোক্ত মহান বাণীসমূহ বিশেষভাবে প্রণিধান্যাগ্য।

#### মহান আল্লাহ ইরশাদ করেন-

- أيَاتِ اللّٰهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّٰهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّٰهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّٰهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ إِلَّا النَّذِينَ كَفُرُوا اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ ا
- جَادِلُواْ بِالْبَاطِلِ لِبُدْمِشُواْ بِهِ الْحَقَى بِهِ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَيْهِ اللهَ عَلَى اللهُ عَل على اللهُ عَلَى ا
- في مَنْ مُرْهُ لَكُ إِلَّا جَدَلًا بِهَلَ هُمَ قَدْمُ خُصُونَ وَ وَقِيمَ ضَعَوْمُ خُصُونَ اللّهَ إِلَّا جَدَلًا بِهَلَ هُمْ قَدْمُ خُصُونَ اللّهِ وَقَدْمُ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ خُصُونَ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَي اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَ عَلَيْهِ عَلَي عَلَي عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

#### নবী করীম 🚎 ইরশাদ করছেন-

- كُو تُمَارُواْ فِي الْخُرُانِ فِيانَّ الْسِرَاءَ فِيهِ كُفُرُ. ﴿ وَاللَّهُ إِن فِيانَّ الْسِرَاءَ فِيهِ كُفُرُ বিতৰ্কে পিছে হওয়া কমনি।
- عَيْرَان كُفْرًا في الكُرْان كُفْرً .
   عَيْرَان كُفْرً .
   عَيْرَان كُفْرً .
- আল-কুরস্বানের ব্যাপারে বিতর্ক সৃষ্টি ধাংসের নামান্তর : এ ব্যাপারে প্রিয়নবী 🚃 -এর কয়েকখানা হাদীস উল্লেখ করছি।
- ক. প্রসিদ্ধ হাদীশর্মন্থ মুসলিম শরীকে রয়েছে, হযরত আত্মরাহ ইবনে ওমর (রা.) একদা রাসুলে কারীম === -এর দরবারে
  দুপুর বেলায় উপস্থিত হলেন। হযুর ==== লক্ষ্য করলেন, দু' ব্যক্তি একটি আয়াতের ব্যাখ্যা নিয়ে মতবিরোধে দিও, তখন
  তিনি আয়াদের দিকে তপরিক আনলেন, তেহারা মুবারকে তখন রাগের ভাব প্রকাশ পাছিল। তিনি ইরপাদ করেন, তোমদের
  পূর্ববর্তী লোকেরা আসমানি কিতাব সম্পর্কে মতবিরোধ করায় ধ্বংস হয়েছে।

- শ্ব আমর ইবনে শোরেবের পিতামহ থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী ः কিছু লোককে বিতর্কে লিগু দেখে ইরণাদ করেন, তোমাদের
  পূর্ববর্তী উষতরা এ জন্য ধ্বংস হয়েছে যে, তারা আল্লাহর কিতাবের এক সংশের নিরোধিতায় অন্য সংশকে ব্যবহার করত
  অথচ পরিত্র কুরআনের একাংশ অপর অংশের সত্যায়ন ও সমর্থন করে। নিরোধ বা তার বিপরীতে অবস্থান করে না।
  অতএব, তোমবা আল্লাহর কালামের এক অংশকে আবেক অংশ দ্বারা মিথ্যাজ্ঞান কর না, যদি তোমরা কিছু জান তবে বল,
  আর যদি না জান তবে যে জানে তার উপর দায়িত্ব অর্পণ কর।
- গ্রায়হাকী শোআবুল ঈমানে, আবু দাউদ ও হাকিম হযরত আবু হরায়রা (বা.) হতে বর্ণনা করেন, নবী করীম 🚟 ইবশাদ করেছেন, কুরআনে কারীমের ব্যাপারে ঝগড়া করা কুফর।

প্রধ্যাত তাফসীর বিশারদ আল্লামা বায়যাবী (৪.) লিখেছেন, আল্লাহ তা'আলা সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেছেন যে, পবিত্র কুরআন আল্লাহ পাকের পক্ষ হতে অবতীর্ণ হয়েছে, এরপরও কুরআনে কারীমের ব্যাপারে বিতর্ক করার অর্থ হলো, সভাকে বাভিলের মাধামে দুর্বল করা আর যারা সভাকে পরাজিত করে বাভিলকে প্রতিষ্ঠিত করতে চায়, তাদের কাফের হওয়ার ব্যাপারে কোনো সন্দেহ থাকে না । এ জনাই এ আয়াতে সুস্পইভাবে ঘোষণা করা হয়েছেন। দুর্মিটি ট্রেইটি কুর্মিটি আয়াহে তা'আলার আয়াতে কেউ ঝগড়া করে না ।" আলোচ্য বিতর্ক বা ঝগড়া যাকে কুর্ম্মান ও হাদীস কুফর হিসেবে আবাা নিয়েছে । কুরআনের আয়াভের সমালোচ্না করা, অনর্থক সন্দেহ সৃষ্টি করে বিতর্কের বান তোলা বা কুরআনের কোনো আয়াতের এরপ অর্থ বর্ণনা করা যা কুরআনের অন্য আয়াতের স্পাই বিরোধী অথবা সুন্নতের সুস্পাই পরিপদ্ধি । এটা মূলত কর্মাটি ভিত্ত বা কুরআন বিকৃত করণের নামান্তর । কিছু কোনো অস্পাই ও সংক্ষিত্ত বাকোর তাহকীক অথবা করা উট্টিটি বাক্যের সমাধান অনুসন্ধান করা কিংবা কোনো আয়াত হতে আহকাম ও মাসায়েন বের করার উদ্দেশ্যে গবেষণা করা উক্ত এন্তর্ক পর্যায়েন শ্রহং এতে বিরাটি পূণ্য নিহিত রয়েছে। — (বায়্যাবী, কুরত্রী)

আয়াতে কৃষ্ণরের অর্থ : ভাষ্ণসীরকারগণ উল্লেখ করেছেন যে, উক্ত আয়াতে কৃষ্ণর দু' অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে-

- ব আল্লাহ তা'আলার প্রদন্ত নিয়ামতের নাফরমানি করা। এ অর্থের বিচারে আয়াতের মর্মার্থ এরূপ হবে- "আল্লাহর আয়াতসমূহের বিপরীতে অনুরূপ নীতি কেবল তারাই এহণ করতে পরে যারা আল্লাহ তা'আলার মহা অনুয়হকে তুলে গিয়েছে; আল্লাহ তা'আলার নিয়ামত রাজির মধ্যেই যে তারা লালিত-পালিত হক্ষে এ কথা তারা তুলে বসেছে। যদি তাই না হতো তবে তারা কিরূপে আল্লাহর কালামের সরাসরি বিরোধিতায় আত্মনিয়োগ করতে পারে?

কাষ্টেররা কিন্তাবে কুরআনে বিতর্কের উত্থাপন করে? অত্র আয়াতে স্পষ্টত উল্লেখ করা হয়েছে যে, মহাগ্রন্থ আল-কুরআনের ব্যাপারে একমাত্র কাষ্টেররাই অনর্থক বিতর্কের উত্থাপন করে।

বন্ধত: এর নেপথ্যে তাদের কোনো সং উদ্দেশা ছিল না, আর ছিল না সত্যকে উদ্ঘটন করার সামান্যতম আগ্রহ। ফলে কখনো তারা বলেছে مَا يُعْبَدُ بِاللهِ) আবার কখনো এ বলে তারা বলেছে بَاللهِ) আবার কখনো এ বলে অপপ্রচারে লিও হয় যে, মুহাম্মদ হলো একজন দক জাদুকর আর কুরআন তার জাদুয়ন্ত। কখনো বা বলেছে, মুহাম্মদ একজন জ্যোতির্বিদ আর কুরআন তার জ্যোতির্বিদ আর কুরআন তার জ্যোতির্বিদ আর কুরআন তার জ্যোতির্বিদ আর কুরআন হলো, পূর্ববর্তী সম্মান্য বা জাতিসমূহের কিন্দা কাহিনী মাত্র।

WWW.EEIM.WEEDIY.COM

आन्ना अ क्रूबआत्मव प्राधासके जामन अभवास्मव म्लाश्मीके करत्म अज्ञाद الله مُرْ يَمْدُونَ سَاعِيرُ وَمَّ مُعْمُونُ کامِن کا مَجْدُون ، يَمْلُ مُو مُرَاثًا مُرَّجِبُهُ وَمَا مَا الله عَلَيْهِ عَالَمُ مُوالِّد مُو مُرَاثًا مُرَّجِبُهُ وَمَى كُورَ مُحْمُونُو الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

ইবনে আবৃ হাতিম সুনী (র.)-এর সূত্রে আবৃ মালিক (র.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এ আয়াত নাজিল হয়েছে ইবনে কায়েস সাহমী সম্পর্কে। কাফেরদের ঐশ্বর্ধের প্রাচ্চুর্ব দেখে কারো যেন ভুল ধারণা না হয়, আল্লাহ তা'আলার অপ্রিয় ব্যক্তিরাই যে তাঁর নিরামত ভোগ করছে। প্রকৃত অবস্থা হলো, এ ক্ষণস্থায়ী জগতের কয়েকটি দিনই তারা এ নিরামত ভোগ করছে। তারা মহান সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ তা'আলার অকৃতক্ত হয়ে চিরকালের শান্তি ভোগ করার জন্যে প্রস্তুত হচ্ছে। আর মু'মিনগণ সামান্য কয়েকটি দিন বা আথেরাতের একদিনের ভুলনায় কয়েক মিনিট মাত্র, কিন্তু তারা পরকালে অনন্তর জীবনের জন্য তারা অভাবনীয় নিরামত লাতে ধন্য হবে।

'كَنَّبَتْ قَبْلُهُمْ فَوْمَ نُوحٍ وَعَادٍ وَيُوعُونُ ذُو الْوَقَادِ وَقُشُودَ وَقَوْمَ لُوطٍ وَاصْحَابَ الْإِيْكَةِ أُولِيْكَ الْأَخْزَابُ".

অর্থাৎ 'তাদের পূর্বে নিবী রাসূলগণকে। মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছে হযরত নৃহ, আ'দ, ফেরাগওয়ালা ফেরাউন ও ছাম্দ (আ.)-এর জাতিসমূহ এবং হযরত লৃত (আ.)-এর কওম ও আইকাহবাসীরাও [রাসূলগণকে। মিথ্যাবাদী বর্লেছিল। এরাই হলো আহযাব।'
-এর মহল্লে ই'রাব কি? অত্র আয়াতাংশে সর্বসম্মতভাবে মারফ্' -এর মহল্লে রয়েছে। অর্থাৎ ই'রাবের দিক থেকে এট نَعْنَا (রফা')-এর স্থলে রয়েছে। কিন্তু কোনো কারণে তা রফা-এর স্থলে হয়েছে- সে ব্যাপারে নাহবিদ ও মুফাস্নিরীনদের মধ্যে মতপার্থক্য বিদ্যান। তা প্রদত্ত হলো-

- জমহরের মতে, এখানে يَنْزِيْلُ الْكِتَابِ হলো গার خَنْزِيْلُ الْكِتَابِ হলো তার খবর। সুতরাং এটা মুবতাদা হওয়ার কারণে রফার স্থলে হয়েছে।
- ২. কারো কারো মতে, এটা মুবতাদা মাহযুদ্ধের থবর হওয়ার কারণে রফা'র স্থলে হয়েছে। যেমন- مُذَا تَشْرُيلُ الْكِتَاب
- ৩. কেউ কেউ বলেছেন, এখানে بَيْ يَعْ पूर्वणान। এবং مَيْزُيلُ النَّكِيْبُ وَالْكِيْبُ النَّكِيْبُ النَّكِيْبُ وَالْكِيْبُ النَّكِيْبُ وَالْكِيْبُ النَّكُوبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكُوبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَالِمِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَمِنْ مُعَلِّمِ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمِنْفِي وَالْمَاكِيْبُ وَالْمِنْفِي وَالْمَاكِيْبُ وَالْمَاكِيْبُ وَالْمِيْبُ وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِيْبِ وَالْمِنْفِي وَالْمَاكِيْبُ وَالْمِنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمِنْفِي وَلِيْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَلِمْ وَالْمُنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمِنْفِي وَالْمُنْفِي وَالْمُ

#### অনুবাদ :

- ٱلْأَمَةُ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ٓ أَنَّهُمُ ٱصْحُبُ النَّارِ بَدْلُ مِنْ كَلِمَة .
- مَلَابِسِيْنَ لِلْحَمْدِ أَيْ يَقُولُونَ سُبْحَ وَيِحَمُدِهِ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ تَعَالِي بِبَصَائِرِهِمْ أَي \* يُصَدِّقُونَ بِوَحَدَانيُّتِهِ تَعَالِي وَيَسْتَغُفُووْنَ لِلَّذِيْنَ أَمَنُوا ج بَقُولُونَ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْ رَحْمَةً وَعِلْمًا أَيْ وَسِعَتْ رَحْمَتُكَ كُلُّ شَيْ وَعِلْمُكَ كُلَّ شَيْعُ فَاغْفِرْ للَّذِيْنَ تَابُوا مِنَ الشُّرُك وَاتُّبَعُوا سَبِيلِكَ دِيْنَ الْاسْلَام وَقِهمُ عَذَابَ الْجَحِيْمِ النَّارِ.
- رَبُّنَا وَادْخُلْهُمْ جَنُّت عَدْنِ اقَامَةً ن الُّنِي وَ عَدْتُهُمْ وَمَنْ صَلَحَ عَطْفٌ عَلَى هُمْ فِيْ وَأَدْخِيلُهُمْ أَوْ فِينَ وَعَدْتُكُهُمْ مِنْ أَبَاتِلُهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَ ذُرِّيَّاتِهِمْ مِ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ فِي صَنْعِهِ .
- . وَقَدْهُمُ السُّكِيَّاتِ لَا أَيْ عَلَاالِكَهَا وَمَنْ تَسَقِ السُّيَّاتِ بَوْمَنِذِ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ فَقَدٌ دَحِمْتَهُ . وَ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ.

- ي لَامُكُ أَي لَامُكُرُ ﴿ لَكُ اللَّهِ كَاللَّهُ مُلَّكُ الْمُ لَا كُلُولُكُ حَقَّتُ كُلُمُكُ رَبُّكُ أَي لَأَمْلَأ বাণী অর্থাৎ لَأَمْلَانٌ جَهَنَّمُ الع (আমি জাহান্লাম পরিপূর্ণ করবো) কাফেরদের উপর এই যে, তারা জাহানামী كَلِمَةٌ वाकाि إنَّهُمُ أَصْعَابُ النَّارِ" वाकाि كَلِمَةً ء کنال रायार्ख् ا
  - ٧ ٩. الَّذَيْنَ يَحْمِلُونَ الْعَرْضَ مُبِتَدَأً চতুম্পার্শ্বে রয়েছেন এটা পূর্ববর্তী বাক্যের উপর আতফ হয়েছে তাসবীহ পাঠ করেন – এটা পূর্ববর্তী বাক্যের খবর তাদের প্রতিপালকের প্রশংসার সাথে অর্থাৎ প্রশংসার সঙ্গে মিশ্রণ করে তািসবীহ পাঠ করেন। অর্থাৎ তারা বলেন- سُبْحَانَ اللَّه وَبحَمْده আর তারা আল্লাহ তা'আলার উপব সমান রাখেন- তাদের দূরদৃষ্টি ও বিচক্ষণতার সাথে। অর্থাৎ তারা আল্লাহ তা আলার একত্বাদের সভ্যায়ন করেন। আর তারা ঈমানদারগণের জন্য মাগফেরাত প্রার্থনা করেন। তারা বলেন- হে আমাদের প্রতিপালক, তোমার করুণা এবং জ্ঞান সব কিছুতেই ব্যাপত রয়েছে। অর্থাৎ তোমার রহমত বা দয়া সমগ্র বস্তুকে ঘিরে রয়েছে এবং তোমার ইলমও প্রত্যেক বস্তুতে বিস্তৃত আছে ৷ সুতরাং তৃমি ক্ষমা করে দাও তাদেরকে যারা তওবা করেছে ৷ শিরক হতে এবং তোমার পথ অনুসরণ করেছে দীন ইসলামের আর তাদেরকে নাজাত দাও দোজখের আজাব হতে অর্থাৎ জাহান্রাম হতে ৷
    - ৮. হে আমাদের প্রতিপালক! তুমি তাদেরকে স্থায়ী জান্লাতে প্রবেশ করাও বসবাসের জন্য যার প্রতিশ্রুতি তুমি তাদেরকে দিয়েছ আর যারা সং এটা اَدْخُلُهُمْ অপবা ্রত্র ন্থার ক্রি -এর উপর আতফ হয়েছে। তাদের পিতামাতার মধ্য হতে এবং তাদের স্ত্রী ও সম্ভানসম্ভতির মধ্য হতে তাদেরকে তোমার জানাতে প্রবেশ করাও নিশ্চয়ই তুমি মহাপরাক্রমশালী মহাজ্ঞানী তার কার্যে।
    - আর তুমি তাদেরকে অমঙ্গলজনক কাজ হতে রক্ষা করো অর্থাৎ অমঙ্গলজনক কর্মসমূহের শান্তি হতে। আব তুমি যাকে অমঙ্গল হতে রক্ষা করবে সেদিন অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তার উপর সভািই অনগ্রহ করবে আর এটাই তো বিরাট সাফল্য।

### তাহকীক ও তারকীব

"وَكُذْلِكَ حَقَّتْ كُلِيَـهُ " आग्नाएड मार्था विष्ठित প্ৰকাব কেরাত প্ৰসঙ্গে : आल्लाएड वाली "وَكَذْلِكَ حَقَّتْ كُلِمَةٌ وَلِيّكَ " - وكَذْلِكَ حَقَّتْ كُلِيمَةُ السّامِةِ अग्नाएड वाका क्षत्राज : (يَلَكُ - (يَلَكُ - (يَلَكُ - (يَلَكُ - (يَلَكَ

- ১. کُلْتُ অর্থাৎ একবচনের সাথে, এটা জমহুরের কেরাত :
- ২. كَلِمَاتُ বহুবচনের সাথে। ইমাম নাফে ও ইবনে আমের শামী (র.) এরপ পড়েছেন।
- ं بَالَّاتِهِمُ ' اَلَّالِهِمُ" আয়াতাংশের বিভিন্ন কেরাত : আল্লাহ তা'আলার বাণী "وَمَنْ صَلَحَ مِنْ أَبَالْهِمُ -এর -এর মধ্যে দুটি কেরাত রয়েছে।
- ك. صَلَعَ শব্দটির ل বর্লে যবর দিয়ে পড়া হবে। এটাই জমহবের মাযহাব।
- ২. مَـلُـعُ শব্দটির ا বর্ণে পেশ-যোগে পড়া হবে। ইবনে আবী আযালা এরূপ মত দিয়েছেন।
- كَفْلِكَ حَقَّتْ كَلِيمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينُ كَفَرُواْ -आबारु ज जाताइ जा बाता إنَّتُهُمْ أَصَعْبُ النَّارِ -अत लाता क नात्में अकारिक بَنَّكُ الأعْرَابِ अवगिक النَّهُمْ أَصَعْبُ النَّارِ अवगिक अवतना तरहरू النَّهُمُ أَصَعْبُ النَّارِ
- بَالَيْنَ مُعَلِّدٌ عَلَيْكِ فَعَالَ عَلَيْهِ مَا مَعْدُ النَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ وَ النَّارِ وَ النَّارِ وَ النَّارِ وَ النَّارِ وَ النَّارِ اللَّارِ عَلَيْهِ النَّارِ اللَّامِ اللَّهِ اللَّامِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ
- وَمَنْ صَلَحٌ वत मरालु रे ताव : रक्ता का क्यानमाहगणत कना माया कराज् शिस वलन-

رَبُّنَا وَادْخِلْهُم جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتُهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ لِبَاتِهِمْ ..... إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَيِكِيْمَ .

এ জারণার وَمَنْ صَلَّعَ 'আয়াতাংশটুকু مُومَّلُونُ عَلَيْهِ مُومَّدِي مُومِّلُ مُومِّلُهُ مَا اللهُ مُرَّمُ عَل (هجمار مُعَلَّمُونُ عَمَّلُونُ فَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمْ المُعَالِمُ عَنْصُولُ اللهُ عَمْلُونُ فَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

আয়াতের ব্যাখ্যা : অত্র স্বার গুরু হাতে মহান রাজুল আনামীন এক মহা সভাকে বর্গনা করেছেন। আর তা হলো সভা মিখ্যার হন্দু চিরজন। আবহমান কাল হতে চলে আসহে । নবী-রাস্লগণ যেখানেই তাওহীদের ঝাওা উভ্জীন করার মিশন চালিয়েছেন, তাওহীদের দাওয়াত নিয়ে মানুষের লারে লারে ছারে দিয়ে ছিলেন, সেখানেই তারা বিরোধীদের চরম বাধার সম্মুখীন হয়েছেন। তারা তাওহীদের নিশানকে ভূসুষ্ঠিত করতে চেয়েছে। দীনের প্রমীপকে নির্বাপিত করে দেওয়ার নৃঢ় প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়েছে, আর চেয়েছে সত্যের ঋনিকে চিরতরে নিজক করে দিওয়া বুড়া করিছেন। উল্লোখন করেছেন। উল্লোখন করেছেন ভিজরে করে করে করে করে করেছেন। উল্লোখন করেছেন। উল্লোখন করেছেন ভিজরে করি ও তার অনুসারীদের উপর চালিয়েছে অকব্য নির্বাতন। কিন্তু পরিণামে সত্যকে প্রত্যাখানকরি কাফেররা নিপাত গিয়েছে।

্র পরিসারে আলোচা আয়াতের দুটি অর্থ হতে পারে। ১, যেভাবে দুনিয়াতে কাফেরদেরকে ধ্বংস করা একান্ত জ্বন্ধবিছিল ঠিক তেমনিভাবে আধেরতে তাদের শান্তির ব্যবস্থা হওয়া একান্ত জব্ধবি। ২, অর্থাৎ যেভাবে পূর্ববর্তী উত্মতদের কাফেরদের শ**ি** কার্যকর হয়েছে ঠিক তেমনিভাবে হে রাসুল! আপনার উত্মতের কাফেরদের শান্তিও অবশাই হবে।

আলামা ইবনে কাছীর (র.)-এর ব্যাখ্যায় লেখেছেন, যারা ইতপূর্বে নবী-রাসূলগণকে কষ্ট দিয়েছে, যেভাবে যথাসময়ে তাদেরকে শান্তি দেওয়া হয়েছে। ঠিক তেমনিতাবে হে রাসূল! আপনার উত্মতের যেসব লোক আপনার বিরোধিতা করে, তাদের প্রতিও কঠিন কঠোর আজাব আসনু, যদিও তারা অন্য নবীকে মান্য করে, কিন্তু যতক্ষণ আপনার নবুরতের প্রতি ঈমান না আনে, ততক্ষণ পর্যন্ত তাদের সে ঈমান গ্রহণযোগ্য নয় এবং তারা শান্তিরযোগ্য অপরাধী বলে বিবেচিত।

মত এব পূর্ববর্তী উন্মতগুলোর পরিণাম দেখে শিক্ষা গ্রহণ করা এ উন্মতের লোকদের একান্ত কর্তবা : কেননা আল্পাহ জাত্মালর চিরাচরিত নিয়মানুসারেই বান্দাদের পরিণতি নির্ধারিত হয় । অজীতে যেসব উন্মত আল্লাহ জাত্মালার নবী-রাসুলগণের বিয়োধিতার অবক্টার্ন হয়েছে, তাদের উপর চরম শান্তি আপতিত হয়েছে। দুনিয়াতে যেমন তারা শান্তি পেয়েছে আথেরাতের শান্তিও তাদের জন্য অনিবার্য হয়েছে। যেভাবে অজীত কালের কাফেরদের ব্যাপারে আল্লাহ তা আলার শান্তির ঘোষণা অক্ষরে অক্ষরে সভ্য প্রমণিত হয়েছে এবং তাদের ধ্বংসাবশেষ আজো পৃথিবীতে বিদামান রয়েছে, ঠিক এভাবে এ উন্মতের কাফেরদের ব্যাপারেও ঐ শান্তিই অবধারিত। কেননা তারা সকলে একই অপরাধে অপরাধী যা অমাজনীয়।

আলোচা আয়াত নাজিলের প্রেক্ষাপটে যে বিষয়টি, স্পষ্ট হয়ে উঠে তা হলো আল্লাহ তা'আলা তাঁর প্রিয় রাসূল 😅 এবং তদীয়
সাহারী (রা.)-কে সান্ত্রনার বাণী তনিয়েছেন যে, সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করতে গিয়ে, দীনের আওয়াজ বুলন্দ করতে গিয়ে তোমরা যে
প্রবল বাধা-বিমের সন্মুখীন হচ্ছ তাতে ঘাবড়িয়ে যাওয়ার কিছুই নেই, নিরাশ হওয়ার কোনো কারণ নেই। কেননা এটা তধ্ব
তোমাদের বেলায় নয়, বরং সমন্ত নবী রাসূলগণের বেলায় হয়েছে। সাময়িক তাবে যদিও তোমরা নির্মাতিত হচ্ছ, তোমাদেরকে
অসহায় তাবছ, পরিণামে তোমরাই হবে চূড়ান্ত মর্যাদার অধকারী, পরিশেষে বিজয়ের মাল্য তোমাদের গলায়ই শোডা পাবে।
পক্ষান্তরে তারা দুনিয়াতে লঞ্জিত ও পরাজিত তো হবেই পরকালেও জাহান্নামের আজাব হতে বেহাই পাওয়ার কোনো পথ তাদের
ক্রন্য অবশিষ্ট থাকবে না।

্রাইন্টের ব্যাখ্যা : পূর্ববর্তী আয়াতে আয়াহ তা আলা তার নীন এবং তদীয় রাস্ল ক্রান্ত ব্যাখ্যা : পূর্ববর্তী আয়াতে আয়াহ তা আলা তার নীন এবং তদীয় রাস্ল ক্রান্ত এই বিকল্পরাদী কাফেদেরকে ভয়াবহ পরিণতির কথা বর্ণনা করেছেন। আয়াহ তা আলার চিরাচরিত রীতি কুরআনের মধ্য যে, কাফেরদের আলোচনার সাথে সাথে মুমিনদের প্রসঙ্গ নিয়ে আসেন। এমনিভাবে জাহানুামের স্বরবের পাঠে জানুাতরাসীদের কথা বলে থাকেন এখানেও ব্যক্তিক্রম হয়নি। মূলত ঈমান-কৃষ্ণই, জানুাত-জাহানুাম, মুম্মিন-কাফের এগুলোর মধ্য হতে কোনো একটির আলোচনা করার ইচ্ছা করনেই প্রসঙ্গত বিপরীভটার আলোচনা না আনলে ব্যাপারটা বোলাসা হয় না।

নাহেতু পূর্ববর্তী আয়াতে কৃষ্ণর, কাফের ও জাহনামের বয়ান ছিল সেহেতু আলোচ্য আয়াতে ঈমানলারদের ৩৩ পরিণতির উপর মানোকপাত করা হয়েছে। যারা আল্লাহ তা আলার প্রতি বিশ্বাস ব্লাপন করে এবং প্রিয়নবী মুহামদ ক্র্যা এবং প্র প্রতি বিশ্বাস করত ঠার অনুসরণ করে তানের মর্তবা একই অধিক যে, আল্লাহ তা আলার আরশ বহনকারী এবং আরশের চতুম্পার্শ্বের ছেরেশতাগণ তানের উপর মুখ হয়ে তানের গুভামারকী হয়ে যায়, ফলে তানের কল্যাপে ও মুজিতে কায়মনোবাকে লায়া করেন, ক্রমা প্রার্থনা করেন, মুম্বামন মুখ্যাকীদের চির্ম্বারী নিয়ামতপূর্ণ জান্লাত দান করার জন্যে দোয়া করেন, আবেদন নিবেদন করেন। যেমন একটি হাগীসে এসেছে, আল্লাহ তা আলা তার আরশ বহনকারী কেবেশতাদের নির্দেশ দান করেন, তোমানের নিজ্য ইবাদত মুক্লতির রাখ এবং রোজ্যানারকের দোয়ার সময় আমীন আমীন বলতে থাক। পবিত্র কুরআনের একটি আয়াতের বোলা হয়েছে ক্রম্বামন করিন প্রতি যে আনেশ হয় তাই তারা করেন। এব ছারা একথা প্রমাণিত হয়, মুম্বামনারকল দেয়ার আদেশ আলাহ তা আলাই তানেরক দিয়েছেন। অভএব, আল্লাহর আদেশ অক্রারী এবং তার চারিশার্শ্বের ক্রেমের অলাই। তার বালার আদেশ আলাই বানেরকার ক্রমেন বিত্রতার নেকলার মুম্বিননেরই।

এখানে একটি লক্ষণীয় ব্যাপার হলো, আয়াতে সাধারণ ক্ষেরেশতাদের কথা না বলে আল্লাহ তা আলার অবশ বহনকারী ও তার সমূর্ষ্ণার্শ্বের অবস্থানকারী বিশেষ ফেরেশতার কথা থলা হয়েছে। এর কারণ হলো, আল্লাহ তা আলা ঈমাননরেদের বৃথাতে চাক্ষেন যে, তার রাজ্যের সাধারণ কর্মকর্তা দূরের কথা যারা তাঁর মহান আরশ ধারণকারী তার বিশেষ করুণা ও সান্নিধা প্রশ্ন সে সকল ফেরেশতারাও বিশেষভাবে তোমাদের বাাপারে আগ্রহী ও সহানুভূতি প্রদর্শনকারী :

এখানে আরেকটি বিষয় উন্তেখযোগ্য যে, আরশ বহনকারী ও আরশের চারিপার্শ্বের ফেরেশতাগণ নিজেরাও আল্লাহ তা আলার উপর ঈমান রাখেন এবং জমিনে যে সকল ঈমানলারগণ রয়েছেন তাদের মাগফেরাত কামনা করেন। এতে প্রতীয়মান হয় যে, একমাত্র ঈমানের ও মহান শক্তিই সপ্তাকাশের উর্ধে অবস্থানকারী মহীয়ান গরিয়ান ফেরেশতাকুলের সাথে ধূলির ধরার এ মৃতিকাময় মানুষের সঙ্গে সুসম্পর্ক স্থাপন করে দিয়েছে। হালীসের ভাষায় র্টিন্দুর্বির সঙ্গে সুসম্পর্ক স্থাপন করে দিয়েছে। হালীসের ভাষায় র্টিন্দুর্বির সঙ্গে সুমানর পরম্পর তাই" এ সুসম্পর্কের করেনেই আল্লাহর বিশেষ সাম্লিধ্য লাতে ধন্য ফেরেশতাকুলের মনে জমিনে বসবাদ রত এ মানুষগুলার বাাপারে এত ইংসাহ ও হিতকামনা। আল্লাহর দরবারে ঈমানদার মানুষের কমা প্রান্তির জন্য আকুল আবেদন প্রমাণ করে যে, ঈমানী সম্পর্কটা কেমন গভীর হতে পারে।

কেরেশডাকুল হতে একটি সন্দেহ নিরসন: ফেরেশতারা আল্লাহ তা'আলার অপূর্ব সৃষ্টি। তাঁরা সৃষ্টিকর্তার নাফরমানি বুঝে না, ভারা সর্বনা আল্লাহর আদশে পালনে ব্যাপৃত। আয়াতে বলা হয়েছে ভারা ঈমান রাখে এর অর্থ এ সময় তাদের কুফরি করার স্বাধীনতা রয়েছে। কিন্তু তারা কুফরি ত্যাগ পূর্বক সেচ্ছায় ঈমান গ্রহণ করেছেন; বরং এর অর্থ হলো তারা একমাত্র আল্লাহ জাল্লা শানুহর প্রভূত্বও সার্বতৌমত্বকে মান্য করে। এতঘাতীত অন্য কারো নিকট তারা মাথা নত করে না।

ইমানদার মানুষগুলো যখন ঈমান গ্রহণ করে আল্লাহর নেতৃত্ব ও কর্তৃত্বকে মেনে নিল আর গায়রুল্লাহর কর্তৃত্বকে অস্বীকার করন তথন সন্তাগভভাবে মৌলিক পার্থকা থাকা সম্বেও ভারা যেন একই সমাজভুক্ত হয়ে পড়েছে। —[জুমাল]

আপোচ্য আয়াত হতে একটি সন্দেহ দুরীকরণ : উল্লিখিত আয়াতের প্রকাশা অর্থ হতে প্রতীয়মান হয় যে, আলাহ তা আলা আরশে অবস্থান করছেন। আর সিংহাসনে বসার জন্য কোনো আকৃতিধারী সন্তা হতে হবে। অথচ আলাহ তা আলা নিরাকার। কেননা আলাহ তা আলা অর আয়াতে ইরশাদ করেছেন ﴿ ٱلْمُحَالَّمُ الْمُرْشُ وَالْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ وَالْمُعَامِّلُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُرْشُ وَالْمُولُونُ الْمُؤْمُنُ وَالْمُعَالِّمُ الْمُؤْمُنُ وَالْمُعَالِمُ الْمُؤْمُنُ وَالْمُعَالِمُ الْمُؤْمُنُونُ وَالْمُعَالِمُ الْمُؤْمُنُ وَالْمُعَالِمُ الْمُؤْمُنُونُ وَالْمُعَالِمُ الْمُؤْمُنُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمُونُ والْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤُمُ وَالِمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ و

উদ্লিখিত আয়াতছয় স্পষ্ট প্রমাণ করে যে, আরশ বহনকারী ফেরেশতারা আরশে অবস্থিত সব কিছুই বহন করে আছেন। বাতিলপদ্থিদের দাবির স্বপক্ষে যদি আপাতত মেনে নেওয়া হয় যে, আরাহ তা আলা আরশে অবস্থান করে আছেন। আর আরশ্বহনকারী ফেরেশতারা আরাহকেও বহন করে আছেন। তা ছাড়া পরোক্ষতার এটাও বৃঝা যায় যে, তাঁরা আরাহ তা আলার রক্ষণাবেক্ষণক করছেন। অতএব, রক্ষণাবেক্ষণকারী রক্ষণাবেক্ষণকৃতের ইবানত পাওয়ার যোগ্য। এ পরিস্থিতিতে আরাহ তা আলা আবিন (ইবানতকারী) আর ফেরেশতারা মা বৃন হওয়া প্রমাণ পাছে। সুতরাং আরাহ তা আলা আরশে অবস্থান করছেন এটা মেনে নিলে দুটি বিষয় অনিবার্য হয়ে পড়ে। ১. আরাহর আকারবিশিষ্ট হওয়া, ২. আরাহ ইবানতকারী— এ দুটি উপলক্ষ ইসলামি আকিনার পরিপদ্ধি।

এর সমাধান হলো, আল্লাহ তা'আলা আরশে অবস্থান করছেন এরপ পারণা ঠিক নয়। এ পরিসরে আল্লাহর ইরশাল غَلَى النَّعْشُ الْكَ আলা আরশেন উপর স্থির রয়েছেন। এটা مُتَشَابِهَاتْ (মুতাশাবিহাত) -এর অবস্তুক । এর প্রকৃত অর্থ ও উদ্দেশ্য একমাত্র আল্লাহই অব ।ও।

আলাই ডাআলা ইবশাদ করমান । এই নির্দ্ধিত কর্মান করমান । এই নির্দ্ধিত করমান করা হিছিল। তিনির অর্থারে কুটিলতা ও বক্ততা রয়েছে, তারা ফিতনা সৃষ্টির উদ্দেশে এবং অপরাবার উপস্থাপনের মানসে কুরআনে কারীমের মুতাশারিহ বা অস্পষ্ট আয়াতসমূহের পিছু হয়ে থাকে। অথচ আলাহ তাআলা রাতীত আর অনা কেউ এদের সঠিক অর্থ অবগত নয়। এসব ক্ষেত্রে অর্থ হবে আলাহ ক্ষেত্রা ও আপিশতা ঐ আরশ্ব মাধ্যমে যার পরিচালনা করা হয়। তথা গোটা সৃষ্টিকুলের উপর আল্লাহর রাজত্ব বিদ্যুমান বুঝারে। কোনো কিছুই তার আওতা বহির্তৃত নয়।

উক্ত আয়াতে দু ধরনের কেরেশতার উল্লেখ রয়েছে : আল্লাহ ডা'আলার একটি অত্যান্চর্য সৃষ্টি হলো ফেরেশতা। তারা নুরের তৈরি। সৃষ্ট জাহানের নেজাম তথা কাজ-কর্ম পরিচালনার তাগিদে নিজস্ব বিশ্বন্ত বাহিনী হিসেবে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে বিভিন্ন দায়িত্বে নিয়োজিত বেখেছেন 'আল্লাহ ডা'আলার সমন্ত আদেশ তারা বিনা বাক্যা ব্যথে সম্পাদন করেন অতি সুচাক্তরূপে, যেতাবে আল্লাহ ইচ্ছা করেন। আলোচ্য আয়াতে মহান আল্লাহ দু'শ্রেণির ফেরেশতার কথা উল্লেখ করেন।

- ১. আল্লাহ জাল্লা শানহর আরশ বহনকারী ফেরেশতা। সুরা আল-হাক্কার আয়াতে এঁদের সংখ্যা আটজন উল্লেখ করা হয়েছে। তারা কিয়ামত দিবসে আল্লাহর আবশকে তাদের মাথার উপর বহন করবেন। অত্র আয়াতে হয়তো তাদের কথাই বলা হয়েছে। আর আল্লাহ তা আলার আরশ বহনকারী ফেরেশতারা নিঃসন্দেহে অন্য সকল ফেরেশতা হতে সর্বাধিক সম্মানিত। তবে এটা এখানে প্রণিধানযোগ্য যে, প্রধান ফেরেশতার সংখ্যা চার। ইয়রত জিবরাঈল, মীকাঈল, ইসরাফীল ও আয়য়াঈল (আ)।
  - আক্লামা যমখপরী (র.) আরশ বহনকারী ফেরেশতাদের বর্ণনা দিতে গিয়ে এটি হাদীস উল্লেখ করেন যে, আরশ বহনকারী ফেরেশতাগণের পদমুগল জমিনের নিয়দেশে অবস্থৃতি। আর তাদের মাথাসমূহ আরশ পর্যন্ত প্রসারিত। আল্লাহর জীতিতে ভারা তাদের মাথা করনো উপরে উঠায় না।
  - অন্য এক বর্ণনায় রয়েছে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যহ আরশ বহনকারী ফেবেশতাদেবকৈ সালাম কবাব জন্য জন্যান্য ফেবেশতাদেরকে নির্দেশ প্রদান করেন, অন্যান্য ফেবেশতাদের উপব তাদের অধিক মর্যাদাবান হওয়ার দরুল।
- ২. ঐ শ্রেণিব ফেরেশতারা যারা আবশের চতুর্দিকে অবস্থান করে আছে। তাই আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন "مَنْ حُوْلُهُ আর যারা তার চারিদিকে অবস্থান করছেন। পবিত্র কুরুআনের অন্যত্র নাজিপ হয়েছে–

َ وَمَنَى السَّلَيْكَةَ حَالَيْسَنَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْنِي يُسَيِّحُونَ بِيحَدِدِ دَيِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْسَهُم الْعَالَمِيْنَ .

আর তুমি আরশের ফেরেশতাদেরকে ঘিরে থাকতে দেখনে। তারা তাদের প্রতিপাদকের সপ্রশংস তাসবীহ পাঠ করছে। আর আছাহ তা আলা তাদের মধ্যে যথার্থ তথা সঠিক ফয়সালা করে দিয়েছেম। অনন্তর তাদেরকে বলা হবে বিশ্ব স্কর্গতের প্রতিপাদকের জনাই সমত্ত প্রশংসা।"

আক্লামা যামাৰপারী (ব.) সীয় তাফসীর গ্রন্থ আল-কাশুশাকে একটি হাদীনের উদ্বৃতি দিয়ে লিখেছেন যে, আরশের চারিদিকে সম্বর হাজার সারি ফেরেশতা রয়েছে, তারা 'লাইলাহা ইক্লাক্লাহ' ও 'আল্লান্থ আকবার' তাকবীর ধ্বনি দিয়ে আরশের চারিপালে প্রদক্ষিণ করে থাকে। তানের পিছনে আরো সন্তর হাজার সারি ফেরেশতা রয়েছে। তারা নিজেদের ক্ষেত্রে উপর হাত রেখে 'লা-ইলাহা ইক্লাক্লাই' ও আল্লান্থ আকবার ধ্বনি পাঠে আরশের চতুস্পার্গে বিচরণ করেন। তানের পশ্চাতেও রয়েছে আবো 'সন্তর হাজার কাতার ক্লেবেশতা। তারা সকলেই বিভিন্ন তাসবীহ পাঠে শিশু থাকে।

বোন্দাকথা, উল্লিখিত দু'শ্রেপির কেরেপতারা বিশেষভাবে ঈমানদারগণের জন্য আল্লাহর দরবারে মাগন্দেরাত কামনা ও সুগারিপ পেল করে থাকে। নিঃসন্দেহে বলা যায় যে, তারা আল্লাহ তা'আলার দরবারে অতি মর্যাদারান হওয়ার সুবাদে আল্লাহ তা'আলা তাদের পোলা ও সুপারিশ করুল করে থাকেন। আবশ বহনকারী ফেরেশতাগণের অবস্থা : আল্লাহর আবশ বহনকারী ফেরেশতারা হলেন অতি মর্থানারান, নিজ্ঞাপ সৃষ্টি - এখন তাদের সম্পর্কে কিছু ৩থা উল্লেখ করা হচ্ছে।

- ১. আল্লামা আলুসী (র.) লেখেছেন, আল্লাহ তা'আলার আরশ বহনকারী ফেবেশতাগণ এবং তাঁদের চতুপপ্রের অবস্থানকারী ফেবেশতাগণকে 'মুকারবিবীন' বলা হয়। কোনো কানো বর্ণনায় রয়েছে আল্লাহ তা'আলার আরশ বহনকারী ফেবেশতাব সংখ্যা হলো চার জন। তাদের শ্রেষ্ঠতু বর্ণনাতীত, এমনকি কল্পনাতীত।
- ২. হযরত আখুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, আরশ বহনকারী ফেরেশতাদের টাখনুব নিচ হতে পায়ের তালু পর্যন্ত পাঁচশত বংসারের দূরত্ব। আর কোথাও বর্ণিত আছে— তাঁদের পা পাতালে রয়েছে, আর আসমান তাদের কোমর পর্যন্ত হয়। তাঁরা সর্বদা আল্লাহর মহিমা কীর্তন করেন—

سُبْحَانَ ذِي الْعَزَّةِ وَالْجَبَرُوْتِ سُبْحَانَ ذِي الْعَلِكِ وَالْعَلَكُوْتِ سُبْحَانَ الْعَيِّ الَّذِي لَا يَسْامُ وَلَا بَعُوثُ سُبُوحُ قُلُوسُ رُسُنَا وَرَبُّ الْعَلَاكَةَ وَالْرَّجْ.

- এ ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা'আলার দরবারে গুটি-সম্ভ্রন্ত এবং বিনীত অবস্থায় থাকেন, সর্বদা নিচেব দিকে দৃষ্টি নিবদ্ধ থাকে, কংনো উপবের দিকে তাকান না। সপ্তম আকাশে যারা রয়েছেন, ভাদের থেকেও অধিকতর গুঁতি থাকেন আল্লাহর আরশ বহুনকারী ফেরেশতাগণ।
- ৩. হয়বত মুজাহিদ (ব.) বলেছেন, ফেরেশতা এবং আবশের মধ্য সত্তর হাজার নূরের পর্দা রয়েছে। বিখ্যাত মূহাদ্দিস মূহাদ্দ ইবনে মূনকাদির (র.) হয়রত জাবির (রা.) হতে বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি নিয়েছেন, প্রিয়নবী মূহাদ্দা 

  ইবলাদ করেছেন,
  আমাকে অনুমতি প্রদান করা হয়েছে যে, আরশ বহনকারী একজন ফেরেশতার কথা বর্ণনা করি, আর ভা হলো তার কানের
  দ্বৃতি থেকে বাহ পর্যন্ত সাতশত বছরের সমান নূরত্ব রয়েছে। - (আর্ দাউদ)
- ৪. ওয়াহাব ইবনে মুনাবিবহ (য়.) বলেছেন, আবশের চারি পার্ছে ফেবেশতাদের সন্তর হাজার কাতার বয়েছে। একের পর এক কাতার দ্বায়মান। সকলেই মহান আবশের তওয়াফে রত রয়েছেন। তারা যখন একে অন্যের মুখোমুখি ইয় তখন একজন বলেন, 'নাইলাহা ইয়্লারাহ' আর দ্বিতীয়জন বলেন, 'আল্লাহ আকবার।' যখন প্রথম কাতারের ফেরেশতাগণের তকবীর পাঠের আওয়াজ পিছনের কাতারের ফেরেশতাগণ শ্রবণ করেন, তখন তারা (পিছনের কাতারে) উক্তৈঃশ্বরে বলেন,

سُبْعَانَكَ وَيَحَسُدِكَ مَا اَعْظَمَكَ وَاَجَلَّكَ اَنْتَ اللَّهُ لاَ إِلٰهُ غَيْرُكَ اَنْتَ الْاَكْبُرُ الْخَلْقُ كُلُّهُمْ وَاجِعُونَ إِلَيْكَ.

ঞ্চেরেশতাগণ কাডারবন্দী অবস্থায় দথায়মান থাকেন, তাদের হাত কাঁধের উপর থাকে, তাদের সত্তর হাজ্ঞার কাতার রয়েছে, তাঁরা হাত বেঁধে দথায়মান রয়েছেন। বাম হাতের উপর ডান হাত রয়েছে, তাঁরা তাসবীহ পাঠে মশগুল রয়েছেন, তাঁদের প্রত্যোকের দু'বান্তর মধ্যে তিনশ' বছরের দূরত্ব রয়েছে। তাদের এবং আল্লাহ তা'আলার মধ্যে সত্তরটি পর্না রয়েছে নূরের, সত্তরটি পর্না রয়েছে সাদা মুক্তার, সত্তরটি পর্না রয়েছে লালবর্ণের ইয়াকুত পাথরের। সত্তরটি পর্না রয়েছে সবুজ জমরুদ পাথরের। এতদ্বাতীত আয়ে কিছু জিনিস রয়েছে যা আশ্রাহ তা'আলা ব্যতীত কেউ জানে না।

উক্ত আয়াতে আরশ বহনকারী ও এর চার পাশে অবস্থানকারী কেরেশতাদের তিনটি তণের উল্লেখ করা হরেছে: আগোচ্য আয়াতে আরশবাহী ও তার চারি পাশে অবস্থানকারী ফেরেশতাদের তিনটি তণের কথা উল্লেখ করেন। তণ তিনটির বর্ণনা নিম্নরপ্

১. ফেলেভাদের ১ম তণটি হলো- بَسْيَعُونَ بِعَمْد رَبِّهِمْ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَال

উল্লেখা, শ্রুতি (তাসবীহ) -এব অর্থ হলো। আল্লাহ তা'আলার শানে শোভা পায় না এমন বিষয়াদি হতে তাঁকে পরিত্র :
মুক্ত ঘোষণা করা। আব শ্রুতি (হামদ)-এর অর্থ হলো– প্রশংসাও ওপকীর্তন করা, নিয়ামত তথা অনুগ্রহের সীকৃতি প্রদান
করা। মোন্দাকথা, মুশরিকরা আল্লাহ তা'আলার প্রতি যেসব অশোভনীয় বিষয়ের ইন্দিত করে সেওলো হতে তিনি সম্পূর্ণ
পৃতঃপবিত্র। কোনো দোষক্রটি তাঁকে স্পর্শও করতে পারে না। অন্য দিকে সকল সৎ ওপাবলির আধার ও উৎস একমাত্র
তিনিই। সূত্রাং সমস্ত প্রশংসার একক পাপা তাঁর অন্য কেউ এতে তাগীদার নেই।

- ২. ফেরেশভাদের ছিতীয় ওণটি হলো– يَرْخُبُونُ سِّة আর ভারা আলার প্রাতি বিশ্বাস রাখে। অর্থাৎ তারা আলার ভাআলার একত্বণদে বিশ্বাস স্থাপন করে। মূলভ জমিনে অবস্থিত মুমিনদের সাথে ভাদের সম্পর্ক গতীর হয় একমাত্র ও ওণটির ভিত্তিতে।

শহর ইবনে হাওশাব আরো বলেছেন, ফেরেশতাগণ মানুষের পাপাচার অবলোকন করেন, আর সব কিছুই আল্লাহ তা'আলার নধ্দর্পণে রয়েছে কিন্তু আল্লাহ সুবহানুহ মানুষকে তাৎক্ষণিকভাবে শান্তি প্রদান করেন না বিধায় ফেরেশতাগণ আল্লাহ পাকের ধৈর্য ও সহনশীলতা এবং ক্ষমা ও ঔদার্থের প্রশংসা করেন।

অর্থাৎ ফেরেশভাগণ মু'মিনদের জন্যে ক্ষমা প্রার্থনা করেন, যদিও মানুষ ও ফেরেশভাগণ মু'মিনদের জন্যে ক্ষমা প্রার্থনা করেন, যদিও মানুষ ও ফেরেশভার মাঝে সৃষ্টিগাভ দিক হতে আকাশ-পাভাল পার্থক্য রয়েছে। ভথাপি আল্লাহ ভা আলার প্রতি ঈমানের ক্ষেত্রে উভয়ের মধ্যে গভীর সম্পর্কও রয়েছে। আল্লাহ ইরশাদ করেন- أَيَّكَ الْمُرْمِئُونَ أَخْرَةً

তাসবীহ পাঠের সাথে বিশেষিত করার পর ক্ষেরেশতাদেরকে ঈমানের সাথে বিশেষিত করার কি ফায়দা থাকতে পারে? আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলার আরশ বহনকারী ও তার চতুম্পার্শ্বে অবস্থানকারী ফেরেশতাদের গুণাবলির বর্ণনা করতে পিয়ে প্রথমত বলা হয়েছে যে, তারা আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা ও তাসবীহ পাঠ করেন। এরপর দ্বিতীয় গুণ ইসেবে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহর প্রতি ঈমান রাখে। অথচ তাসবীহ পাঠকারী হওয়ার ঘারাই তাদের ঈমানদার হওয়া বোধগম্য হয়। সুতরাং পুনরায় مَرْمُنُونَ بِعَالَمَ বলার মধ্যে কি ফায়েদা থাকতে পারে;

হযরত মুফাস্সিরীনে কেরাম এর নানান জবাব দিয়েছেন-

- ক তাসবীহ পাঠ করার উল্লেখ করার পর ঈমানের উল্লেখ করার কারণ হলো, এ ঈমান তথা অন্তরের এ বিশ্বাসই তাদেরকে আল্লাহ ডা'আলার সপ্রশংস ভাসবীহ পাঠে উদুদ্ধ করে। তা না হয় তারা আল্লাহর তাসবীহ পাঠ করত না, আর না কোনো প্রকার নিয়ামতের অকরিয়া আদায় করত, নাইবা তার প্রশংসায় পঞ্চমুখ হতো।
- খ. ডাসবীর পাঠ করা হলো মৌলিক স্বীকারোক্তি যেটা মৌলিক আমল। অপরাদিকে ঈমান হলো অন্তরের বিশ্বাস যেটা আত্মিক বিষয়। সুভরাং আল্লার ভা'আলা বুখাতে চেয়েছেন যে, তারা কেবল মৌথিকভাবে আমার গুণগান করছে তাই নয়; বরং তাদের অন্তরে আমার একত্বাদের প্রতি বিশ্বাস রয়েছে।
- গ. যদিও প্রশংসার সাথে ডাসবীহ পাঠের দ্বারাই পরোক্ষভাবে ঈমানের সত্যায়ন হয়; তথাপি সুম্পষ্টভাবে তার উল্লেখ করার জন্য مَنُوسُونُونُ वंशा হয়েছে।

কেবেশতা কি মানুৰ হতে উন্তম? বেমন নাকি কেউ কেউ উক্ত আয়াভাংশ ৰারা দলিল পেশ করেন : আলোচ্য আয়াতে জান্তাহ তা'আলা ইবদাদ করেন যে, আরশ বহনকারী ও তার চতুম্পার্থে অবস্থানকারী ফেরেশভাগণ ঈমানদার বানাগণের জন্য অন্তাহ তা'আলার করেবারে রার্থনা করেন। উক্ত আয়াত বারা কোনো কোনো মুফাসনিরীনে কেরাম মানুষ হতে ফেরেশভা উত্তম বলে দলিল পেশ করেন। তারা বলেন, ইবশাদ হয়েছে-ফেরেশভারা আলাহর প্রশংসাসহ তাসবীহ পাঠ করেন। অত ক্রমের তারা আন্তাহর তাখালার পাহী দরবারে স্ক্রমাননারদের জন্ম মাগড়েবাতের সুপাবিশ করেন। এটা হতে দুটি বিষয় শাল্ট হয়ে যায়।

১. ফেরেশতাদের নিজেদের জন্য কমা প্রার্থনার কোনো প্রয়োজন নাই। কেনলা আয়াত পাঠে প্রতীয়মান হয় যে, তারা নিজেদের জন্য কমা প্রার্থনার প্রয়োজন মনে না করে ইমানদারদের জন্য কমা প্রার্থনার করেছেন। তাদের নিজেদের জন্য যদি কমা প্রার্থনার প্রয়োজন থাকত তবে প্রথমত: তারা নিজেদের জন্য কমা প্রার্থনার করত পরে ইমানদারদের মাণ্ডেরাত কামনা করত। আসলে এটাই হলো নিয়ম। কুরআনের মাধ্যমেই প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা নবী করীম ক্রিটা ্কে এ পদ্ধতিতেই শিক্ষা দিয়েছেন। ইরশাদ হছেন ভিন্ত ক্রিটা নির্দ্ধিন ক্রিটা নির্দ্ধিন ক্রিটা নির্দ্ধিন ক্রিটা ক্রিটা নির্দ্ধিন করিম ক্রিটা ক্রিটা ক্রিটা প্রথম অগুরুর বাস্কিন আপনার ভূল-ক্রটির জন্য ক্রমা প্রার্থনা করন। আর ইমানদার নর-নারীদের ওনাহের জন্যও আল্লাহর দরবারে মাণ্ডেরাত কামনা করন।

অপর এক হাদীদে নবী করীম 🏥 ইরণাদ করেছেন- প্রথমে তোমার নিজের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। মতঃপর অন্যান্যদের জন্য। সুতরাং ফেরেশতাদের নিজেদের জন্য যদি আদৌ ক্ষমা প্রার্থনার প্রয়োজন হতো, তবে তারা প্রথমত নিজেদের জন্যই ক্ষমা প্রার্থনা করত এবং পরবর্তীতে ঈমানদারদের জন্য মাগফেরাতের কামনা করত। এতে প্রতীয়মান হলো যে, তারা মাগফেরাতের মুখাপেক্ষী নয়। অথচ মানুষ ক্ষমা প্রার্থনার মুখাপেকী।

২. সাধারণত কেউ অন্যের জন্য তৃতীয় ব্যক্তির নিকট কেবল তখনই ক্ষমার সুপারিশ করতে পারে, যবন সেই তৃতীয় ব্যক্তির নিকট বিতীয় ব্যক্তি অপেক্ষা তার মর্যাদা বেশি হয়। আর দেখা যাঙ্ছে এখানে ফেরেশতারা মানুষের জন্য আল্লাহর দরবারে সুপারিশ করেছে।

অতএব, উপরিউক আলোচনা দু'টির বিচারে প্রমাণিত হয় যে, ফেরেশতারা মানুষ অপেক্ষা উত্তম। তথা بَالْسُكُلُونُ الْمُسْرَ উল্লেখ্য যে, যদিও আলোচা আয়াত দ্বারা কোনো কোনো মুফাসসির ফেরেশতাকুলকে মানুষ অপেক্ষা উত্তম প্রমাণিত করার স্টো করেছিলেন, তা জমহরের মতের পরিপদ্বি। বিতদ্ধ মত হলো জমহরের দৃষ্টিতিদি, আর তা হলো- মানুষ "আশরাফুল মাবলুকাত" তথা সৃষ্টির সেরা জীব। তাই তারা ফেরেশতা অপেক্ষা উত্তম প্রমাণ করা সঠিক নয়; তা এখানে সংক্ষেপে আলোকপাত করছি।

- ১. ফেরেশতাকুলের ক্ষমা প্রার্থনার প্রয়োজন না থাকার কারণে তারা মানুষ হতে শ্রেষ্ঠ এ ধারণা ও যুক্তি সঠিক নয়। কেননা মহান আল্লাহ তো তাদেরকে তনাহ করার ক্ষমতাই প্রদান করেন নি। সূতরাং তারা তনাহ করেব কি করে? আর তনাহ নাফরমানি বা অপরাধই থখন নেই সে ক্ষেত্রে ক্ষমা প্রার্থনা করার প্রশুই আসে না। অবশ্য যদি তাদেরকে তনাহ করার ক্ষমতা প্রদান করার পুরু তনাহ করা হতে বিরত থাকতে পারত, তাহলে সে পর্যায়ে তাদের প্রেষ্ঠাত্ব প্রস্তাব বাস্তবস্থাত হতো।

অতএব কারণে উক্ত আয়াত দারা ফেরেশতানের মানুষ অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ হওয়া প্রমাণিত হয় না :

স্বায়াতের ভাষার্থ : মু'মিনদের জন্য আরশ বহনকারী কেরেশভাদের দোয়া : পবিত্র কুরআনের একাধিক আয়াতে নেককার মূমিনদের গুণাবলি এবং তাদের তাভ পরিণতির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। কিন্তু আলোচা আয়াতে মূমিনদের জন্যে আল্লাহ তাআলার একটি বিশেষ নিয়ামতের উল্লেখ রয়েছে, আর সে নিয়ামত হলো আল্লাহ তাআলার বিশেষ নৈয়টা ধনা, তাঁর আরশ বহনকারী ফেরেশতাগণ থাঁরা সর্বদা আল্লাহ তা'আলার হামদ পাঠে এবং তার তাসবীহ-তাহনীলে মশগুল থাকেন, তাঁরা নেককার মূমিনদের জন্য দোয়া করতে থাকেন, তাঁরা এ দোয়াও করেন যে, মূমিনদেরকে আল্লাহ তা'আলা দোজবের আজাব হতে রক্ষা করেন। সূতরাং ফেরেশতারা আল্লাহ তা'আলাকে সম্বোধন করত বাবেন— "হে আমাদের রব! ভোমার রহমত ও জান সর্বত্র বিস্তৃত ৷ ভোমার বান্দাদের ভূল-ফ্রটি, দুর্বলতা, পদম্বলন ও অপরাধ কোনোটাই ভোমার নিকট গোপন নয় ৷ নিয়েদেহে সবই তোমার জানা রমেছে ৷ ভোমার জানের নায়ে তোমার রহমত ও অনুমাহ সর্ববান্ত, মূশশন্ত ও বিশাল ৷ অতএব, তাদের অপরাধের কথা জেনেও তাদের প্রতিনার কর তাদের বাল বংলে হ'লা করে লগে। তামার করে লগা করে লগে। "

অথবা, এব ভাবার্থ এ হতে পার যে, হে আমাদের রবং ভূমি ভোমার সর্ব ব্যপ্তি জ্ঞানের দ্বারা যাদের ব্যাপারে জান যে, তারা মঠিক ডওবা করেছে– সভিঃকার অর্থেই দীন ইসলামেব অনুসরণ করেছে তাদের প্রতি তোমার রহমতের বারি বর্ষণ কর– তাদের সক্তর অপরাধ মার্জনা কর লাও। জাহান্নামের আজাব হতে তাদেবকে নাজাত লাও।

কেবেলতারা প্রথমে বলল وَيُهِمْ عَذَابَ الْجَحْشِمِ وَهُمَا عَدَابَ (ছমা করুন। এরপর বলল وَيُهِمْ عَذَابَ (তামাদের জাহারায়ের আজার হতে বন্ধা করুন, অবচ মার্গম্বেরাতের অবই হলো আজার না দেওয়া এব কারণ কি? ঈমানদাবদের জনা দোরা করার প্রারঙে ফেরেশতারা বলল بَشَيْلُو الْبَعْرُا الْبَعْرُا الْبَعْرُا الْبَعْرَا الْبُعْرِيمِ وَمَا مَرَدَةِ وَالْمُعَالِيمُ الْمُعَالِيمُ اللّهِ وَالْمُعَالِيمُ اللّهُ وَمُوالِمُ اللّهُ وَمُعَالِيمُ اللّهِ وَلَيْهِ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمُعَالِيمُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُعَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُعَالِيمُ اللّهُ وَلِيمُ وَلَيْكُونُ اللّهُ وَاللّهُ و

মুফাসসিরীনে কেরাম এ প্রশ্নের তিনটি জবাব দিয়েছেন–

- জেবেশতাদের প্রথমোত বাকা مَنْ عَلَيْمُ لِلْدِينَ بَايُواْ وَاتَبَعُواْ مَسِينًاكَ वा आजात বাকে মুজিদানের বিষয়টি
  সরাসরি বোধগম্য হয় না; বরং পরোপক্ষতাবে বুঝা যায়। এ জন্য শেষোক বাকা وَنَعِيمٌ عَذَابَ الْجَعْمِيمَ وَ
   প্রার্থনা সুস্পর্টতাবে সরাসরি বুঝানো হয়েছে।
- ২. ইমানদারদের প্রতি ফেরেশতাদের গভীর আগ্রহের কারণে এরূপ হয়েছে। কেননা কোনো ব্যাপারে কোনো ব্যক্তির অবরে মায়ার উন্দেষ হলে সে যখন প্রকৃত প্রভু ও দয়াবান মা বুদের খেদমতে কিছু বলার সুযোগ পায়, তখন সে কাকুতি-মিনতির সাথে এ কথাটি একবার বলে সান্ত্রনা ও আত্মভৃঙি পায় না। আরবি অলংকার শাস্ত্র তথা বালাগাত ও ফাসাহাতের এটাই কামনা। এসব ক্ষেত্রে স্বভাবতই বক্তব্য দীর্ঘ হওয়ারই কথা।
- প্রথমোক্ত ও শোষোক্ত উভয় বাকা যদিও এক ও অভিনু অর্থ প্রকাশ করে এতদসত্ত্বেও শেষোক্ত বাকাটিকে প্রথমোক্ত বাকের
  তাকিদ হিসেবে উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ প্রথম বাক্যের জ্যের সমর্থনের জন্যে দিতীয় বাক্য বাবহার করা হয়েছে।
- نَّمُنَا وَانْحَلُهُمْ ..... الْهُوْرِيْنِ الْحُكِيْمُ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُمْ ..... الْهُوَيْنِ الْحُكِيْمُ و বয়েছে যা তারা মুঁমিনদের পক্ষে করিছে, এ আয়াতেও নেককার মুমিনদের পক্ষে ফেরেশতাগণের আরা দোয়ার উল্লেখ বয়েছে। ইরশাদ হচ্ছে-
- "হে আমাদের পরওয়ারদেগার। যাদেরকে ভূমি জান্নাতে প্রবেশর প্রতিশ্রুতি দান করেছ, তাদেরকে ভূমী জান্নাতে প্রবেশ করার সুযোগ দান কর এবং তাদের পিতা-মাতা, পতী-পত্নী ও সন্তান-সন্ততিদের মধ্য হতে যারা (ঈমানদার অবস্থায়) নেক আমল করেছে, তাদেরকে প্রবেশাধিকার দান কর।

এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, ঈমান ও নেক আমলের নিরিষেই প্রত্যেকটি মানুষকে বিচার করা হবে এবং জাল্লাতে প্রবেশির সুযোগ দান করা হবে। মোটকথা, আথেরাতে মুক্তি পাওয়ার জন্য ঈমান হলো পূর্ব শর্ড। ইমানের পরেই অন্যান্য কাজকর্মের স্থান। আর ইম্পানের তিরিতেই জাল্লাতে মর্ডবার পার্থক্য হবে, আত্মীয়-স্বন্ধন বা আপনজন কেউ এ ব্যাপারে কোনো প্রকার সাহায় করতে পারবে না। কিবু আল্লাহ তাআলার মর্জি হলে আত্মীয়-স্বন্ধন ও প্রিক্ষনদের ছারাও উপকৃত হওয়া সম্ভব হবে। যেমন এ আয়াতে আল্লাহ পাকের নৈকট্য ধন্য ক্ষেত্রেশতগাপ নেককার মুস্পমানদের পন্দে দোয়া করবেন বলে যেম্বাপা করা হরেছে, তমু তাই নয়; বরং তাদের পিআমাতা সহ সকল ইমানদার আত্মীয়-স্বন্ধনকেও জাল্লাতে হান দেওয়ার স্থানা ফেরেশতগাপ দোয়া করবেন। সুরাহে ত্রে এ মর্মে একখানি আয়াত রয়েছে (হিন্দুর্যা) আর্থাং বারা ইমান এবেছে এবং তাদের সন্তানসন্ততিরাও ইমানের সাথে তাদের অনুসরণ করেছে, আমি তাদের সন্তানসন্ততিরও জানের কর্মেক মিলিত করবো। অধ্য এতে তাদের কর্মকল কিছু মাত্রেও কম করবো না। প্রত্যেক ব্যক্তি নিজ নিজ ক্ষতবর্গের জন্ম দাটী।

হয়বত সাঈদ ইবনে জোবাইর (র.) বলেছেন, ঈমানদার যখন জান্নাতে প্রবেশ করবে, তখন সে জিজ্ঞাসং করবে যে, আমার মাতা-পিতা, ভাই-বোন, গ্রী-পুত্র ও অন্যান্যরা কোথায়া উত্তর দেওয়া হবে যে, তাদের আমান কম হওয়ার কারণে তারা এ স্তরে পৌছতে পারে নি। ঈমানদার ব্যক্তি বলবে আমি যে আমান করেছি তা ৩৮ আমার জন্যই করি নি: বরং তাদের জন্যও করেছি। তখন আল্লাহর পক্ষ হতে নির্দেশ দেওয়া হবে যে, তাদেরকেও জান্নাতে দাখিল করে দাও। —(ইবনে কাজীর)

জান্নাতীগণের আপনজনদেরকে একত্রিত করা হবে: আল্লামা বাগতি (ব.) নিখেছেন, হযরত সাঈদ ইবনে জ্বায়ের (র.) বর্ণনা করেছেন, মু'মিন যখন জান্নাতে প্রবেশ করবে, তথন সে জিজ্ঞাসা করবে, আমার পিতা-মাতা কোথায়া আমার সন্তান-সন্ততিরা কোথায়া আমার প্রী কোথায়া তথন ফেরেশতাগণ জবাব দেবেন, তারা আপনার ন্যায় আমল করেনি; তাই এখানে পৌছতে পারেনি]। মু'মিন বলবে, আমি যে আমল করতাম তা তো আমার জনোও করতাম এবং তাদের জনোও করতাম । আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে হকুম হবে, তাদেরকেও জান্নাতে প্রবেশ করাও অর্থাৎ জান্নাতী ব্যক্তির আপন জনদেরকেও যেন তার সাথে একত্রিত করা হয়, যাতে করে উত্তর পক্ষের নয়ন মনের তৃত্তি হয়, আর একত্রিত করার জনো উচ্চ পর্যায়ের জান্নাতীকে নিম্ন পর্যায়ে আনামন করা হবে না; বরং নিম্নত্তরে অবস্থানকারীদের মর্তবা উন্নীত করে আল্লাহ তা'আলার বিশেষ দয়ায় উচ্চ মর্যাদায় পৌছানো হবে, এরপে তাদেরকে আপনজনদের সাথে একত্রিত করা হবে। এরপর সার্ঈদ ইবনে জ্বায়ের (র.) আলোর সাত্রতা তালার করে তালারের অগলান্তা আলার করে আল্লাহ করেন।

হরেত মুতরাফ ইবনে আব্দুল্লাহ বর্ণনা করেন, ফেরেশতাগণ মু'মিনদের কল্যাণ কামনা করেন, এ আয়াতেই এ কথার প্রকৃষ্ট প্রমাণ। তাফসীরকারগণ বলেছেন, ক্রিক্টেন্ট্রন্ত অর্থ হলো আর যে ঈমান এনেছে। কেননা ঈমান ব্যতীত কেউ জান্নতে প্রবেশ করতে পারবে না। – তাফসীরে মাঘহারী)

প্রকাশ থাকে যে, وَرَمْ صَلَّـكَ .এর তাৎপর্য হলো, যার মধ্যে জান্নাতে প্রবেশ করার যোগ্যতা থাকবে একমাত্র সেই জান্নাতে প্রবেশ করতে পারবে। ফেরেশতাগণের সৃপারিশক্রমে জান্নাতে মু'মিনদের মর্তবা উন্নীত হবে। মু'মিনদের আজীয়-স্বজনদের ব্যাপারে তাদের সুপারিশ সেসব লোকদের ব্যাপারেই উপকারী হবে যাদের মধ্যে ঈমান থাকবে। অতএব, বংশ মর্যাদা আবেরাতে উপকারী হবে না: বেহু উপকারী হবে ঈমানী সম্পর্ক।

ইমানদারদের সুপারিশ কি তথু অপর ইমানদারদের মর্যাদা বৃদ্ধির জন্যই হবে নাকি আজাব হতে মুক্তি দানের জন্যেও হবে? কুরআন মাজীন ও হাদীস শরীফের বিভিন্ন বর্ণনা হতে অবগত হওয়া যায় যে, আধিয়া, সিদ্দিকীন, তহাদা ও সাদেখীনে কেরাম অন্যান্য ইমানদারগণের জন্য সুপরিশ করবেন। কিছু সংখ্যক বাতিল ফেরকাহ ব্যতীত আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাতের মধ্যে এ ব্যাপারে কোনো প্রকার হিমত নেই। তা ছাড়া আহলে সুন্নাত ওয়াল জামাত এ ব্যাপারেও ঐকমত্য পোষণ করেছেন যে, যাদের জন্য সুপারিশ করা হবে তাদের মধ্যেও ইমান বর্তমান থাকা আবশ্যক।

তবে এ বিষয়ে কিছুটা মতানৈক্য বিদ্যমান যে, সুপারিশ তথু رَجَاتُ (মর্যাদা বৃদ্ধি)-এর জন্য হবে নাকি জাহান্লাম হতে মুক্তির বাাপারেও সুপারিশ করা হবে?

১. ইমাম কাবী (র.)-এর মতে, ফেরেশতা ও অন্যান্যদের সূপারিশ ঘারা তথু মর্যাদা বৃদ্ধি পাবে, এর ঘারা তনাহগারদেরকে আজাব হতে মুক্তি দেওয়া হবে না। আল্লামা কাবী (র.) দলিল স্বরূপ ইন্দ্রন্থী ক্রিন্দ্রান্থী ক্রিন্দ্রন্থী ক্রিন্দ্রন্থী করেছেন। কেননা এ আয়াতে ফেরেশতারা তথু এ সব লোকদের জন্য সূপারিশ করেছেন। যারা শিরক হতে তওবা করত: স্ক্রমান গ্রহণ করে। মুমিন হয়েছেন এবং আল্লাহ তা'আলার পথ অবলম্বন করেছেন। আল্লাহর পথের পথিক তো ডাকেই বলা হবে যে পাপ-পদ্ধিকাতার রাহ অবলম্বন করে ইবাদতের পথ গ্রহণ করেছেন।

আন্তাহ তা'আলা আরো ইরশাদ করেন " وَأَوْلُهُمْ جُمُّتُو عَدْنِ النَّبِي (বে আমাদের পরওয়ারদেগার। ঈযানদরগণকে আপনার রতিক্রত জান্নাতে প্রবেশ করান। এ সুপারিশও ফার্সিকদের জন্ম প্রযোজ্ঞ নয়। কেননা আন্তাহ তা'আলা ফার্সিকদেরকে জান্নাত প্রদানের ওয়ালা করেন নি।

মত এব, প্রমাণিত হলো যে, নবী-রাসূলগণ, ফেবশতাগণ ও মপরাপর সালেহীনের সুপারিশ কেবলমাত্র মর্যাদা বৃদ্ধির জনা হরে আজাব হতে মুক্তিদানের জনা নয়।

২. জমহর আহলে সুনাত ওয়াল জামাতের মতে, ফেরেশতা, আদিয়া (আ.) ও সালেহীনদের সুপারিশক্রমে অন্যান্য ঈমানদারগণের যে তথু মর্যাদাই বৃদ্ধি তা নয়; বরং তাদেরকে আজাব হতে পরিক্রাণও দেওয়া হতে পারে কিংবা তাদের আজাবও শিথিল করা যেতে পারে। ইতঃপুর্বেই আমরা এর পক্ষে দলিল পেশ করেছি।

#### অত্র আয়াত হারা ইমাম কা'বী (র.) কর্তৃক প্রমাণদানের জবাব :

- ক, ইরশাদ হচ্ছে- أَمْثُورُ لَلَّذِينَ أَمْثُورُ وَ لَلَّذِينَ أَمْثُورُ وَ لَكَذِينَ أَمْثُورُ مَا هَ مَا عَلَم আলোচ্যাংশে أَمْثُورُ أَمْثُورُ أَمْثُورُ আরা সমন্ত ঈমনাদারগণকেই বুঝানো হয়েছে। সূতরাং ফাসিক ও কবীরা ওনাহকারীরাও এব অধীনে আসবে। অওএব, তাদেরও সুপারিশ সাব্যন্ত হপো।
- খ. আলোচ্য আয়াতে কমা করে দেওয়ার অর্থই হলো আজাব হতে মুক্তি দেওয়া। এছাড়া তারা এটাও বলেছে যে, وَفَهِمْ عَذَابَ عَلَيْهِ الْمُحْمِيْةِ अর্থাৎ আর আপনি তাদেরকে জাহান্নামের আগুন হতে নাজাত দান করুন। মর্যাদা বৃদ্ধির জন্য কয়ে দেওয়ার কি প্রয়েজন। দে কেনে তো কমা করে দেওয়ার প্রশ্নই আদে না।
- গ. ইমাম কাবী (ব.) ﴿اَلْتَكُواْ بَالِيَّكُواْ بَالْكُواْ بَالْكُواْ بَالْكُواْ بَالْكُواْ بَالْكُواْ بَالْكُوْ ঠিক না; বরং ক্ষমন্থর মূদ্যসিনিরণণ এবং মুহাক্কিকণণ এখানে 'পথ'-এর দ্বরা দীনে ইসলামকে বুঝিয়েছেন। আর ফানিক (প্রকাশ্যে গুনাহণার ঈমানদারণণ)ও যে দীনে ইসলামের অনুসারী তাতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই। সূতরাং ফানিক ঈমানদারণণও সুপারিশের আওতায় পড়াব।

े আয়াতের তাফনীর : আল্লাহ তা আলার আরশ বহনকারী ফেরেশতারা ﴿ وَقَهِمُ السَّسِيْفَاتِ .... اَلْفَوْرُ الْعَظِيَّمُ ইয়ানদারদের জন্য আল্লাহ তা আলার দরবারে সুপারিশ করেন।

হে পরওয়ারদেশার। তাদেরকে শান্তি থেকে সির্ব প্রকার কট থেকে রক্ষা করুন। কবর, হাশর, পুলসিরাত, হিসাব-নিকাশ প্রভৃতির কট থেকে তাদেরকে রক্ষা করুন। হে পরওয়ারদেপার। সেদিন (কিয়ামতের দিন) যাকে তুমি শান্তি হতে রক্ষা করবে, তাকে তো অনুশ্রহই করবে, এটিই তো বিরাট সাফ্সা।

এ স্থানে কেরেশতাদের দোয়া আমাদেরকে কি শিক্ষা দেয়? আলোচ্য আয়াতে আক্লাহ তা আদার অতি সান্নিধ্য প্রাপ্ত নৈকটা লাভকারী ফেরেশতারা মুমিনদের হিতে যে দোয়া করেছেন তাতে আমাদের জন্য অনেক শিক্ষা রয়েছে-

কেবেশতাগণের এ দোয়া মু'মিনদেরকে এ শিক্ষা দেয় যে, তারা যেন জীবনের প্রতি মুহূর্ত সতর্কতার সাথে অতিবাহিত করে থাকে এবং আল্লাহ তা'আলার যাবতীয় অপছন্দনীয় কাজ হতে বিরত থাকে, কথা ও কাজে আল্লাহ পাকের প্রতি আনুগত্য প্রকাশে সচেই হয়, মহানবী 

এব অনুসূত পথে জীবন পরিচালনা করে এবং আল্লাহ তা'আলার নেয়ামতসমূহ লাভের জন্যে আকাজকা করে। এ আকাজকাই জীবন সাধনায় সতর্কতা লাভে সহায়তা হবে। কেননা মানুষ যখন কোনো কিছুর লাভের আকাজকা করে, তাম কা পুরণ করার জন্য সর্বাত্মক চেটাও করে, তাই আখেরাতের নিয়ামত লাভের আকাজকার পাশা-পাশি তার জন্য সাধনা ও শ্রম অবাহেত রাধবে। (রে আল্লাহ: আমাদরকে তৌকিক দিন) এখানে একটি লক্ষণীয় ব্যাপার হলো, এ পার্থিব জীবনে যত সাক্ষণাই অর্জিত হোক না কেন, তা প্রকৃত সাক্ষণা নয়; বরং প্রকৃত সাক্ষণা হলো আখেরাতের স্থায়ী জিন্দেগীর শান্তি, নাজাত ও আল্লাহর সন্তুটিমূলক সাক্ষণা। কুরআন মাজীনের আলোচ্য আয়াত মুন্দমানদেরকে সে মহান সাক্ষণা অর্জন করার জন্যে অনুশ্রনিত করে। কেননা প্রবিহার জীবনের সাক্ষণা তা বে কেন্তেই হোকনা কেন, তা নিভার্তই সামান্য আর আখেরাতের সাক্ষণা স্থানী এবং উক্তম। ক্ষেবনাত শিবতে পারি।

ত্র্যাং শু মিনদেরকে বাতিন আফিদা, মন্দ পথ ও মন্দ মত হতে, মন্দ ও অপছন্দনীয় কাছ হতে রক্ষা কর । কুন্ন মন্দ কাজের আসমু পরিণতি মন্দই হয় যা পরকালীন জিন্দেগীর সাফল্যকে স্তর্ভ্ধ ও নার্থ করে দেয়।

-এর অর্থ : مُبَنَّاتُ (মন্দ ও অন্যায়) শব্দটি নিম্নেল্লেখিত তিনটি অর্থ ব্যবহৃত হয়ে ংকে-

- ১. বিপদ, আপদ, মসিবত ও কষ্ট তা এ দুনিয়ায় সম্মুখীন হোক, অথবা আলমে বরষথে হোক কিংবা কিয়ামত দিবনে হোক।
- ২, ভুল আকিদা-বিশ্বাস, মন্দ চরিত্র ও খারাপ আমল :
- ৩, পথভ্রষ্টতা ও মন্দ আমলের পরিণাম।

অর্থ কি এবং এখানে এর যারা উদ্দেশ্য কি? بُرُمِيَّةِ 'দদটিব শেষে ১ (যাল) বর্ণে যের-এর بُرُمِيَّةِ 'দিয়ে। এখানে সে তানবীনের ধরনের তিন্তিতে এর অর্থ হবে, তাই নিম্নে তার - بُنْرِيْنَ কে চিহ্নিত পূর্বক অর্থ ও উদ্দেশ্য বর্ণনা করা হচ্ছে-

- ৰ এদিকে সামীন প্ৰছে রয়েছে- ভানবীনটি একটি উহ্য বাক্যের পরিবর্তে কিন্তু বাক্যে এমন কোনো বাক্য নেই যার ছারা স্পট হয় যে উক্ত ভানবীন সে পরিবর্তিত বাক্যের বা কথার উহ্যভার প্রমাণবহ। পক্ষান্তরে আল্লাহ তা আলার বাণী- وَاَنْمُ مِنْ اللهُ وَاللهُ وَالللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللهُ وَاللّهُ وَالل

আল্লাহর নিকট সর্বাধিক প্রিয় দোয়া হলো বান্দা তার পালনকর্তাকে "ইয়া রান্ধী" বলে ডাকবে : আল্লাহ তা আলার একটি বিশেষ গুণবাচক নাম হলো এ, বান্দার দোয়ায় আল্লাহ তা আলাকে সম্বোধন করার ক্ষত্রে বান্দার টু ু ু বলে আহ্বান করাকে সর্বাধিক পছন্দ করেন। হযরত অধিয়ায়ে কেবাম ও ফেরেশতাগণকে দোয়া করার ক্ষত্রে অধিকাংশ সময় এ গুণবাচক নামটি (اَلَ رَلَ) ব্যবহার করতে দেখা যায়। কেননা আল্লাহ ভা আলা হলেন প্রতিপালক, তাঁর অপার নিয়ামত রাজি দ্বারা বান্দার পালনপালন করে থাকেন। এ বিচারে আল্লাহর দরবারে বান্দার পাওনা হলো ব্যাপক, বান্দার যাবতীয় প্রয়োজন মেটানো, বান্দার চাহিদা মোতারেক তাকে দান করা।

নিমে আম্বিয়ায়ে কেরাম (আ.) ও ফেরেশতাদের দোয়া সম্বলিত কতিপয় উদ্ধৃতি প্রদন্ত হলো–

আলোচাংলে ফেরেশভাগণ দোয়ায় বলেছেন- "رَبُّتُ رُسِفْتٌ كُلُّ شَوْع رَحْفةٌ رَّعِلْماً النخ
 তামার বহয়ত ও জ্ঞান সর্বব্যাঙা।

- ২, ২যবত ইবরাহীম (জ.)-এর বাণী "ثَنَّ أَوَاجِمُولُنَا مُسْلِمِينَ لَكُ وَمِنْ ذُرَيَّتَنَا أَمُدُّ مُسْلِمَةٌ لَّكُ وَاللهِ अलखत আমাদের উভয়কে তোমার অনুগত বানাও: আর আমাদের সন্তান-সন্ততি হতেও তোমার অনুগত জাতি বানিয়ে দাও।
- "رَبُ إِنَّىٰ بِمَا ٱنْزَلْتَ الْنَ مِنْ خَبْرٍ فَغِبْرٍ रखतठ भूता (আ.) वरनरहन-
- ৪. হয়রত নৃহ (আ.) বলেছেন "أَرْكَ إِنَّى دَعَوْتُ تَرْسُ لَيْكٌ رَعَهْ " "হ আমার পালনকর্তা! আমি দিবা-রাত্রি আমার জাতিকে
  সাত্যের প্রতি উদাত্ত আহবান জানিয়েছি।"
- ে হযরত ইউসুফ (আ.) বলেছেন- رَبُ قَدْ أَتَيْتَنِيْ مِنَ الْمُلْكِ अर्था९ 'द्र প্রভু! তুমি আমাকে বাদশাহী প্রদান করেছ।'
- ৬. নবী করীম 🚉 ও তার উত্থতকে দোয়ার তালিম দিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন ﴿ وَيَسْنِنَا ۚ إِنْ تُسْتِنَا ۚ أَرْ النظافُ ( دُعْ আমাদের রব! আমার যদি বিচ্চাতি হয়ে যা কিংবা ভূলে যাই, তাহলে ভূমি আমাদেরকে পাকড়াও কর না। আমাদেরকেও দোয়ায় رُرُ ( বলে দোয়া করা উচিত।

দোয়ার সূত্রত পন্ধতি : الْأَصَّاءُ مَنَّ الْبُوَانَ দোয়া হলো ইবাদতের মূলাংশ। সূতরাং এটা গ্রহণযোগ্য হওয়ার জন্য নির্ধারিত মাসন্ন তরিকা বা নিয়ম অবলয়ন করা একান্ত কর্তব্য : দোয়া করার মাসন্ন তথা সূত্রত তরিকা হলো– পাক-পবিত্র মন, পোশাক-আশাক ও হালাল খাবার দোয়ার করুল হওয়ার পূর্ব শর্তা। এরপর দোয়া করার পূর্বে আল্লাহ তা আলার প্রশংসা করতে হবে। কিবলামুখী হয়ে নামাজের তাশাহ্রদের বসার নিয়মে বসবে। রাস্ল — এর উপর বেজোড় বার দরুদ শরীফ প্রেরণ করতে হবে। দিরুদ হলো পত্রের বামের উপরের টিকেটের নায় টিকেট– মোহর না হলে পত্র প্রাপক পর্যন্ত পৌহায় না, অনুপ রাস্লের প্রতি দরুদ প্রেরণ বাতীত দোয়া করুল হওয়ার সম্ভাবনা কম। ইত্তেগফার করতে হবে। অতঃপর অতি কাতর বরে কায়মনোবাকে) আল্লাহ রাজ্বল আলামীনের শাহী দরবারে মোনাজাত আরুর করতে হবে।

আরাহ তা আলা বানাকে দোয়ার প্রশিক্ষণ দিতে গিয়ে সুরায়ে ফাভিহার যে পদ্ধতি অবলয়ন করেছেন তা বিশেষভাবে লক্ষ্ণীয়। ইবশাদ হচ্ছে- الْمُعَمَّدُ لِلْهُ رَبِّ الْمُلْمَيْنِ الْرَّحِيْمِ ، صَائِكَ يَمُمُ الْنَرِيْنِ ، إِيَّالَ يَعْبُدُ الخ প্রথমত তার মহান সন্তার প্রশংসা ও গুণকীর্তন করত তার কুদরতে এবং মানশায় সম্পূর্ণরূপে আত্মসমর্পণ করে নিজ মনের আকৃতি মেশানো আরজি পেশ করার শিকা দেন।

আলোচ্য আয়াতে ফেরেশতারাও এ পদ্ধতিই অবলয়ন করেন। যে কারণে স্বীয় আরজি পেশ করার পূর্বেই তারা আল্লাহর কণগান করেছে- " " আল্লাহ তা'আলা ঐ মহান সন্তা যিনি আমাকে পানাহার করান, আমি অসুস্থ হলে আমাকে আরোগ্য দান করেন।

তৎপর তিনি আল্লাহর দরবারে আরজি পেশ করেন: ﴿ رَالْمُعْنَى بِالصَّالِحِبُنَ ﴿ করেজি পেশ করেন وَرَبُّ مَنْ لِي مُحُمَّا رَالْمُعْنَى بِالصَّالِحِبُنَ ﴿ مَالِمَا الْعِبْدِينَ لِعَلَيْهِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

এ ছাড়া বিবেকও এটাই বলে যে, কারো নিকট কিছু প্রার্থনা করতে হলে প্রথমে তার মহস্তুকে স্বীকার করত তার নিকট আকৃতি সহ বিনয় প্রকাশ করা আবশ্যক।

#### অনুবাদ :

एक क्ला हे के करा है के करा है है . ١٠ كَانَ النَّا نَصْلُ كُفُسُرُواْ يُسُنَادُونَ مِسْ فِسِسَل إلى لَيْكُنَّةَ وَهُمْ يَنَمْقُنُّونَ أَنَفْسَ دُخُوْلِهِمُ النَّارَ لَمَقْتُ اللَّهِ إِيَّاكُمْ أَكْبَرُ مِنْ مُّ قَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ فِي الدُّنْبَا إِلَى الْإِيمَان فَتَكُفُرُونَ .

فَالُوَّا رَبُّنَا ٱمَتَّنَا اثْنَتَيْنَ إِمَاتَتَ وَأَحْبِينُتُنَا اثْنَتَيْن إِخْيَاءَتَيْنِ لِإَنَّهُمْ كَانُواْ نُطْفًا أَمْوَاتًا فَأَحْيُوا ثُمَّ أُمِيتُوا ثُمَّ آخَيُوا لِلْبَعَثِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوْبِنَا بِكُفْرِنَا بِالْبِعَثِ فَهَلَ إِلَى خُرُوج مِنَ النَّارِ وَالرُّجُوعِ إِلَى النُّدُنْيَا لِنُسُطِيْعَ رَبُّنَا مِنْ سَبِيْل طُرِيقِ وَجَوَابُهُمْ لا .

ে ১۲ الله و المنتقبة على المنتقبة المن بِسَبَبِ أَنَّهُ فِي الكُنْبَا إِذَا دُعِيَ اللَّهُ وَحُدَهُ كَفَرْتُمْ عِ بِتَوْجِينِدِمِ وَإِنْ يُشْرِكْ بِمِ يَجْعَلْ لَهُ شَرِيْكُ تُدُوْمِنُوا و تُصَدِّقُوا بِسَالِاشْرَاكِ فَالْحُكُمُ فِي نَعْذِيْهِكُمْ لِلَّهِ الْعَلِيَّ عَلَى خَلْقِهِ ٱلْكَبِيْرِ الْعَظِيْمِ.

٥٠ ١٣. كُمُوَ النَّذِيْ يُسريْكُمُ النِّتِهِ وَلَاتِلَ نَوْجِيثِهِ وَيُمْنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَا إِن وَزْقاً لا بِالْمَطَرِ وَمَا يَتَذَكُّرُ يَتَّعِظُ إِلَّا مَنْ يُنَيِبُ يَرْجِعُ عَنِ الشِّرْكِ.

হুনে− ফেরেশতাদের পক্ষ হতে। তারা নিজেদের উপর নিজেরা ক্ষোভ প্রকাশ করতে থাকবে, জাহান্নামে প্রবেশ করার সময়। আর তারা ভর্ৎসন্য করতে থাকবে। <u>অবশ্যই</u> আল্লাহর ক্রোধ অসম্ভুষ্টি তোমাদের উপর তোমাদের নিজেদের উপর নিজেদের ক্রোধ অসভুষ্টি <u>অপেক্ষা অনেক বড় বেশি। যখন তোমাদের আহ্বান</u> করা হতো তোমাদের দুনিয়ার জীবনে ঈমানের প্রতি অথচ তোমরা তা প্রত্যাখ্যান করতে।

১১. তারা বলবে, হে আমাদের প্রভু! আপনি আমাদেরকে দু-বার মৃত্যু দান করেছেন দুটি মৃত্যু দান করেছেন ! আর আমাদেরকে দ বার জীবন দান করেছেন দু-বার জীবিত করেছেন। কেননা তারা (প্রথমত) ওক্রকীট অবস্থায় মৃত ছিল। অতঃপর তাদেরকে জীবন দান করা হলো, তারপর পুনঃ মৃত্যুদান করা হলো, আবার পুনরুখানের জন্যে জীবিত করা হলো ৷ অতএব, আমরা আমাদের অপরাধ স্বীকার করে নিলাম। অর্থাৎ প্রনরুত্থানকে অস্বীকার করার অপরাধ। যাই হোক বের হুওয়ার জাহান্লাম হতে এবং দুনিয়ায় প্রত্যাবর্তনের যাতে আমরা আমাদের প্রভুর আনুগত্য করতে পারি। কোনো পথ আছে কি? অর্থাৎ কোনো উপায় বা মাধ্যম আছে কিঃ আর তাদের জবাব দেওয়া হবে–'না' কোনো পথ নাই।

তোমরা প্রবিষ্ট আছ তা এ কারণে যে, যখন দুনিয়ায় এক, অদ্বিতীয় আল্লাহ তা আলাকে ডাকা হতো তোমরা অস্বীকার করতে আল্লাহর একত্ববাদকে। <u>আর য</u>দি তাঁর সাথে শরিক অংশীদার স্থাপন করা হতো তার সাথে অংশীদার মানা হতো তবে তোমরা তার উপর বিশ্বাস করতে অর্থাৎ তোমরা অংশীদার সাব্যস্ত করাকে স্ত্যায়ন করতে ৷ কিন্তু জেনে রেখো ! চূড়ান্ত ফয়সালার বাগডোর তোমাদেরকে শান্তি দেওয়ার ব্যাপারে একমাত্র সে আল্লাহ তা আলার জন্যে নির্দিষ্ট যিনি সুমহান মর্যাদার অধিকারী তাঁর স্বীয় মাখলুকের উপর বিরাট মহান।

তিনি সে মহান সন্তা যিনি তোমাদেরকে তাঁর নিদর্শনাবলি দেখিয়ে থাকেন, তাঁর একত্বাদের প্রমাণাদি। আর তিনিই আকাশ হতে তোমাদের জীবিকার জন্যে পানি অবতারণ করেন, বৃষ্টির মাধ্যমে। আর সে-ই একমাত্র উপদেশ গ্রহণ করে নসিহত কবুল করে যে রুজু করে শিরক হতে প্রত্যাবর্তন করে।

اللَّهُ أَعْدُهُ مُخْلًا ١٤ كَا. فَأَدْعُوا اللَّهُ أَعْدُهُ مُخْلًا البَدِّينَ مِنَ السَّرْكِ وَلَوْ كُرَهَ الْكُفرُونَ اخْلَاصَكُمْ منهُ.

الصَّفَاتِ اللَّهُ عَظِيمُ الصَّفَاتِ ١٥ كَاللَّهُ عَظِيمُ الصَّفَاتِ اللَّهُ عَظِيمُ الصَّفَاتِ ١٥ مَا اللَّهُ عَظِيمُ الصَّفَاتِ أَوَ رَافِعُ دَرَجَاتِ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْجَنَّةِ ذُورُ الْعَرْش ع خَالِقَه بُلْقي الرُّوْعَ الْوَحْيَ مِنْ أَمْرِهِ أَيْ قَوْلِهِ عَلَيْ مَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ لَيُنْذَرُ يُخَوِّفَ الْمُلْقِي عَلَيْهِ النَّاسَ يَوْمَ التَّلَاق بحَذْف الْيَاء وَإِثْبَاتِهَا يَوْمَ الْقَيْمَة لِتَ لَاقِيَّ اهْلِ السَّمَاءِ وَالْارَضُ وَالْعَابِد وَالْمَعْبُود وَالظَّالِم وَالْمَظْلُوم فِيه .

আল্লাহর আনগতো একনিষ্ঠ হয়ে শিরক হতে বেঁচে যদিও কাফেররা তা অপছন্দ করে তোমাদের শিরক হতে মক্ত ইওয়াকে।

সমহান গুণাবলির অধিকারী, অথবা জানাতে ঈমানদারদের মর্যাদা সমুনুতকারী আরশের অধিপতি তার সষ্টিকর্তা তিনি অবতীর্ণ করে থাকেন অর্থাৎ ওহী তাঁর নির্দেশে অর্থাৎ তাঁর ভাষ্যে তাঁর বান্দাদের মধ্য হতে যার উপরে ইচ্ছা করেন যাতে সে যার উপর অবতীর্ণ করেন ভীতি প্রদর্শন করভে পারে যার উপরে নাজিল হয়েছে সে যেন লোকদেরকে ভীতি প্রদর্শন করতে পারে <u>সাক্ষাতের দিনে</u> [কিয়ামত দিবসো। नक्षित त्मरब ८ जश्रयात्म ववर ८ वापः। اَلَتَكُاق অ্থাৎ কিয়ামত দিবস ৷ কেননা, সেদিন আসমান জমিনের অধিবাসী, ইবাদতগুজার [উপাসক], মাবুদ উপাসা এবং জালিম ও মজলুমের সাথে সাক্ষাৎ হবে।

### তাহকীক ও তারকীব

শন্টির মহন্তে ইরাব কি? : এখনে إِضْنَتَيْن শন্টি إِضْنَتَيْن হরাব কি? : এখনে إِشْنَتَيْن শন্টির মহন্তে। মাওস্ফ ও সিফাত মিলে - अतुष्ठ अकर खब्दा وَمُنْتَتَبِينْ रुखात जुवाम مُحَلُّ रुखात जुवाम مُعَلُّ रुखात जुवाम مُفْعُرلُ अ- أَمَتَّنَا

نَعْلُ وَيُونَا ﴾ ﴿ अग्नागिण कातरा مَعَلَّ आग्नागिल कें وَدُعُونَ ﴾ अग्नागिल कातरा - إِذْ تُدُعُونَ - عَنْفُولُ ( दिलाद । ﴿ مَنْفُ وَلَا क्रियात काता । ७. পূर्ताक مَنْفُولُ ( दिलाद । ३ مَنْفُولُ ( दिलाद ) مَنْفُولُ (

نَالَكُمْ "পদটি মহল্লা ই'রাব কি? مُرْدُرُمْ শদটি মহলান مُرْدُرُمْ হয়েছে নিম্নবর্ণিত কারণে– ১. এটা মূবতাদা এবং তার चवव छेंद्रा ब्रख्या पूल वाकाि वरत "ذَٰلِكُمُ ٱلْمُذَابُ الَّذَى ٱنْتُمْ نِيْدِ بِذَالِكَ السَّبَبِ अर्थार लामात्मत छेनत त्यरे आस्ताव त्यर এসেছে তা এ কারণেই এসেছে । ২. এটা একটি উহ্য মুবতাদার খরব অর্থাৎ آلَائِيْ ذُلِكُمْ '

্রাম্ব্রি বিভিন্ন কেরাত : اَلْتَكَارَنِ শব্দটিতে দুটি কেরাত রয়েছে–

- ১. اَنَـُــُورَ । সম্বটির শেষে ن ব্যতীত, তাই জমহুরের কেরাত।
- عَنْ अपक করে। তা ইবনে কাছীর (র.) ও ইয়াকৃব (র.)-এর কেরাত।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের বিশ্লেষণ : আলোচা আয়াতের একথাটি তথনকার জনো যধন কাঞ্চেররা দোজধে প্রবেশ করে নিজেদের উপর আক্ষেপ ও ক্ষাত প্রকাশ করতে থাকবে এবং নিজেদের প্রতি অসত্ত্বই হয়ে বলবে আমরা কেন এত পথন্রই ইয়েছিলাম। তাদের মধ্যে আঅসমালোচনার সৃষ্টি হবে। তারা যখন বৃঝতে পারবে যে, পুনিয়াতে শিরক. নান্তিকতা, পরকালে অবিশ্বাস এবং গোটা জীবন নবী রাসুলগণের বিরোধিতায় বায় করে তারা নিজেরা নিজেদের পায়ে কুঠারাঘাত করেছে। নিজেদের সর্বনাশ নিজেরাই ডেকে এনেছে। তখন তারা ক্ষোতে-বাথায় নিজেদের অসুনি কামড়াতে থাকবে-নিজেদের উপর নিজেরই অভিশাপ ও লা'নত দিতে থাকবে। এমতাবস্থায় ফেরেশতারা তাদের ডেকে বলবে আজকে তো তোমরা নিজেরা নিজেদের উপর বিক্লুব্ধ হয়ে পড়ছে জাহান্নামে প্রবিষ্ট ইওয়ার কারণে, অথচ যখন তোমাদেরকে ঈমানের পথে ডাকা হতো আর তোমরা ঘৃণা তরে তা প্রত্যাখ্যান করতে— যার কারণে আজ তোমরা জাহান্নামী হয়েছে— তখন আরাহা তাআলা তোমাদের উপর আরো অধিক কোধান্বিত হয়েছেন। কেননা তিনি অতি মহক্রত ও আদর করে তোমাদেরকে সৃষ্ট করেছেন। সতরাঃ তোমরা নিজেনে নিজেদের সর্বনাশ ডেকে আনাটা কিতাবে সহ্য করতে পারেন?

অতএব, সময় থাকতেই আন্তাহ ভা'আলাকে সভুষ্ট করা অর্থাৎ তাঁর প্রতি ঈমান আনয়ন করা এবং আনুগত্য প্রকাশ করা একান্ত কর্তব্য। দুনিয়ার জীবনে কেন্ট এ কর্তব্য পালনে ব্যর্থ হলে তার আখেরাতে দুঃখ প্রকাশ করা ব্যতীত আর কোনোই গতান্তর থাকরে না।

কিয়ামত দিবসে কাফেরদের নিজেদের উপর ক্রোধ প্রকাশের বিভিন্ন দিক : মৃফাসসিরগণ দৃনিয়ার জীবনে কৃত নাফরমানির উপর কিয়ামত দিবসে কাফেরদের নিজেদের উপর ক্রোধ ও ক্ষোত প্রকাশের নানান দিক উল্লেখ করেছেন। তা নিম্নজপ∽

- ১. ইমাম মুহাম্মদ ইবনে কা'ব (র.) অত্র আয়াতের তাফসীরে বলেছেন যে, কেয়মত দিবসে কাফেরদেরকে লক্ষ্য করে ইবলিস বলবে, "مَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سَلْطَانِ" , তামাদের উপর আয়ার তো কোনো কর্তৃত্ব ছিল না; বরং তোমরা যা করেছ তার জন্য তোমরা নিজেরাই দায়ী। সে সময় কাফেররা ক্রোধে ফেটে পড়বে। কিন্তু করার তো কিছুই থাকবে না।
- সেদিন কাম্ছেররা জান্নাত ও জাহান্নামকে স্বচক্ষে দেখতে পাবে। তথন তাদের মনে পড়বে যে, একদিন দুনিয়ায় তারা এ বাস্তব
  সত্যটিকে প্রগাঢ়তাবে অস্বীকার করেছিল। সূতরাং সে জন্য তারা নিজেদের উপর বিক্ষুদ্ধ ও অনুতপ্ত হবে।
- কিয়য়ত দিবসে কাফেরদের নেতারা তাদের অনুসারীদেরকে ভর্ৎসনার বিপরীতে ভর্ৎসনা করবে। তারা বলবে, তোমাদেরকে তো আমরা জবরদন্তি কুয়রির দিকে আনয়ন করি নি; বরং তোমরা স্বতঃকুর্তভাবেই আমাদের সহযোগিতা করে আসছিলে।
- ৪, কাফেররা নিজেদের উপর নিজেরা ক্ষোভ প্রকাশ করার অর্থ হলো, কাফের নেতৃবৃদ্দের উপর তাদের অনুসারীরা বিকৃষ্ধ হবে। কারণ সে কথিত নেতাদের অনুসরণ করেই তে। তারা আজকের এই দিনে মহা বিপদের সমুখীন হয়েছে। জাহান্লামের অনভ কালের আজাবে প্রোফতার হয়।

### ্র ত্র্রা (আল-মাক্ত)-এর অর্থ ও উদ্দেশ্য :

- কারখীতে রয়েছে- اَلْـــَــَــُــُونَ অর্থ হলো– অতীব অবজ্ঞা, ঘৃণা ও শক্রতা । আর তা আল্লাহ তা আলার শানে অসম্বব । এর দ্বারা উদ্দেশ্য হলো কারো অস্বীকৃতি ও প্রত্যাখ্যান, ধ্যক ও তিরস্কার ।
- আবৃ সউদে রয়েছে- আর্থ হলো- অতীব আবজ্ঞা, ঘৃণা ও শক্ততা। আর এখানে মৃল অর্থ উদ্দেশ্য নয়; বয়ং তার
  সান্নিধাপূর্ণ অপরিহার্থ অর্থ উদ্দেশ্য। তা হলো তাদের উপর নারাজ, অভিসম্পাত ও তাদেরকে কয়োর শান্তি প্রদান।

ें बाह्यारज विश्विस खर्ष : कारफरता ভাদের দূনিয়াব জীবনের নাফরমানির কারণে কিয়ামত দিবসে নিজেদের উপর বিক্ষুদ্ধ হলে ফেরেশভারা ভাদেরকে লক্ষ্য করে বলবে; ভোমরা ভোমাদের উপর ঘডটুকু ন ক্রোধান্তিত হয়েছে তদপেকা অধিক ক্রোধান্তিত হয়েছেন মহান আল্লাহ ভাজালা। এ কথাটিব দুটি অর্থ হতে পার।

- খ, তোমরা আজ নিজেরা নিজেনের উপর যত্টুকু বিক্ষুক্ক হয়েছে, আল্লাহ তা'আলা তদপেক্ষা হাজারো ৩ণ বেশি বিক্ষুক্ক ও ক্রোধান্ধিত হয়ে পড়েছেন তোমাদের উপর। কেননা তোমাদের কত বড় স্পর্ধা। থবন দুনিয়ায় তোমাদেরকে ঈমানের প্রতি—আল্লাহ তা'আলার একত্বাদের প্রতি আহ্বান জানানো হতো তখন তোমরা চরম ঐক্বত্যের সাথে তা প্রত্যাখ্যান করতে। উল্টো 'দায়ী ইলাল্লাহ'-আল্লাহর দিকে আহ্বানকারীকে লাঞ্ছিত ও অপমানিত করতে। এমতাবস্থায় য় প্রত্যাধ্যান এর জন্য হবে।

উল্লেখ্য যে, আল্লাহ তা'আলার ক্রোধান্ধিত হওয়ার অর্থ হলো তার মধ্যে ক্রোধের ফলাফল প্রকাশিত হওয়া তথা তাদেরকে আজাব প্রদানের সিদ্ধান্ত নেওয়া ও তা বান্তবায়িত করা। মানুষ কারো উপর ক্রোধান্ধিত হলে সাধারণত যা করে থাকে।

আয়াতের বিশ্লেষণ : পার্থিব জীবনের রং তামাশায় মগ্ন কাকের পোষ্ঠী কিয়ামত দিবসে ফেরেশতা কর্তৃক তিরকৃত হবে। তাঁরা তাদের জঘন্য কুফরির কথা শ্বরণ করিয়ে দেবেন। তবন তারা তা নিফেরমানি আকপটে বীকার করে নেবে আর দুনিয়ার পুনঃ প্রত্যাবর্তন করানাের ব্যাপারে আরজি পেশ করবে মহান মুইার দরবারে। তারা ককাতরে সবিনয় নিবেদন জানাবে এই বলে, হে প্রতিপালক! তুমি সর্বশক্তিমান মহা পরাক্রমশালী, আমরা আমাদের কৃত দ্রান্তি অনুধাবনে সচেই, আমরা তো প্রণহীন ছিলাম, আমাদের দূনিয়ার আলো-ছায়ায় কোনাে অতিত্বই বিদ্যান ছিল না। তুমি আমাদেরকে দূবার জীবন দান করেছ আর দূবার দিয়েছ মৃত্যু। আমার পিতার বীর্ষে তক্রকীটাবস্থায় ছিলাম, মানব রুপ ছিল না তথা এটা মৃত্যুরই নামান্তর। আবার আপনি মৃত্যু প্রদান করলেন দীর্ঘ জীবন দান করার পর তার অবসান ঘটিয়েছেন। এমনিভাবে দূবার জীবনও দান করেছেন। একবার দূনিয়ার জীবন আর দ্বিতীয়বার পরকালের জীবন। আমরা দূনিয়ার জীবন অর দ্বিতীয়বার পরকালের জীবন। আমরা দুনিয়ার জীবন অর দ্বিতীয়বার পরকালের জীবন। আমরা দুনিয়ার জীবন অর দ্বিয়ার দান করেছি। তোমার বিধি-নিষেধ পালন করিনি; তোমার রাস্লগণকে অবিস্থাস করেছি। তোমার একত্ববাদে বিশ্বাস স্থাপন করিনি। আমাদের স্থীকার করতে কোনাে দ্বিধা নেই। আমরা চরম অন্যায় করেছি, নিজেদের প্রতিই মূলত আমরা জুল্ম করেছি। যথন ইতোপূর্বে দু' দু' বার জীবন দান করেছ তথন আরেকবার পৃথিবীতে প্রত্যাবর্তনে আমাদেরকে বর্তিত কর। তবে এবার আর কুল হবে না। শ্রমে ও হেয়ালিপনায় জীবন নাশ করব না। আমরা তোমার ও তোমার রাস্লের নির্দেশিত পথে নিজেদেরকে পরিচালনা করব।

প্রকাশ থাকে যে, এখানে মোট চারটি অবস্থার কথা বলা হয়েছে। এর মধ্যে তারা তথু একটিতে তথা পরকালের জীবনকেই অধীকর করত। এতদসন্থেও অপরাপর তিনটির উল্লেখ এ জন্য করা হয়েছে যে, তারা তাতে সন্দিহান ছিল। আর উক্
বীকারোভির উদ্দেশ্য ছিল— আমরা একণে চতুর্ব প্রকার তথা পুনরুখান ও প্রথমোক তিন প্রকারের ন্যায় সন্দেহাতীত বিশ্বাস
করলাম। পুনরুখানকে অধীকার করে আমরা যে অপরাধ করেছি, তা খীকার করছি। অতএব, হে রব! এ পরিস্থিতিতে
জাহানুদ্রুদ্রের আজার হতে পরিমাণ পেয়ে পুনরার দুনিয়ায় ফিরে যাওয়ার কোনো পথ আমাদের জনা উনুক্ত আছে কিঃ যাতে আমরা
তোমার ইবাদতে আক্রিরোগ করতে পারি।

জীবন মৃত্যু দ দু-বার হওয়ার যারা উদ্দেশ্যে কি? : আলোচ্য আয়াতে দু-বার জীবন ও দু-বার মৃত্যুর যে আলোচনা এসেছে সে সম্পর্কে তাফসীরকারণণ একাধিক মত পেশ করেছেন। আল্লানা ইবনে কাছীর (র.) লেখেছেন, এ পর্যায়ে হয়রত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) এবং হয়রত আদুল্লাহ ইবনে আকাস (রা.) বলেছেন, মাতৃগর্ভ থেকে তুমিষ্ঠ হওয়ার মুহূর্তে এক জীবন এবং কিয়ামত দিবসে যখন পুনরুখান হবে তখন আরেকটি জীবন লাভ করবে। অতএব, পৃথিবীতে ভূমিষ্ঠ হওয়ার পূর্বের মবস্থাকে একটি মৃত্যু বলা হয়েছে, আর দুনিয়ার নশ্বর দেহ ত্যাগ করে শেষ বিদায়ের অবস্থাকে অপর একটি মৃত্যু বলা হয়েছে। এজাবে দুটি জীবন ও দুটি মৃত্যু হয়েছে। যেমন পবিত্র কুবআনের সুরায়ে বাকারায় আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করেন-

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَاخْبَاكُم ثُمَّ بِيُعِينُكُمْ ثُمَّ يُحْبِينِكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ .

অর্থাৎ তোমরা কিভাবে আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি কর অথচ তোমরা ছিলে মৃত (প্রাণহীন, নির্জীব), এরপর আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে জীবন দান করেছেন, পুনরায় তিনি তোমাদেরকে মৃত্যু মুখে পতিত করবেন (থখন জীবনের অপ্তিম সময় আসবে) এরপর তিনি তোমাদেরকে পুনরায় জীবন দান করবেন (কিয়ামতের দিন), এরপর তোমরা আল্লাহ তা আলার দরবারে প্রত্যাবর্তন করবে।

قَالُوْ ارْبُنَا ٱمُزَّنَا الْمُنَتِّنِّوْ कांता करात्रत षालार প্রমাণিত হয় : বিরুদ্ধনাদী তথা কাফেররা মৃত্যু পরবর্তী কররের আজাব অস্বীকার করত, আজাও এ মতাবলম্বী লোকের সংখ্যা অনেক, যারা হাশর, মীযান, কররের আজাব ইত্যাদিকে অস্বীকার করে। অথচ তা দ্রুব সত্য। তাই আলাহ তা'আলা এখানে কাফেরদের একটি উক্তি উল্লেখ করেছেন, যাতে তারা কিয়ামত নিবসে সে তাষায় ও শব্দে আলাহ তা'আলাকে সম্বোধন করবে।

"হে আমাদের রব। তুমি আমাদের দু দু-বার মৃত্যুদান করেছ, তেমনি দান করেছ দৃ'-বার জীবন ......।

উক্ত আয়াত হতে কোনো কোনো মুফাসসির কবরের আজাব সাব্যস্ত করেছেন। তাঁরা এভাবে দলিল সাজিয়েছেন যে, কাফেররা আলোচা আয়াতে দুটি মৃত্যুর কথা বলেছে। আর উক্ত মৃত্যুর একটি দুনিয়াতে সংঘটিত হয়েছে। তাই কবরে তথা আলমে বরুয়ে তাদেরকে আরেকটি জীবন প্রদান করা হবে। তাতে আরেকটি মৃত্যু সংঘটিত হতে পারে। অতএব, বুঝা গেল কাফেরদেরকে কবরে পুনরুজ্জীবিত করে শান্তির ব্যবস্থা করা হবে।

এ বাপারে মুহান্ধিকীনরা যা বলেন : তবে আলোচ্য আয়াতের পর্যালোচনায় মুহান্ধিকীন মুকাসসিরীনে কেরাম বকবা পেশ করেন, এভাবে যদিও অন্যান্য আয়াত ও হাদীলের মাধ্যমে কবরের আজাব প্রমাণিত হয়েছে, আর এ ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই। পরত্ব অত্র আয়াত দ্বারা কবরের আজাব সাব্যস্ত করাটা অনর্থক প্রয়াস। কারণ তাদের ব্যাখায় উল্লিখিত মৃত্যুদয়কে ব্যংশ করা হলে জীবনদান নিঃসন্দেহে তিনবার হবে যেটা অত্র আয়াতেরই পরের অংশের وَأَنْكُنَا الْنُكَنِّا الْنُكَافِّلِيَّ الْمُؤْلِثِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا مَا اللهِ আয়াতেরই পরের অংশের وَأَنْكُنَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمَكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَافِّلِينَا الْمُكَافِلِينَا الْمُكَ

দুনিয়াতে দ্বিতীয়বার আসার আবেদন টালবাহানা মাত্র : কাফেররা যদিও দুনিয়ার বুকে মৃত্যু পরবর্তী পুনরুজ্জীবনের ব্যাপারটি সম্পূর্ণই অস্বীকার করে আসহিল, কিন্তু মৃত্যুর পর এ ব্যাপারটি তাদের নিকট পরিকার হয়ে যাবে। কেননা তাদেরকেও তো জীবন দান করা হবে। এ অবস্থা ও দৃশা দেখে তাদের ভুলতলো সামনে ভেসে আসবে সত্য প্রমাণিত হয়ে। তাদের ছাজিহলো সীকার করা ব্যাতীত কোনো গভান্তরও থাকবে না। এটা তাদের ভাবনা, অথচ আফবোসা হবে। কেননা প্রকাশ্যত আবেরাতের এ বেইনি হতে বেরুবার কোনো রাজা খোলা নেই। তারা এও ধারণা করবে যে, এতো পরিবর্তন কিবিধনকারী মহান আল্লাহর জন্য কোনো অসম্বর্গ ও মুশকিল কিছু নয় যে, তিনি এতসব পরিবর্তন-পরিবর্ধনের কৌশলে মহা বিজ্ঞ তার পক্ষে আরেকটি পরিবর্তন সৃষ্টি করা ভূষ্ণ ব্যাপার মাত্র। যদি এমন হতে অর্থাৎ আমানেরকে পুনরাম দুনিয়াতে পাঠানো হতো তবে আমরা প্রস্থিব পরিমাণে নেক আমান্য করে হে আল্লাহ তোমার দরবারে ফিরে আসতাম। কিন্তু তাদের এ প্রজাবটিকে এ বলে প্রত্যাখ্যান করা হবে। তোমরা দুনিয়াতে আল্লাহর একেশ্বর বাদের আহবানের প্রতি কর্ণপাতই করনি: বরং সর্বদা অস্বীকারই

তোমাদের মজ্জাগত অভ্যাস ছিল। পক্ষান্তরে কোনো মিথ্যা (মাটির তৈরি) যে কোনো দেবতার নামের যে কোনো আর্রানে ক্র কোনো সমগ্ন সাড়া দিতে কুষ্ঠাবোধ কর নি। এতেই তোমাদের ভগমী এবং বদভ্যাসের অনুমান করা সম্ভব। এটা হোমাদের চিরাচরিত অভ্যাসে পরিগত হলো যে, যদি তোমাদেরকে সহস্রাবারও দুনিয়াতে পাঠানো হয় তবুও সে রকম আমল তথা নাফরমানি করে আসবে যেমনটি ইতোপূর্বে করে এসেছ। কেননা আমার প্রিয়বান্দা নবীকুল শিরোমনি তোমাদের নানানভাবে বৃথিয়ে ছিল তোমারা জানতে এ কুরআন সভাবাণী, তোমাদের লাকেরাই বলেছিল من كَرُمَ بَنْ مَنْ كَرُمْ بَنْ مَنْ كَرْمُ بَنْ بَنْ مَنْ كَرْمُ بَنْ بَنْ فَرَا مَنْ بَالْمَا بِهَا بَالْمَا بِالْمَا بِعَلْمَا بَالْمَا بَالْمَا بِالْمَا بِالْمَا بِالْمَا بِالْمَا بِيَا لَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بِالْمَا بَالْمَا بَالْمَالْمِ بَالْمَا بِهَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بِهَا بَالْمَالِمُ بَالْمَا بِهَا بَالْمَالِمُ بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَا بَالْمَالِمُ بَالْمَالْمَا بَالْمَا بِهَا بَالْمَا بِهَا بَالْمَالْمِ بِلْمَالْمِ بِهَا بَالْمَالِ

षाग्राएव विद्वावव : मृनिग्रात 'ذُلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِنَى اللُّهَ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ ...... لِللَّهِ الْعَلِيِّي الْكَبِيُّونِ জীবনের কৃত অপরাধের স্বীকার করত কাফেররা কিয়ামত দিবসে আল্লাহ তা আলাকে সম্বোধন করে বলবে– আপনি যেমন আমাদেরকে দু দু-বার জীবন মৃত্যু দান করেছেন, তেমনি যদি আরো একবার আমাদেরকে পৃথিবীতে প্রত্যাবর্তন করার সুযোগ প্রদান করতেন, তবে আমরা অতীতের ক্ষতিপূরণ পূর্বক অধিক নেকি অর্জন করে আপনার পবিত্র মহান দরবারে উপস্থিত হতাম। আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে কাফেরদের এ অসময়োচিত অন্যায় আবেদনের জবাবে ঘোষণা করা হবে, কখনো তোমাদেরকে দোজখ থেকে বের হওয়ার ব্যবস্থা হবে না। কেননা এ শাস্তি তোমাদের অপকর্মেরই অনিবার্য পরিণাম। শ্বরণ আছে কি? যখনই তেমাদেরকে পৃথিবীতে এক আল্লাহ তা'আলার প্রতি ঈমান আনয়নের প্রতি আহ্বান জানানো হতো তখন তোমরা তা প্রত্যাখ্যান করতে। শত চেষ্টাতেও তোমাদেরকে সঠিক পথের উপর আনা সম্ভব হয়নি। সত্য বিরোধিতায় তোমরা ছিলে সদা তৎপর। নবী রাসূলগণকে, তাঁদের অনুসারীদেরকে কষ্ট দেওয়ার ব্যাপারেও তোমরা ছিলে খড়গহস্ত ৷ আল্লাহ তা'আলার একত্বাদে বিশ্বাস স্থাপনের জন্যে তোমাদেরকে আহবান করা হলে তোমরা তাতে অস্বীকৃততি জানাতে আর যখন কেউ শিরকের ন্যায় জঘন্য অপরাধের প্রতি ডাকত তখন তোমরা তাদের সঙ্গে একাত্মতা পোষণ করতে। সত্যকে তোমরা সর্বদা পরিহার করে চলেছ এবং অসত্যকে সর্বক্ষণ সাগ্রহে আঁকড়ে ধরে রেখেছ। এতএব, তোমাদের শান্তি অবধারিত। তোমরা আবার দুনিয়াতে ফিরে যেতে চাও, একবার নয় সহস্রবার পাঠালেও তোমরা পাপাচারেই লিপ্ত হবে, তাই দোজখের আজাব ভোগ করতে থাক এটিই তোমাদের প্রাপ্য। আন্ধ ফলাফল প্রাপ্তির দিন, কারো কোনো কথা নেই, কোনো কর্তৃত্ব নেই, কোনো কিছুতেই কোনো প্রকার অধিকার নেই। অদ্য ফয়সালা করার অধিকার একমাত্র আল্লাহরই রয়েছে। যাঁর প্রভুত্ব ও আধিপত্য তোমরা সন্তুষ্টচিন্তে মেনে নাওনি। অপর দিকে যাদেরকে আল্লাহর কর্তৃত্বের অংশীদার সাব্যস্ত করার জন্যে তোমরা দৃঢ়তা পোষণ করছিলে, আজ চূড়ান্ত ফয়সালার ব্যাপারে তাদের একবিন্দু অংশও নেই, সূতরাং আজ আল্লাহর সিদ্ধান্ত হকুম। অনন্ত কালের জন্য তোমরা জাহান্লামের কারাগারে দওতোগ করতে থাক, তোমাদের মুক্তির আশা দুরাশা মাত্র। মহাপরক্রেমশালী মর্যাদাবান সুমহান আল্লাহ তা'আলার সিদ্ধান্তই আজ বলকং থাকবে। তাঁকে রুখতে পারে এমন সাধ্য কারো নেই।

আরাতের বিশ্লেষণ : উদ্লিখিত আরাত দৃটিতে আরার তা আনার কতিপর বিশেষ প্রণাবলি ও নিয়মতের বর্ণনা করা হয়েছে সেসব নিয়ামতের ব্যাপারে চিন্তা-গবেষণা করে তা হতে উপদেশ এহণ পূর্বক আরার তা আলার ইবাদত করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে । বন্তুত মানুষের জীবন ধারণের জন্যে আরাহ তা আলা তার জীবিকার ব্যবস্থা করেছেন, এ বিশ্লমকর ব্যবস্থাটি কি আরাহ তা আলার অসীম কুনরতের অন্যমত নিদর্শন নয়ঃ কেননা আরাহ তা আলাই আকাশ হতে বারি বর্ষণ করেছেন, খেলে পৃথিবী সজীব হয়; ফল-ফসল উৎপন্ন হয়; আবহমান কাল থেকে আরাহ তা আলার কুদরতের নিদর্শন মানুষ দেখতে থাকে কিন্তু তবুও তার প্রতি ইমান আনম্যন করে না; তদুপরি তার নেয়মতের শোকর আদায় করে না। অথচ যে সৃষ্টিকে দেখে প্রষ্টার কথা মনে করে সেই উপদেশ গ্রহণ করে আর যে গাফলতের আরতে নিপতিত থাকে বা যে দেখেও দেখে না, তনেও তনে না নে আরাহ তা আলার অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হয়েই জীবন পরিচালনা করে এমন শোকেব শান্তি অনিবার্য।

সূতরাং আল্লাহর একত্বাদের উপর যখন প্রমাণ বর্তমান রয়েছে তখন তোমরা একনিষ্ঠতার সাথে কাল্লমনে তাঁর ইবাদত কর্ তার সাথে কাউকে শরিক কর না। প্রকৃতপক্ষেই মুসলমান হয়ে যাও। কাফেরদের নিকট এটা অপছন্দনীয় হলেও তার পরোয়া করে না। কেননা আল্লাহ তা'আলা সন্তুষ্ট থাকলে কাফেরদের অসন্তুষ্ট কিছু যায় আসে না।

আয়াতাংশে রিজিক نَيْرُ এবং বার্টি তথা বৃষ্টিকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা মানুষকে দুনিয়ায় যত প্রকারের রিজিক প্রদান করা হয় তার সবটাই বৃষ্টির উপর নির্করণীন। এটা আল্লাহ তা আলার কুদরতের অসংখা নিদেশনাবলি হতে একটি। এর দ্বারা লাকদেরকে আল্লাহ তা আলা জানিয়ে দিতে চাচ্ছেন যে. তোমরা তথু এ একটি বন্ধুর ব্যবস্থাননা সম্পর্কে গভীরভাবে চিন্তা করলেই বৃষতে পারবে যে, কুরআনে মাজীদে তোমাদের সামনে পৃথিবী সম্পর্কে ঘেই ধারণা পেশ করা হয়েছে তাই সত্য বিশ্ব-দর্শন। বৃষ্টি পাতের উক্ত ব্যবস্থা কেবল তখনই কার্যকর হওয়া সত্তব বখন জমিন তার মধ্যস্থ প্রত্যেকটি জিনিস-পানি, বাতাস, সূর্ব, গ্রীষ, উত্তাপ ও শৈত্য সবকিছুরই সৃষ্টিকর্তা হবেন আল্লাহ পাক। আর এ ব্যবস্থা লক্ষ-কোটি বংসর ধরে হও তখনই কার্যকর হয়ে থাকতে পারে ও সুনিয়ন্ত্রিতভাবে চলতে পারে যখন সেই চিরত্তন আল্লাহ পাক তাকে কার্যকর রাখেন। আর এ ব্যবস্থার ব্যবস্থাপক অবশাই এক মহাবিজ্ঞানী ও দয়াবান প্রভূই হতে পারেন যিনি পৃথিবীতে মানুষ, জীব, জানোয়ার ও গাছ-পানা যখন সৃষ্ট করেছেন, সেই সবের প্রয়োজন পরিমাণ পানিও ঠিক তখনই বানিয়েছে এবং সেই পানিকে সুনিয়মিতভাবে যথাসময়ে জমিনের বৃকে পৌছাবার ও ছড়িয়ে দেওয়ার জন্য এ বিশ্বয়কর ব্যবস্থা করেছেন। এমতাবস্থায় এ সবকিছু চোখে অবলোকন করেও যে লোক আল্লাহকে অস্থীকার করে কিংবা তার সাথে অপর কোনো সন্তাকে আল্লাহক কর্তৃত্বে ব্যাপারে শরিক করে সে নিঃসন্দেহে জালিয়দের অপ্তর্ভক হবে। পরকালের শান্তি হতে কোনো মতেই সে নিস্তার পাবে না।

আরাতাংশের যারা উদ্দেশ্য : আরাহের কুদরতের নিদর্শনাদি দেখিয়ে তথু তারাই শিক্ষা গ্রহণ করে - যারা আল্লাহ তা'আলার দিকে মনোনিবেশ করার ইচ্ছা করে থাকে। কেননা আল্লাহর প্রতি রুজু করতে চাইলে তার মধ্যে একপ্রতাত, চিন্তা ও ধ্যানের আবির্তাব হয়ে থাকে। যার পরিণামে সে আল্লাহ পর্যন্ত পৌছে যেতে পারে এবং আল্লাহ তা'আলার দীদার ও সন্তোষ অর্জিত হয়ে থাকে।

পক্ষান্তরে যারা আল্লাহ বিমুখ-যাদের বিবেক-বৃদ্ধির উপর গাফলভি কিংবা হিংসা-বিশ্বেষর পর্দা পড়ে রয়েছে তারা আল্লাহর কুদরতের নিদর্শনাদি হতে শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে না। তার চক্ষু দেখতে পাক্ষে যে, বাতাস হক্ষে- মেঘ জমাট বাঁধছে, বিদ্যুৎ চমকাচ্ছে, বৃষ্টি হচ্ছে। কিন্তু তার বিবেকচিন্তা করবে না যে, এ সব কেন হচ্ছে, কে করছে এবং এর ব্যাপারে আর কি করণীয় রয়েছে?

আল্লাহর জন্য দীনকে খাদিস করার অর্থ : আনোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন-"تَأَدْعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَه تَأَدْعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ -অব্যাহ আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন "تَأَدْعُوا اللَّهُ اللَّهِيْنَ" अाल्लाहत अलगु नीनक খাদিস করত তাঁর ইবাদত কর । এ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় দৃটি বিষয় লক্ষণীয় :

- উক্ত আয়াতাংশে আল্লাহ তা'আলার ইবাদতের দাবি জানানো হয়েছে।
- ২, এমন ইবাদত প্রত্যাশা করা হয়েছে যা দীনকে আল্লাহ পাকের জন্য নির্দিষ্ট করে দেওয়ার পরই সম্ভব।

আরবি ভাষার অভিধান প্রস্থ পর্যলোচনা করলে আমরা দেখতে পাই যে, ﴿عَبُونَا ﴿كَارِبُهُ الْعَالَمُ اللَّهُ الْعَالَمُ উপাসনা। ২, বিনয় ও নম্রতাপূর্ণ আনুগতা, আত্মিক আগ্রহ, উৎসাহের সাথে আল্লাহর হকুম পাপন করা।

উপরিউক্ত আডিধানিক প্রামাণ্য ব্যাখ্যানুযায়ী এখানে তথু আল্লাহ তা আলার পূজা-উপাসনাই কামনা করা হয় নি; বরং তাঁর আদেশ-নিষেধ মনে-প্রাণে অনুসরণ করার জ্ঞার দাবি জানায়। অপরদিকে يدين [দীন] শব্দটিও আরবি ভাষায় প্রধানত তিনটি অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে :

- ১. আনুগত্য, হকুম পালন, গোলামী ও দাসত্ :
- সেসব আদব অভ্যাস ও নিয়য়-নীতি যেগুলো মানুষ পালন করে চলে।
- ৩. আধিপত্য, মালিকানা, প্রভুত্ব, রাষ্ট্র পরিচালনা, হকুম চালানো এবং অন্যানের উপর নিজেদের ফরসালা কার্যকর করা।

উপরোল্লিখিত তিনটি অর্থের আলোকে প্রতীয়মান হয় যে, অত্র আয়াতে 'দীন' শব্দের অর্থ হলো এমন কর্মনীতি, পদ্ধতি ও আচংণ যেটা মানুষ কারো উচ্চতর কর্তৃত্ব মেনে ও কারো আনুগত্য কবুল করে।

আর দীনকে আল্লাহর জন্য নির্ধারিত করে তাঁর বন্দেগি করার অর্থ হলো– আল্লাহর বন্দেগির সাথে অন্য কারো বন্দেগি স্তুড়ে দেব না: উপাসনা একমাত্র তাঁরই হবে। তাঁরই দেখানো ও নির্দেশিত হেদায়েতের পথে জীবন চালাবে এবং তাঁরই বিধান্যবদি ও আদেশ নিষেধ মান্য করবে:

আয়াতের বিশ্লেষণ : আল্লাহ তা আলা সুউচ মর্যাদার অধিকারী। তিনিই আরশের মালিক। তিনি তাঁর বান্দাদের মধ্য হতে যার উপর ইচ্ছা করেন নিজের নির্দেশে গুহী নাজিল করে থাকেন। যেন সে সাক্ষাতের দিন সম্পর্কে লোকদেরকে সতর্ক করিয়ে দেয়।

মোন্দাকথা, সমন্ত সৃষ্টিলোকে আল্লাহ পাকের মর্যাদা সর্বোচ্চ। এ বিশ্বলোকে যা কিছু রয়েছে, তা ফেরেশতা হোক বা নবী ওদী কিংবা অন্য কোনো সৃষ্টিই হোক না কেন, তা অন্য সব সৃষ্টির তুলনায় যতই উচ্চ মর্যাদা সম্পন্ন হোক না কেন– আল্লাহর সর্বোচ্চ মর্যাদার নিকটবর্তী হওয়ার কথা ধারণাও করা যেতে পারে না।

আল্লাহ তা আলা সমগ্র সৃষ্টিলোকের বাদশাহ, শাসক, পরিচালক ও পৃথিবীর সিংহাসনের অধিকারী। এমন নয় যে, তিনি বিশ্ব ব্রহাও সৃষ্টি করার পর কোথাও গিয়ে আরাম করছেন এবং তার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করে ফেলেছেন; বরং তিনি সরাসরি এ বিশ্বলোকের সামশ্রিক ব্যবস্থাপনা সুসম্পন্ন করেছেন। তিনি তথুমাত্র সৃষ্টিকর্তাই নন; বরং তার সার্বভৌম শাসক ও পরিচালকও একমাত্র তিনিই।

আল্লাহ তা আলা তাঁর বান্দাদের মধ্য হতে থাকে ইচ্ছা নবুয়ত দান করে থাকেন। তার অনুগ্রহের ব্যাপারে কারো হাত নেই। অমুককে রূপ-লাবণ্য দেওয়া হয়েছে কেন বা অমুককে মরণ শক্তি বা বৃদ্ধি মন্তা ও প্রতিভার অসাধারণ শক্তি কেন দেওয়া হয়েছে বলে, দেয়ন কেউ প্রশ্ন করতে পারে না, অক্রপ অমুককেই কেন নবুয়তের পদে অভিষিক্ত করা হয়েছে এটাও করতে পারে না। আমরা যাকে চেয়েছিলাম তাকে কেন নবী নিযুক্ত করা হয়নি, বলেও আপত্তি জানাবার অধিকার কারো নেই।

মোলাকাতের দিনের তাৎপর্য: কিায়ামতের দিনকে মোলাকাতের দিন বলে আখ্যায়িত করার তাৎপর্য হলো-

- মেদিন হযরত আদম (আ.)-এর সঙ্গে তাঁর সর্বশেষ সন্তানের মোলাকাত হবে অর্থাৎ পৃথিবীতে সর্বশেষ যে ভূমিন্ত হবে, আদি
  পিতা হয়রত আদম (আ.)-এর সঙ্গে তারও মোলাকাত হবে।
- ২. হযরত কাতাদা (র.) বলছেন, সেদিন আসমান জমিনের অধিবাসীগণ একত্রিত হবে। দ্রষ্টা ও সৃষ্টির জানিম ও মজলুমের মোলাকাত হবে। নিষ্কামত দিবসে সকলেই আল্লাহ তা'আলার দরবারে উপস্থিত হবে সেখানে কেউ আত্মগোপন করে থাকতে পারবে না, এমনকি ছায়াও থাকবে না। সেদিন সকলেই আল্লাহ তা'আলার সম্মুখে থাকবে। সেদিন মহান আল্লাহ জিজানা করবেন, আজ রাজত্ব কারাং কেউ এ প্রশ্নের জবাব দেওয়ার হিমত করবে না। কারো কিছুই বলার থাকবে না। সকল প্রাণ নিজ আত্মাকে নিয়ে বাস্ত থাকবে। তথন আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং জবাব দেবেন, يُلْمِ الْمُولِمِدُ الْمُنْهَارِ আজাকে কিছুটা আলাহ তা'আলার।
- ৩. ইবনে যায়েদ (র.) বলেছেন, কিয়ামত দিবসকে 'মোলাকাতের দিন' এ জন্য বলা হয়েছে যে, সেদিন বান্ধারা আল্লাহ ডা'আলাব মহান দববাবে হাজিব হয়ে তাঁব সঙ্গে মোলাকাত করে ধনা হবে।
- ৪. হাকিম, ইবনে জারীর, ইবনে আবী হাতিম, ইবনে আবিদ্ধনিয়া হয়রত আদ্বল্লাহ ইবনে আবাস (রা.) -এর বর্ণনার উদ্বৃতি
  দিয়েছেন যে, তিনি বলেছেন, কিয়ামত দিবসে আল্লাহ জাল্লা শানুহ সময় সৃষ্টি জগতকে একটি ময়দানে একক্রিত করবেন;
  জিন, মানুষ, পক্ষীকুল সকলকেই একক্রিত করা হবে। এরপর সর্বনিম্ন আসমান ফেটে যাবে, এ আসমানের অধিবাসীগণ
  অবতরূপ করবে। তাদের সংখ্যা জিন ও মানুষ থেকে অধিকতর হবে।
- উপরিউজ হাদীসের সুদীর্থ বর্ণনায় সাতটি আসমান তেক্সে পড়া এবং প্রত্যেক আসমানের অধিবাসীদের একের পর এক অবতরণ এবং অবশেষে স্বয়ং আল্লাহ তা'আলার আত্মপ্রকাশ করার কথা বর্ণিত হয়েছে। অবশ্য আল্লাহ তা আলার আত্মপ্রকাশ করার অবস্থা কি হবে তা মানুষের বোধ শক্তির উর্ধেষ্ট। সেদিন কবরসমূহ থেকে মানুষ বের হয়ে আসবে তখন সকলেই সন্থুখে থাকবে, কোনো কিছুবই আড়াল থাকবে না।
- ন্দ্ৰ্য আয়াতাংশের রহ হারা উদ্দেশ্য: মুফাসসিরগণ উল্লেখ করেছেন যে, আলোচাংশ তুর্ব এর হারা ওষিকে বৃধানো হয়েছে। কেননা, ওহীর মাধ্যমে কাফেরদের মৃত [ঈমানী] আছার মধ্যে রহের সৃষ্টি হয়ে থাকে। এ কারণেই কাফেরদেরকে মৃত বলা হয়েছে আর ঈমানদারদেরকে বলা হয়েছে জীবিত। পরগাম্বরদের প্রতি ওহী নাজিল হয়। তাঁদের মাধ্যমে জনসাধারণের নিকট ওহী পৌছায় এবং কিয়ামত পর্যন্ত এতাবেই চলতে থাকে।

  WWW.EEIM.WEEDIY.COM

لَا يَخْفُى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَنَّ وَلِمَن الْمُلْكُ الْبَوْمَ ويَقُولُهُ تَعَالِي وَيُجِيْبُ نَفْسُهُ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ أَى لِخَالِقِهِ .

. و ۱۷ . اَلْبَوْمَ تُبَعِزُى كُلُّ نَفْسِ بُمَا كَسَبَتْ طَلَا ظُلْمَ الْيَسُومَ وإنَّ النُّلِهَ سَرِينُعُ النَّحِسَابِ بُحَاسِبُ جَمِيعَ الْخَلَق فِي قَدْر نِصْف نَهَارِ مِنْ آيَّامِ الدُّنْيَا لِحَدِيثِ مِذْلِكَ.

الرَّحِيْلُ قَرُبَ إِذِ الْقُلُوبُ تَرْتَفِعُ خَوْفًا لَدَى عِنْدَ الْحَنَاجِرِ كُظِمِيْنَ م مُمْتَلِنيْنَ غَمًّا حَالُّ مَنَ الْقُلُوبِ عُوْمِلَتْ بِالْجَمْعِ بِالْيَاءِ وَالنُّون مُعَامَلَةَ أَصْحَابِهَا مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيْهِم مُحِبِّ وَلاَ شَفِيعٌ بَّنُظَاعُ لَا مَفْهُوْمَ لِلْوَصْفِ إِذْ لاَ شَيَفِيْعَ لَهُمْ أَصُلاًّ فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِيْنَ أَوْلَهُ مَفْهُومٌ إِنَّاءً عَلَيُ زَعْمِهِمْ أَنَّ لَهُمْ شُفَعَآءٌ أَيَّ لَو شَفَعُواْ فَرْضًا لَمْ يُقْبَلُواْ .

তুর ১٩ . يَعْلُمُ أَيْ ٱللَّهُ خَأَنْتُهُ ٱلْأَعْيُنَ بِمُسَارَقَة النَّنْظُرَ اللَّى مُنَعَرَّم وَمَنَا تُنْخَفِى التَّسُلُورُ اَلْقُلُ بُ.

#### অনুবাদ :

১٦ ১৬. <u>শেদিन মানুষ</u> আল্লাহ তা'আলার দরবারে উপস্থিত হুर তাদের কবর হতে বের হবে। সেদিন আল্লাহ তা'আলার নিকট তাদের কোনো কিছুই গোপন থাকবে না। অভ রাজতু কার? আল্লাহ তা আলা এটা বলবেন। আর নিজেই নিজের সে প্রশ্নের জবাব দেবেন। প্রবল প্রতাপান্তি এক, অদ্বিতীয় আল্লাহ তা'আলার অর্থাৎ এ দিবসেরই [মহাপরাক্রমশালী] সৃষ্টিকর্তার।

> অদ্য প্রত্যককে তার কর্মফল দেওয়া হবে, আজ কারো প্রতি কোনো প্রকার জুলুম করা হবে না, নিক্মই আল্লাহ তা'আলা দ্রুত হিসাব গ্রহণকারী। হাদীস শরীফের বর্ণনা মতে, দুনিয়ার দিনের হিসেবে অর্ধ দিবসে তিনি সমগ্র সৃষ্টির হিসাব গ্রহণ করবেন।

> সাবধান করে দিন, অর্থাৎ কিয়ামত দিবস, হাঁ: শব্দটি আরবদের উক্তি زَفَ الرَّحْيِلُ হতে গ্রহণ করা হয়েছে। ্রি অর্থ হলো اَزَلَ নিকবর্তী হয়েছে। যখন প্রাণসমূহ ভীত-সন্তুম্ভ হয়ে উঠে আসবে নিকট কাছে কণ্ঠনালীর এমতাবস্থায় তারা তা সংযত করতে থাকবে। চিন্তায় পরিপূর্ণ হবে। كَاظِمِينَ [कारिমीना] এটা خون হতে থর न्যाय خَالُ হয়েছে। অপরার্পির خَالُ वह्रवठन] केता शरारह। جَنَعُ प्रातत वाता ﴿ وَمَعَالِمُ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ ا সীমালজ্ঞনকারী জালিমদের কোনো অন্তরঙ্গ বন্ধু নেই। ভালোবাসাকারী প্রেমিক আর না কোনো সুপারিশকারী রয়েছে যার আদেশ পালন করা অবশ্যকর্তবা। আলোচ্যাংশে মূলত وَصَف -এর কোনো অর্থ নেই। কেননা তার কোনো সুপারিশকারীই থাকবে না। যেমন- অন্য আয়াতে রয়েছে "نَعْمَا لَنَا مِنْ شَافِعْيْنَ অর্থাৎ তাদের কোনো সুপারিশকারী নেই । অথবা, এর অর্থ হলো এ হিসেবে যে, তাদের ধারণা মতে তাদের জন্য সুপারিশকারী থাকবে। যদি ধরে নেওয়া হয় তাদের জন্য সুপারিশকারী থাকবে, তবে তাদের সে সুপারিশ গ্রাহ্য হবে না।

বিশ্বাসঘাতকতাকে নিষিদ্ধ হারাম বন্তর দিকে [লোলুপ দৃষ্টিতে] তাকিয়ে তাকিয়ে তা চুরি করাকে (তিনি তাও অবগত] যেটা বক্ষদেশ লুকিয়ে গোপন রাখে। অন্তরসমূহ।

ү . २०. आहार छ। आला त्रिक्रजात विधात कटरवन, आहार । ﴿ وَاللَّلَّهُ يَكُونِي بِالْحَقَّ مَ وَالَّذِينُ يَدْعُون يَعْبُدُونَ أَيْ كُفَّارُ مَكَّةً بِبِالْبِيَاءِ وَالتَّاءِ مِنْ دُوْنِهِ وَهُمُ الْأَصْنَامُ لَا يَسْفَضُوْنَ بِشَنْءَ فَكَيْفَ يَكُونُونَ شُرَكَا ۖ وُلِلَّهِ إِنَّ اللَّهَ هُو السَّمِبْعُ لِآقُوالِهِمُ الْبَصِيْرُ بِأَفْعَالِهِمْ.

তা'আলার স্থলে তারা যাদের ডাকতে থাকে তথা ي শন্তি مرزعُونَ , শন্তি ক্রান কাফেররা بَدْعُونَ , শন্তি এবং 🗀 উভয়ের সাথে পড়া যায় অর্থাৎ پَدْعُوْرُ وَ أَنْدُعُونَ ] তাঁকে [আল্লাহকে] ব্যতীত আর তারা হলো দেব-দেবী, তারা কোনো প্রকার ফয়সালা করতে পারে ন সূতরাং কিন্ধপে তারা আল্লাহ তা'আলার শরিক হতে পারে? নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা সর্বশ্রোতা তাদের বক্তব্যসমূহ সর্বদ্রষ্টা অধিক শ্রেতা তাদের কৃতকর্মসমূহে।

# তাহকীক ও তারকীব

শন্টিতে দু ধরনের ইয়াব হতে পারে। ﴿ كَاظِيشِنَ পারানে ﴿ كَاظِمِينَ আরাতে كَاظِمِينَ आतार्छ إِذِ الْقُلُوبُ الخ

- ১. এটা گُخَدٌ মানসূব হবে। এ অবস্থায় দু সঙাবনা- ক. হয়তো এটা مُخَدُّ प्रानসূব হবে। এ পরিসরে আয়াতের অর্থ হয়- "أَذْ تُلُونُهُمْ لَدَى حَنَاجِرِهُمْ كَاظِمِيْنَ عَلَيْهَا" - অথ হয়- "إِذْ تُلُونُهُمْ لَدَى حَنَاجِرِهُمْ كَاظِمِيْنَ عَلَيْهَا" - অথ হয়-إِذِ الْفَكْرُبُ - रात । छश्न कर्दात । थ. ना दश बागे कर्बा९ كَاظِيبُنَ हाल देख्वा कर्दात । छश्न कर्व दात أَلْفَكُرُبُ أَنْ كَاظِيبُنَ অর্থা সংব্রু আনুরু দুঃরে ও ক্ষেতে ইনু কিছা সংগ্র ক্রিট্র ক্রিট্র কুট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র ক্রিট্র পরিপূর্ণ হয়ে পড়বে।
- ২. এটা گُخه মারফ্' হবে : অর্থাৎ كَاظِمُونَ হবে । এমতাবস্থায় এটা أَنْفُلُوبُ -এর খবর হবে ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

बाबाएड बिट्टाबन : উन्निवित आग्नाट जाजात "يَوْمَ هُمْ بَارِزُوْنَ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَنُّ কিয়ামত দিবসের ভয়াবহ পরিস্থিতির মাঝে মানুষের অবস্থার যৎসামান্য বিবরণ প্রদান করেন।

মহান আল্লাহ তাঁর বান্দাগণের মধ্য হতে কিছু সংখ্যককে নবুয়তের গুরুদায়িত প্রদানের জন্যে নির্বাচিত করেছেন। যেন তারা মানুষ্টেদরকে কিয়ামত তথা হাশরের দিবস সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শন করাতে পারেন। তাদেরকে সাবধান করে দিতে পারেন। সেদিন সমগ্র মানুষ আল্লাহ তা'আলার সম্মুখে উপস্থিত হবে। তাদের ক্ষুদ্রতর কোনো বিষয়ও আল্লাহ পাকের নিকট গোপন থাকরে না।

আল্লাহর বাণী "مُمْ بَارِزُونَ चाরা উদ্দেশ্য : আল্লাহর পবিত্র বাণী "مُمْ بَارِزُونَ - এর ডাফসীরে হযরত মুফাসসিরীনে কেরাম বিভিন্ন মতামত পেশ করেছেন। নিম্নে তা প্রদত্ত হলো-

- अाल्लामा कालालुक्षिन प्रश्ति (त.)-এর তাফসীরে বলেছেন- خَارِجُونَ مِنْ تُجُورُهمْ अर्थाश कालालुक्षिन प्रश्ति (त.)-এর তাফসীরে বলেছেন- خَارِجُونَ مِنْ تُجُورُهمْ কবরসমূহ হতে বের হয়ে আসবে।
- ২. মুফতি শফী (র.) লিখেছেন যে, "بَارُزُنَ" -এর ভাবার্থ হলো হাশরের ময়দান সম্পূর্ণ সম্বত হবে। অথবা পাহাড়-পর্বত, প্রাসাদ অথবা বৃক্ষপতা কিছুই থাকবে না। সুতরাং তখন সৃষ্ট জীব সরাসরি গোচরীভূত হবে।

- ও কোনো কোনো মুফাসসির বলেন, এর অর্থ হলো হাশরের ময়দানে সকল সৃষ্টির কৃতকর্ম ও যাবঠায় গোপন বহস্য প্রকাশ হয়ে পড়বে। যেমন অনাত্র ইরশাদ হচ্ছে- بُوْمَ تُبِلْكَي السَّرَآتِرُ
- অথবা কেউ কেউ বলেছেন- এর অর্থ হলো হাশরের ময়দানে মানুষসমূহকে উলঙ্গ করে উঠালো হবে। সুতরাং হাদিস শরীকে
  বয়েছে مُرْدَنَ عُرادًا حُمَاءًا خُرِيًّا
   অর্থাহ হাশরের ময়দানে উপদ্বিত করা হবে।

মোদাকথা, হাশরের ময়দানে বান্দার সর্বপ্রকার প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য আমল আল্লাহ তা'আলার নিকট উন্যুক্ত হয়ে পড়বে :

দিন কারো কোনো বিষয়ই আল্লাহ রাক্লে আলামীনের নিকট উহ্য থাকবে না। এর ঘারা আল্লাহ তা'আলা কাকের ও পাপীদেরকে সতর্ক করে দিরছেন। তাদেরকে অবগত করালেন যে, তোমরা যত সঙ্গোপনেই ওল্লাহ কর না কেন তা হাশরের দিন মেদিন তোমাদের প্রতিটি কাজ-কর্মের কড়া-ক্রান্তি হিসাব-নিকাশ প্রহণ করা হবে বিশ্বমান্ত গোপন রাখতে পারবে না। দুনিয়ার বিচারক ও আইন-শৃঞ্জনা রক্ষাকারী সংস্থাকে যেতাবে ফাঁকি সম্ভব হয় হাশরের ময়দানেও আল্লাহর চক্ষুকে অনুরূপ ফাঁকি দিতে পরবে বলে যারা ধারণা করে বনে রয়েছে, তারা চরম ভ্রান্তির মধ্যেই নিমজ্জিত রয়েছে। হাশরের দিন আল্লাহ তা'আলার দৃষ্টিকে ফাঁকি দেওয়া তার নিকট হতে কোনো কিছুকে গোপন রাখা মোটেই সম্ভবপর হবে না। অবশ্য দুনিয়াতেও সে তার নিকট হতে কিছু বৃক্তিয়ে রাখা যায় তা নয়। তবে পার্থক্য এতটুকু যে, দুনিয়াতে কাফের ও পাপাচারীদের অনেক কিছু আল্লাহ জেনেও না জানার ভাব দেখান। পরীক্ষার স্থার্থে তাদের সর্বিচত্ন প্রকাশ করে দেন না। কিন্তু পরকালে হাশরের ময়দানে তিনি সর্বিচত্ন ফাঁস করে দেবেন। সকল গোপন রহস্যের ছার উন্যোচন করে দেবেন, যা দুনিয়াতে করেননি। নিম্লোক্ত আয়াতসমূহ বিভিন্নভাবে এ একই কথার দিকে ইন্দিতবহ।

- 2. بَوْمَ نَبُلْكَي السَّرَائرُ (अिनन समख গোপন রহস্যের ছার উন্মোচন করে দেওয়া হবে عَبُلْكَي السَّرَائرُ
- ২. غُرْسَيْدٍ تَعْرَضُونَ لَا يَخْفِيلُ مِنْكُمْ خَالِبَكَ বিষয়ই সেদিন গোপন থাকৰে না।
- े يُوْمَنْذِ تُعَدِّثُ ٱخْبَارَهَا ए. अपिन जा निरक्षत উপর সংঘটিত সমন্ত অবস্থা প্রকাশ করে দেবে ا
- 8. أَوْنَا بُمْثِرُ مَا فِي الْفَبُورُ رَمُصُلَ مَا فِي الْفَبُورُ رَمُصُلَ مَا فِي الْفَبُورُ وَمُصُلَ مَا فِي মোক্ষাকথা, হাশরের দিন মানুষের সকল গোপন তথ্য প্রকাশিত হবে এবং তাদেরকে তাদের কৃতকর্মের কঠোর প্রতিষল প্রদান করা হবে। হয় তা হবে জান্নাত রূপে না হয় 'জাহান্নাম'।
- শামাভাংশের বিস্লেখন : হাশরের ময়দানে আল্লাহ তা'আলা উপহিত بِلَمَوْنَ النَّمَاتُكُ النَّبَوْمَ بِلَّهِ الْوَاحِد الْفَهَارِ ' শামাভাংশের বিস্লেখন : হাশরের ময়দানে আল্লাহ তা'আলা উপহিত সৃষ্টিকুলকে পিন্ধা করে বার্ডি করে করে কিন্তু আল্লাহ তা'আলার পরাক্রমতার প্রভাবে কেউই কিছু বলার সাহস পাবে না। তখন আল্লাহ তা'আলা নিজেই উত্তরে বলবেন بِلِّهِ الْرَاحِدِ আল্লাহ তা'আলা করেক স্ক্র্তি তা রাজত্বের একদ্বের অধিকারী হলেন এক, অধিতীয় আল্লাহ। এতদ সম্পর্কিত দৃটি হাদীস এখানে উল্লেখ করা হল্লে-
- হবরত আনু সাঈদ বুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস আবু দাউদ শরীফে সংকলিত হয়েছে, প্রিয়নবী ক্রেই ইরণাদ করেছেন, একজন ঘোষক উল্ভেব্নেরে ঘোষণা করেরে যে, হে লোক সকল! তোমাদের প্রতি সে সময় এসে গেছে, এ ঘোষণার আওয়াজ এতই সুদীর্ঘ হবে যে, জীবিত ও মৃত সকলেই তা তনতে পারবে। আর আল্লাহ তা'আলা দুনিয়ার আসমানে আগমন করবেন, তবন একজন ক্রেকেলতা এলোচা আয়াতে বর্ণিত ঘোষণা করবে।

ৰ, ইমাম কুবতুৰী (র.) উল্লেখ করেন যে, আনু ওয়ায়েল হয়নত ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণনা করেন, তিনি বলেছেন, সকলকে একটি পরিকার ময়দানে একত্রিত করা হবে যে জমিনে কেউ কোনো দিন কোনো পাপ করে নি। অতঃপর এক আহ্বানকারীকে এ ঘোষণা দেওয়ার জনা বলা হবে- "مَنْ النُّالُونَ "তবন সমগ্র দুমিন ও কাক্ষের এক বাকো সমস্ববে বলে উঠবে- "المَنْ النُّالِّورِ النَّهُارِ" ইমানদারগণ তাদের আকীদা অনুযায়ী আনন্দের সাথে তা বলবে। অপর দিকে কাক্ষেরা নিরুপায় ও বাধ্য হয়ে দুরুখ ভারত্রিকান্ত মনে বেদনাহত হয়ে তা বীকার করে নেবে।

উল্লেখ্য যে, অন্যান্য কতেক বর্ণনায় এসেছে স্বয়ং আল্লাহ তা'আলাই জবাবে তা বলবেন।

নে যা-ই হোক আল্লাহ তা'আলা ভৰ্ৎসনার সূরে সেদিন উপরিউক্ত প্রশু উথাপন করবেন। দুনিয়ায় তো এমন কাজ্জানহীন লোক অনেক রয়েছে যারা নিজেদের একচ্ছত্র বাদশাহী ও স্বৈতন্ত্রের শানাই বাজাতে থাকে। আর অনেক নির্বোধ লোকই তাদের বাদশাহী ও শ্রেষ্ঠত্ব মেনে নিভেছে। কিছু এখন বল, মূলত বাদশাহী, কর্তৃত্ব ও সার্বভৌমত্ব কারা সর্বময় ক্ষমতার উৎস ও মালিক কো সাত্যিকার পক্ষে কার ভূক্ম চলোং তা এমন একটা কথা, যা কেউ চেতনা সহকারে তনতে পেলে সে যত বড় স্বৈরাচারী বাদশাহ ও নিরন্ধুশ একনায়কত্ত্বের অধিকারী হোক না কেন তার কলিজা প্রকশ্পিত হয়ে উঠবে এবং স্বৈরভন্ত্রের বাম্প সবই তার মাজিক হতে বের হয়ে পড়বে।

এখানে একটি ঐতিহাসিক ঘটনা উল্লেখ্য। সামানী পরিবারের বাদশাহ নসর ইবনে আহমদ নিশাপুরে প্রবেশ করে। একটি দরবার বসলে। আরে সিংহাসনে আরোহণ করে নির্দেশ দিল যে, দরবারের কার্যক্রম আরম্ভ হবে কুরআন তেলাওয়াতের মাধ্যমে। তার কথা ওনে এক বৃদ্ধ লোক সন্মুখে অগ্রসর হয়ে কুরআনের এ আয়াতসমূহ পাঠ করল। বৃদ্ধ তেলাওয়াত করতে করতে এ আয়াতিটি পর্যন্ত পৌছলে নসর ইবনে আহমদ বাদশাহের উপর ভয় ও কম্পন আরম্ভ হয়ে পেল। সে প্রকশিত অবস্থায় সিংহাসন হতে নেমে আসল। রাজমুকুট মাথার উপর হতে নামিয়ে সিজদায় পড়ে পেল এবং বলল— "হে আল্লাহ্! বাদশাহী একমাত্র তোমারই, আমার নয়"।

আরাতে প্রশ্নকারী ও উত্তর দাতা কে? উন্নিখিত আয়াতে বলা হয়েছে যে, হাশরের দিন উপস্থিত জানতার উদ্দেশ্য প্রশ্ন পরিবেশন করা হবে এ মর্মে "অদাকার রাজত্ম ও কর্তৃত্ব কার"। এর উত্তরে বলা হবে— "একমাত্র এক ও অহিতীয় আন্তাহ তা আলার। অথচ একথার উল্লেখ নেই যে, কে প্রশ্ন করবে আর কেই বা উত্তর দেবে। সূতরাং এতদ সম্পর্কিত মুফাসসিরীনের বিভিন্ন মতামত পরিলক্ষিত হয়।

- ১. কিছু সংখ্যক মুক্তাসসিরীনে কেরাম (র.) মত প্রকাশ করেছেন যে, আপ্তাহ তা'আলা নিজ থেকেই হাশরের ময়াদানে সময় জনতার উদ্দেশ্যে উল্লিখিত প্রশ্ন তুলবেন এবং নিজেই তার জবাব পেশ করবেন। কারণ সেদিন, সেক্ষণে আল্লাহ সুবহানুহর প্রভাবে কেউ মুখ খোলার সাহস করবে না। প্রাক্ষের ইমাম আল্লামা জালালুদ্দিন মহন্ত্রী (র.)-এর এটাই অভিমত।
- ২, এক দল মুফাসসিরের মতে প্রশ্নকারী ও উত্তরদাতা উভয়ই হবেন ফেরেশভা :
- ৩. অন্যরা বলেন, প্রশ্নকারী স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা আর উস্তর দেবেন হাশরের মাঠে উপস্থিত মানুষরা।
- আল্লাহর পক্ষ হতে একজন ঘোষণাকারী উদ্লিখিত প্রশ্ন রাখবেন। আর তখনই সময় মু'মিন ও কাফের জবাবে সময়রে বলে উঠবে "بلله الرَّامِية النَّمَّارِ" আলাকার রাজত্বের মালিক একমাত্র এক ও অভিতীয় আল্লাহ তা'আলার।

হয়রত হাসান বসরী (র.) সহ অধিকাংশ তাফসীরকারণণ প্রথমোজ মত গ্রহণ করেছেন। তাঁরা হয়রত আবৃ হ্রায়রা ও ইবনে ওমর (রা.) এর নিম্নোভ হাদীসকে দলিল হিসেবে পেশ করেন। আল্লাহ তা'আলা হাশরের দিন সমন্ত জমিনকে বাম হাতে এবং আসমানসমূহকে ভান হাতে ধারণ করে বলবেন أَيْنَ الْمُبِلُكُ أَبِنَ الْمُبِلِكُ أَبِنَ الْمُبَارِقِينَ الْمِبْلِكُ أَبِنَ الْمِبْلُونَ أَبِينَا أَبْنَا لَمِبْلُكُ أَبِنَ الْمُبِلِكُ أَبِنَالْمُعَلِّقِينَ الْمُبْلِكُ أَبِنَ الْمُبِلِكُ أَبِنَ الْمُبْلِكُ أَبِنَ الْمُبْلِكُ أَبِنَ الْمُبْلِكُ أَبِنَ الْمُبْلِكُ أَبِنَ الْمُبْلِكُ أَبْنَ الْمُبْلِكُ أَبْنَ الْمُبْلِكُ أَبْنَ الْمُبْلِكُ أَبْنَ الْمُبْلِكُ أَلِينَا لِلْمُلِكِ الْمِنْ أَلْمُ لِلْمُ أَلْمِنْ أَلْمُ أَلِهُ أَلِنَا لِلْمُ أَلْمِنْ أَلْمُ الْمِنْ أَلْمُ عَلَيْكُ أَلِينَا لِلْمُ أَلْمِنْ أَلْمُ لِلْمُ أَلْمُ الْمِنْ أَلْمُ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُعْلِقِينَا لِمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْم

কখন বলা হবে مُرْسَى النَّسَانُ الْبَوْرَ । উল্লিখিত প্রশ্নোতর কখন করা হবে - এ ব্যাপারে যথেষ্ট মতানৈক। রয়েছে। সেইকে নিমে প্রদত্ত হলো-

১. একদল মুক্তাসসিরীনে কেরামের মতে প্রথমবার শিক্ষায় ফুৎকার দিলে সমগ্র সৃষ্টি ধ্বংস হয়ে যাবে। আল্লাহ তা আলার রিশিয়্র ফেরেশতাগণ যেমন— হয়রত জিবরাঈল, হয়রত মীকাঈল, হয়রত ইসরাফীল এমনকি মালাকুল মউত হয়রত আয়রাঈয় (আ.)ও ইন্তেকাল করবেন। আল্লাহ তা আলার একক সন্তা বাতীত আর কিছুই অবশিষ্ট থাকবে না। তখন আল্লাহ তা আলা উপরিউক্ত প্রশ্ন রাখবেন—

এখানে প্রিয়নবী === -এর একটি হাদীস প্রণিধানযোগ্য, বায়হাকী হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন্
যার মর্ম হলো, তিনজন ফেরেশতা বেহুঁশ হবে না তারা হলেন জিবরাঈল, মীকাঈল এবং আয়রাঈল (আ.)। এরপর অর্ন্তার
তা আলা ইরশাদ করেন, যদিও তিনি সবই অবগত তবুও জিজ্ঞাসা করবেন, হে মৃত্যুর ফেরেশতা আর কে অর্বান্ট আছেঃ
মালাকুল মওত বলবেন, হে আল্লাহ। তোমার পবিত্র সন্তা এবং তোমার বাদা জিবরাঈল, মীকাঈল ও মালাকুল মওত। আলাই বলাদ করবেন, মের কৈ বাদি রয়েছেঃ
মালাকুল মওত আরর করবেন, হে আল্লাহ তা আলা! তোমার মহাপবিত্র সত্তা এবং তোমার বাদা জিবরাঈল ও মালাকুল মওত।
আদেশ হবে, জিবরাঈলের রহ কবজ করে নাও। তাবন উক্ত আদেশ কার্যকর হবে। পুনরায় আল্লাহ তা আলা জিজ্ঞাসা করবেন,
এখন কে রয়েছেঃ তখন হব্যতে আয়বাঈল (আ.) বলবেন, তধু তোমার পবিত্র সত্তা এবং মালাকুল মওত। আদেশ ববে, তুমি
এখন কে রয়েছেঃ তখন হ্বযুক্ত আয়বাঈল (আ.) বলবেন, তধু তোমার পবিত্র সত্তা এবং মালাকুল মওত। আদেশ ববে, তুমি
এখন কের রেয়ের মালাকুল মওতের মৃত্যু হবে। আল্লাহ স্বহানুহ ওয়া তা আলা তখন ঘোষণা করবেন, আমিই সর্বপ্রথম সম্প্র
মাধকুলতাতক সৃষ্টি করেছি, পুনরায় আমিই তাদেরকৈ সৃষ্টি করেব, আজ দভকারী, জালিমরা কোথায়ে আজ ক্ষমতা কাহে কিরু
তথন কেউই জবাব দেওয়ার মতো অবশিষ্ট থাকবে না, তখন আল্লাহ তা আলা নিজেই ইরশাদ করবেন—
মিন্তার মান্টার স্থান্টার তা আলারই, যিনি মহা পরাক্রমণালী। — বিচ্মণীরে মাহারী: ১০/২২৫া
(আজ ক্ষমতা) একমাত্র এক অভিতীয় আল্লাহ তা আলারই, যিনি মহা পরাক্রমণালী। — বিচ্মণীরে মাহারী: ১০/২২৫া

২. জুমহুর মুফাসদিরীনে কেরামের মতে, কবর থেকে উঠে এসে মানুষদের হাশরের ময়দানে একত্রিত হওয়ার পর তথা ছিতীয়বার শিষায় ফুৎকার দেওয়ার পর সমগ্র সৃষ্টি পুনরুজ্জীবিত হবে, তখন আল্লাহ তা'আলা উপস্থিত সৃষ্টিকুলের সামনে প্রশ্ন রাথবেন। তাৎক্ষণিক অকপটে সমস্বরে উপস্থিত জনতা ঈমানদার ও কাফের নির্বিশেষে সকলেই জবাব দেবে يلد الرّابط ক্ষিত্র সমানদাররা তো আনন্দের সাথে এ জবাব দেবে। অপরদিকে কাফের বাধ্য নিরুপায় হয়ে দুঃখভার্ত্রাতার মন্ত্র অসহনীয় জ্বালা ক্ষোত বন্ধে ধারণ করে উক্ত জবাব দেবে। এ পরিসরে হযরত আত্মন্ত্রাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্গিত আছে-

عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ (دض) قَالَ يَحْشَرُ النَّاسُ عَلَىٰ ارْضِ بَيْضًا ۚ مِثْلَ الْفِطَّةِ لَمْ يَعْضِ اللَّهُ عَزَّ دَجَلَّ عَلَيْهَا - فَيُؤْمَرُ مُنَادٍ بُشَادِنَ 'لِسَنِ الْسَلَىٰ الْبَرْمُ \* فَتَقُولُ الْعِبَادُ مُؤْمِنُهُمْ وَكَافِرُهُمْ 'لِكُّهِ الْوَاحِدِ الْفَصَّرِدِ" فَيَقُولُ السَّوْدِيُ خَفًا سُرُورًا وَظَلَّمْنًا وَتَقُولُ الْكَافِرُونَ عَسَّا وَافْعِيادًا وَخَصَّوْعًا .

অর্থাৎ ইথরত ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, হাশরের ময়দান হবে রৌপ্যের ন্যায় শুদ্র ও স্বচ্ছ। এর মধ্যে কেউই পাপাচারে লিঙ হয়নি। তখন এক ঘোষক ঘোষণা দিয়ে বলবে, আজকের দিনের কর্তৃত্ব কারণ ঈমানদার ও কাষ্ট্রের সকলেই নির্বিশেষে বলে উঠবে মহাপরাক্রমশালী এক অদ্বিতীয় আল্লাহর। ঈমানদারগণ এটা আনন্দ উল্লাসের সাথে বলবেন আর কাঞ্চেরর বাথা ভারাক্রান্ত মনে বাধ্য হয়ে বলবে। উক্ত দ্বিতীয় মতই অধিকতর গ্রহণযোগ্য। এর কারণ হলো–

ক. ﴿ بَرَمُ الشَّكَرَةِ । 'এব পূর্বে ﴿ بَرَمُ الشَّكَرَةِ ﴾ 'بَرَمُ الشَّكَرَةِ । 'لِمَنِ المُعْلَفُ الْبَرَمُ মোলাকাত ও একত্রিত হওয়ার দিবস আর 'بَرَرُهُ مُمْ بَارِرُونَ ' ধাদিন মানুষ তাদের কবর হতে বের হয়ে আসবে তথা পুনরুখানের দিন। এ দুটি অবস্থা দিতীয় ফুৎকারের পরে সংঘটিত হবে। আর এসবের যেহেড় 'رَسَنِ الْسُلُفُ الْبُومُ ' এব উল্লেখ আনা হয়েছে, সেহেড় এ থেকে প্রকাশ্যত প্রতীয়মান হয় য়ে, আলোচ্য প্রশ্লোন্তরের ঘটনা ও দ্বিতীয় ফুৎকার বা পুনরুখানের পর হাশরের ময়ননে উপস্থিত জনতার সামনে হবে। খ আরুথ তা আলার কোনো কথা কথা করে উদ্দেশ্যথীন হয় না; পরং তার প্রতিটি কপা ও কাজের পিছনে কোনো না কোনো উদ্দেশ্য নিহিত থাকে। অতএব, তার উল্লেখ্য প্রশ্নোন্তর কালে যদি কোনো শ্রোতাই না থাকবে তবে তা অনর্থক ও অপ্রয়োচনীয় খামখেয়ালিপূর্ণ বাক্য বায় বলে মনে হবে। সূতরাং এ অভিমতই বিতদ্ধ হিসেবে গণ্য। পরিপেদে এটাই সিদ্ধ কথা যে, দিতীয় ফুৎকারের পর পুনরুখানের পরে উপরিউক্ত সুয়াল জবাব সংঘটিত হবে। ارَالْكُمُ الْكُمُا الْمُرْاَةِ الْمُرْاَةِ

আরাতের তাফসীর : ইতঃপূর্বে ইরশাদ ছিল, হাশরের মাঠে সর্বসময় কমতা ও একছেন্দ্র কর্তৃত্বের অধিকারী হয়েই যে আল্লাহ সুবহানুছ। পরন্তু কর্তৃত্বের অধিকারী হয়েই যে আল্লাহ তাআলা বাদার সাথে যাক্ষেত্তেই আচরণ কর্বেন তা নয়; বরং প্রতিটি প্রাণকে তদু তার কর্মের প্রতিদান দেবেন। তালো কর্মের প্রতি দান তালো তথা আল্লাহর সম্ভূষ্টি প্রাপ্তি। আর মন্দ্র ও অযাচিত কর্মের প্রতিদানত হবে মন্দ্র তা ভারাবহ পরিপ্তি।

: आलाठा आहात्व करह्मकि निक विरमवहाद श्रीधानत्यागा : فَمَنْ يَتَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ...

ক্ত প্রত্যেককে তার কর্মফল ভোগ করতেই হবে : ইরণাদ হচ্ছে ক্রিক্রিয় ক্রিক্রিয় ক্রিক্রিয় ক্রিক্রিয় করে। "অর্থাৎ কিয়মত দিনে প্রত্যেকেই তার কৃতকর্মের ফল ভোগ করবে। মেদিন কারো প্রতি কোনো প্রকার জুলুম হবে না, হবে না কোনো অবিচার আর অনাচার। কারো নেক আমলের ছওয়াব কম করা হবে না, আর কারো পাপ কার্যের শান্তি অধিক পরিমাণে দেওয়া হবে না। আল্লাহ তা'আলা যেমন ওয়াদা করেছেন ঠিক তেমনিভাবে প্রত্যেককে তার কর্মের বিনিময় দেওয়া হবে। সেদিন ক্ষমতা থাকবে একমাত্র আল্লাহ তা'আলার, আর আল্লাহ তা'আলার ক্ষমতায় জুলুম সম্পূর্ণই অচিতনীয়।

মুলত কমতা নিঃসন্দেহে আজো আল্লাহ তা'আলারই অধিকারে, তবে দুনিয়াতে আল্লাহ জাল্লা শানুহ মানুষকে বাধীন ইন্ধা শক্তি প্রদান করেছেন, মানুষ আল্লাহ তা'আলার খলিফা বা প্রতিনিধি হয়ে ক্ষমতা পরিচালনা করে, কিছু কিয়ামতের দিন নিরস্কুণ ক্ষমতা থাকরে একমাত্র আল্লাহর হাতেই। ইরশাদ হচ্ছে بَيْنَا إِنْ يُظَلِّمُ لِلْمَالِمُ 'আর আমি বান্দানের জন্যে আসৌ জালিম নই।' বকুত আল্লাহ তা'আলা অনত-অসীম দয়াবান, তিনি পারম দয়ালু, তিনি কখনো কারো প্রতি জুলুম করেন না, তিনি এটাও ঘোষণা করেছেন- ক্রমত ক্রমত ক্রমত করিছে।'

- ৰ. যে কোনো কাজের প্রতিফল অনিবার্য: মানুষ ভালো মন্দ যা কিছুই করবে অবশ্যই তাকে তার প্রতিফল তোগ করতে হবে। অন্যত্র ইরশাদ হচ্ছে- "مُصَنَّ بُصْنَالُ مَنْ الْمُسَلِّمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُا مَا الْمُسَيِّدَ" সে যে ভালো কর্ম করবে তার কল্যাণ তোগ করবে, আর যা কিছু মন্দ কর্ম করবে তার শান্তিও ভোগ করবে। আরো ইরশাদ হচ্ছে- "فَصَنَّ بُصْنَالُ ذَرْزُ مُثِّرًا بَرَا اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالِ
  - মোদাকথা হলো, 'যেমন কর্ম তেমন ফল' এটাই এ বিষয়ে ইসলামের মৃল নীতিমালা ও বিধান।
- শ্ মানুষের উপার্জনে সাব্যক্ত করা হয়েছে: মানুষ যদিও তার কাজকর্মের স্রষ্টা নয়। তথাপি সে তার কর্ত্রের ওপার্জনকারী। এটাই আহলুস সূন্রাহ ওয়াল জামাতের আকীদা বা বিশ্বাদ। অন্যভাবে বলা য়য়- কোনো কাজ করা ও না করার ব্যাপারে মানুষের ইচ্ছার স্বাধীনতা রয়েছে। তাল-মন্দ সব কাজেই মানুষ ইচ্ছা করলে তা করতে পারে আবার ইচ্ছা না হলে তা হতে বিরত থাকতে পারে। আর এর উপর বিচার করেই তাকে পুরক্ত করা হবে কিংবা আজাব দেওয়া হবে। মোদাকথা, ক্রেই এবর উপর ভিত্তি করেই মানুষের প্রতিফল নির্ধারণ করা হবে।

- মানুষের কর্মের প্রতিষ্ঠল পান্তির উপযুক্ত স্থান হলো আখেরাত: মানুষের ডালো-মন্দ কর্মের প্রতিষ্ঠল যদিও কম-রেশি বিভিন্নভাবে দুনিয়াতেও দেওয়া হয়ে থাকে তথাপি তার প্রকৃতি প্রতিষ্ঠল প্রাপ্তির উপযুক্ত স্থান হলো আখেরাত। তথুমাত্র আখেরাতেই মানুষ তার কর্মের পরিপূর্ণ নাায় সঙ্গত প্রতিষ্ঠল পেতে পারে। দুনিয়ার এ স্বল্প পরিস্করে মানুষের ডালো কর্মের পরিপূর্ণ প্রতিদান প্রদান করা সম্ভব নয়; যেমনি সম্ভব নয় মন্দ কর্মের যথোচিত শান্তি প্রদান করা।
- খিনি নিট্রুল প্রায়াতাংশের ডাফসীর : ইরশাদ হচ্ছে, আজকের এ দিনে কারো প্রতি কোনো প্রকার জুলুম হবে না, যার যা প্রাপা সতা ও ন্যায় সঙ্গততাবে সে তাই পাবে। আবদ ইবনে হমায়েদে হয়রও আবুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.) -এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, গুনাহ তিন প্রকার ১. যে গুনাহ ক্ষমা করা হবে, ২. যে গুনাহ ক্ষমা করা হবে না ও ৩. যে গুনাহ থেকে কোনো কিছুই ছেড়ে দেওয়া হবে। যে গুনাহ ক্ষমা করা হবে তা হলো এমন গুনাহ যা করার পর বান্দা আল্লাহ তা আলার দরবারে তওবা ইস্তেগ্জার করে। আর যে গুনাহ ক্ষমা করা হবে না তা হলো শিরক। আর যে গুনাহ এউটুকুও ছেড়ে দেওয়া হবে না তা হলো মানুষের পরম্পররের প্রতি পরম্পরের জুলুম। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) এ কথা বলার পর আলোচা আয়াত তেলাওয়াত করেন।

উল্লেখ্য যে, প্রতিফল প্রদানের ব্যাপারে কয়েক প্রকারের জুলুম হতে পারে।

- ১. কেউ পুরস্কার প্রান্তির যোগ্য ও অধিকারী হবে, কিন্তু তাকে তা দেওয়া হবে না।
- ২, যে লোক শান্তি পাওয়ার যোগ্য তাকে শান্তি না দেওয়া।
- ৩, একজন শান্তি পাওয়ার মতো নয়, তথাপি তাকে শান্তি দেওয়া।
- কম মাত্রায় শক্তি পাওয়ার যোগ্য ব্যক্তিকে অধিক শান্তি দেওয়া।
- একজন যতটা পুরস্কার পাওয়ার যোগ্য তাকে তা অপেক্ষা অনেক কম দেওয়।
- ৬. একজনের অপরাধে অন্য জনেকে দোষী সাব্যস্ত করা।

মোদাকথা, এসবের কোনো জুলুমই আল্লাহ করবেন না !

মুসলিম শরীকে সংকলিত একথানি হাদীসে আছে, মহানবী ﷺ আল্লাহ তা আলার মহান বাণীর উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, আল্লাহ তা আলা ইবশাদ করেছেন, হে আমার বান্দাগণ! আমি জুলুম করা আমার উপর হারাম করেছি, আর তোমাদের উপরও জুলুম করা হারাম করে দিয়েছি। অতএব, তোমাদের মধ্য হতে কেউ যেন কারো উপর জুলুম না করে। আরো ইবশাদ করেছেন− হে আমার বান্দাগণ! এ হলো তোমাদের আমাপসমূহ, আমি এ সবরের বিনিময় অবশ্যুই দান করবো। অতএব, যে কল্যাণ লাভ করে সে যেন আল্লাহ তা আলার শোকর আদায় করে। আর যে এতহাতীত অন্য কিছু পায় সে যেন নিজেকেই তিরস্কার করে।

اَفْتَرَبُ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَمَّا فِي غَفْلَة عَرِهِ अम्राजारति । وَاَنْ اللَّهُ سَوِيْعُ الْحِسَابِ الْ मानुस्वर्त निकि তाর হিসাব-নিকাশের সময় নিকটবর্তী হয়েছে, অথচ তারা গাফলতের আবর্তে নিপতিত এবং
বিমুখ। এমনিভাবে الله করা এবং তোমাদের মৃত্যুর পর
পুনর্জীবন দান করা এমার নিকট এক ব্যক্তিকে সৃষ্টি করে তার মৃত্যুর পর পুনর্জীবন দান করার মতোই। কেননা আল্লাহ তা আলার
হুকুষ হওয়ার সাথে সাথেই অনতি বিলয়ে তা কার্যকরী হয়।

আল্লাহ তা'আলা অতি দ্রুততার সাথে হিসাব গ্রহণকারী। হাদীস শরীকে এসেছে হাশরের দিন আল্লাহ তা'আলা দূনিয়ার দিনের অর্ধ দিনের মধ্যেই সমন্ত সৃষ্টির হিসাব-নিকাশ সম্পাদন করে ফেলবেন। হিসাব গ্রহণ করতে আল্লাহ তা'আলার এতটুকুও বিলম্ব হবে না। তিনি জগতের প্রত্যেকটি সৃষ্টজীবকে একই সময় রিজিক দান করেছেন এবং একজনকে রিজিক দান করার বাস্ততায় অপরকে রিজিক দিতে অপারণ হন না। তিনি বিশ্বাজগতের প্রতিটি জিনিসকে যেমন একই সময়ে দেখতে পান, সকল শব্দ একই সময় ভনতে পান, ছোট-বড় সকল বিষয়ে ব্যবস্থাপনা একই সময় করে থাকেন। কোনো একটি জিনিস তার লক্ষাকে এমনভাবে আকৃষ্ট করতে পারে না-যার ফলে তিনি অন্য জিনিসগুলোর প্রতি লক্ষ্য দিতে পারেন না। ঠিক তদ্রুপ প্রত্যেক ব্যক্তির হিসাব একই সময়ে গ্রহণ করবেন। তাঁর আদালতে মামলার ঘটনা পর্যবেশ্বণ ও সেই জন্য সাক্ষ্য প্রমাণ সংগ্রহ কঠিন হওয়ার কারণে বিচারকার্যে কোনোরূপ বিলম্ব হবে না। বিচারপতি সকল ব্যাপারে প্রকৃত ঘটনা সম্পর্কে নিজেই অবহিত, মামলার প্রতিপক্ষ তাঁর সমুখে উপস্থিত এবং ঘটনার স্পষ্ট সাক্ষ্য খুটি-নাটি বিষয়ের বিত্তারিত বিবরণসহ অনিতিবিলহে তাঁর সামনে পেশ করা হয়ে যাবে। কাজেই প্রতিটি মামলার ফ্রমলাণাও মুহুর্তেই সম্পন্ন হয়ে যাবে।

মূলতঃ আল্লাহ তা'আলা তো বিশাল কুদরতের অধিকারী যে, সমগ্র সৃষ্টির হিসাব গ্রহণ করতে তাঁর মূহুর্ত কানেরও প্রয়োজন হয় ন ।

ভিন্ন আল্লাহ তা'আলা এখানে নবী করীমকে ক্রিনির্দিশ দিয়েছেন, কাম্বেরনের বিশেষভাবে এবং সকলকে সাধারণভাবে কিয়মত সম্পর্কে উভি প্রদর্শন করার জন্য । সূতরাং ইরশাদ হয়েছে— "বে হারীব! আপনি তাদেরকে আসন্ন দিন তথা কিয়মতের দিবস সম্পর্কে সতর্ক করে দিন । আল্লাহ তা'আলা কুরআনে মাজীদে বারংবার ঘোষণা করেছেন যে, কিয়মতের দিন তাদের নিকট হতে বিন্দুমাত্র দ্বের নয় । যে কোনো মূহুর্ভেই কিয়মত তাদের সামনে এসে উপস্থিত হতে পারে ।

काशाध वना राताहन "أَنَّى ٱمْرُ ٱللَّهِ فَلاَ تَسْتَغَيّْطِكُونَ" किश्रामण निक्षेत्वीँ रात পড़्ছ এवश वन विनीर्थ रात পড़्ছ । जना अक जाशाख रेतनान राताहन كَاشِيْنَ أَنْ إِنْ اللَّهِ كَاشِيَّهُ اللَّهِ كَاشِيَّةً اللَّهِ كَاشِيَّةً ''किश्रामण निक्षेत्वीँ, आज्ञाद राजीण छ। राज कुछ तकाकाती निहें।"

মোদাকথা, উপরিউক্ত বক্তব্যসমূহ দ্বারা লোকদেরকে সাবধান করে দেওয়া হয়েছে যে, কিয়ামতকে দূরবর্তী মনে করে তারা নির্ত্তীক ও বেপরোয়া হয়ে না পড়ে। সুতরাং আর এক মুহুর্তেও বিলম্ব না করে তারা যেন আত্মসংশোধন করে নেয়।

কেউ কেউ শুনুন্ন এর দ্বারা মৃত্যুর দিনকে বৃঝিয়েছেন। কেননা শুনুন্ন নির্মাণ ছিল তাদের বাতিল উপাসনা আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে তাদের জন্যে সুপারিশ করবে; কিন্তু তাদের একথা সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন। কাচ্চেরদের পক্ষে সুপারিশ করার অধিকার কারোই থাকবে না। কাউকেই এর অনুমতি দেওয়া হবে না। অথচ অনুমতি বোতীত সেদিন কেউ কোনো কথা বলার সাহস পাবে না। আত্তাকেই নিজ নিজ তবিহাৎ নিয়ে চিন্তিত, বিপদয়ান্ত এবং ক্রন্দারত থাকবে। যারা দুনিয়াতে নাফরমানি করে নিজেদের প্রতি চরম জুলুম করে তারা সেদিন সর্বাধিক অসহায় হবে। তাদের কোনো বন্ধুও থাকবে না এবং তাদের কোনো সুপারিশকারীও থাকবে না।

وَلَا سَفِيْعِ يُطَاعُ وَالْمَالِينِ مِنْ حَمِيْمٍ وَلَا سَفِيْعِ يُطَاعُ वाजिनপছ्टित्द দিন এবং তার খবন : উদ্লিখিত আয়াতাংশ দ্বারা মু তাহিলা ও অন্যান্য বাতিলপদ্বিরা ধৃষ্টতা পোষণ করতঃ প্রমাণ করার চেষ্টা করেছে যে, হাশরের দিন জালিম তথা কাফের ও ফাসেক কারো জন্মই কোনো সুপারিশকারী থাকবে না। আর থাকলেও তার সুপারিশ অ্যাহ্য হবে।

পক্ষান্তরে আহলে সুনুত ওয়াল জামাতের আকীদা হলো যে সকল ইমানদার তার বদ আমলের কারণে জাহান্নামী সাব্যন্ত হলে, সে সকল গুনাহগার মু'মিনদের সুপারিশ কবুল করবেন । কুরআন হাদীসের বহু বাণী দ্বারা এ বিষয়টি প্রমাণিত হয়েছে। নিছে নে বাতিলপস্থিদের প্রামাণ্য এ দলিলের দাঁত ভাষা জবাব প্রদান করা হচ্ছে–

- ১. উক্ত আয়াতে وَالنَّـرِّهُ لَطُنَّمَ । ছারা কাফের ও মুশারিকদেরকে বুঝানো হয়েছে। কারণ, অন্যত্র ইরশাদ হছে। وَالنَّـرِّهُ لَطُنَّمَ अর্থাৎ নিঃসন্দেহে শিরক মহা জুলুম। আর মুশারিক ও কাফিরদের পচ্চে এ সুপারিশ গ্রহণযোগ্য হবে না। এ কিয়্রেকেউ কোনো প্রকার হিমত পোষণ করেনি। এর কারণ হলো সুপারিশ গ্রহণযোগ্য হওয়ার জন্যে ঈমানদার হওয়া পূর্বশর্ত।
- ২. আর طَالِعِيْنَ مُعَلِيَّ ﴾ এর অর্থ হবে তাদের জন্য এমন কোনে সুপারিশকারী হবে না যার সুপারিশ মেনে নিতে আল্লাহ তা'আলা বাধ্য হবেন। ইচ্ছা সুপারিশ গ্রহণ করা বা না করা আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছাধীন হবে। আয়াতে وَسِيَانُ وَسِيَانُ وَسِيَانَ का विनदे অপেকাক্ত অধিক বিতদ্ধ বলে মনে হয়।

# : आप्रात्छत जाक्तीत ' وَيَعَلَمُ خَانِينَةَ الْأَعْنِينِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ

কোনো কিছুই আ**ল্লাহ পাকের অজ্ঞা**না লয় : ইরশাদ হচ্ছে– 'ভিনি (আল্লাহ তা'আলা) অবগত রয়েছেন মানুষের গোপন দৃষ্টি এবং তাদর অ**ন্তরের** গোপনতম প্রকোষ্ঠে যে ভাবনার উদয় হয় তিনি তাও অবগত।'

আলোচ্য আয়াতের তাফসীরে মুফাসসিরীনে কেরাম চক্ষুর খেয়ানত বলতে এর চুরিকে বুঝিয়েছেন।

রঙ্গপুল মুক্টাসনিরীন হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় উল্লেখ করেছেন, কোনো ব্যক্তি কারো বাড়িতে গমন করল অথবা অন্য কোথাও কোনো ব্রীলোকের প্রতি দৃষ্টিপাত করল যা তার জন্যে হারাম, যাকে দেখল সে হয়তো তাকে দেখেনি আল্লাহ তা'আলা তা দেখেছেন, গুধু তাই নয়; বরং তখন তার মনে যে বাবনার উদয় হয় সে গোপন বিষয় সম্পর্কেও মহান আল্লাহ জ্ঞাত। মোটকথা পৃথিবীর কোনো কিছুই আল্লাহ তা'আলার অজান্ত সেই।

হষরত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে অন্য এক বর্ণনায় রয়েছে যে, চোখের চোর হলো সে ব্যক্তি যে বহু মানুষের সাথে বসা থাকা অবস্থায় তাদের পাশ দিয়ে যখন কোনো বেগানা (অপরিচিতা গায়রে মাহরাম) রমণী অতিবাহিত হয়, তখন অন্যদের অগোচরে এ মহিলার প্রতি কামভাবের সাথে দৃষ্টি নিক্ষেপ করে।

হষরত ইবনে আব্বাস (রা.) আরো বলেছেন, সে ব্যক্তি হলো চোখের চোর যে বেগানা মহিলার পতি কামডাবের সাথে দৃষ্টি দেয়। আর লোকেরা তা দেখে নিলে দৃষ্টি সরিয়ে নেয়, এমনিভাবে বরংবার করতে থাকে।

আন্থামা মুফতি শফী (র.) স্ব-প্রণীত মা'আরিফুল কুরআন নামক তাফসীর গ্রন্থে উল্লেখ করেন, চক্ষু বা দৃষ্টির ধেয়ানতের অর্থ হলো কোনো ব্যক্তি লোকদের অগোচরে এমন কোনো বক্তুর দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ করে যার প্রতি দৃষ্টি দেওয়া তার জন্য হারাম। যেমন কোনো বেগনা মহিলার প্রতি কামভাবে দৃষ্টি দেওয়া। অতঃপর অন্য কাউকে দেখলে দৃষ্টি ফিরেয়ে নেওয়া। অথবা আড় চোখে। এমনভাবে তাকাবে যে, কেউ দেখে তা বৃঞ্ধতেই পারে না। অথচ আল্লাহর জ্ঞানে ও দৃষ্টিতে এর কোনোটাই গাপন নয়।

বস্তুত আল্লাহ তা আলা বিশ্ব চরাচরের সব কিছুই জ্ঞানেন, সবই তার আয়ন্তে। উন্মে মা'বাদ (র.) থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন প্রিয়নবী 🏯 -কে এ দোয়া করতে তনেছি–

اللَّهُمَّ طَهِّرٌ قَلَيْنَ مِنَ النِّفَاقِ وَعَمَلِنْ مِنَ الرِّبَاءِ وَلِسَانِنْ مِنَ الْكِذَبِ وَعَبْنِنْ مِنَ الْخِبَانَةِ فَإِنَّكَ تَعْلَمُ خِبَانَةَ الْأَعْبُونِ وَمَا تَغْفِي الشَّكُونُ.

'হে আল্লাহ। আমার অন্তরকে মুনাফেকী হতে পবিত্র রাখ এবং আমার আমালকে রিয়া (হিংসা) থেকে এবং আমার রসনাকে মিধ্যাবাদী থেকে এবং আমার চন্দুকে বেয়ানত থেকে, কেননা তুমি চন্দুকেলার খেয়ানতও জ্ঞাত এবং অন্তরসমূহে যেসব ভাবনা গোপন থাকে তাও তুমি জ্ঞাত। বিভাগনীরে আদদুরক্রণ মানসূর-৫/০৮৪]

ভাষাতের ভাষপীর : আলোচা আয়াতে বলা হরেছে কিয়ামত দিবনের একমাত্র নায়ধ্বরাধান হরেছে কিয়ামত দিবনের একমাত্র নায়ধ্বরাধান হরেছে কিয়ামত দিবনের একমাত্র নায়ধ্বরাধান হরেছে কায়ম বিচারক হবেন আল্লাহ তা'আলা, তাঁর সন্থা ব্যতীত অন্য কারো কঙ্কনাও করা যায় না । কেননা সঠিক জান না থাকলে সঠিক বিচার করা যায় না, আর ক্ষমতা না থাকলে সঠিক বিচারের বান্তবায়নও সম্ভব হয় না । আল্লাহ তা'আলা সর্বজ্ঞ, কোনো কিছুই তাঁর অবিদিত নয়; আর তিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী । অতএব, তাঁর বিচার কার্করী হতেও কোনো প্রকার বাধা থাকে না । তাই ইরশাদ হচ্ছে । আনু আনু আনু আলা সঠিকভাবে বিচার কার্য সমাধা করেন । কেননা তিনি মহা জ্ঞানী, সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী । তিনি গোপন ও প্রকাশ্য সব বিষয় সম্পর্ক অবগত আর এ জ্ঞানাই তা'আলা সঠিক ও নির্ভুল, হিকমতপূর্ণ, তাৎপর্য মণ্ডিত । "আল্লাহ তা'আলার স্কুলে কাডেবরা যানেরকে ভাকে তারা কোনো কিছই ফ্যমালা করতে পারে না ।"

অর্থাৎ কাফেররা আল্লাহ তা'আলার স্থলে যাদেরকে ডাকে যেমন— মূর্তি, শর্য়তান প্রভৃতিকে তারা ডাকে, তারা কোনো বিষয়ে ফয়সালা দিতে পারে না। কেননা ফয়সালা করার শক্তিই তাদের মধ্যে নেই। সঠিক ফয়সালা করার জন্য যে ইলম প্রয়োজন তা তাদের নেই এবং ফয়সালা কার্যকর করতে যে শক্তির প্রয়োজন তাও তাদের মধ্যে নেই।

নিশ্রমই আল্লাহ তা'আলা সর্বশ্রোতা, সর্বন্তই। যেহেতু আল্লাহ তা'আলা সর কিছু দেখেন, সর কিছু দোনেন তাই কারো চক্ষুর চুরিও তাঁর অগোচরে থাকে না। এতে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে সেসব লোকের উদ্দেশ্যে যারা আল্লাহ বাতীত অন্য কিছুকে উপাস্য মনে করে এবং ডাকে। আর ডাদের সমালোচনাও হয়েছে এ মর্মে যে, যারা কিছু দেখেও না, পোনেও না এমন জড় পদার্থকে কাফিররা উপাস্য মনে করে, এর চেয়ে বড় নির্বৃদ্ধিতা আর কিছুই হতে পারে না।

সর্বশ্রোতা, সর্বদ্রষ্টা, সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলাকে অমান্য করা এবং তাঁর স্থলে জড় পদার্থকৈ ঠাকুর দেবতা বানিয়ে তার সম্থ্যে মাথা নত করা শুধু যে নির্বৃদ্ধিতা তাই নয়; বরং মানবতার চরম অবমাননা এবং হুড়ান্ত অধঃশতন ।

#### অনুবাদ :

সে ২১. তারা কি জমিনে ভ্রমণ করেনিং তাহলে তো তার أَوَ لَمْ يَسِيْرُوا فِي ٱلْأَرْضُ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيثَنَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ ﴿ كَانُوا كُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَفَيْ قِرَا وَ مِنْكُمْ وَأَثْنَازًا فِسَى الْآرَضْ مِسْنُ مسَصَائِعَ وَقَسُصُوْدٍ فَأَخَذَهُمُ اللُّهُ أَهْلَكُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ مِ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ اللَّهِ مِن وَاقِ عَذَابُهُ.

. ذٰلِكَ بِـاَنَّـهُمْ كَانَتْ تَـنَّاتِيْهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبُبِينَيْتِ بِالْمُعْجِزَاتِ الطَّاهِرَاتِ فَكَفُرُوا فَأَخَذَهُمُ اللُّهُ دِإِنَّهُ قُويٌّ شَدِيْدُ الْعِقَابِ.

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسِني بِأَيْتِنَا وَسُلِّطُنِ مُّيِيِّنِ بَرْهَانِ بَيِّنِ ظَاهِرٍ .

. إلى فعرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُواْ هُوَ سخرٌ كَذَّاتُ.

. فَسَلَمَنَا جُمَا يَحُهُ بِبِالْحَدَّى بِالبَصِّدُقِ مِنْ عِنْدِنَا فَالُوا اقْتُلُوا أَبْنَاءَ الَّذِينَ امْنُوا مَعَهُ وَاسْتَحْبُوا إِسْتَبَقُوا نِسَا مَعُم م وَمَا كُنِدُ الْكَافِرِيْنَ إِلاَّ فِيْ ضَلْلِ هَلاَّكِ.

٢٦. وَقَالَ فِرْعَوْنَ ذَرُونِيُ أَقَتُدُكُ مُوسِنِي لِأنْكُ كَانُوا يَكُفُّونَهُ عَنْ قَتْلِهِ وَلْيَدَعُ رَبَّهُ م لسَمْنَعَهُ مِنِنَى إِنِّى آخَافُ اَنْ يُبَيِّلُ دِيْنَكُمْ منْ عبَادَتِكُمْ إِيَّايَ فَتَتَّبِعُونَهُ.

তাদের পূর্ববর্তীদের পরিণতি দেখতে পেত। তারা শক্তিমন্তার দিক দিয়ে এদের হতে অধিক ছিল - এক त्तरप्रष्ट مِنْكُم -এর স্থলে مِنْكُم तरप्रष्ट अवः अभिरु নিদর্শনাদি স্থাপনের দিক দিয়ে যেমন শিল্প-কারখানা ও প্রাসাদসমূহ। সূতরাং আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে পাকডাও করলেন তাদেরকে ধ্বংস করে দিলেন ত্যদের গুনাহের দরুন। আর তাদেরকে কেউ রক্ষাকারী ছিল না আল্লাহ হতে (অর্থাৎ) আল্লাহর আজাব হতে ।

২২, তা এই যে, তাদের নিকট তাদের রাসলগণ আগমন করতেন সম্পষ্ট প্রমাণাদি নিয়ে প্রকাশ্য মোজেজাসমহ নিয়ে- অতঃপর তারা কৃষ্ণরি করল [তারা অস্বীকার করলা সতরাং আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে কঠিনভাবে পাকডাও করলেন। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলা শক্তিশালী ও কঠোর শান্তিদাতা ।

সুস্পষ্ট প্রমাণ দিয়ে পাঠিয়েছিলাম সুস্পষ্ট ও প্রকাশ্য প্রমাণ **फि**र्य ।

ফেরাউন, হামান ও কার্বনের নিকট- সুতরাং তারা বলল, সে জাদুকর, মিথ্যাবাদী।

২৫. অনন্তর যখন সে হক সহ তাদের নিকট আগমন করল সত্য নিয়ে আমার পক্ষ হতে, তখন তারা বলল, মসা (আ.)-এর উপর যারা ঈমান এনেছে তাদের পুত্র সম্ভানদের হত্যা করে দাও। আর জীবিত রাখো অবশিষ্ট রাখো তাদের কন্যা সম্ভানদেরকে, তবে কাফেরদের ষডযন্ত্র তো ব্যর্থ হবেই ধ্বংস (বিফল)।

২৬. আর ফেরআউন বলল, আমাকে ছেড়ে দাও, আমি মুসা (আ.)-কে খুন করবো - কেননা লোকেরা তাকে মৃসা (আ.)-কে হত্যা করা হতে বারণ করত। সে যেন তার রবকে ডাকে আমার (আক্রমণ) হতে তাকে রক্ষা করার জন্য আমার ভয় হচ্ছে যে, সে তোমার দীনকে পরিবর্তন করে দেবে, তোমাদেরকে আমার ইবাদত হতে ফিরিয়ে নেবে । আর তোমরাও তার অনুসরণ করে বসবে ।

أَوْ أَنْ يُسَّظُهَرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ مِنْ فَتُـل وَغَيْرِهِ وَفِينَ قِرَاءَةٍ أَوْ وَفِي أُخْرَى بِفَتْحِ الْبَاءِ وَالْهُاءِ وَضَهُّ اللَّالِهِ.

শু ১۲۷ ২٩. আর হ্যরত মুসা (আ.) বলনেন – তার জাতিকে লক্ষ্য عُذْتُ بِرَبَىُ وَرَسَّكُمْ مِنْ كُلِّ مُعَكِّبِر لَايُؤْمِنُ بِيَوْم الْحِسَابِ.

অথবা, সে জমিনে ফেতনা-ফ্যাসাদের সৃষ্টি করবে। ইত্যা ইত্যাদির মাধ্যমে। এক কেরাতে 🤈 -এর পরিবর্তে ্র্র্রিহয়েছে ৷ আবার অপর এক কেরাতের -এর ي ७ ، -এর মধ্যে যবর রয়েছে এবং এর মধ্যে পেশ রয়েছে। وَالْفُسَادُ)

করে, তিনি ফেরাউনের ঐ কথা গুনেছিলেন। আমি আশ্রয় গ্রহণ করেছি আমার রবের নিকট যিনি তোমাদেরও রব, প্রত্যেক অহঙ্কারীর (অনিষ্ট) হতে হিসাব-নিকাশের দিনের উপর যার বিশ্বাস নেই।

### তাহকীক ও তারকীব

أَر لَمْ يَسِيرُوا अब्र क्याव कि? উन्निथिक आग्नाठाश्टम वर्शा إِنْ يَسِبُرُوا العَ এর জন্য এসেছে এবং أَوَارُ अयाथि -এর জন্য এসেছে এবং فِي الْأَرْضِ -এর কন্য এসেছে এবং فِي الْأَرْضِ - اِسْتِفْهَامْ , उउरात्क ठाग्न । पूछतार अन्न रहक त्य مُعْطُونُ عَلَيْهِ वेडराहक ठाग्न अपना करत ववर इतरक आठक छमभूरवे "فَبَنْظُرُوا كَبْفُ مَا عَلَيْهِ وَعَارِهُ عَالَمُ अवाविष्ठ कि এवर अवात عَلَيْ عَلَيْهِ अवाविष्ठ कि अवर अवात "أَتُعْدُواْ فِي الْبُبُوتْ وَلَمْ आत عَلَقَ कात وَ अत शूर्त खेरा ताराह ! वाकाि रत वमन كَانَ عَاقبَةُ الَّذْيْنَ كَانُواْ مِنْ قَبِلُهُمْ سَيْسُ وَا فِي أَلِأَرْضُ

-कि? आग्नात्छ "كَبْفَ كَانَ عَاتَبُةُ الَّذِيْنَ الخَ" शान्नात्छ "كَبْفَ كَانَ عَاتَبُةُ الَّذِيْنَ الخَ" वत गरि كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّذِيْنَ كَانُوا مِنْ قَبْلُهُمْ - عَنْ فَاللَّهِ مِنْ قَبْلُهُمْ হয়েছে)। আর أَنْ يُنْ مِنْ فَيْلِهِمْ । আর كَانَ . إِنْم وه - كَانَ राला عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ مِنْ فَيْلِهمْ كَانُواْ هُمْ اَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةٌ وَأَثَارًا" হণ্ডয়ের কারণে مَحَلَّا مَنْصُوبٌ হংলার কারণে مَغَنَّعُولُ १७ - يُنْظُرُواْ व्यत्र प्राया कृष्टि स्वताज ताप्राद्य : अख आग्नाराज كَانُوا كُمْ اَشَدُّ مِنْهُمْ فُوَّةً

- ১. ইবনে আমের শামী (র.) এথানে مُنْكُمُ পড়েছেন।
- ২. জমহর জারীগণ এখানে 🕰 পড়েছেন।
- ं जां आवाजारान विश्वित কেরাত প্রসন্দে : আল্লাহ তা আলার বাণী أَوْ أَنْ يُطْهُرُ " আবাতাংশে विश्वित কেরাত প্রসন্দে : আলাহ তা আলার বাণী أَوْ أَنْ يُطْهُرُ
- ১. ক্ফার ক্রারীগণ ও ইয়াকৃব (র.) ুর্ন পড়েছেন।
- ২. অন্যান্য কারীগণ ুর্ন-এর স্থলে ুর্ দিয়ে পড়েছেন।
- আবার " 📆 -এর মধ্যে দু ধরনের কেরাত রয়েছে।
- ১. জমহুর কারীণণ بَابُ اِفْعَالُ ) হতে পড়েছেন د مع قطم و ما ي يُظْهِر ) হতে পড়েছেন د
- ২. নাফে, ইবনে কাছীর ও আবৃ আমর প্রমুখ কারীগণ ক্রিট্র ও ১ অক্ষরম্বয়ের উপর যবর দিয়ে পড়েছেন :

প্রকাশ থাকে যে, প্রথমোক্ত কেরাত অনুযায়ী যুবর হবে।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

আলোচ্য আয়াতগুলোর সাথে সংশ্লিষ্ট ঘটনা : উল্লিখিত আয়াতসমূহের দ্বারা হযরত মূসা (আ.) ও ফেরাউনের মধ্যকর সংশ্লিষ্ট কাহিনীর প্রতি সংক্ষেপে ইঙ্গিত করা হয়েছে। সূতরাং নিম্নে সংক্ষিপ্তাকারে হযরত মূসা (আ.)-এর কাহিনীর বর্ণনা আলোকপাত করা হলো–

হযরত মূসা (আ.) -এর জন্মগ্রহণকালে মিশরের বাদশা তথা ফেরাউন ছিল ওলীদ ইবনে মুস'আব। হযরত মূসা (আ.)-এর জন্মের পূর্বে দের করেব যার হাতে আপনার সিংহাসনের পতন অনিবার্ব। ফেরাউন তথন বনূ ইসরাঈলের যত পুত্র সন্তান জন্মগ্রহণ করেবে যার হাতে আপনার সিংহাসনের পতন অনিবার্ব। ফেরাউন তথন বনূ ইসরাঈলের যত পুত্র সন্তান জন্মগ্রহণ করে সকলকে হত্যা করার নির্দেশ দেয়। হত্যার ভয়ে জন্মের পর হযরত মূসা (আ.)-এর মা তাঁকে সিন্দুকে তরে নীল নদে তাসিয়ে দেন। সিন্দুক ফেরাউনের প্রাসাদের পার্বে পিয়ে ভিড়ে। ফেরাউনের ব্রী আসিয়া সিন্দুকটি তুলে নেন। নিঃসন্তান আসিয়ার অনুরোধে ফেরাউন শিতটিকে লালনপালনের দায়িত্ব নেয়।

ফেরাউনের ঘরেই হযরত মৃসা (আ.) ধীরে ধীরে যৌবনে পদার্পণ করেন । এ সময়ে এক কিবতীকে হত্যা করতঃ ভয়ে তিনি মিসর ছেড়ে মাদইয়ান চলে যান। তথায় হযরত শোআয়েব (আ.)-এর ঘরে আশ্রুয় পান। হযরত শোআয়েব (আ.)-এর এক কন্যার সাথে তাঁর বিবাহ হয়। দীর্ঘ আট বৎসর তথায় অবস্থানের পর সন্ত্রীক মিসরের উদ্দেশ্যে গমন করেন। পথিমধ্যে তুর পাহাড়ে আল্লাহ তা'আলা তাঁকে নবুয়ত দান করেন। তদীয় তাই হাকনকেও নবুয়ত দান করতঃ তাঁর সহযোগী নির্ধারণ করা হয়।

মিসরে তখন প্রধানত দৃটি সম্প্রদায় ছিল– কিবতী ও বনু ইসরাঈল। ফেরাউন ছিল কিবতী বংশোদ্ভূত। স্বভাবতই সে রাষ্ট্রতন্ত্র কিবতীদের প্রতি ছিল সদয় আর ইসরাঈলীদের প্রতি ছিল ভীষণ বিশ দাঁতের। মিশরে প্রত্যাবর্তন করে হযরত মৃসা (আ.) ফেরাউন ও তার দলবলকে তাওহীদের দাওয়াত দিলেন। তিনি নির্যাতিত বনু ইসরাঈলদেরকে মুক্ত করে দেওয়ার জোর দাবি জ্ঞানান। ফেরাউন যে মুশরিক ছিল তাই নয়; বরং সে নিজেকে 'বড় মা'বুদ' হিসেবে দাবি করে।

ফেরাউন হযরত মূসা (আ.)-এর দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করল। তাঁর নবুয়ত মেনে নেয়নি। চ্যালেঞ্জ ছুঁড়ে দিল যে, তুমি সতা নবী হলে কোনো মোজেজা দেখাও। হযরত মূসা (আ.) লাঠিকে ছেড়ে দিলে তা বিশালকায় অজগর সর্প হয়ে যেত। তাঁর বগলকে মোজেজা হিসেবে পেশ করতেন যা হতে সূর্যের ন্যায় আলো বিচ্ছরিত হতো। এ ঐশ্ব্যরিক ও অলৌকিক কাও দেখে ফেরাউন হযরত মূসা (আ.)-কে জাদুকর আখ্যা দিল। অতঃপর তৎকালের সেরা সন্তর হাজার জাদুকরের সাথে হযরত মূসা (আ.)-এর মোকাবিলা হলো। আল্লাহ প্রদন্ত মোজেজার মোকাবিলায় জাদুকররা পরান্ত হয়ে সবাই ঈমান আনয়ন করল। কিন্তু ফেরাউন ও তার সহযোগীরা তথা মন্ত্রীপরিষদ ঈমান আনল না।

হযরত মূসা (আ.)-এর দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করার কারণে আল্লাহ তা'আলা ফেরাউনীয়দের উপর নানা ধরনের আজাব নাজিদ করেছেন। কোনো আজাব নাজিল হলেই তারা হযরত মূসা (আ.)-এর নিকট ছুটে আসত। বলত যে, আপনি দোয়া করতঃ এ আজাবটি দূর করে দিলে আমরা আপনার প্রতি ঈমান আনবো; কিন্তু হযরত মূসা (আ.)-এর দোয়ার বরকতে আজাব সরে গেনে পুনরায় তারা কৃষ্ণবির প্রতি ফিরে আসত।

হযরত মূসা (আ.)-এর সাথে ফেরাউনীয়দের সংঘাত তীব্র আকার ধারণ করন। ফেরাউন তার সভাসদগণের এক মজলিসে হযরত মূসা (আ.)-কে হত্যা করার ঘোষণা দিল। মজদিসে উপস্থিত এক সদস্য- যে গোপনে হযরত মূসা (আ.)-এর প্রতি দ্বীমান আনরান করেছিল। হযরত মূসা (আ.)-এর পক্ষে ওকালতি করল এবং তাঁকে হত্যা করা হতে ফেরাউনকে নিবৃত্ত করণ। আল্লাহর কঠোর আজাব সম্পর্কে ফেরাউনকৈ তয় দেখাল। এদিকে হযরত মূসা (আ.)ও তাতে কিছুমাত্র জীত হলেন না। তিনি তাঁর দাওয়াতি কাজে অটল রইলেন।

ভবশেষ আল্লাহ তা আলা ফেরাউন ও তার সমর্থকদের ধ্বংস করে দেওয়ার সিদ্ধান্ত নিলেন। গতীর রক্তনীতে হয়রত মূলা (আ.)-কে বন্ ইসরাস্থলদেরকে সঙ্গে নিয়ে মিসর ছেড়ে চলে যাওয়ার জন্য নির্দেশ দেওয়া হলো। হয়রত মূলা (আ.) বন্ ইসরাস্থলদের সঙ্গে করে শেষ রাত্রে মিসর হতে শামের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হলেন। থবর পেয়ে ফেরাউন তার বিশাল বাহিনী নিয়ে হয়রত মূলা (আ.) ও বন্ ইসরাস্থলের পিছু ধাওয়া করল। সামনে নীল-নদ, পেছনে ফেরাউনের বিশাল সুসজ্জিত বাহিনী। বন্ ইসরাস্থলের লোকেরা হততত্ব হয়ে পড়ল। হয়রত মূলা (আ.) তাদেরকে সাস্ত্রনা দিনেন। আল্লাহর আদেশে হয়রত মূলা (আ.) নীল-নদে লাঠি ঘারা আঘাত করনেন। সাথে সাথে বন্ ইসরাস্থলের বারটি গোত্রের জন্য বারটি রান্তা হয়ে গেল। সে রান্তা দিয়ে বন্ ইসরাস্থলের লোকেরা নদী পরে হয়ে গেল। সুযোগ বুঝে ফেরাউন সদলবলে নদী গর্তের রান্তায় পা বাড়াল। কিন্তু মাঝ দরিয়ায় যাওয়ার পর রান্তাটি নদী গর্তে বিলীন হয়ে গেল। ফেরাউন তার সুবিশাল বাহিনীসহ নদী বক্ষে নিমজ্জিত হলো। হয়রত মূলা (আ.) বনু ইসরাস্থলকে নিয়ে শামের পথে যাত্রা করেন।

ভারিতিত আয়াতে আয়াত আয়াত আয়াত আয়াত আয়াত আনা মন্তার কাম্পেরও মুশরিকদেরকে পূর্ববর্তী নবীদের কাওমসমূহের অবস্থা হতে শিক্ষা গ্রহণের প্রতি উৎসাহ প্রদান করেন। তাদের ভয়াবহ পরিণতির ব্যাপারে ধরনদার করেন। তাই মন্তার কাডেমনেরের আসন্ন ভয়াবহ পরিণতির ব্যাপারে সতর্ক করে দেন। রাসূলের উপর ঈমানের আহ্বান জানান। হয়বত আনুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এ আয়াতের ভাফসীরে বলেছেন, মন্তাবাসী যখন প্রিয়নবী ﷺ-কে মিথ্যা জ্ঞান করে ও তাঁকে এবং তাঁর সাহাবীগণের প্রতি অকথা নির্যাভন করে, তখন আলোচ্য আয়াতে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়, আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন— এ কাফেররা কি দেশ-বিদেশ ভ্রমণ করে নাঃ যদি তারা ভ্রমণ করত তবে দেখত যে, ইতঃপূর্বে পৃথিবীতে বহু জাতির আগমন ঘটেছিল। পৃথিবীতে তারা অনেক কীর্তি রেখেছে যা তাদের শ্বরণিকা হিসেবে আজা বিদামান রয়েছে; কিন্তু থখন তাদের নির্কট আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে মনী-রাসূলগণ উপস্থিত হন তখন তাঁরা তাঁদেরকে মিথ্যা জ্ঞান করে, আল্লাহ সুহানুহর অবাধা অক্তজ্ঞ হয়। পরিণামে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে পাকড়াও করেন। নিচিহ্ন করে দেওয়া হয় তাদেরকে, যেমন— আদ, ছাম্দ এবং হ্যরত নৃত্ব (আ.)-এর জাতি প্রতৃতি। যদি মন্তাবাসী সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীকে মিথ্যারোপ করে, তবে তারাও নিকৃতি পাবে না। হে মন্তাবাসী! যদি তোমাদের বর্তমান আচরণ অব্যাহত থাকে, তবে তোমাদের শান্তিও অবধারিত এবং তোমাদের ঋংগত অনিরার্য। কেননা সত্যের বিজয় সুনিন্চিত এবং আল্লাহ তা আলার নবী ও তাঁর সাহাবায়ে কেরামদের প্রাথান্য অবশান্তারী।

আল্লাহ তা'আলার কঠিন-কঠোর শান্তি হতে কে তাদেরকে রক্ষা করতে পারে? তাই তারা রক্ষা পারনি; রক্ষা করলে তথ্যমত্র আল্লাহ তা'আলাই রক্ষা করতে পারতেন, যদি তারা তাঁর নিকট তওবা-ইন্তেগফার করে হান্তির হতো, কিন্তু তারা তা করেনি এবং বক্ষাও পায়নি।

্রিয়নবী ক্রেন । আ আয়াত দুটিতে আরাহ তা আনা তদীয় রাস্ন কে সান্তুনা : অত্র আয়াত দুটিতে আরাহ তা আনা তদীয় রাস্ন ক্রেন করাছেন হ্বরত মূসা (আ.)-এর দাওয়াতি মিশনের বিরোধিতা ও মিথ্যারোপ করাটা। আর এর হোজ ছিল ফ্রেন্টন, হামান ও কারনে। তাদের নিষ্ঠুরতার কথা তুলে ধরে রাস্নুলুরাহ ক্রেন্টন -কে সান্তুনার বাণী শোনান। ইরশাদ হচ্ছে-

'আর নিক্রই আমি আমার নিদর্শনসমূহ ও প্রকাশ্য প্রমাণাদিসর মূসা (আ.)-কে প্রেরণ করেছিলাম ফেরাউন, হামান এবং কারনের নিকট, কিন্তু তারা তাঁকে মিখ্যারোপ করে, তারা বলে এতো এক জানুকর, অত্যন্ত মিখ্যাবাদী।"

অতএব, হে রাসূল। যদি মন্ধার কাফেররা আপনাকে মিথ্যা জ্ঞান করে করুকে এটা কোনো নতুন বিষয় নয়; বরং যারাই এ কাঙ্গের মুশরিকদেরকে সহজ সরল পথের দিকে আহ্বান করেছেন তাদের সকলকেই মিথ্যাজ্ঞান করা হয়েছে। মিতীয়ত যারাই মান্তাই তা আলার প্রেরিত নবী রাসূলগণের সঙ্গে মন্দ আচরণ করেছে তারই ধ্বংস হয়েছে। যেমন ফেরাউন ও তার দলবদ লোহিত সাগেরে নিমজ্জিত হয়ে ধ্বংস হয়েছে, আর কারুনকৈ ভূ-গর্ভে ধসিয়ে দেওয়া হয়।

#### সংক্ষেপে ফেরাউন, কারন এবং হামানের পরিচিতি:

ক্ষেষ্টেন : এটা মিসরের বাদশাহের উপাধি ছিল। আয়াতে বর্ণিত ফেরাউনের প্রকৃত নাম 'রাইয়্যান' (ارْکَنْ)। হযরত ইউসফ (আ.)-এর জ্যানার ফেরাউনের নাম ছিল 'ওলীদ'। হযরত মুসা (আ.)-এর মুগের ফেরাউন নিজেকে দান্তিকতার বশে ও দুনিয়ার মোহে পড়ে নিজের জাতিকে তথা কিবতী সম্প্রদায়; বরং গোটা মিসরে ঘোষণা করেছিল— "كَارْكُمْ الْأَرْعَلْيُ '' "আমি তোমাদের বড় প্রভূ।" পরিশেষে সে সদলবলে নীল নদে ভূবে মারা যায়। বর্তমানে তার লাশ মিসরের পিরামিতে মমি অবস্থায় আছে।

হামান : হামানই সে ফেরাউনের মন্ত্রী ছিল এবং তার কেবিনেটের প্রধান ছিল।

কারুন : কাব্রুন সে আমলের ধনাত্য ব্যক্তি ছিল। এমনকি সে ব্যবসায়ীদের বাদশা ছিল। সে হযরত মূসা (আ.)-এর আব্বানে জাকাত প্রদানের অস্বীকার করে, ফলে হযরত মূসা (আ.)-এর অভিশাপে ভূগর্ভস্থ হয়ে পড়ে। কিয়ামত পর্যন্ত হতে থাকবে।

ভাজানের তরফ থেকে সত্য দীন নিয়ে তাঁর জাতির নিকট উপস্থিত হন, তখন ফেরাউনের পরামর্শ দাতারা বলল যে, হযরত মৃসা (আ.) এখন আত্মাহ তাজানার তরফ থেকে সত্য দীন নিয়ে তাঁর জাতির নিকট উপস্থিত হন, তখন ফেরাউনের পরামর্শ দাতারা বলল যে, হযরত মৃসা (আ.)-এর সঙ্গে যারা এক আত্নাহর প্রতি ঈমান এনেছে তাদের বিরুদ্ধে শান্তিমূলক ব্যবস্থা গ্রহণ করা উচিত, তাদের পুত্র সভানদেরকে হত্যা করা হোক থার তাদের কন্যা সভানদেরকে জীবিত রাখা হোক থেন মেয়েদেরকে পরিচারিকা হিসেবে ব্যবহার করা যায়। ফেরাউন এ পত্মা হব্যত মৃসা (আ.)-এর জন্মের পূর্বেও গ্রহণ করেছিল, যাতে করে হযরত মৃসা (আ.)-কে জন্মের সঙ্গে হত্যা করে হযরত মুসা (আ.)-কে জন্মের সঙ্গে হত্যা করে হয় । ফেরাউন তখন বনী ইসরাঈলদের নকরই হাজার নবজাতককে হত্যা করেছিল। কিন্তু আল্লার হকুম যখন হয় তখন তিনি হয়রত মুসা (আ.)-কে পদান করেন এবং তাঁর হেফাজত করেন। এমনকি জালিম ফেরাউনের বাড়িতে রেখেই তাঁর লালনপালন করেন। তখন ফেরাউনের চক্রান্ত সম্পূর্ণরূপে বার্থ হয়েছিল। আর যখন হয়তে মুসা (আ.) সত্য দীন নিয়ে আগমন করলেন তখন ফেরাউনের তরফ থেকে নতুন করে পুরানো কর্মসূচি গ্রহণ করা হলো যে, বনী ইসরাঈলের পুত্র সভাবদেরকে হত্যা এবং কন্যাদেরকে জীবিত রাখা হোক। এবারের কর্মসূচির কয়েকটি লক্ষ্য হলো–

ক. বনী ইসরাঈলের জনসংখ্যা যাতে হ্রাস পায় এবং তারা কখনো বিদ্রোহী হতে সক্ষম না হয়, খ. এভাবে বনী ইসরাঈলের উপর নির্বাতনের মাধ্যমে তাদের মনোবল তেঙ্গে দেওয়া যায়। গ. বনী ইসরাঈলের মধ্যে যেন এ ধারণা জন্মে যে, হযরত মূসা (আ.)-এর কারণেই আমাদের যত দুঃখ-দুর্নশা, এ ধারণার কারণে বনী ইসরাঈল জাতি হযরত মূসা (আ.)-এর সঙ্গ ত্যাগ করবে, ফলে হযরত মূসা (আ.) দুর্বল অসহায় হয়ে পড়বেন। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা কাফেরদের সমন্ত অপচেচী বার্থ করে দেন। তেরাউন ও তার দলবলের সলিল সমাধি ঘটে এবং হয়রত মূসা (আ.)-এর অনুসারীরা মিসরের রাজত্বের অধিকারী হন, তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হক্ষে কুন্ট হুঁন তাই শুরুতী আয়াতে ইরশাদ হক্ষে কুন্ট শুরুতী আয়াতে ইরশাদ হক্ষে কুন্ট শুরুতী কুন্ট শুরুতী আয়াতে ইরশাদ হক্ষে কুন্ট শুরুতী কুন্ট শুরুতী কুন্ট হুঁন হিন্দু আয়ার কাফেরদের চক্রান্ত বার্থ হবেই।

এতেও প্রিয়নবী — এর জনা রয়েছে সাজুনা, যেভাবে হযরত মুসা (আ.)-এর বিরুদ্ধে ফেরাউনের চক্রান্ত ব্যর্থ হয়েছে। ঠিক তেমনিভাবে প্রিয়নবী — এর বিরুদ্ধে মঞ্চার কাফেরদের চক্রান্তও নস্যাৎ হবে। কেননা কাফেরদের হত্তমন্ত্র বার্থ হয়েই থাকে।
— ভাফসীরে রুক্তন মাত্মানী–২৪/৬২

و اَلْمَاتُ ' এর অর্থ এবং হযরত মূলা (আ.)-কে প্রদন্ত মোজজাসমূহ : مُحَمَّقُ ' ও 'اَلِمَاتُ' د বেমন– দলিল, চিহ্ন, নিদর্শন, মুজিযা, কুরআনে মাজীদের আয়াত ইত্যাদি। এখানে নিদর্শনাদি ও মোজেজাকে বুঝানো হয়েছে। المُعَلَّمُ عَلَيْهُ اللّهِ মূসা (আ.)-কে প্রদন্ত মোজেজাসমূহ: আরাহ তা'আলার একটি চিরাচরিত নীতি হলো তিনি কোনো কণ্ডমের নিকট নবী ও রাসূল পাঠানোর সময় তাকে এমন কতিপয় মোজেজা দান করেন যা উক কণ্ডমের জন্য উপযোগী। তথা যে জাতি যে বিষয়ে সর্বাধিক পারদর্শী হয় সে কণ্ডমের নবীকে সে বিষয়ে ততোধিক পারদর্শী করে প্রেরণ করা হয়। যেহেতু হযরত মূসা (আ.)-এর মূগে মিশরে জাদু বিদ্যা চরম উন্নতি লাভ করেছিল, সেহেতু হযরত মূসা (আ.)-কে এমন মোজেলা প্রদান করা হয়েছে যাতে তিনি সে যুগের সেরা জাদুকরদেরকে পরান্ত করতে সক্ষম হয়েছেন।

আল্লাহ তা'আলা হযরত মৃসা (আ.)-কে নয়টি মোজেজা দান করেছেন। নিমে তার সংক্ষিপ্ত বিরণ দেওয়া হলো।

- লাঠি: কথিভ আছে এটা তিনি তাঁর শ্বতর নবী হয়রত শোআয়েব (আ.) হতে লাভ করেন। তাকে মাটিতে ফেলে দিলে
  আল্লাহর নির্দেশে তা বিশাল অজ্ঞপর সাপে পরিণত হয়ে যেত। আবার হাত দিয়ে ধরলে পুনরায় লাঠি হয়ে যেত।
- উজ্জ্বল হাত : তিনি যখন হাত উপরে উঠাতেন তখন বগল হতে আল্লাহর হকুমে প্রথর আলো বিচ্ছুরিত হতো।
- ৩. তৃষ্ণান : হযরত মূসা (আ.)-এর অভিশাপের কারণে সমগ্র মিসরে ভয়াবহ তৃষ্ণানের সৃষ্টি হয়েছিল :
- দুর্ভিক্ষ: হযরত মৃসা (আ.)-এর বদদোয়ার কারণে মিশরের উপর ভয়াবহ দুর্ভিক্ষ নেমে এসেছিল ।
- ৫. পঙ্গপান : সারা মিশরে পঙ্গপান বিস্তার লাভ করে । তাদের সমস্ত ফসনাদি পঙ্গপালে ধ্বংস করে দিয়েছিল।
- ৬. বেঙে : সারা মিসর বেঙে ভরপুর হয়ে গিয়েছিল। তাদের ঘর-বাড়ি এমনকি খাদ্য-দ্রব্যও বেঙে ভর্তি হয়ে গিয়েছিল।
- ৭. রক্ত : মিসরীয়দের শরীর, খাদ্যদ্রব্য, পানীয় সব কিছু রক্তাক্ত হয়ে পড়েছিল। সর্বত্রই ছিল রক্তের বিরক্তি।
- ৮. উকুন : সমগ্র মিসর একবার উকুনে পরিপূর্ণ হয়ে গিয়েছিল, তাদের খাদ্য-দ্রব্যেও ছিল উকুন আর উকুন। উকুনের অত্যাচারে তারা অতিষ্ট হয়ে পড়েছিল।
- ফল-ফলাদির উৎপাদন কম : হ্যরত মৃসা (আ.)-এর বদদোয়ায় তাদের ফল-ফলাদির উৎপাদন কমে গেল।

প্রকাশ থাকে যে, যথনই কোনো আজাব দেখা দিও ভখন মিসরীয়রা হযরত মূসা (আ.)-এর সরণাপন্ন হতো। হযরত মূসা (আ.)-কে বলত আমাদের জন্য দোয়া করুন যেন আজাবটা অপসারিত হয়, তাহলে আমরা আপনার উপর ঈমান আনয়ন করবো। কিন্তু আজাব সরে যাওয়ার পর পুনরায় তারা কুফরি করত; ঈমান আনত না।

আয়াতের ব্যাখ্যা : আলোচা আয়াতে আন্নাই ইরশাদ করেছেন- ফেরাউন তার পরিবদবর্গকে বলল, তোমরা আমাকে ছেড়ে দাও অর্থাৎ তোমরা আমাকে বাধা দিও না, আমি মুসাকে হত্যা করতে চাই। সে তার প্রতিপালককে ডাকুক, দেখি তার প্রতিপালক কি করতে পারে। মুসাকে আর এমন স্বাধীনতা দেওয়া যায় না, যদি এমন স্বাধীনতা দেওয়া বায় না, যদি এমন স্বাধীনতা কেতে থাকে তবে আমার আশক্ষা হয় যে, সে তোমানের ধর্ম-বিশ্বাসে ফাটল ধরিয়ে দেবে। এ ছাড়া তার অবাধ স্বাধীনতার কারণে সে দেশে অশান্তি সৃষ্টি করবে, আইন শৃঙ্খলা রক্ষা করা তোমাদের পক্ষে সম্বহ হবে না। অতএব, তাকে আর ছড়যন্ত্রের জাল বিত্তার করার সুযোগ দেওয়া যায় না।

ষেরাউনের বর্ণনাভিদ্ধি দারা একথা প্রতীয়মান হয় যে, তার সাদ-পাদরা হযরত মূসা (আ.)-এর মোজেজা দেখে এবং সারগর্ত ভাষণ শ্রবণ করে বেশ প্রভাবান্নিত হয়ে পড়েছিল এবং হযরত মূসা (আ.)-এর বিরুদ্ধে কোনো কার্যক্রম এহণ করলে তাঁর প্রতিপালক তাদের থেকে প্রতিরোধ এহণ করতে পারেন বলে তারা ভয় করছিল।

আস্তামা বগজী (র.) পেখেছেন- ফেরাউন এ কথাটি এজন্য বলেছে যে, তার পরিষদবর্গের কিছু পোক হধরত মুসা (আ.)-কে হত্যা করার ব্যাপারে বাধা দিছিল। কেননা তাদের ধারণা ছিল হধরত মুসা (আ.)-কে হত্যা করা হলে তাদের ধারণ করিবার্য হবে। তারা ফেরাউনকে বলত, আপনি যদি হধরত মুসা (আ.)-কে হত্যা করেন তবে পোকেরা ধারণা করবে যে, আপনি হধরত মুসা (আ.)-এর মোকাবিলা করতে অক্ষম এজন্যে তাকে হত্যা করেছেন। এতে জনমনে আপনার দুর্বলতা প্রকাশ পাবে।

হযরত মুসা (আ.)-কে হত্যা করা হতে কেউ ফেরাউনকে বারণ করে ছিল কি? উপরিউক্ত আলোচনা হতে শাষ্ট প্রমাণিত হয় যে, ফেরাউনকে কেউ হয়রত মুসা (আ.)-কে হত্যা করার ব্যাপারে বারণ করেছে, আসলে প্রকৃত ব্যাপারটি কিঃ এ ব্যাপারে মুফার্সসিরণণের মাঝে ছিমত পরিলক্ষিত হয়।

- ১. একদল মুক্তাসসিরের মতে এ কথাটি বলে ফেরাউন এ ধারণা দিতে চাছিল যে, কিছু লোক তাকে বাধা দিয়েছে বলেই সে হযরত মূসা (আ.)-কে হত্যা করছে না। কেউ যদি বাধা হয়ে না দাঁড়াত, তাহলে সে কবে কোন দিন তাকে শেষ কয়ে ফেলত।
- অন্য একদল মুফাসিরের মতে ফেরাউনের নিকটস্থ অনেকেই তাকে হযরত মুসা (আ.)-কে হত্যা করতে বাধা দিছিল।
  তার নিম্নবর্ণিত কারণসমূহ হতে পারে।
- খ, তারা অন্তরে হযরত মৃসা (আ.)-এর উপর ঈমান এনেছিল। যদিও নানাবিধ কারণে তা প্রকাশ করেছিল না।
- গ. সভা-পরিষদগণ চেয়েছিলেন যে, ফেরাউন হযরত মূসা (আ.)-কে নিয়ে ব্যন্ত থাকুক। আর আমরা এ দিকে আমাদের সুবিধা বানিয়ে নেই।
- ঘ. তাদের ধারণা ছিল হযরত মুসা (আ.) মূলত ফেরাউনের প্রতিঘন্দ্মী হওয়ার যোগ্য নয় এবং তিনি ফেরাউনের কোনো ক্ষতিও করতে পারকেন না।

মূলত আসন ব্যাপার হলো, হযরত মূসা (আ.)-কে হত্যা করা হতে ফেরাউনকে বাইরের কোনো শক্তিই বাধা দিয়ে রাখে নি; বরং তার মনের জীতিই তাকে আল্লাহর রাসূলের গায়ে হাত দিতে বাধা প্রদান করেছে ও তাকে বিরত রেখেছে।

শ্রে, কেরাউন স্বীয় মন্ত্রীসভায় হথরত মুসা (আ.)-কে হত্যার প্রস্তাব উপস্থান করেছে। আর আলোচ্য আয়াতে ইয়েরত মুসা (আ.)-কে হত্যার প্রস্তাব উপস্থান করেছে। আর আলোচ্য আয়াতে ইয়েরত মুসা (আ.)-কে হত্যার করেণ বর্ণনা করা হয়েছে।

ফেরআউন বলছে, যদি আমি হযরত মুসা (আ.)-কে হত্যা না করি তবে তোমরা যে ধর্ম-বিশ্বাসে রয়েছ তাতে সে পরিবর্তন ঘটাবে। অথবা, সে পৃথিবীতে অশান্তির সৃষ্টি করবে। নিজেদের ধর্ম-বিশ্বাস রক্ষাকল্পে দেশ ও জাতির স্বার্থে তাকে হত্যা করা একান্ত জব্দরি।

আল্লামা কান্ধলন্ডী (র.) দেখেছেন, এটি বড়ই বিষয়কর বিষয় যে, বাতিলপদ্থিরা আল্লাহের নবীর হেদায়েতকৈ 'ফ্যাসাদ' অশান্তি বদে আখ্যায়িত করেছে, অথচ আল্লাহর নবীর হেদায়েত মেনে চললে দুনিয়া-আখেরতে উভয় জাহানে শান্তি লাভ করা যায়, শান্তি লাভের একমাত্র পস্থাই হলো বিশ্ব প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করতঃ তাঁর প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করা এবং তাঁর প্রতি রাস্লের পরিপূর্ণ অনুসরণ করা, এটিই শান্তি লাভের পস্থা। কিন্তু যারা পথন্তই, যারা আদর্শহাত, যারা দিশেহারা তাবা শান্তির পথকেই অশান্তি বলে বেড়ায় আর এ অবস্থা তথু সে যুগের ক্ষেরাউনদের নয়; বরং সকল যুগের ফেরাউনদের এ একই চিন্তাখার।

ৰক্তত সুগে যুগে এ সতাই প্ৰমাণিত হয়েছে যে, যখনই এবং যারাই সত্যদীনকে বাধা দিয়েছে তা হয় তাদের অহজারের কারণে অধবা ক্ষমতা হারা হবার আশব্দায়। বদরের যুদ্ধের দিবসে রণান্সনে উমাইয়া ইবনে খালফ আবৃ জেবেলকে এ প্রশুটিই করেছিল যে, তোমার প্রাক্তপাত্র নবুয়তের দাবিদার মুহাম্মন স্পার্কে তোমার অন্তরের কথাটি কিঃ এখানে আমি ব্যতীত আর অন্য ক্ষেত্র নেই, সূত্ররাং তুমি নির্দিধার তোমার অন্তরের কথাটি বলতে পার। তখন আবৃ জেবেল বলেছিল, আমার কোনো সন্দেহ নেই যে, মুহাম্মন স্ক্রা কথাই বলে, তখন উমাইয়া ইবনে খালফ বলল, তবে তা মেনে নিতে বাধা কোখারা? আবৃ জেবেল বলেছিল, মান কোনে নেই তবে আমাদের নেতৃত্ব থাকে কোখারা? এ একই অবস্থাই হয়েছিল ফেবাউনের।

" আয়াজের ব্যাখ্যা : ফেরাউন হযারত মূসা (আ.)-কে হত্যার পরিকল্পনা করছে। আন্তাহর দীনের নায়ীকে ন্তর্জ করে দেওয়ার খৃণ্য প্রচেষ্টায় লিপ্ত। এ কথা হযারত মূসা (আ.) অবগত হন। পরিশেষে নির্তীকচিতে ছার্থ কণ্ঠে যোগণা দেন, "যারা বিচার দিবসে বিশ্বাস স্থাপন করে না এমন সব অহন্ধারী লোক থেকে আমার ও তোমাদের প্রতিপালকের পানাহ চাই।"

আলোচ্য বিষয়টিতে দুটি সমান সমান সম্ভাবনা বিদ্যমান। এদের একটিকে অপরটির উপর প্রাধান্য দেওয়ার কোনো করেণ পাওয়া। তার।

- ১. হয়রত মৃশা (আ.) হয়তো নিজেই তখন দরবারে উপস্থিত ছিলেন। ফেরাউন তাঁর উপস্থিতিতেই তাঁকে হত্যা করার ইক্ষা বাজ করেছিল। আর তিনি তখনই ফেরাউন ও তার দরবারের লোকদেরকে সম্বোধন করে প্রকাশ্যভাবে এ কথাগুলো বলেছেন।
- ২, হয়রত মূসা (আ.)-এর অনুপস্থিতিতেই ফেরাউন তার সরকারের দায়িত্বশীলদের মজলিসে এ ইচ্ছা প্রকাশ করেছিল আর এ কথার খবর পরে তার কর্ণগোচর হয়েছিল। অতঃপর তিনি সঙ্গী-সাধী ও অনুসারীদের সমাবেশে উপরিউক্ত মন্তব্য করেছেন।

উপরোল্লিজিত দৃটি অবস্থার মধ্যে আসল ঘটনার সময় যে অবস্থাই থাকৃক না কেন, হযরত মূসা (আ.)-এর কথাগুলো দ্বারা শাষ্ট বৃথা যায় যে, ফেরাউনের ভয় প্রদর্শনে তার মনে বিন্দুময়ে শক্ষা সঞ্চারিত হয়নি। তিনি আল্লাহর উপর পূর্ণ তরসা করে ফেরআউনের ধমকি তার মুখের উপরই নিক্ষেপ করলেন। কুরআনে মাজীদের যেথানে এ ঘটনা বিবৃত হয়েছে তা হতে স্বতঃই বৃথতে পারা যায় যে, হয়রত মুহাম্মন — এর পক্ষ হতে এ জবাবই দেওয়া হয়েছিল, সেসব জালিমদেরকে যারা বিচার দিনে একবিন্দু ভয় না করে হয়রত মুহাম্মন ক্লে -কে হত্যা করার ষড়যন্তে লিগু হয়েছিল।

উদ্লিখিত আয়াতের শন্ধাবদি হতে অর্জিত ফায়দা : হয়রত মূসা (আ.) যখন অবগত হলেন যে, ফেরাউন তাঁকে হতা। করার পরিকল্পনা করেছে। তখন তিনি দ্বার্থকটে নির্তীক চিত্তে ঘোষণা করলেন ﴿ يَرْمُونُ لَا يَكُونُ مِنْ كُلُّ صَدِّكُمُ مِنْ يَرْمُونُ الْحِمَانِ "আমি প্রত্যেক ঐ অহঙ্কারী যে আখেরাতের প্রতি ঈমান রাখেনা তাঁর নিকট হতে আমার প্রত্র পানাহ এহণ করছি- যিনি তোমানেরও প্রতিপালক।"

হরতে মৃসা (আ.) -এর এ উক্তির শন্ধাবলিতে কতিপয় বিশেষ ফায়িদা নিহিত রয়েছে, নিম্নে আমরা সেগুলোর উপর আলোকপাত কর্মছি।

- আলোচ্যাংশে হযরত মূসা (আ.) এমন দায়িক মানুষ হতে আল্লাহর পানাহ চেয়েছেন, যে বিচার দিনের উপর বিশ্বাস রাখে না
   ভা হতে প্রতীয়মান হয় যে, আমরা যেভাবে জিন শয়তান হতে পানাহ চেয়ে থাকি তেমনি মানুষ শয়তান হতেও আল্লাহর
   পানাহ চাওয়া প্রয়োজন।
- ২. হঘরত মুসা (আ.) ﴿ يَرَكُونُ তোমাদেরও রব বলে তাদেরকে অবহিত করলেন যে, আমার ন্যায় তোমাদেরও উচিত তাঁর দিকট অশ্রের প্রার্থনা করা, তাঁর উপর তরসা করা।

- 8. इयवक पूत्रा (আ.) رَبُ فِرْعَوْنَ ना वरल رَبُ فِرْعَوْنَ (काना आझार ठा'आना छ्यू रफताउँतनदेदै दव मनः वदः प्रकलददे
   वदः
- ৫. হযরত মুসা (আ.) সরাসরি ফেরাউনের অনিষ্ট হতে আশ্রয় না চেয়ে বলছেন-"مِنْ كُلِّ مُسَكِّرِ النخ হতে আল্লাহর নিকট পানাহ চেয়েছেন। তা হতে বুঝা যায় যে, দোয়ার মধ্যে এরূপ পদ্ম অবলহন করাই উচিত।
- ৬. ফেরাউন বলেছিল, 'তোমরা আমাকে ছেড়ে দাও আমি হযরত মূসা (আ.)-কে হত্যা করব।' তার সাথে ঠাট্টাচ্ছলে বলেছিল
  ﴿ اَلْمُ الْمُعَالَى مُعَالِمُ مَا يَعْرَفُهُ عَلَيْهِ (আ.) যেন তার রবকে আহ্বান করে।

জবাবে হয়রত মৃসা (আ.) জানিয়ে দিলেন, আমি তো আমার রবের আশ্রয় গ্রহণ করেছি। তবে জেনে রাখ, তিনি তণু আমারই রব নন; বরং তোমানেরও রব তিনিই। সুতরাং তিনি আজ যেডাবে তোমাকে রাষ্ট্র ক্ষমতা দান করেছেন, ঠিক সেডাবে ইঙ্খা করলে তোমাকে ক্ষমতাচ্যুত করতঃ আমাকেও রাজত্ব ও ক্ষমতা দান করতে পারবেন। প্রকৃতার্থে তাঁরই হাতে রয়েছে সমস্ত কলকাঠি। হ্যরত মৃসা (আ.) ও বনু ইসরাঈলকে ফেরাউনীয়রা যেসব কট্ট লিয়েছে; বিগত আয়াত কটিতে উল্লেখ করা হয়েছে যে, হ্যরত মৃসা (আ.) ও বনু ইসরাঈলকে ফেরাউনীয়রা তিন ধরনের কট্ট দিয়েছে।

- ১, হযরত মুসা (আ.) তাদের নিকট আগমন করার প্রথম পর্যায়েই ফেরাউনীয়রা তাকে মিথ্যাবাদী ও জাদুকর বলে আখ্যা দিল। তাই ইরলাদে বারী – تَغَالُوا سَاحِرُ كُلُّابٌ
- ২. তারা বনৃ ইসরাঈল তথা হযরত মূসা (আ.)-এর সম্প্রানায়ের লোকদের পুরুসন্তানদেরকে হত্যা করেছিল। আর কন্যা সন্তানদেরকে তাদের সেবা করার নিমিন্তে জীবন্ত রেখেছিল। ইরশাদ হল্থে- تَعَالُواْ افْسَلُواْ اَلْمِنْ الْمُنْوَا مُعَنَّمُ الْمُنْوَا مُعَنَّمُ وَالْمُتَعَبُّواْ اَسَاءَ هُمُّ الْمُنْاَ وَمُ
- ত, তারা হয়রত মুসা (আ.)-কে হত্যা করার ষড়য়য়ে লিও হয়েছিল। তারা হয়রত মুসা (আ.)-কে হত্যা করার মাধ্যমে বীয়
  বৈরশাসনকে সুদৃঢ় করতে চেয়েছিল।

٨٠. وَقَالَ رَجُلُ مُنْفِينُ مِنَ الْإِفِرْعُونَ قِبْلُ هُوَ الْبِنْ عَمِهِ عَنَ قَبْلُ هُوَ الْبِنْ عَمِهِ عَلَى اللّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ مِالْبَيْنُنِ اللّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ مِالْبَيْنُنِ اللّهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ مِالْبَيْنُنِ بِالْمُعْجِزَاتِ الطَّاهِرَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَوَانْ يُسُكُ كَاذِبًا فَعَلْمُ وَلَا يُسُلِكُ مَنْ وَيَكُمْ وَوَانْ يُسُكُ صَادِقًا يُصِينُكُمْ بَعْضُ الّذِي يَعِدُكُمْ وَمِنْ يَكُلُ مَنْ الْفِي يَعِدُكُمْ وَيِهِ مِنْ الْغَيْنَ يَعِدُكُمْ وَيِهِ مِنْ الْعُمْدَ لَا يَعْدِينَ مَنْ أَنْ اللّهُ لَا يَعْدِينَ مَنْ الْفَيْدَى مَنْ الْعُمْدَينَ وَمِنْ لَكُمْ وَيَهِ مَنْ الْفَيْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْفَيْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَالِينَا لِمَالِينَ اللّهُ لَا يَعْلِمُ لَهُمْ الْعُلُولِ عَلَيْ اللّهُ لَا يَعْلَى الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَا الْعِمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَالِكُولَى الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَا الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مَا الْعُمْدَى مُنْ الْعُمْدَى مَا الْعِمْدَى مَا الْعُمْدَى مَا الْعُمْدِينَ الْعُمْدَى الْعُمْدِينَ مَا الْعَلَى الْعُمْدَى مَا الْعُمْدَى مَنْ الْعُمْدَى مُنْ الْعُمْدَى مَا الْعِلْمُ لِلْعُمْدَى مَا الْعِلْمُ لِينَا لِلْعُلْمِ لِلْعُمْدِينَ الْعُمْدَى مِنْ الْعُمْدَى مُنْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُمْدَى الْعُمْدِينَ الْعُلْمُ الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُلْمُ الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدِيلُ الْعُلْمُ الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدِي الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُمْدَى الْعُم

٢٩. ينقوم لَكُمُ السلكُ الْبَوَمَ ظَاهِرِينَ غَلِيدِينَ غَلِيدِينَ غَلِيدِينَ غَلِيدِينَ عَلَيْهِ الْمُعَلَّدُ فِي الْأَرْضِ أَرْضَ مِصْرَ فَعَنْ لَتُمُ يَعْتَصُرُنَا مِنْ بَكَاسِ اللّهِ عَذَايِهِ إِنْ فَتَعَلَّتُمْ أَوْلِينَا مُ إِنْ جَاءَتَ عالَى لاَ نَاصِرَ لَنَا قَالَ فِي عَلَيْ نَاصِرَ لَنَا قَالَ فِي عَلَيْ نَا أَلِينَا مَا أَرْضَ أَيْ أَي مَا أَلِينَدَ بِهِ عَلَى نَا شِينَ وَهُو عَلَيْ نَا فَسِينَ وَهُو قَلْتَ لَكُمْ إِلّا مَا أَرْضَ لَيْ عَلَى نَا فَسِينَ وَهُو قَلْتَ لَكُمْ اللهِ عِلَى نَا فَسِينَ وَهُو قَلْتَ الْمُؤْلِقَ السَّمِينَ لَا الرَّشَادِ طَرِينَ الصَّوابِ.

#### অনুবাদ :

১৮ আর ফেরআউনের সম্প্রদায়ের এক ম'মিন ব্যক্তি বলল, কথিত আছে তিনি ফেরাউনের চাচাত ভাই-নিজের ঈমানকে গোপন রেখে: তোমরা কি এক ব্যক্তিকে এ জন্য হত্যা করবে যে, এখানে 👸 শব্দটি ্র্য [কারণ বুঝানো]-এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। সে বলৈ, আমার রব আল্লাহ অথচ সে ভোমাদের নিকট সম্পষ্ট প্রমাণাদি সহ এসেছে- অর্থাৎ প্রকাশ্য মোজেজাসমূহ সহ তোমাদের প্রভুর নিকট হতে, আর যদি সে মিথ্যাবাদী হয় তাহলে তার মিথ্যা তার উপরই পতিত হবে অর্থাৎ তার মিথ্যার ক্ষতি তাকেই বহন করতে হবে ৷ পক্ষান্তরে যদি সে সত্যবাদী হয়, তাহলে সে যার প্রতিশ্রুতি দিচ্ছে তার একাংশ তোমাদের ভোগ করতে হবে অর্থাৎ যে আজাবের ভয় দেখাচ্ছে তার ——— অংশবিশেষ শীঘ্ৰই এসে পডবে। আল্লাহ তা'আলা সীমালজ্বন- কারীকে হেদায়েত দান করেন না-মশরিককে এবং মিথ্যাবাদীকে মিথ্যা অপবাদ দানকারীকে।

২৯. হে আমার জাতি! আজ তোমাদের রাজতু, তোমরা জ্যী- বিজয়ী এটা ঠি হালা হয়েছে জ্যমিনে মিশরের জ্যমিনে মৃতরাং কে আমাদেরকে আব্রাহর আজাব হতে রক্ষা করবে, আরাহর শান্তি হতে, যদি তোমরা তাঁর বন্ধুদেরকে হত্যা কর যদি তা আমাদের উপর এসে পড়ে অর্থাং তখন আমাদের কোনো সাহায্যকারী থাকবে না। ক্ষেরাউন বলল, যা কিছু আমি বুঝছি তাই তোমাদের নিকট পেশ করছি। অর্থাং আমি নিজের ব্যাপারে যে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছি; তোমাদেরকে তথ্ব সে পরামর্শই দিন্ধি। আর তা হলো হয়রত মৃসা (আ.)-কে হত্যা করা। আর সে পথই আমি তোমাদেরকে দেখান্ধি যা সত্য ও সঠিক। অর্থাং সঠিক পথ।

### তাহকীক ও তারকীব

رُجُرٌ उৎপূर्ववर्धे ' وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبِينَاتِ" - अत्र भररक्ष है 'ताव कि? উद्घिषिण जाग्राणः। ' وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبِينَاتِ ' بَكُرٌ अप्रकृत राज وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبِينَاتِ ' अर्थार कात्रां' بَعْدُ مُنْصُوبُ ' उरुग्रात कात्रां' عَالُ ب

عَلَمُ अवगित महाह देवात कि? 'ظَاهِرِيْنَ भनि - نَظُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্ত্যা করার সংকল্প ব্যক্ত করেছিল, সে সভায় স্বীয় ঈমান গোপন করে উপস্থিত ছিল ফেরাউন থে পরামর্শ সভায় হযরত মৃদা (আ.)-কে হত্যা করার সংকল্প ব্যক্ত করেছিল, সে সভায় স্বীয় ঈমান গোপন করে উপস্থিত ছিল ফেরাউন গোত্রীয় এক মুখিন কিবতী। সে ফেরাউন ও তার দলবলকে উপদেশ দিয়েছিল যে, তোমরা কি এমন লোককে হত্যা করতে চাও, যে বলে আমার প্রতিপালক কেবল এক আল্লাহ তা'আলা, যিনি তোমাকে সৃষ্টি করেছেন, লালন-পালন করেছেন। তাঁর তরফ থেকে সে অনেক মোজেজা অনেক দলিল প্রমাণসহ উপস্থিত হয়েছে। সে আল্লাহ তা'আলার রাস্ল হওয়ার দাবি করে। স্বীয় নব্যুতের পক্ষে মোজেজাসমূহ দেখাছে। আর প্রমাণ পেশকারীর বিরোধিতা করা, আর এ বিরোধিতা এমন পর্যায়ের যে, তাকে হত্যা করার পরিকল্পনা করা হবে– এছএব, তা কোনো প্রকারেই বৈধতা পাবে না।

কেরাউনের বংশের ঈমানদার ব্যক্তিটি কে? হযরত মূসা (আ.) ও ফেরাউনের মধ্যকার সংঘাতের বর্ণনা করতে গিয়ে ফিরাউন ও তার অনুসারীদের সাথে এমন এক ব্যক্তির দীর্ঘ সংলাপের আলোচনা করা হয়েছে যে ফেরাউনের বংশের এবং তার পরামর্শ সভার পদস্থ সদস্য ছিল। আর হযরত মূসা (আ.)-এর মোজেজা দেখে ঈমান গ্রহণ করেছিল। কিন্তু কৌশলগত কারণে তথনো পর্যন্ত নিজের ঈমানকে গোপন রেখেছিল। উপরিউক্ত সংলাপের সময় অনিবার্যভাবে তার ঈমানের ঘোষণা হয়ে গিয়েছে।

হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) আরো বলেছেন, ফেরাউনের বংশে এ এক ব্যক্তিই ঈমানদার ছিল এবং ফেরাউনের প্রী হযরত 'আসিয়া' দিতীয় ঈমানদার ছিলে। তৃতীয় ব্যক্তি হলো সে যে হযরত মুসা (আ.)-কে তাঁর হত্যার স্কৃযন্ত্রের ব্যাপারে অবহিত করে ছিল। ফেরাউনের বংশে এ তিন জনই মুখিন ছিলে।

কোনো কোনো মুক্টাসসির উল্লেখ করেছেন যে, তার নাম হাবীবে নাজ্জার, কিন্তু এ মতটি সঠিক নয়; বরং হাবীব হলো সে ব্যক্তির নাম যার আপোচনা সুরা ইয়াসীনে করা হয়েছে।

- এ ব্যক্তির নামের ব্যাপারে মুফাসসিরীনে কেরাম বহু মতামত পেশ করেছেন : তা নিমে উল্লেখ করা হলো-
- ১, হ্যরত ইবনে ইসহাক (র.) বলেন, তার নাম ছিল খাবুর।

हेत. ठाकविदा जालालाहेल (०.स च्**ड**) ८२ (व)

- কোনো তত্ত্ত্তানী বলেছেন, এ ব্যক্তি বনী ইসরাঈলী ছিল, তার নাম ছিল জাকাইল। হযরত আন্দুরাহ ইবনে আপান (রা.)
  এবং অধিকাংশ ওলামায়ে কেরাম এ মতই পোষণ করতেন।
- ৩. কেউ কেউ বলেছেন, তার নাম ্র্রার্কে (শাম আন)। সুহাইলী (র.) বলেছেন যে, এটাই অধিকতর বিভদ্ধ অভিনত।
- ৪. কারো কারো মতে, তার নাম ﴿ وَرَسِّلُ किल, ইমাম ছা লাবী (র.) ইবনে আব্বাস (রা.) হতে এ মতটিই বর্গনা করেছেন। একখানা হাদীসে নবী করীম ক্রিছেন। একজন হলেন হাবীবে নাজ্ঞার, যার উল্লেখ সুরা ইয়াসীনে রয়েছে। ভিতীয় হলো الْرَبْرُعَيْنُ আলে ফিরআউন্-এর মু'মিন ব্যক্তি এবং তৃতীয়জন হলেন হযরত আবৃ বকর (রা.)। আর আবৃ বকর তাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। -[কুরতুবী]

ইন্দ্ৰান্ত পৃষ্ঠীত ফায়দা : আল্লাহর বাণী হিন্দ্ৰ হতে জানা যায় যে, কেউ যদি লোকদের সামনে স্বীয় স্থান প্রকাশ না করে অন্তরে দৃঢ়বিশ্বাস রাখে, তবে সে ঈমাননার হিসেবে গণ্য হবে। কিন্তু কুরআন ও হাদীদের সুস্পট বাণীসমূহ হতে এটা প্রমাণিত হয় যে, ঈমান গ্রহণযোগ্য হওয়ার জন্য ওধু অন্তরের বিশ্বাসই যথেষ্ট নয়; ববং মৌথিক স্বীকৃতির প্রয়োজন রয়েছে। যতক্ষণ পর্যন্ত না মূখে স্বীকার করবে, ঈমানদার হতে পরবে না। অবশ্য মৌথিক স্বীকৃতির জন্য জনসমক্ষে ঘোষণা করে দেওয়ার প্রয়োজন নেই। তথু যতক্ষণ পর্যন্ত লোকেরা তার ঈমান সম্পর্কে অবহিত হতে না পারবে ততক্ষণ পর্যন্ত তার সাথে মুসলিমের ন্যায় আচরণ করতে পারবে না।

नवी कबीम — - ক के দেওয়ার সময় কে কান্দেরদেরকে বলেছিল। এন তিপর অকথা নির্বাতন তরু করেছিল তখন হয়রত আবৃ বকর (রা.) তাদেরকে উদ্দেশ্য করে অনুরূপ উক্তি করেছিলেন। সূতরাং তিনি বলেছিলেন হাম্ম বুখারী ও মুসলিম (র.) হয়রত ওরওয়াহ ইবনে আমার প্রস্তু" বলার কারণে তোমরা কি একজন লোকের প্রাণ নাশ করবে। ইমাম বুখারী ও মুসলিম (র.) হয়রত ওরওয়াহ ইবনে জোবায়ের (র.) হতে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেছেন, আমি হয়রত আবুরাহ ইবনে আমর ইবনুল আস (রা.)-কে জিজ্ঞাসা করেছিলাম যে, আপনি আমাকে বলুন, মন্ধার কান্দেররা প্রিয় নবী — এর সাথে সর্বাধিক মন্দ্র আচরণ কোনটি করেছিলঃ হয়রত আবুরাহ (রা.) বললেন, একদা রাসুল কাবা শরীফ প্রাঙ্গনে সালাতে রত ছিলেন। এমন সময় ওকবা ইবনে আর্ মুর্যীত রাসুল — এর দিকে অগ্রসর হলো। সে রাসুল — এর চানরটি তার গর্দান মোবারকে পেটিয়ে নিল এবং সজ্জোরে টানতে লাগল এতে তার দম বন্ধ হওয়ার উপক্রম হলো, ঠিক এমন সময় হয়রত আবু বকর (রা.) আগমন করলেন এবং সজ্জোরে ওকবা ইবনে আরী মুয়ীতকে গর্দান ধরে হস্তুর — এর কাছ থেকে সরিয়ে দিয়ে বলেন, ট্রাম্ম টিটিটি (তামরা কি এমন এক ব্যক্তিকে হত্যা করছ, যিনি বলেন, আমার প্রতিপালক এক আল্লাহ তা আলাই।)

হয়রত আলী ও আসমা বিনতে আবৃ বকর (রা.) হতে অনুরূপ হাদীস বর্ণিত হয়েছে। কিন্তু এ ঘটনা বর্ণনা করার পর হয়রত আলী (রা.) অনেক্ষণ ক্রন্মন করেন, তার অশ্রুতে দাড়িওলো তিকে যায়। এরপর বললেন, আমি তোমাদেরকে শপথ দিয়ে জিঞ্জাসা করছি ফেরাউনের বংশের ঐ ব্যক্তি উত্তম ছিলঃ না আবৃ বকরঃ সব লোক নীরব ছিল। তখন হয়রত আলী (রা.) বললেন, তোমরা স্করাব কেন দিছু নাঃ আল্লাহর শপথ! হয়রত আবৃ বকর (রা.)-এর একটি ঘণ্টা ফেরাউনের বংশীয় মু'মিনের সারা জীবনের থেকে উত্তম কেননা, সে তো তার সমান গোপন রেখেছিল, হয়রত আবৃ বকর (রা.) তার ঈমানের কথা ঘোষণা করে ছিলেন।

–(তাফসীরে মাযহারী ১০/২২৩)

- ১. এর্মন সব উদ্ভিল দলিল ও প্রমাণ, যা হতে প্রমাণিত হয় যে, তাঁর প্রদর্ত শিক্ষা পুরোপুরি নির্ভুল ও সতা।
- ২. এমন সব সুস্পষ্ট চিহ্ন ও নিদর্শনাদি যা অকাট্যভাবে প্রমাণ করে যে, তিনি আল্লাহর পক্ষ হতে নির্দেশপ্রাপ্ত ও নিয়োগপ্রাপ্ত :
- ১. জীবনের সমস্যা ও ব্যাপারাদি সম্পর্কে এমন সুম্পষ্ট হেদায়েত যা দেখে প্রত্যেক সৃষ্ক ও সঠিক জ্ঞানের অধিকারী মানুষ বৃকতে পারে যে, কোনো মিখ্যাবাদী ও স্বার্থপর মানুষ এরুপ্ পরিত্র শিক্ষা পেশ করতে পারে না :

وَانْ يَكُ كَاوْبًا ..... كَدُابًا وَ আমাতের ব্যাখ্যা : আলোচাাংশের হযরত মৃসা (আ.)-এর পক্ষ সমর্থনকারী ফেরাইন বংশীয় তথা কিবতী ইমানদার লোকটি হযরত মৃসা (আ.)-কে হত্যার প্রস্তাবের প্রতিবাদ করতে গিয়ে অত্যন্ত কৌশলপূর্ণ বক্তং পেশ করেছেন।সে বলেছে যে, হযরত মৃসা (আ.) যদি মিথ্যাবাদী হয়ে থাকে তা হলে তাতে তোমাদের ক্ষতি কিং তার মিথ্যার বোঝা সে নিজেই বহন করবে।

এমন সুষ্পষ্ট নিদর্শনসমূহ পাওয়া স্বত্বেও ভোমরা যদি তাকে মিথ্যাবাদী মনে কর তবে তাকে তার অবস্থার উপর হেড়ে দেওয়াই তোমাদের উচিত হবে। কেননা সম্ভাবনা রয়েছে যে, তিনি সত্যবাদীও হতে পারেন। তা হলে তার উপর হস্তক্ষেপ করে তোমবা আল্লাহর আজাবে নিমজ্জিত হয়ে পড়বে। সুতরাং তোমরা যদি তাকে মিথ্যাবাদীও মনে কর কবুও তাকে নিয়ে এত ব্যস্ত ইৎমার কারণ নেই। কেননা তিনি যদি আল্লাহ তা'আলার নামে মিথ্যা অপবাদ দিয়ে থাকেন, তা হলে আল্লাহ তা'আলা নিতেই তাকে সামলাবেন। প্রায় এ ধরনের কথাই ফেরাউনকে লক্ষ্য করে ইতিপূর্বে হয়রত মুসা (আ.) বলেছেন–

(اَلدُّخَالُ) وَأَن لَمْ تُوْمِنُوا لِـ فَاعْمَزِلُونِ (الدُّخَالُ) (الدُّخَالُ कामात अवि क्रमान ना जानल जामात जनश्राहर (ور फाल जा)

লক্ষাণীয় যে, ফেরাউনী সমাজের এ মুমিন ব্যক্তি কথার শুরুতেই হযরত মৃসা (আ.)-এর প্রতি তার ঈমান আনার কথা শাইতাবে ব্যক্ত করে নি; বরং শুরুতে দে এমনভাবে কথা বলছিল যে, মনে হাছিল সেও ফেরাউনী আদর্শের একজন লোক এবং নিছক নিজ জ্ঞাতির কল্যাণ সাধনের উদ্দেশ্যেই সে এরূপ কথা বলছে। কিন্তু ফেরাউন ও তার দরবারী যখন কিছুতেই হেদায়েতের পথে ফিরে আসছিল না, তখন পরিশেষে সে তার ঈমানের গোপন রহস্য উন্মোচন করে দিল। তার বক্তবের পরবর্তী অংশে বিষয়টি আরো শাই হয়েছে।

निःসদেহে আল্লাহ তা আলা সীমালজ্ঞনকারী ও মিথ্যাবাদীকৈ হেদায়েতের কল্যাণ দান করেন না।

আলোচ্য ব্যাখ্যাংশ দুটি অর্থ বহন করছে-

- ১. তোমরা যদি হযরত মুসা (আ.)-এর প্রাণ-প্রদীপ নির্বাপিত করতে উদ্যত হও এবং তাঁর উপর মিথ্যা অভিযোগ আরোপ করে
  নিজেদের অসৎ পরিকল্পনা বান্তবায়ন কর। তা হলে মনে রেখো, আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে কখনই সাফল্যের পথ
  দেখাবেন না।
- ২. একই ব্যক্তির চরিত্রে ন্যায়বাদিতার ন্যায় ভালো গুণ এবং মিধ্যা কথা ও মিথ্যা অপবাদের ন্যায় বারাপ গুণ একত্রিত হতে পারে না। তোমরা সুস্পষ্টরূপে দেখতে পাল্ক যে, হয়রত মুসা (আ.) এক অতীব পবিত্র চরিত্র ও পূর্ণ মাত্রায় মহান নৈতিকতা সম্পন্ন ব্যক্তি। এরূপ অবস্থায় এক দিকে তিনি আল্লাহর নাম নিয়ে মিধ্যা নবয়য়তের দাবি করার মতো মিথ্যুক হবেন, আর অপরদিকে আল্লাহ তাঁকে এক উচ্চমানের সুমহান চরিত্র বৈশিষ্ট্য দান করবেন, এমন কথা তোমাদের মন মগজে স্থান পেল কি ভাবে।

وَانْ يُكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كِنْبُهُ

উচ্চ হতে প্রতীয়মান হয় যে, তার মিখ্যার ক্ষতি তথু তার সাথে সীমাবদ্ধ। অন্যের দিকে তা সংক্রামিত হবে না। এ ব্যাপারে তোমার বন্ধনার কিব। হয়বত মুসা (আ.)-কে হত্যার প্রতাবের প্রতিবাদ করতে গিয়ে উক্ত মুমিন ব্যক্তিটি বলেছেন যে.

যাদি হয়বত মুসা (আ.) মিখ্যাবাদী হয়ে থাকেন তা হলে এর প্রতিফল তাকেই তোগ করতে হবে। তা হতে বুঝা যায় যে, পাপীর পাপের প্রতিফল কেবল সে-ই তোগ করে থাকে অন্যদের প্রতি তা প্রসারিত হয় না।

এ ব্যাপারে আমাদের বন্ধব্য হতে। উক্ত উজিটি আল্লাহর বাণী- 'لَا تَرَدُّ وَارْزَهُ وَالْمَالَّمُ وَالْمَامِينَ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِّمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَلِيعِيلُوا وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِم

এর মর্মকথা হলো, হয়রত মূসা (আ.) নরুয়তের দাবি করছেন, এ ব্যাপারে যদি তিনি মিথ্যাবাদী হয়ে থাকেন, আর ব্যাপারটি এরপে হয় যে, আল্লাহ তা'আলা তাকে নবী করে প্রাঠান নি অথচ তিনি বলে বেড়াচ্ছেন যে, আল্লাহ তাকে নবী করে প্রেরণ করেছেন। তা হলে তার শান্তি বিধান করার জন্য আল্লাহই যথেষ্ট। তোমরা তাকে সমর্থন না করলেও হতো। কেননা, সে এমন প্রত্যাপশালী নয় যে, তোমাদের উপর তা চালিয়ে দিতে পারবে– আর না সে এরপ কোনো ভূমিকা এইণ করেছে। সূতরাং তাকে হত্যা করার জন্য তোমাদের এত ব্যতিবস্ত হওয়ার কি প্রয়োজন।

উড় মু'মিন ব্যক্তির كُمُ لِكُنُّ النَّمِ ना বলে مُصِيَّكُم كُلُّ الْذِيِّ النِّ वनात कातण कि? উজ মু'মিন ব্যক্তিই ফেরাউন কর্তৃক হযরত মুসা (আ.)-কে হতার পরিকল্পনার কথা খনে তান প্রতিবাদ করতে যেয়ে এক পর্যায়ে বলেছেন– আর হযরত মুসা (আ.) যদি নর্যাজ্যে দাবিতে সত্যবাদীই হয়ে থাকেন তা হলে তিনি তোমাদের ব্যাপারে আজাবের যেই প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন তার কিয়দংশ অবশাই এসে শভ্বে।

#### মুফাসসিরীনে কেরাম এর বিভিন্ন জবাব দিয়েছেন:

- э. আলোচাংশে উক্ত মুমিন ব্যক্তির উক্তি بُمْسِيَكُمْ بَمْشَى اللَّذِي بَعِدُكُمْ এর অর্থ হলো হয়রত মুসা (আ.)-এর নবুয়তের দাবি যদি সত্য হয় আর তোমরা তার বিরোধিতা করতে থাক তবে অবশাই তোমাদেরকে কিছু না কিছু শান্তি ভোগ করতেই হবে। আজাব হতে নিঙ্কৃতির কোনো পথই নেই। তবে মোদাকথা, হযরত মুসা (আ.)-এর আনুগত্য না করে তাকে হত্যা করার পরিকল্পনাই যদি বাস্তবায়ন করার উদ্যোগ নেওয়া হয় তা হলে আল্লাহর আজাব যে অনিবার্য হয়ে পড়বে তা বুঝিয়ে দেওয়াই আলোচ্য উক্তির মূল উদ্দেশ্য।
- ২, হযরত মুসা (আ.) ফেরাউন ও তার সমর্থক মুশরিকদেরকে দুপ্রকার আজাবের ভয় দেখিয়েছিলেন। এক প্রকার দুনিয়ার আজাব এবং অপর প্রকার হলো আবেরাতের আজাব। এখানে উক্ত মুমিন লোকটি مُنْ এর ঘারা প্রতিশ্রুত আজাবের আংশিক আজাব তথা দুনিয়ার আজাবের দিকে ইঙ্গিত করেছেন। জালালাইনের গ্রন্থকার আরামা জালাল্দীন মহন্নী (র.) وَمَنْ الْمُحْدَابُ الْمُحِلَّ এর ঘারা এর তাফ্সীর করে এদিকেই ইশারা করেছেন। কেননা দুনিয়ার আজাবকে الْمُحَدَّابُ الْمُحِلِّ वना হয়ে থাকে।
- ৩. আবু ওবাইদ নাহবিদ বলেছেন (ع. مُكُلّ मंमि कााना कााना সময় كُلّ এর অর্থে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। যেমন– লবিদের নিম্নোক্ত প্রোকটি مُكْثَن শব্দটিতে غُمْثُن এর অর্থে হয়েছে–

### تَرَاكَ أَمِلْنَهُ إِذَا لَمْ أَرْضَهَا \* أَوْ يَرْتَبِطُ بَعْضُ النَّفُوسِ حَسَّامِهَا

আরাতে উদ্দিষ্ট ব্যক্তিকে অপ্রকাশ্য রাখার কারণ : উক্ত আয়াতাংশে মুমিন ব্যক্তিটি বনেছেন, নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা আর্লা সীমালজ্ঞনকারী ও মিথাবাদীকে হেদায়েত করেন না । এখানে তিনি সীমালজ্ঞনকারী ও মিথাবাদী তা ইচ্ছাকৃতভাবেই সনাক্ত করেন নি ।

এর কারণ হলো, মূলত এর দ্বারা তো তিনি ফেরাউনকেই বৃথিয়েছেন। অথচ বক্তবাটি এমনভাবে উপস্থাপন করেছেন যে, ফেরাউন ভেবেছে এর দ্বারা তিনি হযরত মূসা (আ.)-কেই বৃথিয়েছেন। আর প্রকাশ্যভাবে তখন ফেরাউনকে ঐরূপ বিশেষণে আখ্যায়িত করলে তিনি চিহ্নিত হয়ে যেতেন। কাজেই الْهُمِّةُ তথা অপ্রকাশ্যভাবে উল্লেখ করেছেন। মূলত ফেরাউনই সীমালজনকারী ও প্রভুত্বের দাবিতে মিথ্যাবাদী হওয়ার কারণে আল্লাহর হেদায়েত হতে বঞ্জিত রইল।

ে আন্নাতের প্রথমাংশের তাফ্সীরে আল্লাম জালালুদীন মহন্তী।
(র্ছ) উল্লেখ করেছেন নির্দ্দিন করিই কুলি করিছেন নির্দ্দিন করিছেন নির্দ্দিন করিছেন নির্দ্দিন করিছেন নির্দ্দিন করিছেন নির্দ্দিন করিছের করেছেন নির্দ্দিন করিছেন করেছেন করিছেন করিছেন করিছেন করিছ

ডেরাউনের উক্ত জবাব হতে অনুমান করা যায় যে, তার দরবারে এ প্রতাবশালী ও পদাধিকারী আন্তরিকভাবে মুমিন হরে গিরেছে। অথচ সে এখনো পর্মন্ত টেরই পায়নি। এ কারণে সে উক্ত ব্যক্তির কথা তনে কোনোরংপ অসমুষ্টি প্রকাশ করে নি। অবশ্য সে এ কথা প্রকাশ করে দিয়েছে যে, তার অভিমত জেনে নেওয়ার পরও সে নিজের মৃত পরিবর্তনে সম্মত নয়।

٣٠. وَقَالَ الَّذِيُّ أَمَنَ لِقَوْمِ إِنِّنَّ آخَانُ عَلَيْكُمْ مِّشْلَ يَوْمِ الْاَحْزَابِ أَيْ يَوْمَ حِزْبٍ بَعْدَ حِزْبٍ.

٣١. مِثْلُ دَابِ قَوْم نُوْجٍ وَّعَادٍ وَّنُكُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِثْلَ بَدَلُ مِنْ مِثْلَ قَبْلَهُ أَيْ مِثْلُ جَزَاءِ عَادَةِ مَنْ كَفَر قَبلُكُمْ مِنْ تَعْذِيبُهِمْ فِي الدُّنيا وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ .

٣٢. وَيِنْ قَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمُ التَّنَادِ بِحَذْنِ النِّيَاءِ وَإِثْبَاتِهَا أَيْ يَنُومَ الْقِيلُمَةِ يَكُفُرُ فِيهِ نِدَاءُ اصْحَابِ الْجَنَّةِ اصْحَابَ النَّارِ بِالْعَكْسِ وَالنِّدَاءُ بِالسَّعَادَةِ لِآهْلِهَا وَالشُّقَاوَةِ لِأَهْلِهَا وَغَيْرِ ذَٰلِكَ.

٣٣. يَوْمُ تُولُونَ مُدْبِرِيْنَ عِنْ مُوْقِفِ الْحِسَابِ ِ اِلَى النَّادِ مَالَكُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ عَذَابِهِ مِنْ عَاصِمٍ ، مَانِع وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ .

٣٤. وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُلُوسُفُ مِنْ قَبْلُ أَى قَبْلُ و ما ي وَهُوَ يُوسُفُ بِنُ يَعَفُوبَ فِي قَوْلِ عُيِّرٌ إِلَى زَمَانِ مُوسَىٰ أَوْ يُوسُكُ بَنِ إِبْرَاهِيْمَ ابْنِ يُوسُفَ بِنِ يَعْقُوبَ فِي قَوْلِ بِالْبُيِّلْتِ بِالْمُعْجِزَاتِ الظَّاهِرَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مَسمًّا جَا مَكُمْ بِهِ مَ

অনুবাদ :

৩০. আর যে লোকটি ঈমান এর্নেছিল সে বলল হে আমাণ জাতি! নিঃসন্দেহে আমি তোমাদের ব্যাপারে পর্ববর্তী জাতিসমূহের আজাবের দিনের অনুরূপ দুর্দিনের আশক্ষ করছি। অর্থাৎ এক জাতির দিনের পর মারেক জাতির দি

৩১. নৃহ, আদ, সামুদ জাতি এবং তাদের পরবর্তীদের <u>ক্ষেত্রে যেমন ঘটেছিল;</u> অত্র আয়াতের ﷺ শব্দটি शूर्तीक जाग्रात्वत بَدُّل इत्हार्त्त مِثْل इत्हार्त्त प्रतीक তোমাদের পূর্ববতী কাফেরদেরকে দুনিয়াতে আজাব প্রদানের যে চিবাচবিত বীতি চলে এসেছে তার ন্যায়-আর আল্লাহ তা'আলা বান্দাদের উপর জুলুম করার ইচ্ছা পোষণ করেন না।

৩২. আর হে আমার জাতি! নিশ্চয় আমি তোমাদের ব্যাপারে আশক্কা করি কিয়ামত দিবসের। الْكُنْدَاد -এর শেষে , সহ এবং তা পরিহার করে উভর্যভাবে পড়া যায় : يَوْمُ التَّنَادِ -এর অর্থ- কিয়ামত দিবস । সেদিন জানাতিরা জাহানামিদেরকে এবং জাহানামিরা জান্রাতিকে খব বেশি ডাকডাকি করবে। সৌভাগ্যশালীদেরকে সৌভাগ্যের ব্যাপারে এবং দুর্ভাগাদেরকে দুর্ভাগা হিসেবে আহ্বান করা হবে ইত্যাদি :

৩৩. যেদিন ভোমরা পষ্ঠ প্রদর্শন করে পলায়ন করবে হিসাব, নিকাশের স্থান হতে জানামের দিকে। তোমাদের জন্য থাকবে না আল্লাহ হতে- অর্থাৎ আল্লাহর আজাব হতে কোনো রক্ষাকারী বিপদ প্রতিহতকারী। আল্লাহ যাকে গোমরাহ করেন তাকে হেদায়েতকারী কেউ নেই।

৩৪. ইতঃপূর্বে তোমাদের নিকট হযরত ইউসুফ (আ.) এসেছিলেন- অর্থাৎ, হযরত মৃসা (আ.)-এর পূর্ব। আর তিনি ছিলেন হ্যরত ইয়াকুব (আ)-এর পুত্র হযরত ইউসুফ (আ.)। একদল মুফাসসিরদের মতে তিনি হ্যরত মুসা (আ.)-এর যুগ পর্যন্ত জীবিত ছিলেন : অথবা অন্য এক দলের মতে তিনি হলেন হয়রত ইউসুফ ইবনে ইবরাহীম ইবনে ইউসুফ ইবনে ইয়াকুব (আ.)। সুস্পষ্ট নিদর্শনাদিস্হ - অর্থাৎ প্রকাশ্য মোর্জেজাসমূহ নিয়ে - কিন্তু তিনি যা নিয়ে এসেছিলেন তার ব্যাপারে তোমরা সর্বদাই সন্দেহ পোষণ করতে অবশেষে যখন তিনি মৃত্যুবরণ করলেন। তখন তোমরা বললে - কোনো প্রমাণ ছাড়াই

ज्लाल काल केर्या है। مَلَكُ كُلْتُكُمْ مِنْ غَيْرٍ بُرُهَانٍ. www.eelm.weebly.com

كُنْ يَبْعَثُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ دَسُنُولًا ﴿ اَى فَكُنْ تَزَالُواْ كَافِرِينَ بِيُوسُفَ وَفَيْرِهِ كَذَٰلِكَ آَىٰ مِثْلُ إضْلَالِكُمْ بُضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفُ مُشْرِكُ مُشْرِكُ مُرْنَابُ شَاكُ فِينْمَا شَهِدَتْ بِهِ الْبَيِئَكُ . তার পরে আল্লাহ আর কাউকে রাসুল করে পাঠারেন না।
অর্থাৎ সুতরাং তোমরা হযরত ইউসুফ (আ.) ও
অন্যান্যদের সকলকেই অস্বীকার করতে থাকলে।
এভাবে অর্থাৎ যেভাবে ভোমাদেরকে গোমরাহ করেছেন
আল্লাহ তা আলা গোমরাহ করে গাকেন সীমালজ্ঞনকারীকে
মুশরিককে সন্দেহকারীকে সুস্পষ্ট দলিল ঘারা প্রমাণিত
বিষয়ে যে সন্দেহ পোষণ করে থাকে।

### তাহকীক ও তারকীব

مَكُلُّ مَنْصُوْب वाक्रारणिक भराक्ष हैंबाव कि? "يُومُ النَّنَادِ" वाक्रारणिक मुंकादान يُومُ النَّنَادِ عَنْ مُنْصُوْبِ क्रांत्व الْخَاتُ क्रांत्व "كَنْمُ النَّنَادِ" क्रांत्व الْخَاتُ क्रांत्र الْخَاتُ क्रांत्व ا

चथवा এটা পূर्ववजी اخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَاب क लित مِنْعُول بِه दासाइ। मृल वाकाि दरव عَذَاب كَمْ عَلَيْكُمْ عَذَاب عَلَيْكُمْ عَذَاب عَلَيْكُمْ عَذَاب عَلَيْكُمْ النَّسَادِ يَرُم النَّسَادِ عَرْم النَّسَادِ عَرْم النَّسَادِ عَرْم النَّسَادِ عَلَيْكُ عَرْم النَّسَادِ عَلَيْكُ عَرْم النَّسَادِ عَلَيْكُ عَل

- هم بَنَ اللّٰهُ مِنَ اللّٰهُ مِنَ اللّٰهُ مِنَ اللّٰهُ مِنَ اللّٰهُ مِنَ عَلَابٍ اللّٰهِ مَنَ عَلَابٍ اللّٰهِ مَنَ عَلَابٍ اللّٰهِ عَالِمَ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلْمَ عَلَى اللّٰهُ عَلَّا عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَّا عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَ

े वाकाशस्त्रत विजित्न क्वांच श्रमत : "يَرَمُ التَّنَادِ" - अत्र मर्रा जिनिः क्वांच तराहरू। يَرَمُ التَّنَادِ

- ১. হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.), যাহ্হাক ও ইকরামাহ প্রমুখ কারীগগণ رُمَيَارِ এর ي অক্ষরে তাশদীদ যোগে পড়েছেন।
- ২. হয়রত হাসান, ইয়াকৃব, ইবনে কাসীর ও মুজাহিদ (র.) প্রমুখ ক্রীগণ النَّنَاوِ এর শেষে ८ অক্ষরকে বলবৎ রেখে يَرُمُ النَّنَاوِ अफ़्डिल ।
- ৩. অন্যান্য কারীগণ ১ কে তাখফীফ করতঃ এর শেষভাগ হতে ১ -কে হযফ করে التَّنَادِ পড়েছেন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আরাভেষরের ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াভহরে ফেরাউনের পরামর্শ পরিষদের সদস্য সে মূমিন ব্যক্তি আরো প্রিয়ে বলন, হে জাভি! পৃথিবীতে সকল যুগেই দৃত হত্যা করাকে অমার্জনীয় অপরাধ বলে গণ্য করা হত্যে, তোমরা আল্লাহ সুবহানুহর দৃততে হত্যা করার পরিকল্পনা ব্যক্তি অমতাবস্থায় তোমানের পরিণাম যে কত ভয়াবহ হতে পারে তা সহজেই অনুধানে যোগ্য । যদি তোমানেরক ধ্বংস করা হয় তবে তা হবে তোমানের অন্যায় অনাচারের অবশান্ধাবী পরিণতি। ইযরত নৃহ (আ.)-এর জাতি আদ এবং ছামৃদ জাতি এবং তোমানের পর হয়রত লৃত (আ.)-এর জাতি পরিশেষে নমকনরা আল্লাহ তাআলার বিরোধিতা করেছে তথনই তাদের প্রতি আজাব এসেছে, তাই আল্লাহ তাআলা তানের প্রতি জুলুম করেন নি। যদি কোনো অপরাধ ব্যতীত কাউকে শান্তি দেওয়া হয় অথবা কোনো জালিমকে শান্তি না দিয়ে ছেড়ে দেওয়া হয় কিংবা কোনো ব্যক্তির নেক আমলের ছওয়াব কম দেওয়া হয় বা কোনো অপরাধীকে তার অপরাধের চেয়ে অধিক শান্তি দেওয়া হয় তবে তাকে জুলুম বলা হয়। আল্লাহ তাআলা কোনো জাবেই বাশার প্রতি জুলুম করেন না।

WWW.Eelm. Weebly.com

বছৰচনের শব্দ দ্বারা কিসের প্রতি ইপিত করা হয়েছে? : মহান আল্লাহ ফেরাউনের পরামর্শ সভার ঈমানদার ব্যক্তিও কথার উদ্ধৃতি দিতে গিয়ে বলেছেন - وَكَالُ اللَّهِي آمَنَ يُغَرِّم إِنْكَ أَخَاتُ عَلَيْكُمْ مُتِنْلُ مِنْ الْأَخْرَابِ क्रियानमात ব্যক্তিটি বলন, আমি আশব্দ করছি যে, পূর্ববর্তী জাতিসমূহের ন্যায় তোমাদের তাগোও দুর্দিন নেমে আসবে।

মোদাকথা, اَلْاَحْزَابُ -এর দ্বারা বিভিন্ন নবী ও রাসূলগণের বিদ্রোহী জাতিসমূহের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

وَمَا اللّٰهُ يُرِينُو ظُلْمًا لِلْمِيَارِ । খারা মু'ভাষিদা সম্ভ্রদায় কিসের উপর দলিদ পেশ করেছেন? : আরাহ তা'আলা ইরণাদ করেছেন - مَنَا اللّٰهُ يُرِينُو ظُلْمًا كُلُوبَارِهُ অধাৎ আরাহ সূবহানুহ বাশাদের উপর জুলুম করার ইচ্ছা পোষণ করেন না। মোটকথা, আরাহ তা'আলা বাশাদের উপর এমনকি তাঁর কোনো সৃষ্টির উপরই জুলুম করেন না।

মু 'তাবিলার দলিল : যেহেডু আল্রাহ তা'আলা বান্দাদের উপর জুলুম করেন না সেহেডু ডিনি বান্দাদের সকল কাজ-কর্মের স্রষ্টা হতে পারেন না। কেননা উদাহরণস্বরূপ কুফর ও অন্যান্য মন্দ কাজের স্রষ্টা যদি তিনি হন তা হলে সে জন্য বান্দাদেরকে শান্তি দেওয়া জুলুম হবে। অথচ তিনি তো জুলুম করেন না। কাজেই তিনি সেগুলোর স্রষ্টা নন।

দ্বিতীয়তঃ সংকর্মশীলদেরকে ছণ্ডয়াব প্রদান করা এবং দুরুর্মকারীদেরকে আজাব দেওয়া আল্লাহ ডা'আলার উপর ওয়াজিব। তিনি এটার ব্যতিক্রম করতে পারেন না। কেননা না হয় এটা ইনসাফের পরিপদ্থি ও জুলুম হবে। অথচ আল্লাহ তা'আলা তো জুলুম করেন না।

তারা আরো বিশ্বাস রাখে যে, আল্লাহ তা'আলা যদিও জুলুম করেন না তথাপি তিনি জুলুম করার ক্ষমতা রাখেন। নতুবা তা বর্জনের কারণে তিনি প্রশংসার পাত্র হতে পারতেন না।

আরাতের ব্যাখ্যা : কেয়ামত দিবসে হিসাব-নিকাশের জন্যে প্রত্যেকটি মানুষের ডাক পড়বে, প্রত্যেককে আল্লাহ তা আলার দরবারে হাজির হতে হবে এবং জীবনের প্রতিটি কর্মকাণ্ডের জন্যে জবারদিহি করতে হবে। ঈমান ও নেক আমল থাকলে পুরস্কার তথা চিরসুখ ও শান্তির কেন্দ্র জান্নাত লাভ হবে। পক্ষান্তরে ঈমান না থাকলে চিরশান্তি ও চির দুঃবের কেন্দ্র নেজখ অবধারিত হবে। জান্নাতিরাঃ জান্নাতে প্রবেশের পর এবং দোজখীরা দোজখে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর প্রত্যেককে ডাক দিয়ে বলা হবে, হে বেহেশতের অধিবাসীরা তোমরা চিরদিন বেহেশতে থাকবে, কর্মনো বেহেশতের সুখ-শান্তি হতে তোমাদেরকে বঞ্জিত করা হবে না, আর দোজখবাসীদেরকে বলা হবে, হে দোজখবাসীরা! তোমরা চিরদিন দোজবে থাকবে, তোমাদের মৃত্যু নেই এবং দোজখ থেকে কখনো ছাড়া পাবে না

न्यत अर्थ এবং কেয়ামত দিবসকে يُرَمُ النَّسَاءِ वनात कात्रन النَّسَاءِ नक्ष अर्थ এবং কেয়ামত দিবসকে يُرَمُ النَّسَاءِ वनात कात्रन النَّسَاءِ उपकि कर्त करा। वात्र प्रें अर्थ करा। वात्र प्रोधे विकास करा। किया निवसक النَّسَاءِ وَالْمَا الْمَسْاءِ وَالْمَا الْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمَا الْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُعْمِينِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُعْمِينَ وَالْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُعْمِينِ وَالْمُسْاءِ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعْمِي وَالْمُعُمِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعْمِي وَالْمُعِلَّ وَالْمُعِلَّ وَالْمُع

সুতরাং সর্বপ্রথম শিকায় ফুৎকার হবে। যার ঘারা মৃতরা জীবিত হয়ে যাবে। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন يَرْمَ بُسُنُو سَالِمَ بُسُنَادِ سِنَ مُكَانٍ تَرِيْبُ بِدُمَ يَسَسُعُونَ السَّسِيَّمَ بَالْمُوَنَّ عَلَيْهِ السَّسِيَّمَ بَالْمُوَنَّ بَالْمُوَنَّ بَالْمُونَ بَرِيْبُ بِدُمَ يَسَسُعُونَ السَّسِيَّمَ بَالْمُونَّ بَالْمُونَ بَالْمُؤْنَ بَالْمُونَ بَالْمُونَ بَالْمُونَ بَالْمُونَ بَالْمُونِ السَّلِيَّةِ بِالْمُؤْنِ السَّلِيَّةِ بِالْمُؤْنِ السَّلِيَّةِ بِالْمُؤْنِ مِنْ الْمُسْتِمِّةُ بِالْمُؤْنِ مِنْ مُنْ الْمُسْتِمِينَ بَالْمُؤْنِ مُنْ الْمُسْتِمِينَ بِينَا الْمُسْتِمِينَ السَّلِينَ الْمُسْتِمِينَ السَّلِينَ الْمُسْتِمِينَ السَّلِينَ مِنْ الْمُسْتِمِينَ السَّلِينَ الْمُسْتِمِينَ السَّلِينَ مُنْ الْمُسْتِمِينَ السَّتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِ اللْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينِ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِينَ الْمُسْتِمِينَ الْمُسْتِينَ الْمُسْتِينَ الْمُسْتِينَ الْمُسْتِينِ الْمُسْتِينَ الْمُسْتِينِ الْمُسْتِينِ الْمُسْتِينِ الْمُسْتِينِ الْمُسْتِينَ الْمُسْ সর্বশেষ আওয়াজ হবে হিসাব নিকাশের জন্য । আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন - يَثُومُ نَدُعُو كُلُّ اَنَاسٍ بِالْمَامِهُ আমি প্রতিটি মানুষকে তার ইমাম (নেতা)-এর সাথে ডাকব।

আবার জান্নাতিরা জাহান্নামিদেরকে এবং জাহান্নামিরা জান্নাতিদেরকে ডাকাডাকি করবে। সুতরাং সূরায়ে আ'রাফে আরাফে আজান ইরশাদ করেছেন- "وَنَادَى أَضَحَابُ النَّارِ الخ"। করেছেন করেছেন "وَنَادَى أَضَحَابُ الْأَعْرَافِ الخ"। করেছেন অজ্ঞান করবে। আজ্ঞান করবে। "نَا أَضَحَابُ النَّبِيَّةِ الخ"। করেছেনতবাসীণণ আজ্ঞান করবে।

পরিশেষে মৃত্যুকে দুম্বার আকৃতিতে জবাই করার সময় একটি আওয়াজ হবে। যেমন হাদীস শরীকে এসেছে- بَ اَصَلَ النَّارِ خُلُودُ لاَ مُوكُ "হে জান্নাতিরা চিরদিন জান্নাতে অবস্থান কর, আর মৃত্যু হবে না এবং হে জাহান্লামিরা চিরদিন জাহান্নামে পড়ে থাক, আর তোমাদের মৃত্যু হবে না।

হয়রত আপুরাহ ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত আছে, নবী করীম 🏥 ইরশাদ করেছেন, কেয়ামতের দিন এক ঘোষণাকারী ঘোষণা দেবে— "হে আল্লাহন্রোহীরা তোমরা দথায়মান হও।" এর দ্বারা তাকদীর অস্বীকারকারীদেরকে সম্বোধন করা হবে। এর পর জান্নতিরা জাহান্নামিদেরকে এবং জাহান্নামিরা জান্নাতিদেরকে আর আ'রাফের অধিবাসীরা উভয় দলকে আহবান করে শীয় বক্তব্য পেশ করবে। এর প্রত্যেক সৌভাগ্যশালী ও দুর্ভাগার নাম ও পিতার নাম উল্লেখ করে তাদের ফলাফল ঘোষণা করা হবে। যেমন— বলা হবে, অমুকের পুত্র অমুক সৌভাগ্যশালী ও কৃতকার্য হবে। এর পর আর দুর্ভাগ্য হওয়ার আশব্ধা নেই। অমুকের পুত্র অমুক দুর্ভাগা ও অকৃতকার্য হয়েছে। এখন আর তার সৌভাগ্যের কোনো সম্ভাবনা নেই। —[মাযহারী]

হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, আমল ওজন করার পর সৌতাগ্য ও হততাগ্য হওয়ার ঘোষণা দেওয়া হবে।

-[মুসনাদে বায্যার ও বায়হাকী]

হয়রত আবৃ হাজ্জে আ'রাজ (রা.) হতে বর্ণিত তিনি নিজে নিজেকে লক্ষ্য করে বলতেন, হে আ'রাজ কেয়ামতের দিন আহ্বান করে বলা হবে— হে অমুক প্রকারের গুনাহকারী দাঁড়াও ওখন তুমি তাদের সাথে দাঁড়াবে। আবার ঘোষণা করা হবে, অমুক প্রেণির গুনাহগার দাঁড়াও, তখন তুমি তাদের সাথে দাঁড়াবে। পুনরায় ঘোষণা করা হবে, অমুক প্রকারের গুনাহকারী দাঁড়াও, তখনা তুমি দাঁড়াবে। আর আমার তো মনে হয় প্রত্যেক প্রকারের গুনাহণারদের ই'লানের সময়ই তোমাকে তাদের সারিতে দাঁড়াতে হবে। কেননা, তুমি সব ধরনের অপরাধেই জড়িত হয়েছ। —[মুম্বেরী]

অবশ্য শাহ ওয়ালীউল্লাহ (র.) বলেছেন যে, এখানে "بَرُمُ النَّبُارِ -এর দারা সেই দিনকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে যেদিন ফেরাউন ও তার সমর্থকদের উপর আল্লাহর আজাব আপতিত হবে। অর্থাৎ তোমানের উপর এমন বিপদের দিন ঘনিভূত হবে যখন তোমরা সাহায্যের জন্য একে অপরকে ডাকাডাকি করবে। কিন্তু তা কোনো কাজেই লাগবে না। লোহিত সাগরে ডুবার সময় ফেরাউন ও তদীয় জাতির এ পরিপতিই হয়েছিল।

হযরত ইসরাফীল (আ.) কতবার সিঙ্গায় ফুৎকার দেবেন? হযরত আবৃ স্থরাররা (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, কেয়ামতের জন্য তিনবার সিঙ্গায় ফুৎকার দেওয়া হবে।

- ك. يَنْخُدُ الْغَرْيُ তথা ভর-ভীতির ফুৎকার : এ ফুৎকারের কারণে সমস্ত মাধলুকাত ভীত সম্ভ্রন্ত হয়ে পড়বে।
- يَنْخَذُ الصَّغْنِ . বেইশ হওমার ফুৎকার : প্রথম ফুৎকার তথা نَنْخَذُ الصَّغْنِ বা ভয়-জীতির ফুৎকারের পর তা দীর্ঘায়িত হয়ে مَنْخُذُ الصَّغْنَ الصَّغْنَ الصَّغْنَ - এর রূপ নেবে । এর কারণে সমগ্র জীব বেইশ হয়ে পড়বে ও পরবর্তীতে মৃত্যুবরণ করবে ।
- ও. يَنْخَذُ النَّشَرِ বা পুনজাঁবিত হওয়ার ফুৎকার : এ ফুৎকারের কারণে সমগ্র জীবজগত তথা মানুষ, জিন, ফেরেশতা ও প্রাণীকৃষ্ণ পুনজাঁবিত হয়ে হাশঞ্জে ১৮৮৮ প্রতিশিক্ষা শুকি Cebly.com

र्तानंত হাদীসেও نَفَحَدُ वा প্রথম ফুৎকারের সময় লোকদের এদিক সেদিক দৌড়াদৌড়ির, ছুটাছুটির বিষয়টি উল্লেখ করে বলা হয়েছে- 'يَرُمُ النَّبَادِ ' কুনি النَّبَادِ ' কুনি اللَّهُ يَمُولُ اللَّهُ يَكُولُ اللَّهُ يَكُولُ اللَّهُ "এব ঘরা প্রথমেছিন আইরকারণে লোকদের অস্থিয়তা বশত এদিক সেদিক বিক্ষিপ্তভাবে ছুটাছুটির ব্যাপারটা বুঝানো হয়েছে।

سَوْمَ لُولُونَ .... هَاوَ " আয়াতের বিস্তারিত ডাফনীর : ফেরাউনের সভাসদের সে মু'মিন সদস্য ব্যক্তিটি তাদেরকে কেয়ামতের ভয়াবহতা সম্পর্কে সতর্ক করে বলেছেন হে আমার জাতি! ঐ দিনকে শ্বরণ কর, যেদিন তোমরা পৃষ্ঠ প্রদর্শন পূর্বক পলারনপর হবে, সেদিন আল্লাহ তা'আলার শান্তি থেকে তোমাদেরকে রক্ষা করার কেউ থাকবে না। আল্লাহ তা'আলা যাকে তুলের মধ্যে রাখেন তার জনো পথ প্রদর্শক নেই।

তাফসীরকার মুজাহিদ (র.) এ আয়াতাংশের ব্যাখ্যায় বলেছেন, সেদিনকে ভয় কর যখন তোমরা লোজখের আজাব থেকে পলায়ন করবে, কিন্তু আত্মরক্ষা করতে পারবে না।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, যখন শিঙ্গার ফুৎকার শ্রবণ করে মানুষ ভীত-সক্তম্ভ হবে, এরপর পুনরায় শিঙ্গায় ফুঁক দেওয়া হলে মানুষ সংজ্ঞাহারা হয়ে পড়বে এবং সৃত্যুমুখে পতিত হবে, আলোচ্য আয়াতে তখনকার কথাই বলা হয়েছে।

ইবনে জারীর, আবৃ ইয়ালা, বায়হাকী, আবুশ শেখ, আবদ ইবনে হোমায়েদ (র.) নিজ নিজ সংকলনে হযরত আবৃ হরায়র (রা.) বর্ণিত একখানি হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যাতে তিনবার শিসায় ফুঁক দেওয়ার কথা উল্লেখ রয়েছে। রাস্ল ক্রিন্দান করেন, আল্লাহ তা আলা হযরত ইসরাফীল (আ.)-কে প্রথমবার শিসায় ফুঁক দেওয়ার আদেশ দিয়ে বলবেন, শিসায় ফুঁক দাওয়াল তা আলা হযরত ইসরাফীল (আ.) শিসায় ফুঁক দেওয়ার আদেশ দিয়ে বলবেন, শিসায় ফুঁক দাওয়াল তাজাল ক্রিনের অধিবাসীগণ সে আওয়াজ শ্রবণ করে অতাত্ত তীত-সন্তত্ত্ব হবে, তবে আল্লাহ তা আলা যার সম্পর্কে ইচ্ছা করবেন তাকে (ভয়-ভীতি) হতে রক্ষা করবেন। হযরত ইসরাফীল (আ.) শিসায় ঐ ফুঁককে অব্যাহত রাখবেন, আওয়াজকে সুদীর্ঘ করবেন, মাঝবানে বিরতি দিয়ে দম বেনেন না। ফলে এমন তীতি সৃষ্টি হবে যে, দৃষ্ণপোষা শিতদের কথা তাদের মায়েরা ভূলে যাবে, অভয়্রসত্ত্বা মহিলাদের গর্ভপাত হয়ে যাবে, চরম আতক্রের কারণে শিতদের চুল পর্যত্ত সাদা হয়ে যাবে। শয়তান ভীত-সম্ভত্ত হয়ে এদিক সেদিক ছুটাছুটি করবে, থারপাল খাবে। পলায়নপর হয়ে যথন গোটা পৃথিবীর কোনো এক প্রান্তে পৌছবে তখন ফেরেশতাগণ তাদের চেহারার প্রহার করে তাদেরকে সেখান থেকে ফিরিয়ে দেবেন। মানুষ পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে পলায়ন করবে তখন পরম্পারের মধ্যে ডাকাডাকি হবে। আর এটিই হলো সেদিন যাকে আল্লাহ তা'আল।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) এবং জাহ্হাক (রা.) المُتَنَاوِ (দাল) এর উপর তাশদীদ দিয়ে পাঠ করেছেন। এর অর্থ পলায়ন এবং ছড়িয়ে পড়ার দিন। যেডার্বে উষ্ট্র তার মালিকের নিকট থেকে পলায়ন করে ঠিক এভাবে মানুষ কেয়ামতের দিন পৃথিবীতে পলায়নপর হবে।

ইবনে জারীর এবং ইবনে মোবারক (র.) যাহ্হাক (র.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, কেয়ামতের দিবসে মহান আল্লাহ সর্ব প্রথম (সর্বনিদ্ধ) আসমানকে কেটে যাওয়ার আদেশ দেবেন। সঙ্গে সঙ্গে এ আসমান ফেটে যাবে এবং তাতে অবস্থানকারী ফেরেশতাগণ তার এক প্রান্তে থাকবেন। পুনরায় আল্লাহ তা আলার চুকুম মোতাবেক তারা পৃথিবীতে অবতরণ করে দুনিয়াবাসীকে ঘেরাও করবেন। এরপর ছিতীয়, তৃতীয়, চতুর্থ, পঞ্চম, সষ্ঠ এবং সগুম আসমানেরও একই অবস্থা হবে অর্থাং প্রত্যেকটি আসমান ফেটে যাবে এবং ফেরেশতাগণ কাতারবন্দী হয়ে দাঁড়িয়ে যাবেন। এরপর আহকামুল হাকেমীন আল্লাহ তা আলা রাব্দুল আপামীন নাজিল হবেন। দোজখ তাঁর বাম দিকে হবে এবং জাল্লাত ভান দিকে। দোজখের ভয়াবহ অবস্থা দেখে কাবিব কাবিব স্থান করতে থাকবে কিন্তু জমিনের যে প্রান্তেই পৌছবে, সেখানেই দেখবে ফেরেশতাগণের সাতটি কাতার বর্তমান রয়েছে ভব্দ বাধা হয়ে লোকেরা যেখান থেকে পলায়ন করেছে সেখানেই ফিরে আসবে। আলোচ্য আয়াতে সে জ্যাবহ দিবের কথাই বলা হয়েছে।

এইধাইত সুরায়ে ওয়াল ফাজরে এ সম্পর্কে এভাবে ঘোষণা করা হয়েছে- اَرَكُنَّ وَالْمَلُكُ صَفَّا صَفًّا وَجَانَ يَوْكُنُو وَالْمَلُكُ صَفَّا صَفًّا وَجَانَ يَوْكُنُو وَالْمَلُكُ مَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ وَالْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِنَ يَعْدُكُمُ الْوَاسْمَانُ وَالْمُى لَمُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ يَعْدُكُمُ الْوَاسْمَانُ وَالْمُعَلِّمُ الْمُؤْمِنِ وَالْمُعَامِّمُ اللهِ مَا الْمُؤْمِنِ مِنْكُمُ وَالْمُعَامِمُ اللهِ مَا الْمُؤْمِنِ اللهِ مَا الْمُؤْمِنِ مَا الْمُؤْمِنِ وَالْمُعَامِمُ وَاللهِ مَا الْمُؤْمِنِ وَاللهُ مَا اللهُ مَ ما مُعْلِمُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ م ما مُعْلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَ

এমনিভাবে সূরা আর রাহমানে সেদিনের ভয়াবহ অবস্থা এভাবে চিত্রায়ন করা হয়েছে।

'بَنَعُشُرَ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنَغُنُواْ مِنْ أَفَطُارِ السَّلْوَ وَالْأَرْضِ فَانَغُنُوا لاَ تَنَغُذُواْ وَلاَ بِسَلْطَانِ . 'হে জিন ও মানবজাতি। যদি তোমরা আসমান ও জমিনের সীমা অতিক্রম করতে পার তবে তা কর কিছু তোমরা তা কথনো করতে পারবে না পাকি ব্যতীত, আির সে পাকি তোমাদের নেই)।

অর্থাৎ আমার পৃথিবীতে থেকে আমার যাবতীয় নিয়ামত ভোগ করে আমার অবাধ্য-অকৃতজ্ঞ থাকার কোনো যুক্তি নেই। যদি ঢোমরা আমার দাওয়াত অমান্য করতেই চাও তবে আসমানে ও জমিনের এ চৌহন্দি হতে বেরিয়ে যাও, আর তা কখনে তোমরা পারার না।

: کُمْ يُرْسُفُ الخ আন্নাতের ব্যাখ্যা : আয়াতের বক্তব্যটি হতে পারে হযরত মূসা (আ.)-এর অথবা সে মু'মিন ব্যক্তির বক্তব্যের শেষংশ যেটা তার পূর্বেকার ভাষণের পরিপূরক। বলা হচ্ছে-

হে মিশরবাসী! ইতঃপূর্বে ভোমাদের নিকট হয়রত ইউসুফ (আ.) যখন প্রকাশ্য সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি নিয়ে এসেছেন। তাঁর ব্যাপারে তোমরা নিজেরাই স্বীকার কর যে, তিনি অতি পবিত্র চরিত্রের অধিকারী ছিলেন। তিনি তাদানীন্তন বাদশাহের স্বপ্লের সঠিক ব্যাখ্যা দিয়ে তোমাদেরকে ক্রমাগত সাত বৎসর কালীন ভয়াবহ দুর্ভিক্ষের করাল গ্রাস হতে মুক্তি দিয়েছেন, তোমাদের গোটা জাতিই একথা মাথা পেতে স্বীকার করে যে, তার শাসনামল অপেক্ষা অধিক সুবিচার, ইনসাফ ও মঙ্গলময় অবস্থা মিশরের ভাগ্যে আর কথনো সম্ভব হয়নি। আফসোস! তার সমস্ত বৈশিষ্ট্য ও সৌন্দর্যপূর্ণ হুগাবলি জেনে ও মেনে নেওয়ার পরও তোমরা তার জীবদশায় তাঁর উপর ঈমান আনদেন না। তার পরলোক গমনের কারণে সে তোমরাই বললে– ভালোই হলো, সকল আমেলা মিটে গেল, এবন আর কোনো রাসূল আসবে না, রাসূলদের উপদেশ বর্ষণে আর বিরক্ত হতে হবে না।

আল্লামা শাব্দির আহমদ ওসমানী (র.) হযরত শাহ সাহেব (র.)-এর উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন, মিশরবাসী হযরত ইউসুফ (আ.)-এর জীবদ্দশায় তাঁর প্রতি ঈমান আনেনি কিছু তাঁর মৃত্যুর পর যখন মিশরের শাদন ব্যবস্থায় বিশৃঞ্চলা দেখা দেয় তখন তারা বলে, হয়রত ইউসুফ (আ.) ছিলেন অত্যন্ত বরকতময় ব্যক্তিত্ব, তবিষ্যুতে এমন মোবারক সন্তা হয়তো আর কখনো আসবেন না। জীবদ্দশায় তারা তাঁকে অবিশ্বাস করেছে আর এখন তাঁর জন্য আক্ষেপ করছে, অর্থাৎ যখন নিয়ামত তাদের কাছে ছিল তখন তারা তাঁর কদর করেনি। –ফিাওয়ানে ওসমানী, পৃ– ৬১০]

এর মধ্যে يَرُسُفُ العَ- ﴿ عَلَيْدُ جَا كُمُ يُرْسُفُ العَ- ﴿ عَلَيْدُ جَا كُمُ يُرْسُفُ العَ- وَلَقَدُ جَا كُمُ يُرْسُفُ العَ-ইউস্ককে বুঝানো হয়েছে– এতদসম্পর্কিত দৃটি অভিমত পাওয়া যায়–

- ১. আল্লামা জামাখশরী (র.) বলেছেন যে, তিনি হবরত ইয়াকুব (আ.)-এর ঔরয়জাত পুত্র ইউসুফ নন; বরং তিনি হলেন ইউসুফ ইবনে ইবরাহীম ইবলে ইউসুফ ইবনে ইয়াকুব। অথাৎ হবরত ইয়াকুব (আ.)-এর প্রপৌত্র এবং ইউসুফ (আ.)-এর দৌহিত্র। তিনি তাঁও জাতির লোকদেরকে প্রায় বিশ বৎসর পর্যন্ত হেনায়েত করেছিলেন।
- জমহর মুফাসসিরের মতে উল্লিখিত ইউসুফ হলেন হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর ঔরষজাত পুত্র হয়রত ইউসুফ (আ.)। সুরা ইউসুফে যার বিস্তারিত কাহিনী বর্ণিত হয়েছে।

হৰরত ইউসুফ (আ.)-এর যুগের ফেরাউন এবং হযরত মূসা (আ.)-এর যুগের ফেরাউন এক না ভিন্ন ভিন্ন? হযরত ইউসুফ (আ.)-এর যুগে যেই ফেরআউন মিশরে রাজত্ব করত সেই একই ফেরাউন হযরত মূসা (আ.)-এর যুগেও ছিল কি-নাঃ এ ব্যাপারে আন্দেমগ্রের মধ্যে কিছুটা মত পার্থক্য দেখা যায়। সুতরাং–

ক. জমহরের মতে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর যুগের ফেরাউন ও হযরত মুসা (আ.)-এর যুগের ফেরাউন একজন ছিল না; বরং হযরত মুসা (আ.)-এর যুগে অপর এক ফেরাউন ছিল। ইডিহাস বলছে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর যুগের ফেরাউনের নাম ছিল ওপীন ইবনে মুসআব (رَبِّتُ بُنُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ (اللّهِ) اللهُ اللهُ

অনুবাদ :

- गुजा विवाल निख दुस आल्लाहत निमर्गाविनत नापादन وَلُوْنَ فِيْ أَيْاتِ اللَّهِ مُعْجِزَاتِهِ مُبْتَداً بِعَيْرِ سُلُطِنِ بُرْهَانِ ٱتَّهُمُ ء كُبُرَ جِدَالُهُمْ خَبْرُ الْمُبْتَدَا مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ الَّذِينَ أَمُنُوا وَكُذَٰلِكَ أَيْ مِثْلَ راضَلَالِهِمْ يَظْبُعُ يَخْتِهُ اللَّهُ بِالضَّلَالِ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّر جَبَّارٍ بِتَنْوِينٍ قَلْبِ وَ دُونَهُ وَمَتْمِى تَكَبَّرُ الْقَلْبُ تَكَبُّرُ صَاحِبُهُ وَبِالْعَكْسِ وَكُلِّ عَلَى الْقِرَاءَتَيْن لِعُمُوم الصَّكَالِ جَمِينَعُ الْقَلْبِ لَا لِعُمُوْمِ الْقَلُوْبِ.

سَرُحًا بِنَاءً بِهَامَانُ ابْن لِي صَرْحًا بِنَاءً ٣٦. وَقَالَ فِرْعَوْنُ يُهَامَانُ ابْن لِي صَرْحًا بِنَاءً عَالِيًا لَعَلِمُ أَبِلُغُ الْأَسْبَابِ.

اِلْيَسْهَا فَالْطِّلِعَ بِالرَّفْعِ عَطْفًا عَلَى اَبْلُغُ وَبِالنَّصْبِ جَوَابًا لِإِبْنِ إِلْكَى إِلْهُ مُوسَٰى وَإِنِّي لْأَظُنُّهُ أَى مُوسِلي كَاذِبًا د فِي أَنَّ لَهُ إِلْهًا غَيْرِي وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَلِكَ تَمُويْهًا وَكَذٰلِكَ زُيِّنَ لِغِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَصُدُّ عَنِ السَّبِيلِ د طَرِيثِقِ الْهُدٰى بِغَنْحِ الصَّادِ وَضَيِّهَا وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ خَسَارِ.

তার মোজেজাসমূহের ব্যাপারে, এ আয়াহাংশ মুবতাদা : বিনা দলিল প্রমাণে তাদের নিকট না থাকা সত্তেও অত্যন্ত অপ্রিয় তাদের এই ঝগড়া, এটা মুবতাদার থবর– আল্লাহ তা'আলার নিকট (অপ্রিয়) এবং ঈমানদারদের নিকট ও তদ্রূপ অর্থাৎ যদ্রূপ এদেরকে গোমরাহ করেছেন মোহর করে <u>দেন</u>-মোহরাঙ্কিত করে দেন আল্লাহ তা'আলা গোমরাহীর প্রত্যেকটি অহন্ধারী উদ্ধত প্রকৃতির অন্তরে خُلُب শব্দটি তানভীন যোগে এবং তানভীন ব্যতীত উঠ্য ভাবেই পড়া যায় ৷ আর যখন অন্তর অহঙ্কারী হয়ে পড়ে তখন অন্তর ওয়ালাও অহঙ্কারী হয়ে যায়। আবার অন্তর ওয়ালা [ব্যক্তি] যখন অহঙ্কারী হয়ে পড়ে তখন তার অন্তরও অহঙ্কারী হয়ে যায়। উভয় কেরাত অনুসারেই ঠৈ শব্দটি সমস্ত অন্তরে গোমরাহীর ব্যপ্তি বুঝানোর জন্য হয়েছে **:** সবলোকের অন্তরই গোমরাহ এটা বঝানের জন্য হয়নি।

প্রাসাদ তৈরি কর সুউচ্চ প্রাসাদ সম্ভবতঃ আমি পথে পৌঁছে যেতে পারি।

न्य गण ७٩. <u>वाजमात्तत्र भरथ</u> - वर्षार के नथप्रमूरह रारुरना الْمُوصِلَة আসমানে পৌঁছে দেয়। অতঃপর তাকিয়ে দেখতে পারি এর উপর আত্ফ হয়ে মারফু ও اَلْكُمُ শব্দটি أَلْكُمُ र्रे ( अाप्त اِسْن निर्माण कर् ( अ आप्तनाखा) अर کرنگ २७ अप्रात कातर्ग مَنْصُرْب १ ३०० अप्रत <u>२०३०</u> মুসা (আ.)-এর মা'বুদের দিকে আর নিঃসন্দেহে আমি তাকে মনে করি - অর্থাৎ হযরত মুসা (আ.)-কে মিথ্যাবাদী এ ব্যাপারে যে. আমি ব্যতীত ও নিকি)তার অন্য একজন মাবুদ রয়েছে। ফেরাউন তার অনুসারীদেরকে বিদ্রান্তিতে ফেলার জন্য এরূপ বলেছিল। আর এ ভাবেই ফেরাউনকে তার অপকর্মসমহ সৌন্দর্যমন্তিত করে দেখানো হলো এবং তাকে সঠিক-সরল পথ হতে বিরত রাখা হলো ৷ (অর্থাৎ) হিদায়েতের পথ হতে 🕰 শব্দটির 🍃 অক্ষরটি যবর বিশিষ্ট হতে পারে তেমনি পেশবিশিষ্টও হতে পারে। আর ফেরাউনের স**হত** ষড়যন্ত্র (তার নিজের) ধ্বংসের আয়োজনেই ব্যয়িত ्यत व्यर्थ कि वा धारम। جُبَابِ अर्था कि वा

#### \_\_\_ তাহকীক ও তারকীব

इ७ग्रात कातरप كُسُوِنُ वाकागरमत मरुख़ देताव कि? : الْدِيْنَ يُجَادِلُونَ الخ : १वेंवठी नक्षारमत मरुख़ देताव कि ( इ७ग्रात कातरप صَمُونُو विषा وَمَعَالِمُ مَرْضُوعً क्षा وَمَعَالًا مَرْضُوعً क्षा وَمَعَلَّا مَرُضُوعً

তবে এখানে প্রশ্ন জাপে যে, ﴿ عَرِينَ عُجَادِلُونَ । হলো (একবচন) অথচ "النَّذِينَ يُجَادِلُونَ" হলো বহুবচন। সুতরাং একবচন হতে বহুবচন কিভাবে عَمْرُ عُرِينَ مُعَادِينَ الْعَمْرِةِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَمْلِيةِ

এর জবাবে বলা হবে, مُسْرِنُ শব্দটি যদিও শব্দের দিক বিবেচনায় একবচন কিন্তু এখানে অর্থের দৃষ্টিতে বহুবচন হয়েছে। অর্থাৎ مُسْرِنُ वादा প্রত্যেক بُسْرِنُ مِوَّةٍ तुथाता হয়েছে। এ বিচারে তা ২তে বহুবচনের শব্দ بُسْرِنُ عورية عليه عليه والمُسْرِنُ

क' (स्पर काराज रक) مُثِنًا عِنْدَ اللّٰهِ الخ - क' एनत काराज रक। مُثِنًا عِنْدًا اللّٰهِ الخ - अ काराज रका पूर्वाक जायाजश्लात जावार्थ जथा اللّٰجِدَالُ بِغَيْرِ مُلْطَانِ क' काराज रहाा পূर्दाक जायाजश्लात जावार्थ जथा :)

षात لَنُمُ عِلْنُ الْمُشْرِكِينَ بِغَيْرِ سُلطَانٍ مُقَدًّا - रखिष्ठ । युठर्जार विकारित प्वतक्ष राव مَنْصُوْرِ \*كَذَالِكَ بَطْبِحُ اللَّهُ عَلَى كُلِ فَلْبِ - वब विषित्त त्कजाण : बालारत वाणी "عَلَى كُلُ فَلْبِ مُنْكَبِّر \*كَذَالِكَ بَطْبِحُ اللَّهُ عَلَى كُلِ فَلْبِ - विष्कृत त्कजाण : बालारत वाणी - عَلْنُ عَلَى مُنْكَبِّر مِثْبَر

১. হয়রত আমর ইবনে যাকওয়ান (রা.) عَنْب শব্দিকে তানবীনের সাথে পড়েছেন। এ পরিস্থিতিতে مُتَكُبِّرُ अपहार بُنْ -এর সিফাত হবে। অর্থ হবে- "আল্লাহ তা আলা প্রত্যেক দান্তিক ও আত্মাতিমানী অন্তরে গোমরাহীর মোহর মেরে দেন।"

ৰত্বত উল্লিখিত কেরাতঘয়ের পার্থক্যের কারণে আয়াতের অর্থের মধ্যে তেমন কোনো পার্থকা পরিলক্ষিত হয় না। এ দিকেই ইদিত করে আল্রামা জালালুদ্দিন মহল্লী (র.) লিখেছেন যে, কলবের অধিকারী তথা ব্যক্তি দান্তিক ও অহঙ্কারী হলে অনিবার্থভাবে কলব ও দান্তিক ও অহঙ্কারী হবে। আবার কলব অহঙ্কারী ও দান্তিক হলে স্বভাবতঃই কলবের অধিকারী তার অনুসারী হয়ে পড়ে। কাজেই কলবের অধিকারী (ব্যক্তি) অহঙ্কারী হওয়া আর কলব অহঙ্কারী হওয়া একই কথা।

الُوُلُ भन्मित বিভিন্ন কেরাত : জালালাইন দিভীয় খণ্ডের গ্রন্থকার আল্লামা জালালুদ্দিন মহল্লী (র.) উক্ত الْكُولُ শন্দের মধ্যে দুটি কেরাতের উল্লেখ করেছেন-

হবে। مَرْفُوع শব্দটি غَاطُلُم و এর উপর আতফ হওয়ার কারণে مَرْفُوع

عَلَيْلَ अमारि . وَكُوْلِعَ आमरतत সीशार-এর জবাব হওয়ার কারণে مَنْشُوْبِ इरत। অর্থাৎ এখানে اِبْنَ आमरि وَكُوْلُ مُوْلِعَ الْعَالَمَ अमान করেছে। यमन निस्तत প্লোকট मकानीग्न-

بَا نَاقُ سَنِرِى عُنُفًّا فَسِينَكُما ﴿ إِلَى سُلَيْمَانَ فَتَسَتَرِيْحًا -

এবানে 'আমনি' শুনানি' শুনানি শুনানি শুনানি কারবে হওয়ার কারবে তার ি এর পরে একটি ৢ উহ্য থেকে এর শেষাক্ষরে নসব প্রদান করেছে । ⊣জামাণী www.eelm.weebly.com

## : भमारिनित वर्थ ) الْأَسْبَابُ - الْـصَّرْحُ - الْـمَقْتُ

- ं क. आव् जात्नार (त्र.) वत्तारक्षन- "أَسْبَابُ السَّمْوَاتِ" -अत्र अर्थ शता- "مُوُنُ السَّمُواتِ" अर्थात अप्रमास्तत अप्रमयुर ।
  - খ. সাঈদ ইবনে জ্বায়ের ও ইমাম জুহরী (র.) এর মতে- "اَسُبُابُ السَّمُواتِ" -এর অর্থ হলো "بَرُوبُ السَّمُواتِ" অর্থ আকাশমওলের দ্বারসমূহ। আগত শ্লোকটি লক্ষাণীয়- السَّمَاءِ بِسُلِّم سَلَّم -المَّمَاتِ আগত শ্লোকটি লক্ষাণীয়- وَمُن ومَّنْ هَابُ اَسْبَابُ الْمُثَنَاكِ بَنَلْتُنَهُ \* وَلَوْ رَامُ اَسْبَابُ السَّمَاءِ क तुआत्ता হয়েছে।
  - গ. কেউ কেউ বলেছেন– "أَسْبَابَ السَّشُوتِ -এর অর্থ হলো সেসব উপাদান যা দ্বারা আসমান তৈরি করা হয়েছে ।
  - এর অর্থ হরে وَالْكُنِّيُ वा বন্তুর প্রকাশ্য অংশ । তবে مَسْرُحُ السُّنِي अভ্ञातिक অর্থ হরে وَالْكُنْ وَالْمُوْم পারিভাষিক অর্থে সামান্য মতানৈকা বিদ্যামান ।
  - ক. কেউ কেউ বলেছেন, এর আতিধানিক অর্থ হলো
     বাজ প্রাসাদ।
  - কারো কারো মতে, এর অর্থ হলো

     সুউ

     ইমারত ।
  - গ. একদল মত প্রকাশ করেছেন, এর অর্থ হলো- ঘরের ছাদ। তবে এখানে ইমারতের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
- শব্দটির বিভিন্ন অর্থ হতে পারে–
- ক. الغَضَبُ তথা ক্রোধ বা ঘূণা।
- খ, নাফরমানি, পাপ ৷
- গ, অপমানকর অবস্থা ইত্যাদি।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- আয়াতের ব্যাখ্যা : আপোচ্য আয়াতে মহান আল্লাহর নিদর্শনাদির ব্যাপারে যারা বিবাদে লিঙ হয় ডাদের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। আল্লাহ তা আলার বিচারে পথস্রই করা হয় ঐ সকল লোকদেরকে যাদের মধ্যে নিম্নল্লিখিত ভিন ধরনের ফ্রাটি বর্তমান থাকে।
- তারা নিজেদের দৃষ্টিতে সীমালজ্ঞন করে যায়। শুনাহের কাজগুলো তাদের এতই ভালো লাগতো যে, নীতি সংশোধনের কোনো দাওয়াত ও প্রচেষ্টাকেই করুল করতে তারা আদৌ প্রস্তুত হতো না।
- ২. আল্লাহর কিতাবের আয়াতসমূহ সম্পর্কে গভীর দৃষ্টিতে চিন্তা-গবেষণার পরিবর্তে বাঁকা-বাকা ও তর্ক-বিতর্কের মাধ্যমে তার মোকাবিলা করতে চায়। অথচ এ বিতর্কের ভিত্তি কোনো বিবেক-বৃদ্ধিসম্পন্ন দলিল প্রমাণের উপর নয়; না কোনো আসমানি কিতাবের সনদের উপর; বরং প্রথম হতে শেষ পর্যন্ত জিন ও হঠকারিতাই হলো তার একমাত্র ভিত্তি।
- ৩. নবী-রাসূল সম্পর্কে তাদের আচরণ হবে শঙ্কা ও সন্দেহপূর্ণ। আল্লাহর নবী তাদের সামনে যত অকটা ও সুস্পষ্ট দলিল প্রমাণ নিয়েই আসুক না কেন তারা চিরাচরিত নিয়মেই তাঁদের নবুয়তে সংশয়্ম পোষণ করে। আর আল্লাহর একত্বাদ ও আঝেরাত সম্বলিত যেসব তন্ত্ব ও তথা তাঁরা পেশ করে থাকেন তার প্রতি তারা সদা সন্দেহ প্রবণ হয়ে থাকে।

মূলত যখন মানব সমাজের কোনো অংশের লোকদের মধ্যে এ তিন প্রকারের দোধ-ফ্রেটি সমবেত হয়, তথন আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে গোমরাহীর গভীর শহরের নিক্ষেপ করেন। সে স্তর হতে কোনো শক্তিই তাদেরকে উত্তোলন করে আনতে সক্ষয় হয় না।

আলোচ্য আয়াত হতে গৃহীত মাসআলাসমূহ : আলোচ্য আয়াত হতে ইমাম রাধী (त.) তিনটি মাসআলা ধের কলেচন-

- ১ যথে বিনা সনদে বিনা দলিলে আল্লাহ তা'আলার আয়াতসমূহ নিয়ে ঋণঙ়া করে- আলোচ্য আয়াতে তানের কুৎসা বছনা করা হয়েছে . এটা হতে প্রমাণিত হয় যে, দলিল-প্রমাণ বা সুম্পষ্ট সনদের ভিত্তিত তর্ক-বিতর্ক করা উত্তম ও মত্য পদ্ম । তাতে অস্ক আনুগতোর অবসান করা হয় ।
- ২ আলোচ্য আয়াত হতে বুঝা যায় যে, আল্লাই তা'আলা তাঁর কোমো কোনো কানোর প্রতি গুণা পোষণ করে থাকেন: কিছু এ ফিফতিটি আল্লাহ তা'আলার শানে ব্যাখ্যাবহ। যেমন – مُشَكَّةُ و حُبُّكُ - (رُلْكُ اَعْلَكُمُ – (رُلْكُ اَعْلَكُمُ)

्लाला कात्मा वामाव अठि এ धृना रायम आज्ञास्त याखः नृष्टि स्टार्ड्ड, रायमि ठा गृष्टि स्टार्ड्ड हेमानमात लाकन्तर गणः निवानीत। كُذُرِكَ بَطُهُمُ اللّهُ عَلَى كُلُّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جُنَّارٍ -आजार ठा आला वरलाडन كُذُرِكَ بَطْبُعُ اللّهُ "مَاذُرِكَ بَطُهُمُ اللّهُ عَلَى كُلُّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جُنَّارٍ -अठारवेड आज़ार ठा आला क्षराज माखिक रेबताजतीत अखरतत उनन ।"

আলোচ্য আয়াতের তাফসীরে আল্লামা কুরতুবী (র.) তাঁর সুবিখ্যাত তাফসীরগ্রন্থ কুরতুবীতে বলেছেন- ফেরাউন ও হামানের ত্রন্তর যেমন হমরত মূসা (আ.) ও ঈমানদার ব্যক্তির উপদেশে প্রভাবান্তিত হয়নি, তেমনি আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক অহঙ্কারী ও কুরাচারীর অন্তরে মোহর এঁটে দেন, ফলে সে আলোর পথ দেখতে পায় না, না সে সত্যকে গ্রহণ করে।

बाग्रात्व مَنْكُبِرٌ ७ مُنْكُبِرٌ भक्षम - فَعَارٌ ٥ مُنْكُبِرٌ वा वित्यक्ष इरहरः । काद्रग भक्त तििक्छ। ७ कियाकर्यंद उरम جريعة والمعارضة المعارضة المعارضة

"ألَا إِنَّ فِي الْجَسَدِ لَمُضَغَّةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلَّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلَّهُ الا وَهِي الْقَلْبُ.

য়নুষের দেহে এমন একটি মাংসপিও রয়েছে, যা ঠিক থাকলে সমগ্র দেহ ঠিক থাকে এবং যা নট হলে সমগ্র দেহই নট হয়ে যায়। বররদার (তোমাদের জেনে রাখা দরকার) তা হলো কলব বা অন্তর। —[কুরতুবী]

ফুল্সিনর আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) বলেছেন- যার অন্তরে অহরার ও বৈরতন্ত্রের বীজ রোপিত রয়েছে তার অন্তরে আল্লাহ তা আলা মোহর অন্ধিত করেন ফলে সে ন্যায় ও সত্যকে চিনে না, না অন্যায় ও অসত্যকে ঘৃণা করে। এজন্য আল্লাহ তা আলা বেলছেন- ক্রিন্দির নাই নাই নির্দ্দির আল্লাহ তা আলা প্রত্যেক অহরারী ও বৈরাচারীর অন্তরের উপর মোহর মেরে দেন।" হয়রত কাতাদাহ (র.) বলেছেন, বৈরাচারীদের নিদর্শন হলো অন্যায়ভাবে হত্যা করা। - (ইবনে কাছীর) আরাতের ব্যাখ্যা: পূর্ববর্তী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতের মাথে সম্পর্কর ভিল্লে। এ উপদেশ ছিল অত্যন্ত হেকমতপূর্ণ, তাৎপর্ববহ। বৃদ্ধিমান মারেরই মনে এসব উপদেশ দাগ কাটে। ফেরাউন এ মর্দে মুমিনের যুঞ্জিপুর্ক কথার কোনো প্রকার জ্বাব প্রদানে সম্পূর্ণরূপে অক্রম হয়, ভাই সে অসহায় হয়ে পড়ে,তখন সে তার ফেরাউনী ভাব প্রকাশ করতঃ প্রধানমন্ত্রী হামানকে একটি গগনচুম্বী প্রচ. ভির্মিণে নির্দেশ দেয়। আলোচ্য আয়াতে ফেরাউনের এ নির্দেশেরই উল্লেখ রয়েছে।

বিশ্বেশ : উক্ত আয়াতে ফেরাউনের দান্তিকতা ও উদ্ধাতাপূর্ণ আচরণের বর্ণনা করা হয়েছে। ফেরাউন মন্ত্রী হামানকে বলেছেসামার জন্য পদনম্পনী প্রাসাদ নির্মাণ কর, যাতে করে আমি আকাশপথে অমণ করে আসমানের হার প্রান্ত পর্যন্ত পোঁৱি
এবং মৃদার প্রভুকে দেখতে পারি (اَلْسَادُ بِاللّٰٰنِ) । ফেরাউনের এ মন্তব্য হারা তার মূর্খতা এবং নির্মৃদ্ধিতা প্রমাণিত হয়, সে
এটাও জানে না যে, পৃথিবী থেকে আসমানের দূরত্ব কতথানি, এ ব্যাপারেও সে অজ্ঞাত যে, প্রাসাদ যত সুউদ্ধুই হোক না কেন,
उর উপর আরোহণ করে সর্ব শক্তিমান আল্লাহ তা'আলার দীদার লাভ করা আদৌ সন্তব নয়। ফেরাউন এ-ও বলেছিল, অবশ্য
সামি জানি মৃদ্যা মিধ্যাবাদী, আর সে যে সব কথা বলে তাও অসত্যের প্রলেণে বেষ্টিত। যেমন সে বলে, মহান আল্লাহ তাকে
ক্ষেদ্ধ নানানীত করে প্রেরণ করেছেন, আমার মনে হয় এ কথাও অসত্য, তথু তাই নয়; বরং তাঁর নরুয়তের দাবিই মিধ্যা,
তেহাউাত সমগ্র বিশ্বের প্রতিপালক যে একজন বলে সে দাবি করে তার এ দাবিতেও সে মিধ্যাচারিতায় ভূগছে; আমিতো মনে
করি না যে, আমি বাতীত অন্য কোনো প্রভূ আছে। শিন্টব্যবিল্লাহে মিন যানিক্যা

হৰ্তং না যে, আমি ব্যক্তীত অন্য কোনো প্ৰভু আছে। -[নাউমুবিল্লাহে মিন যালিকা] WWW.EEIM.WEEDIY.COM আত্ম বিস্মৃতিই ব্যক্তির ধ্বংসের কারণ হয় : মানুষ যখন কুকর্মে লিপ্ত হয় এবং অবশেষে তাতে অভ্যন্ত হয়ে পড়ে তখন হার বিবেক বৃদ্ধি লোপ পায়, সে মন্দকেই উত্তম মনে করে, যা অশোভনীয়। ফেরাউনেরও এ একই অবস্থা হয়েছিল। ইয়রত মৃদা (আ.)-এর বিরুদ্ধে তার সকল চক্রান্ত তথু যে ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছে তা নয়; বরং তা তার ধ্বংসকেই নিশ্চিত করেছে এজন্যে কুরআনে মাজীদের অন্যত্ম মু'মিনদের সতর্ক করে বলা হয়েছে-

"আর তোমরা তাদের মতো হয়ো না যারা আল্লাহকে ভূলে বসেছে, পরিণামে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে আত্মবিশ্বৃত করে দিয়েছেন, তারাই তো পাপাচারী।'

এ আত্মবিশ্বৃতিই পথভষ্টতার প্রথম সোপান, এরপর মানুষ বিভ্রান্ত ও পথভ্রষ্ট হয়ে যার। তথন সে দিশেহারা হয়ে যান্ধে তাই করতে পারে। প্রথমতঃ তাল-মন্দের মাঝে সে কোনো পার্থক্য খুঁজে পায় না। এ অবস্থা কিছুদিন অব্যাহত থাকার পর সে মন্দকেই উত্তম মনে করে থাকে। এমনিভাবে অসত্যকে সত্য; অসুন্দরকে সুন্দর এবং যা অশোভনীয় তাকে শোভন মনে করে। এজন্যেই পরবর্তী আয়াতাংশে ইরশাদ হয়েছে- "بُومَا كَيْدُ الْكَافِرِينَ الْاَ فِي تَبَائِرِ"

অর্থাৎ, তার অন্যায় অনাচারের কারণে তাকে সরল পথ থেকে নিবৃত্ত করা হয়েছিল এবং হযরত মূসা (আ.)-এর বিরুদ্ধে তার যাবতীয় ষড়যন্ত্র সম্পূর্ণভাবে বয়র্থ হয়েছিল, পরিশেষে সে তার সমস্ত সৈন্য সামস্তমহ তাকে লোহিত সাগরে নিমজ্জিত করা হয়।

এতে একথাই প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ তা'আলার নাফরমানি, সত্যদ্রোহীতা, সত্যের বিরুদ্ধে চক্রান্ত সর্বদা ব্যর্থ-পরিণামই হয়। যখন কোনো ব্যক্তি, সমাজ বা জাতি ধ্বংসের পথ বেছে নেয় আর সে পথকেই কল্যাণের পথ মনে করে, তাদের এ মনে করার কারণে অকল্যাণ কখনো কল্যাণে পরিণত হয় না; বরং তাদের জন্য তা সর্বনাশই ডেকে আনে।

ভাসমানে আরোহণ করার জন্য ফেরাউনের সেই আদিট্ট ইমারত নির্মাণ করা হয়েছিল কিনা? ফেরাউন তার প্রধানমন্ত্রী হামানকে এমন একটি সুউচ্চ ইমারত নির্মাণ করার নির্দেশ দিয়েছিল যার ঘারা সে আসমানে আরোহণ করতঃ হযরত মৃসা (আ.)-এর প্রভুকে তাকিয়ে দেখতে পারে। কিন্তু সত্যি-সত্যিই ফেরাউনের জন্য অনুরূপ কোনো ইমারত স্থাপন করা হয়েছিল কি-না এ ব্যাপারে মুফাসসিরগণের মধ্যে মতপার্থক্য দেখা যায়।

ক. একদল মুফাসসিরের মতে অনুরূপ সুউচ্চ একটি ইমারত নির্মাণ করার কাজ শুরু করা হয়েছিল। কিছু উচ্চতা পর্যন্ত পৌছেই তা ধ্বসে পড়ে।

মুহান্তিকগণ এর ব্যাখ্যা দিয়েছেন এভাবে উক্ত ইমারত ধ্বসে পড়ার জন্য আল্লাহর আজাব আসা আবশ্যক ছিল না; বরং যুক্তিযুক ব্যাপার হলো, প্রত্যেক ইমারতের উক্ততাকে রক্ষা করার জন্য উপযুক্ত ভিত্তির প্রয়োজন হয়ে থাকে। সম্বতঃ ইমারত এমন উচুতে গিয়ে ধ্বসে পড়েছিল যখন আর সে ভিত্তি তাকে বরদাশত করতে পারছিল না। পরম্ভু এতেও ফেরাউন ও হামানের নির্বদ্ধিতাই প্রমাণিত হয়।

খ. একদল মুফাস্দিরের মতে ফেরাউনের জন্য উক্ত ইমারত নির্মাণ করা হয়নি। কেননা মূলতঃ ফেরাউন নিজেও জানত যে, এমন ইমারত তৈরি করা সম্ভব নয়— যা আসমান পর্যন্ত পৌছে যাবে। সে তথু তার অনুসারীদেরকে বোকা বানানোর জন্য এবং তাদেরকে বিভ্রান্ত করার জন্যই সে এটা বলেছে।

সূতরাং কোনো বিভন্ধ বর্ণনা দ্বারাই সাব্যস্ত হয়না যে, ফেরাউনের নির্দেশিত অনুরূপ ইমারত তৈরি করা হয়েছিল।

হবরত মুসা (আ.) কি দাবি করেছিলেন যে, আল্লাহ আসমানে রয়েছেন? মূলত হযরত মূসা (আ.) ফেরাউনের নিকট এমন দাবি করেননি যে, আল্লাহ তা'আলা আকাশে রয়েছেন; বরং ফেরাউন নিজেই অনুরূপ একটি ধারণার বলীভূত হয়ে মন্ত্রী হামানের নিকট আসমানে উঠে হয়রত মূসা (আ.)-এর রবকে তাকিয়ে দেখার আকাক্ষা প্রকাশ করেছিল। আর হয়রত মূসা (আ.) তো আল্লাহর অন্তিত্ত্বের পক্ষে বিভিন্ন প্রমাণাদি পেশ করেছেন এবং তাদের উপর গভীরভাবে চিন্তা-ভাবনা করে স্বীয় বিবেক-বৃদ্ধির আলোকে তাদের বিচার-বিশ্লেষণ করার জন্য আহবান জানিয়েছিলেন। আল্লাহ তা আলার পরিচয় তুলে ধরতে গিয়ে হযরত মুসা (আ.) যে সব বক্তব্য পেশ করেছেন তা হতে নিম্নে কতিপয় উদ্ধৃতি দেওয়া হলো–

### ১. "رَبُ السَّلْمُوَاتِ وَالْأَرْضِ" ১. তিনি নতোমঞ্চল ও ভূমঞ্চলের রব।

এটা সত্য যে, ফেরাউন আসমানে আল্লাহর সন্ধানে যেতে চেয়েছে এ হতে দলিল উপস্থাপন করতঃ কতিপয় বাতিল পস্থিরা আল্লাহ তা'আলা আসমানে রয়েছেন এবং তথায় অবস্থান করতঃ পৃথিবী পরিচালনা করছেন বলে দাবি করে থাকে। অথচ হকপস্থি তথা আহলুস সুন্নাত ওয়াল জামাতের সন্ধিলিত অভিমত হলো আল্লাহ তা'আলা নিরাকার, তিনি সর্বত্র বিদ্যামান-বিরাজমান। তিনি নির্দিষ্ট সীমানার মধ্যে গণ্ডিভূত নন। আর ফেরাউনের উক্ত বাতিল উক্তির দ্বারা কেবল বাতিলপস্থিরাই দলিল পেশ করতে পারে।

ফেরাউনের উপরিউক উজি- 'الْسَيْمُواتِ فَأَهْلِكُمْ إِلَى الْمِمُوسُى वाता মুশাববেহীন ও অপরাপর বাতিল মতবাদীরা নিমোক্ত দলিল পেশ করে থাকে-

- ক, হবরত মূসা (আ.)-এর উক্তি رُبُ السُّلُواتِ হতে আল্লাহ আসমানে রয়েছে বলে প্রতীয়মান হয়।
- খ, ফেরাউন অবশ্যই হযরত মুসা (আ.) হতে অবগত লাভ করে যে, হযরত মূসা (আ.)-এর খোদা আসমানে রয়েছেন।
- গ, সাধারণত আন্তিকদের ধারণা হলো আল্লাহ তা আলা আসমানে অবস্থান করেন। ফেরাউন ও এই একই আকিদায় বিশ্বাসী ছিল।
- ত. الْمُشْوِق وَالْمُغْوِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَ (الْمَغْوِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَالْمِنْ وَالْمُغُوبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَوْلِيْنَ رُبُّ الْمُغْوِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمِعْ وَمِعُ وَمِعْ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُ وَمِعُوبُ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمِعْ وَمِعُوبُ وَمَا يَعْمُونُ وَمِعُوبُ وَمَا يَبْنُهُمُا وَمِعْ وَمُ

অনুবাদ :

الباء وحَذْفِهَا أَهْدِكُمْ سَبِيْلُ الرَّشَادِ

تَقَدَّمَ ـ

. يَكُوم إِنَّهَا هٰذِهِ النَّحَيْدةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ ر تَمَتُّعُ يُرُولُ وَّانَّ الْأَخِرَةَ هِي دَارُ الْقُرارِ .

٤. مَنْ عَمِلَ سَبَّنَةً فَلَا يُجْزَّى إِلَّا مِثْلَهَا ج وَمَنْ عَسِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكِرِ أَوْ النُّفِي وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَٰئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِضَيِّم الْبَاءِ وَفَتْحِ الْخَاءِ وَبِالْعَكْسِ يُرْزَقُونَ فِبْهَا بِغَيْرِ مِسَالِ رِزْقًا وَاسِعًا بِلاَ تَبْعُنِي.

٤. وَيُسْقَدُوم مَالِي أَدْعُسُوكُمُ إِلَى النَّاجَاةِ وتدعوننيي إلى النَّادِ.

৪২. তোমরা আমাকে আহ্বান করছো আমি যেন আরাহ ভাজালাক অস্টীকার কবি আন জান সমস্ক্র সমস্ক্র করেল لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمُ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزَ الْغَالِبِ عَلَى امَرِهِ الْغُفَّالِ لِمَنْ تَابَ.

الْ جُرَمُ حَقًّا ٱنَّمَا تَدْعُونَنِيْ الْكِيهِ لِأَعْبُدُهُ وَ ٤٣ عَلَى الْجُرَمُ حَقًّا ٱنَّمَا تَدْعُونَنِيْ الْكِيهِ لِأَعْبُدُهُ لَيْسُ لَهُ دُعُورَةً فِي الذُّنْيَا أَيْ إِسْتَجَابُهُ دَعْوَةٍ وَلا فِي الْآخِرَةِ وَأَنَّ مُرَدُّنَّا مَرْجِعُنَا إِلَى اللَّهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ الْكَافِرِينَ هُمْ أَصْعَابُ النَّادِ .

তামরা আমার অনুসরণ কর ؛ (والبَّعُون - এর শেষে) ي বহাল রেখে এবং উহ্য রেখে দুর্ভাবেই পড়া যায়। আমি তোমাদেরকে সঠিক পথের সন্ধান দেব। এটার তাফসীর পূর্বে করা হয়েছে।

৩৯, হে আমার জাতি! এ পার্থিব জীবন তো তথু কিছুটা উপভোগের বস্তু মাত্র, অস্থায়ী উপভোগের বস্তু: প্রকতপক্ষে আখেরাতই হলো স্থায়ী আবাসস্থল।

৪০. যে কেউ মন্দ-গর্হিত কাজ করবে সে তার সমান প্রতিফল পাবে। আর নারী-পুরুষ নির্বিশেষে ঈমানদার অবস্থায় যে কেউ নেক আমল করবে, তারা বেহেশতে প্রবেশ করবে। يَدُخُلُونَ শব্দটির ي তে পেশ যোগে এবং خ টা যবর যোগে হবে। আবার এর বিপরীতে ي তে যবর দিয়ে এবং 👉 তে পেশ দিয়েও পড়া যেতে পারে ৷ বেহেশতে তাদেরকে অগণিত রিজিক প্রদান কর হবে। বিপুল পরিমাণ রিজিক প্রদান করা হবে. কোনোরপ কষ্ট ও পরিশম বাতীত।

৪১. আর হে আমার জাতি! কি আশ্চর্য! আমি তোমাদেরকে নাজাতের দিকে আহ্বান করছি, আর তোমরা আমাকে ডাকছ দোজখের দিকে।

শরিক করি যার ব্যাপারে কোনো জ্ঞান আমার নেই. অথ্য আমি ভোমাদেরকে আহ্বান করি মহা পরাক্রমশালী – যিনি তার সূর্ব বিষয়ে বিজয়ী অত্যন্ত ক্ষমাপরায়ণ আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি তাঁর জন্য যে তওবা করে। তাঁর প্রতি রুজু করে।

দিকে আমাকে ডাকছো তার ইবাদত করার জন্য দুনিয়াতে কোথাও কোনো প্রয়োজনে সে আহত হওয়ার যোগ্য নয়, অর্থাৎ কবুল হওয়ার মতো আর না আখেরাতে- আর আমাদের প্রত্যাবর্তনস্থল গন্তব্যস্তল-আলাহর দিকে। নিঃসন্দেহে সীমালজ্ঞানকারীরা কাফেররা তারাই হবে জাহান্নামের অধিবাসী।

ট্যা, তাক্সীয়ে জানোনালন (৩ম খুণু) ৪০ (ব)

٤٤. فَسَتَذَكُرُونَ إِذَا عَابَنتُمُ الْعَذَابُ مَا أَفُولُ لَكُمْ مَ وَأُفُوضُ آمُونُ إِذَا عَابَنتُمُ الْعَذَابُ مَا أَفُولُ لَكُمْ مَ وَأُفُوضُ آمُونُ إِلَى اللّٰهِ بَصِيدُرُ إِللّٰهِ بَالْعِبَادِ قَالَ ذَٰلِكَ لِمَا تُوْعِدُرُهُ بِعَنْهُمْ .

88. অচিরেই তোমরা তা শরণ করবে - যখন তোমরা শ্বচক্ষে আজাব প্রত্যাক করবে - আমি <u>তোমাদেরকে যা</u> বলছি। আর আমার কাজ আমি <u>আলাহ তা আলার নিকট</u> সোপর্দ করছি। নিন্চয় <u>আলাহাত তা আলা রান্দাদের প্রতি</u> বিশেষ দৃষ্টি রাখেন। তিনি এ কথা তখন বলেন, যখন ভাদের দীনের বিরোধিতা করার কারণে তারা তাকে ভীতি-প্রদর্শন করেছিল।

### তাহকীক ও তারকীব

-अत्र प्रश्ताव क्रिताव "لِيَعْوُنِيْ" : উভিটি কার والسَّيْعُونِيْ" : এत प्रश्ताव क्रिताव "لِيَعُونِيْ عام अप्रानात स्थर्क प्रकानितीत क्रितास्तव स्था सठातेनका तस्यह ।

- ২. কেউ কেউ বলেছেন, এটা হযরত মূপা (আ.)-এর উক্তি ৷ −[বায়যাবী, সাবী]
- -এর মধ্যে দৃটি কেরাত প্রসিদ্ধ-
- ১. ইবনে কাসীর, ইয়াকুব ও সাহুল (র.) প্রমুখ কারীগণের মতে- رَبِّيغُرْنِيُ এএ. এক্ষরটি বলবৎ রেখে।
- م و الله و ال
- -शक्षित विश्वित क्वांश क्षमण्य اَلرُشَادِ : मंक्षित विश्वित क्वांश वासाह أَلرُشَارِ
- ১. জমহুরের মতে-الرَّشَادِ শব্দের ش অক্ষরিটি তাশদীদবিহীনভাবে পড়া ؛
- ২. হযরত মু'আয ইবনে জাবাল ও ইমাম জামারশরী (র.) প্রমুখ কারীগণ ش هید- اَلْرِضًا و অক্ষরটিকে তাশদীদ যুক্ত করে
  পড়েছেন।
- ُ يُغْرِم الْيَعْوَنِيِّ اَهْدِكُمْ ' আরাজাংশে ' يُغْوِم النَّبِعُونِيُّ اَهْدِكُمْ ' আরাজাংশে ' يُغُوم النَّبِعُونِيُّ اَهْدِكُمْ' এর মধ্যে ক্ষিতি بَعْرُدُم পশিত আমর এর জবাব হওয়ার কারণে জযমের মহন্তে অর্থাৎ اِنَّبِعُونِيُّ পশিত اَهْدِكُمْ ' ক পদ্যতি ছিল ' مُعْرِيْكُمْ ' ক্ষমের মহন্তে হওয়ার কারণে ৬ অক্ষরতি বিলুপ্ত হয়ে গোছে।
- এর শৃশ্বটির অর্থ কি? এর মহক্রে ইরাব কি? : ﴿ جُرُمُ إِنَّمَا تَنْفُونَنِيُّ النِّبَهِ ﴿ : প্রমধ্যে কি? এর মধ্য গ্লিগাহ। এর অর্থ হলো وَجَرَمُ عَرَمُ অর্থাৎ এটা বাস্তব ও সতঃসিদ্ধ তথা আপনা-আপনিই সাবান্ত।

এর ফায়েল হলো এটার পরবর্তী বাক্যের বিশ্লেষণ । অর্থাৎ–

তেমাদের দাওয়াত আমার জন্য এমন সন্তার "حَكَّ رُوَجَبٌ دَعَوُتُكُمْ لِـنَّى إِلَى مَنْ لَا اِسْتِجَابُهَ لِدَعَوْتِهِ فِي الدُّنْبَا وَالْإِجْرَةِ নিকে সাবান্ত হয়েছে ইহ-পরকালের কোথাও যার দাওয়াতের গ্রহণযোগ্যতা নেই।

নাহশান্ত বিশারদ ফাররা (র.) বলেছেন যে, جَرُمُ لَا শব্দটি عُلِكُ وَ كُلُكُ عَلَى اللهِ এই শব্দ নাায় একটি শব্দ; কিছু এটা বিকৃত হয়ে কসমের অর্থে হয়েছে এবং পরবর্তীতে خُرُوم অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

কেউ কেউ বলেছেন যে, ﴿ كُرُبُرُ শব্দটির আভিধানিক অর্থ হলো- وَنَفْعُ (কর্ডন ও বিশ্বিল্ল করা) সূতরাং ﴿ كُنْ وَعَلَ عَمْ عَالَمُ अ তাবার্থে গিয়ে ﴿ وَمُؤَمِّ عَلَيْهُ وَالْعَالَمُ عَالَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ अ তাবার্থে গিয়ে ﴿ وَمُعَالِمُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আয়াতের ব্যাখ্যা : ইত্যকার আলোচনায় উল্লেখ করা হয়েছে যে, ফেরাউন তাজতির লোকদেরকে করায়ধন করে বলেছিল- أَرْفَارُ الْمُنْفِي الْمُنْفِي "আমি তোমাদেরকে করায়ণের পথই বাতলাছি।" তার জনাবে মুমিন লোকটি সকলের উদ্দেশ্যে বর্লনেন- ফেরাউনের কথা মিথা। তার প্রদর্শিত পথ সর্বনাপ ডেকে আনবে : বরং তোমরা আমার প্রদর্শিত পথে চল। আমি তোমাদিগকে সঠিক পথে নিয়ে চলর, মুক্তির পথের সন্ধান দেব। ফেরাউনের পথে নহঃ ববং আমার প্রদর্শিত পথে চল। আমি তোমাদিগকে সঠিক পথে নিয়ে চলর, মুক্তির পথের সন্ধান দেব। ফেরাউনের পথে নহঃ ববং আমার প্রদর্শিত পথেই তোমরা প্রকৃত সুপথ এবং সত্যিকার কল্যাণ লাভ করবে।

আলোচাংশে بَيْثُونَ এর অর্থ হলো কল্যাণ ও ছওয়াবের পথ এবং এমন পথ যা কল্যাণ ও ছওয়াবের প্রতি পৌঁছা। । بُشَادٌ এর বিপরীত । সূতরাং এটা হতে প্রতীয়মান হয় যে, ফেরাউন ও তার সমর্থকরা যে পথের উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল তা হলো يُثُو वা এট ও বাতিল পথ।

তিনি আরো বললেন- "হে আমার জাতি! তোমরা এই নশ্বর জগতের মায়ায় ডুবে থেকো না। দুনিয়ার সুখ-সঞ্জোগ, স্বাদ-আহলাদ দু দিনের মাত্র। মৃত্যুর আক্রমণ এর উপর যবনিকা টেনে দেবে। পরলোকের জীবনই স্থায়ী জীবন। ইহলোকে থাকা অবস্থায় পরলোকের স্থায়ী বসবাসের উত্তম আয়োজন করাই বুদ্ধিমানের কাজ। অন্যথায় সেথায় চরম কষ্ট ভোগ করতে হবে।

ন্ধরণ রেখো, আখেরাতের সুখ-সুবিধায় আমলের গুরুত্ত্বই সর্বাপেকা বেশি। মন্দ এবং অসং কাঞ্জ করনে অবশাই তদনুরূপ শান্তি এবং প্রতিফল দেওয়া ইবে। পক্ষান্তরে নর-নারী নির্বিশেষে যে কেউ নেককাজ করবে সে বেহেশতের স্থায়ী নিবাসে প্রবেশ করবে। সে অগণিত স্বর্গীয় আস্থাদন ভোগ করতে থাকবে।

- अत पूरि कर्थ ररा भारत "يُرْزُقُونَ رَفِيْهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ" - वत पूरि कर्थ ररा भारत

- তাদেরকে এমন রিজিক দেওয়া হবে যা ৩৫৭-মানে ও পরিমাপে উভয়দিক দিয়েই তাদের ধারণার বহির্ভ্ত হবে। কোনো দিন
  তাদের কল্পনায়ও আসে না যে, তাদের সুখ-সজ্ঞাণ ও ভোগ-বিলাসিতার জন্য এরপ জীবনোপকরণ প্রদান করবে।
- ২. জাম্রাতিদেরকে অফুরস্ত রিজিক প্রদান করা হবে। এ দ্বারা তাদের জীবনোপকরণের প্রাচুর্যের দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে। মোটকথা, খাওয়া-পরা ও ভোগ-বিলাসিতা চরম মাত্রায় পৌছবে।

আরাতধ্বের ব্যাব্যা : উক্ত মুখিন ব্যক্তিটি তার কওম তথা ফেরাউন ও তার ভক্তদেরকে লক্ষ্য করে আরো বলল – র্হে আমার জাতি ! এটা বড়ই আক্রেরে বিষয় যে, আমি তো তোমাদিগকে তোমাদের মুক্তি ও কল্যাণের পথে আহ্বান করছি । অথচ তোমরা আমাকে জাহান্নামের দিকে ডাকছ । আমি তোমাদিগকে আল্লাহর আজাব ও গজব হতে বাঁচাতে চেয়েছি অথচ তোমরা আমাকে সে দিকেই ঠেলে দিকে চাছছ ।

তোমরা তো আমাকে কুফর-শিরকে লিপ্ত হতে বলছ। আল্লাহকে অস্থীকার করতে বলছ; আমি যাকে জানিনা, যার বৈধতার কোনো সুস্পষ্ট প্রমাণ নেই তাকে আল্লাহর শরিক করতে এবং শিরক করতে তোমরা আমাকে প্রলুব্ধ করছ। এমনভাবে আল্লাহর রোষে ফেলে আমার সর্বনাশ করতে চাচ্ছ। অথচ আমি সর্বশক্তিমান মার্জনাপ্রিয় আল্লাহর প্রতি তোমানেরকে ডাকছি। যাতে তোমরা তার রোষের কবল হতে মুক্তি পাও এবং তার অনক্ত ক্ষমা ও মার্জনা পাও, আমি সেজন্য অপ্রাণ চেষ্টা করছি।

### : बाद्राजारम्ब करप्रकि वर्ष रूए भारत : ﴿ جُدَمُ إِنَّكُمَا .... فِعِي الْأَخِرُةِ ا

- ১. তাদেরকে তো লোকেরা জবরদন্তি করে মাবুদ বানিয়েছে। নচেৎ তারা নিজেরা না এ দুনিয়ায় মাবুদ হওয়ার দাবি করে, না আথেরাতে তারা এ দাবি নিয়ে উঠবে যে, আমরাও তো মাবুদ ছিলাম, তোমরা আমাদেরকে মান্য করো নি কেনঃ তার কৈফিয়ত দাও।
- তাদেরকে ডাকার মধ্যে না এ দূনিয়ায় কোনো ফায়িলা রয়েছে, না পরকালে এর বদৌলতে কোনো কল্যাণ লাভ করা যাবে।
   কেননা, এদের তো কোনো ক্ষমতা-ইপতিয়ায় নেই। কাজেই তাদের ভাকলে কোনো ফল হবে না।

৩. "যাদের দিকে তোমরা আমাকে আহ্বান করছ তাদের দুনিয়া ও আথেরাতে কোনো আহ্বান নেই" – এর অর্থ হলো, তাদের প্রতৃত্ব মেনে নেওয়ার জন্য দুনিয়ার মানুষকে দাওয়াত দেওয়ার অধিকার না দুনিয়ায় তাদের আছে, আর না আথেরাতে থাকরে। আর আমাদের সকলকে আল্লাহ তা'আলার দিকেই ফিরতে হবে। সীমালজ্ঞনকারী লোক জাহানুামী হবে। অর্থাৎ এ দুনিয়ায় খারা রাড়াবাড়ি করে, সীমালজ্ঞন করে তিনি তাদেরকে নিশ্চয় জাহানুামে নিক্ষেপ করবেন। এরপ লোকেরাই প্রকৃতপক্ষে জাহানুামের আলল অধিবাসী।

আলোচ্যাংশ সীমালজ্ঞন করার' অর্থ হলো– সত্যকে এড়িয়ে যাওয়া। যে কেউ আল্লাহ বাতীত অন্যদেরকে মাবুদ মেনে নেয়; অথবা– নিজেই মাবুদ হয়ে বসে, খোদান্রোহী হয়ে দুনিয়ায় স্বাধীন স্বেচ্ছাচারিতার আচরণ অবলম্বন করে এবং পরে নিজের সন্তার উপর, আল্লাহর সৃষ্ট জীব ও মানুষের উপর, এমনিভাবে দুনিয়ার যেসব জিনিসের সাথে তার সম্পর্ক রয়েছে তাদের সকলের উপর জন্ম ও নিশীদ্রন চালায়, সে প্রকৃতপক্ষে জ্ঞান-বৃদ্ধি-বিবেক ও ইনসাফের সমস্ত সীমাসমূহ লক্তান করে বাইরে চলে যায়।

আমার জাতি। আজ তোমবা আমায় গুরুত্ব দিন্ধ না, আমার কথা তোমাদের ডালো লাগছে না। কিন্তু মনে রেখ- অদূর তবিঘাতে এমনও একদিন আসার কথা তোমাদের কথালা কথা তোমাদের করে হবে। এমনও একদিন আসার কথা তোমাদের কর্মছল ভোগ করবে। তখন কিন্তু আমার কথা তোমাদের করণ হবে। বনবে- দুনিয়ায় একটি লোকও আমানেরকে অদ্যকার দুর্গতি ও কঠিন আজাব হতে রক্ষা করার জন্য কতই না প্রয়াস-প্রচেষ্টা করেছিল। হায়- আমারা যদি তখন তার কথা তনতাম-মানতাম, তবে আজ আমাদেরকে এ শান্তি, জাহান্নামের এ যন্ত্রণা ভোগ করতে হতো না। তথনকার অনুভাগ কিন্তু কোনো কাজেই আসবে না।

আমি তোমাদেরকে বুঝালাম, আমার কর্তব্য পালন করলাম, এখন তোমরা জান আর তোমাদের কর্ম জানে। আমি কিন্তু আমার বিষয় আল্লাহর উপর সোপর্দ করলাম। তোমরা আমার উপর নির্যাতন করতে উদ্যত হও তো তিনিই আমার মদদ করবেন, সাহায্য করবেন। সকলের কীর্তিকলাপ তাঁর সম্মুখে সুস্পষ্ট, কারো কোনো কিছুই তাঁর কাছে গোপন নেই। অতএব, যথাসাধ্য কর্তব্য পালন করতঃ সকল সমস্যা সকল বিষয় আল্লাহ তা'আলার হাতে ছেড়ে দেওয়াই ভক্ত মু'মিনের কর্তব্য।

উক বাক্যাংশ হতে স্পষ্ট বুঝা যায় যে, এ কথাগুলো বলার সময় সেই মুমিন ব্যক্তির পূর্ণ বিশ্বাস ছিল যে, এ সতা ভাষণের পরিণামে ফেরাউনের গোটা রাষ্ট্র শক্তিই প্রবল বিক্রমে তার উপর লেলিহান শিখার মতো ঝাঁপিয়ে পড়বে ও কঠিন শান্তি দেবে। তাকে গুধু তার সম্মান ও পদমর্যাদা হতে বঞ্জিত করা হবে না। তার জীবন হতেও তাকে বরখান্ত করা হবে। কিন্তু এ সব জেনে বুঝোও সে কেবলমাত্র আল্লাহর উপর ভরসা করেই নিজের কর্তব্য পালন করল। এ কঠিন মুস্থূর্তে সে এন্ধপ করাকেই নিজের দায়িত্ব ও কর্তব্য মনে করেছিল।

মাআরিফুল কুরআনের গ্রন্থকার মৃফতি শব্দী (র.) লেখেন— ফেরাউন বংশীর মু'মিন লোকটি হযরত মূসা (আ.)-কে হত্যার পরিবন্ধনার বিরোধিতা করে – তার কওমকে উদ্দেশ্য করে যেই ভাষণ দিয়েছিল— এটা সেই উপদেশমূলক ভাষণের শেষাংশ। সৃতরাং তিনি কওমের লোকদের সতর্ক করে দিয়ে বলনেন, আজ তো তোমরা আমার কথা অনছ না – মানছনা। কিন্তু যথন আজার এসে তোমাদেরকে গ্রাস করবে তখন তোমরা আমার কথা শ্বরণ করবে। কিন্তু তখন শ্বরণ করলে কোনো কাজ হবে না। দীর্ঘ ভাষণের বিভিন্ন পর্যায়ে যখন তার ঈমান প্রকাশ হয়ে পড়ল তখন আশক্কাবোধ করলেন যে, তারা তার উপর চড়াও হতে পারে, এ জন্য বললেন, আমি আমার বিষয়াদি ও কাজ-কর্ম আলারর উপর সোপর্দ করলাম, তিনি তাঁর বাদার হেফাজতকারী।

হয়রত মুকাতেল (র.) বলেছেন যে, উক্ত মু'মিন লোকটি আশঙ্কা সত্য প্রমাণিত হয়েছিল। লোকেরা যখন তার পিছু ধাওয়া করল তখন তিনি পালিয়ে পাহাড়ে চলে গেলেন। তারা তাঁকে পাকড়াও করতে পারে নি।

প্রখ্যাত মুফাদদির আন্ত্রামা বায়বাবী (র.) উল্লেখ করেছেন- উক্ত মুমিন ব্যক্তি ফেরাউনের বাহিনীর আক্রমণ হতে আত্মরক্ষার তাদিদে পালিয়ে পাহাড়ে আত্মগোপন করেন। তাঁকে পাকড়াও করার জন্য একদপ পোককে ফেরাউন তাঁর পেছনে পেলিয়ে দেয়। ফেরাউনের পেলিয়ে দেওয়া বাহিনী পাহাড়ে চড়ে তাঁকে দেখতে পান যে, তিনি দাঁড়িয়ে নামাজ পড়ছেন আর হিংস্ত্র প্রাণীরা দলক্ষ হয়ে তাঁর চতুম্পার্শে পাহারা দিক্ষে। তারা ভীত-সম্ভত্ত হয়ে প্রত্যাবর্তন করে। ফলে ফেরাউন ক্ষিপ্ত হয়ে তাদের সকলকে হত্যা করল।

WWW.eelm.weebly.com

हुं 84. এवलव आद्वार जा आला जात अधना मुख्य و مَن فَوقَاهُ اللُّهُ سَيَّاتَ مَا مَكُرُواْ ع بِهِ مِنَ الْقَتْبِلِ وَحَاقَ نَنَزِلَ بِأَلِ فِيرَعَنُونَ قَوْمُهُ مَعَهُ سُوَّ الْعَذَابِ الْغَرْقُ.

٤٦. ثم النَّارُ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا يُحْرَفُونَ بِهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا مِ صَبَاحًا وَمَسَاءً وَبُومَ تُقُومُ السَّاعَة نِن يَقَالُ أَدْخِلُوا يَا اللَّهِرَعُونَ وَفِي قِسَرَا وَ بِفَتْحِ الْهَ مُنَزَةِ وَكُسُرِ الْبَخَاءِ أَمْرُ لِلْمَلْئِكَةِ أَشُدُ الْعَنَابِ عَذَابَ جَهَنَّمَ.

فِي النَّارِ فَيَغُولُ الصُّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكُبُرُوٓۤ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا جَمْعُ تَابِعِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْفُنُونَ دَافِعُونَ عَنَّا نَصِيبًا جُزَّءُ مِنَ النَّارِ.

٤٨ عَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبُرُواَ إِنَّا كُلُّ فِيهَا دِإِنَّ اللُّهُ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ فَأَدْخَلَ الْمُؤْمِنِينَ الْجَنَّةُ وَالْكَافِرِينَ النَّارَ.

٤. وَقَالَ الْكَذِيثَنَ فِي النَّادِ لِيخَزَنَةِ جَهَنَّتُمَ أَدْعُوا رَبُّكُمْ يُخْفِفُ عَنَّا يَوْمًا أَيْ قَدَّرَ يَوْم مِنَ الْعَذَابِ.

ه. قَالُوْا آي الْخَزَنَةُ تَهَكُّمُا أَوْ لَمْ نَسَكُ تَأْتِيكُمُ رُسُلُكُمُ بِالْبِيَنْتِ دِ الْمُعجزَاتِ الظَّاهِ رَاتِ.

- রক্ষা করেন অর্থাৎ তাকে হত্যা করার যে মডযন্ত ভারা রচনা করেছিল তা হতে আর আপতিত হলে ফেরাউনের দলের উপর ফেরাউনের লোকদের উপর যাদের মধ্যে ফেরাউন নিজেও ছিল। কষ্টদায়ক আজাব অর্থাৎ নিমজ্জন :
- ৪৬. তারপর তাদেরকে উপস্থিত করা হবে অগ্নির সম্মুখে-তা দ্বারা তাদেরকে জ্বালানো হবে। সকাল-সন্ধ্যা-সকালে এবং সন্ধ্যায়- আর যে দিন কেয়ামত সংঘটিত হবে, বলা হবে- প্রবেশ কর হে ফেরাউনের দল। অনা এক কেরাতে اُدْخِلُوا এর হামযাহ অক্ষরটি যবর বিশিষ্ট এবং 👉 অক্ষরটি যের বিশিষ্ট : 👉 এ যের হওয়া অবস্থায় এটা ফেরেশতাদের প্রতি নির্দেশ বঝা যাবে-কঠোর আজাবে জাহানামের আজাবে ।
- ٤٧٨٩. আর শ্বরণ কর সে সময়কে যুখন তারা ঝণাড়া করবে অর্থাৎ কাফেররা পরস্পর বিবাদে লিপ্ত হবে- জাহান্রামে তখন দুর্বলরা সবলদেরকে লক্ষ্য করে বলবে, আমরা তোমাদের অনুসারী ছিলাম - 🚅 এটা 🛍 -এর বহুবচন- সুতরাং তোমরা কি প্রতিহতকারী হবে-প্রতিরোধকারী হবে- আমাদের উপর হতে আংশিক সামান্য জাহান্লামের আজাব হতে?

সবলরা উত্তরে বলবে, আমরা সকলেই তো জাহান্লামে আছি: আল্লাহ তা'আলা বান্দাদের মধ্যে ফয়সালা করেছেন। সৃতরাং ঈমানদারদেরকে জান্লাতে আর কাফেরদেরকে জাহান্রামে প্রবেশ করিয়েছেন।

জাহান্রামীরা জাহান্রামের কর্মকর্তাদেরকে বলবে-"তোমরা তোমাদের প্রভুকে বল, যেন লাঘব করে দেয় আমাদের হতে একদিন অর্থাৎ এক দিনের সমপরিমাণ আজাব ৷

· ৫০. উত্তরে <u>তারা বলবে</u> অর্থাৎ জাহান্লামের কর্মকর্তারা তিরন্ধার করে বলবে~ তোমাদের নিকট কি তোমাদের রাসুলগণ আগমন করেননি সুন্দাই প্রমাণাদি সহ প্রকাশ্য মোজেজা সহ-

قَالُ اللَّهِ مِدائي فَكَفَرْنَا بِهِمْ قَالُوا فَأَدْعُوا \_ انتُهُمْ فَإِنَّا لَا نَشْفَعُ لِكَافِرِ قَالَ تَعَالَى وَمَا دُعَا مُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلْلِ إِنْعِدَامٍ. الْحَمْوة الدُّنْيَا وَيُومَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ جَمْعُ شَاهِدِ وَهُمُ الْمُلَائِكُمُ يَشْهُدُونَ لِلرِّسُل بِالْبَكِرِغِ وَعَلَى الْكُفَّارِ بِالتَّكَذِيبِ. र्यााग्वर प्रवास विकास प्रेमित काल <u>काल काल काल न</u> र प्रेमित है . يَسُومُ لا يَسْفُعُ بِالسَّاءِ وَالْيَبَاءِ الظَّلِمِيْنَ مُعَذَرَتُهُمْ عُذُرِهُمْ لَوْ اعْتَذَرُواْ وَلَهُمَ اللَّعَنَهُ آي البُعدُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَلَهُمْ سُوءَ الدَّارِ.

তারা বলবে হাা। আগমন করেছিলেন। কিন্তু আমরা তাদেরকে অম্বীকার করেছিলাম- কর্মকর্তাগণ বলবেন-তাহলে ডাক - তোমরা নিজেরাই : আমরা কোনো কাফেরের জন্য সুপারিশ করতে পারব না। আল্রহ তা'আলা বলেন- কাফেরদের আহ্বান তো নিফল হবেই - বিফল।

সমানদারগণকে দনিয়ার জীবনে এবং সে দিবসেও সাহায্য করব যে দিবসে স্বাক্ষীগণ দ্থায়মান হবে-এর বহুবচন। আর তারা হলেন فَاهِدُ শব্দটি أَشْهَادُ ফেরেশতাগণ । যারা সাক্ষ্য দেবে যে, রাসলগণ আল্লাহর বাণী সঠিকভাবে লোকদের নিকট পৌছিয়েছেন ৷ অথচ কাফেররা রাসলগণকে মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছে- তাদের বেসালতকে অস্বীকার করেছে।

হতে পারে এবং র্রে যোগেও হতে পারে জালিমদের ওজর – তথা অপারগতা প্রকাশ করা । যদি তারা ওজর পেশ করেও। আর তাদের জন্য লা<sup>\*</sup>নত অর্থাৎ রহমত হতে বঞ্চনা- আর তাদের জন্য রয়েছে নিকষ্ট নিবাস ৷ আখেরতে অর্থাৎ আখেরতের কঠোর শাস্তি।

#### তাহকীক ও তারকীব

- "النَّارُ يَعْرَضُونَ الغ" - वाप्राजारान النَّارُ अप्राजारान النَّارُ عُمْرَضُونَ الغ" ( अप्राजारान النَّارُ يعْرَضُونَ عَلَيْهَا মধ্যস্থিত ৃট্রা -এর মহল্লে ইরাবের ব্যাপারে মুফাস্সিরগণ তিনটি সম্ভাবনার কথা উল্লেখ করেছেন :

- ১. এটা مُوْم -এর মহল্লে হবে। এমতাবস্থায়-
  - व अपि छेश विक्र अत्र केंद्र रहत ।

  - ग. अथवा النَّارُ गुरुजामा २८व । आत जात عُبَرُ २८व "بُغُوصُونَ" -
- يُعْرَضُونَ शरद्वान मानमूद शरद। এমতাবস্থায় এটা একটি উহ্য وَعَلَى البَّاءُ . ﴿ النَّاءُ عَلَى المَّاءُ المَّاءُ - يصلون النَّار يعرضون عَلَيْهَا" एक निष्ठ करत । अर्था९
- হব । ইমাম ফাররা এ অভিমত ব্যক্ত ক্রেছেন। گذار हिं। اَلنَّارُ وَ प्रमिष्टि হতে عَجُرُورُ اللَّهُ النَّارُ وَ শ্ৰদ্ধির كُلُّ بِنِينًا - "अन्नाहाक वाभी - "كُلُّ بِنِينًا - "अन्नाहाकारानव وَانَّا كُلُّ فِينِهَا মহল্রে ইরাবের ব্যাপারে দৃটি সম্ভাবনা লক্ষ্য করা যায়
- । वे अंकियल वाक करताहन أَخَفَشُ अमि أَخَفَشُ शराह ، كَاللَّهُ مُرْفُوع विस्ताव خَبَرُ अमि كُلُّ . ﴿
- ২ ুর্টি শলটি । এর এইটি হিসেবে হর্তেই হিসেবে। কেনায়ী, ফাররা ও ঈসা প্রমুখ নাছবিদগণ এ অভিমত ব্যক্ত

  WWW.eelm.weebly.com

آرُخِلُراً آلَ -वित्र अकाधिक रक्ताछ धनरक : आहाद जाजाशात नानी- آرُخِلُراً آلَ -वित्र अकाधिक रक्ताछ धनरक : आहाद जाजाशात नानी- آرُخِلُراً آلَ طلقاً اللهُ وَعَنِينَ أَنَدُ الْعَنَابِ : वत प्राधा हाि रक्ताछ तरसरह ।

- ك. أَجُلُوّا . এর হামযাহ যবরবিশিষ্ট এবং ৮ যের বিশিষ্ট হবে। এমতাবস্থায় এটা بَابِ وَفَعَالُ হতে আমরের সীগাহ হবে। এটা হামজা, কেসায়ী, নাফে ও হাফস (র.)-এর কেরাত।
- ২. অপরাপর কারীগণ آنِیُوُلُ পড়েছেন। অর্থাৎ হামযা ও خ উভয় অক্ষরের উপর পেশ দিয়ে পড়েছেন। এমতাবস্থায় এটা বাবে کَصُرَ হতে আমরে হাজেরের সীগাহ হবে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহের সাথে সম্পৃত ঘটনা: হ্যরত মূসা (আ.)-এর কাহিনী আলোচনা প্রসঙ্গে এখানে ফেরাউন বংশীয় একজন মু'মিনের ঘটনা এসে পড়েছে। বিশ্বন্ত বর্ণনানুষায়ী তিনি ছিলেন ফেরাউনের রাজ দরবারের একজন প্রভাবশালী কর্মকর্তা, পরামর্শ পরিষদের সদস্য এবং ফেরাউনের চাচাত ভাই। তক থেকেই তিনি হ্যরত মূসা (আ.)-এর তভাকাঞ্জী ছিলেন। এক কিবতীকে হত্যা করার অপরাধে যখন এক সময় হয়রত মূসা (আ.)-কে হত্যা করার জন্য ফেরাউনের সভাসদে সিদ্ধান্ত গৃহীত হয়েছিল তখন তিনিই শহরের উপকর্ষ্ঠে শৌড়ে পিয়ে হ্যরত মূসা (আ.)-কে জানিয়ে দিয়েছিলেন এবং তৎক্ষণাৎ মিশর ত্যাগ করার জন্য তাকে পরামর্শ দিয়েছিলেন। তার পরামর্শ অনুযায়ী হ্যরত মূসা (আ.) মিশর ত্যাগ করে মাদইয়ানে চলে যান। সেখানেই হ্যরত পাতামের (আ.)-এর সাথে হ্যরত মূসা (আ.)-এর সাক্ষাৎ ঘটে। বলাবাহুলা, তথায় তিনি নবুয়তের প্রাথমিক প্রস্তুতি সম্পন্ন করেছিলেন।

হযরত মূসা (আ.)-এর সাথে ফেরাউনের সংঘাত যখন চরম আকার ধারণ করল এবং ফেরাউন বুঝল যে, ভয়-জীতি ও প্রলোচন কোনোটাতেই হযরত মূসা (আ.)-কে দমানো যাচ্ছে না, কোনো কৌশলেই হযরত মূসা (আ.)-কে কাবু করা সম্ভব হচ্ছে না, তখন সে রাজদরবারের বিশিষ্ট ব্যক্তিদের সন্ডা আহ্বান করল। সভায় নিজের মত প্রকাশ করে ফেরাউন বলল যে, "হয়রত মূসা (আ.)-কে হত্যা করা ছাড়া গতান্তর নেই। তাকে হত্যা করা না হলে সে গোটা সামাজিক কাঠামোকেই ওলট-পালট করে ছাত্র।

(আ.)-তে থতা। করা ভাড়া গতান্তর নেহ। তাকে ২০)। করা না হলে সে গোটা সামাজিক কাঠামোকেই ওলট-পালট করে ছাঙ্টো মু'মিন লোকটি পূর্ব হতেই যদিও হয়রত মুসা (আ.)-এর উপর ঈমান এনেছিলেন তথাপি এজদিন পর্যন্ত তা গোপন রেখে ছিলেন। তিনি ফেরাউনের উপরিউক প্রস্তার তবন আর বরদাশত করতে পারলেন না। তাংক্ষণিক এর প্রতিবাদ করদেন। যদি সতিই তারা এটা করতে অগ্রসর হয় তাহলে এর পরিণাম যে মোটেই তালো হবে না তাও তিনি বলে দিলেন। তিনি তাদেরকে পূর্ববর্তী জাতিসমূহের ইতিহাস হতে শিক্ষাগ্রহণ করার জন্য উপদেশ দিলেন। তিনি সকর্ব বাণী উক্তারণ করে বলনে যে, নবী-রাস্পণদের বিরোধিতা করার কারণে নৃহ, আদ, ছামুদ ইত্যাদি জাতিসমূহের উপর আল্লাহর আজাব ও গজন নেযে এসেছিল; ধরাপুর্ত হতে তাদের নাম-নিশানা পর্যন্ত নিক্ষিক হয়ে গিয়েছিল। কাজেই সময় থাকতে সাবধান হও, হয়রত মুসা (আ.)-এর বিরোধিতা হতে ফিরে আস; তাঁকে মান্য করতে না পারো তো অন্তত হত্যা করার দুঃসাহস করিও না, অন্যথায় পূর্ববর্তী জাতিসমূহের ন্যায় একই ভয়াবহ পরিণাম তোমাদের জন্যও অপক্ষমান। মনে রেখ হয়রত মূসা (আ.)-কে হত্যা করার জন্য অধ্যন্তর হলে তর্ধু যে রাট্ট ক্ষাতেই তোমাদের হাত ছাড়া হবে তাই নয়; বরং তোমাদের গোটা ছাতিই ধ্বংসের অতল তলে তলিয়ে যাবে এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

অতঃপর তিনি সম্পূর্ণরূপে আত্মপ্রকাশ করলেন। কওমের লোকদের দীনের দাওয়াত দিলেন। ঈমান আনলে তাদের কি লাভ হবে এবং ঈমান হতে বিমুখ হয়ে থাকলে ইহকাল ও পরকালে তাদের কি ভয়াবহ পরিণতি ভোগ করতে হবে তাও পরিকারতাবে বুবিছে দিলেন। অতঃপর বললেন " الْمُومِّنُ الْمُولِّ إِلَى اللَّهِ إِلَى الللَّهِ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَّهُ الللَّهِ إِلَّهُ الللَّهِ إِلَّهُ إِلَّهُ الللَّهِ إِلَّهُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ إِلَّهُ مِن اللَّهُ وَلِي الللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَلِي اللَّهُ إِلَى الللَّهُ إِلَى الللِّهُ إِلَى الللَّهُ إِلَى الللَّهُ إِلَى الللْهُ إِلَى الللْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ أَلِهُ إِلَّهُ وَلِمُ اللْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ وَلِمُ اللْهُ إِلْهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلْهُ إِلَّهُ إِلْ

ানিটা আয়াতের বিস্তারিত তাফসীর : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে ফেরাউন বংশীয় মূমিন ব্যক্তির নিসহতের উল্লেখ ছিল। আলোচ্য আয়াতে আলমে বরজাখ তথা মধালোকে ফেরাউন সম্প্রদারের শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। দূনিয়া এবং আখোরাতের মধ্যে অবস্থিত জগতের নামই আলমে বরজাখ যেখানে মানুষ মৃত্যুর পর থেকে নিয়ে কেয়ামত পর্যন্ত থাকতে হবে। মৃত ব্যক্তিকে কররে দাফন করা হোক কিংবা সমুদ্রে ভাসিয়ে দেওয়া হোক কিংবা অগ্নিতে দগ্ধ করা হোক। সংক্ষেপে আলমে বরজাখের শান্তিকে কবরের আজাব বলা হয়। কবরের আজাব সতা হওয়ার ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই। খেতাবে নিদ্রা জীবন ও মৃত্যুর মাঝামাঝি একটি অবস্থার নাম, ঠিক তেমিনভাবে দূনিয়া এবং আখেরাভের মাঝামাঝি সময় ঘেখানে অতিবাহিত করতে হয় তা-ই হলো আলমে বরজাখ বা মধ্যলোক। মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে মানুষের এ জীবনের অবসান ঘটে আর রুহ আলমে বরজাখে চলে যায়। এতদসত্ত্বেও রুহের সঙ্গে দেহের একপ্রকার সম্পর্ক অব্যাহত থাকে, কবরে মৃত ব্যক্তিকে জীবিত করা হয় এবং তিনটি প্রশ্ন করা হয়—

১. তোমার প্রতিপালক কো ২. তোমার ধর্ম কিঃ ৩. নবী করীম 

— এর প্রতি ইঙ্গিত করে জিজ্ঞেস করা হয়, ইনি কেঃ

মৃত ব্যক্তি যদি মু"মিন হয় তবে প্রশ্নগুলার সঠিক জবাব দেবে কিন্তু যদি মৃত ব্যক্তি কাফির হয় তবে জবাবে বলবে হয়

আক্ষেপ! আমি জানি না।

উল্লেখা, দুনিয়ার জীবন এবং কবরের জীবনে বিরাট পার্থকা রয়েছে। নিদ্রিত অবস্থায় মানুষ দেখে, খনে, কথা বলে কিন্তু এ চকু দিয়ে দেখে না এবং এ কর্ণ দিয়েও শ্রবণ করে না, নিদ্রিত হওয়ার কারণে এসব ইন্দ্রিয়ের শক্তি তখন অকেজো হয়ে থাকে, মৃত্যুর পর ঘখন মানুষ চিরতরে পৃথিবী হেড়ে চলে যায় এবং আলমে বরজাখে পৌছে যায় তখন দে ঈমান ও কুফর তথা আল্লাহ তা'আলার আনুগত্য ও নাফরমানির প্রকৃত রূপ প্রকাশ্যে দেখতে পায়।

হাদীস শরীক্তে এ সম্পর্কে বিজ্ঞারিত বিবরণ সন্নিবেশিত হয়েছে। মু'মিন ব্যক্তি যখন কবরে মুনকির-নকীরের প্রশ্নের জবাব দিয়ে অবসর পায় তখন একটি অতি সুন্দর, আকর্ষণীয় আকৃতি দেখতে পায়, মু'মিন ব্যক্তি তাকে জিজ্ঞেস করে, তুমি কেং সে বলে, আমি তোমার নেক আমল। এমনিভাবে কাফের বা অপরাধী ব্যক্তিদের সমুখেও তাদের আমল দৃশ্যমান হয়ে হাজির হয় তবে সে দৃশ্য হয় অত্যন্ত ভয়াবহ। ঐ ব্যক্তি জিজ্ঞেস করে, তুমি কেং তখন তাকে জবাব দেওয়া হয়— আমি তোমার আমল। এটি হলো আলমে বরজধের প্রাথমিক অবস্থা।

বুধারী ও মুসন্দিম শারীকে সংকলিত হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন– যখন তোমাদের মধ্যে কারো মৃত্যু হয়, তবে প্রতিদিন সকাদ-সন্ধায় জান্নাত বা দোজখে তার জন্যে নির্দিষ্ট স্থান তাকে দেবিয়ে দেওয়া হয়। যদি সে ব্যক্তি মু'মিন হয় তবে তার জান্নাওের ঠিকানা দেখে তার আনন্দ বৃদ্ধি পায়, আর যদি সে কান্টের হয় তবে সে তীত সম্ভুক্ত হয়।

মাপ্রামা ছানাউল্লাহ পানিপতী (র.) হযরত আম্মুন্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, ক্ষেরাউন সম্প্রদায়ের রহগুলো কৃষ্ণবর্ণের পাথির উদরে প্রবেশ করিয়ে দেওয়া হয়। দৈনিক দু'বার তাদেরকে দোজবের সমূথে উপস্থিত করা হয় এবং তাদেরকে সম্মুখ্য এটিই হবে কাম্মাদের স্থায়ী কৈন্দ্রামা কিল্পান্য এটিই ভবে কাম্মাদের স্থায়ী কৈন্দ্রামা

উদ্ধিত আয়াত কবরের আজাবকে সাব্যক্ত করে : আল্লাহর নাগী— النار كَمْرُونُ عَلَيْكِيا النار المَوْرُونُ عَلَيْكِيا কবরে আজাব হওয়ার কথা স্পষ্টরূপে প্রমাণ করছে। আল্লাহ তা'আলা স্পষ্টভাষায় আজাবের দৃটি পর্যায়ের উল্লেখ করেছেন, একটি হলো কম মাত্রার আজাব, কেয়ামত আগমনের পূর্বে ফেরাউন তার দলবলসহ এ আজাবে ভূগছে। এ আজাব দেশেই তারা ছটকট করছে ও হা-হতাশ করছে এ বলে যে। এ দোজাখেই শেষ পর্যন্ত আমাদেরকে প্রবেশ করতে হবে। অতঙ্গর হাশরের মন্ত্রমানের হিসাব-নিকাশের পর তাদেরকে তাদের নির্দিষ্ট সেই আসল শান্তিই দেওয়া হবে। অর্থাৎ সে দোজাখেই তাদেরকে নিক্ষেপ করা হবে, যার দৃশ্য তাদেরকে সমুদ্রে নিমজ্জিত হওয়ার সময় হতে আজ পর্যন্ত নিত্য দেখানো হচ্ছে এবং কেয়ামতের পূর্ব মুহূর্ত পর্যন্ত দেখানো হবে।

সাহাবী হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত আছে-

إِنَّ أَحَدُكُمْ إِذَا سَاتَ عُرِضَ عَلَيْهِ صَعْمَتُهُ بِالْفَكَاءَ وَالْعَسْتِي إِنْ كَانَ مِنْ أَحْلِ الْبَشَةِ قَدِنَ أَخِلِ الْجَنَّةِ . وَإِنْ كَانَ مِنْ أَحْلِ الْبَشَةِ وَيِنْ أَخِلِ النَّهُ عَرْ وَكِنَ مِنْ أَحْلِ اللَّهُ عَرْ وَجُلُّ إِلَيْهِ مَتِهَ الْفُهُ عَرْ وَجُلُّ إِلَيْهِ مَتَعَالُ خَذًا مَعْمَدُكَ حَتَّى بَنِيْمَتَكَ اللَّهُ عَرْ وَجُلُّ إِلَيْهِ مَهُمْ الْفُهُ عَرْ وَجُلُ اللَّهُ عَرْ وَجُلُ إِلَيْهِ مَعْمَلُكُ مَا مَعْمَدُكَ حَتَّى بَنِيْمَتَكَ اللَّهُ عَرْ وَجُلُّ إِلَيْهِ مَهُمْ الْفُهُ عَرْ وَمِنْ أَخِلُ اللَّهُ عَرْ وَكُولُ الْعَلَيْكِ عَلَى اللَّهُ عَرْ وَجُلُوا اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْعَلَيْكِي وَالْعَلَيْكِي وَالْعَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ أَعْلِ الْعَلَيْكُ عَلَي وَالْعُلْسَلِكُ إِلَيْكُوا لِللَّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَل

অর্থাৎ, তোমাদের কেউ মৃত্যুবরণ করলে প্রতাহ সকাল-সন্ধ্যায় তাকে তার শেষ অবস্থানস্থল দেখানো হয়ে থাকে। যদি জান্নাতী হয় তবে জান্নাতের অবস্থান স্থল দেখানো হয়, অপরদিকে জাহান্নামি হলে জাহান্নামের অবস্থানস্থল দেখানো হয়। তাকে বলা হয় এটা সেই স্থান, যেখানে আন্নাহ তোমাকে পুনজীবিত করার পর কেয়ামতের দিন তুমি যাবে। -বিশ্ববী, মুগদিম ও মুফনাদে অফেন্

তাফসীরে খাজেনে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে নিম্নোক্ত হাদীসখানা বর্ণিত রয়েছে-

َ ٱوَاكُعُ الِوَفِرْعَوْنَ فِي أَجَوَافِ خُيُدُو سَوْدٍ يُعْرَضُونَ عَلَى السَّادِ كُلَّ يَوْمٍ مَرْتَبَنِ تَغَذُّوْ وَتَرُوَّحُ إِلَى السَّادِ وَيُفَالُّ بِكَالَّا فِوْعَوْنَ ﴿ لَحَيْهِ مَنَازِلُكُمْ حَتْى تَخَوْمُ السَّاعَةِ .

ফেরআউন ও তার সমর্থকদের পাপাত্মাসমূহকে কালো পাথির আকৃতিতে প্রতাহ সকাল-সন্ধ্যায় দুবার জাহান্নামের সন্মুখে উপস্থিত করা হয়। আর জাহান্নামকে দেখিয়ে তাদেরকে বলা হয়– হে ফেরাউন ও তার অনুসারীরা! এটাই তোমাদের ঠিকানা, আবাসস্থল। কেয়ামতের পর এখানেই তোমরা প্রবিষ্ট হবে।

কাজেই অত্র আয়াতও উপরিউক্ত হাদীসদয় দারা প্রমাণিত হলো যে, কররে কাফেরদের এমনকি গুনাহগার পাপী ঈমানদারদেরও আজার হবে। আর এটাই আহলুস সুনাত ওয়াল জামাতের মাযহার। অবশ্য মু'তাজিলাহ ও অন্যান্য বাতিলপছিরা কুরআন ও হাদীদের স্পষ্ট বক্তবাকে উপেন্দা করতঃ এর বিরোধিতা করে থাকে। কাজেই এ ব্যাপারে তাদের মতামত মোটেই গ্রহণাযোগ নয়। কররের আজার সম্পর্কিত একটি অভিযোগ ও এর জবার : বর্গিত আছে যে, একদা হযরত আয়েশা (রা.) মদীনায় এক ইহদি রমণীকে কিছু দান করেছিলেন। রমণীটি হযরত আয়েশা (রা.)-এর জন্য দোয়া করল যে, আল্লাহ তা'আলা যেন তাঁকে কররের আজার হতে মুক্তি দান করেন। ঘটনাটি নবী করীম ক্রাম্বিক এর কর্ণগোচর হলো। নবী করীম ক্রাম্বেক কর্বরের আজারের কথা অধীকার করলেন। কিছু পরবর্তীতে তিনি বললেন যে, আমি ওহীর মাধ্যমে জানতে পারলাম যে, কর্বরের আজারে সত্য।

এবন প্রশু হলো, যদি আলোচ্য আয়াত ঘারা কবরের আজাব সাব্যস্ত হয়ে থাকে, তা হলে নবী করীয় 🚃 কবরের আজাব কিভাবে অধীকার করলেনঃ কেননা এ আয়াতখানা তো মন্ধী জীবনে নাজিল হয়েছে আর উপরিউক্ত ঘটনাটি ঘটেছে মুদনী যুগে।

#### মুকাস্সিরগণ উপরিউক্ত প্রশ্নের বিভিন্ন জবাব দিয়েছেন :

- ১. এ আয়াতে গুধুমাত্র ফেরাউন ও তার অনুসারীদের আজাবের কথা বলা হয়েছে। অন্যান্য কাফেরদের কবরে আজাব হবে কি-না তা সম্পর্কে কিছু বলা হয়নি। এজন্য নবী করীয় হার্ক্তি প্রথমতঃ মনে করেছিলেন যে, অন্যান্য কাফেরদের কবরে আজাব হবে না। কিছু পরবর্তীতে ওহীর মাধ্যমে জানতে পারলেন যে, অপরাপর কাফেরদেরকেও কবরে আজাব দেওয়া হবে।
- ২. আলোচ্য আয়াতে তো কাফেরদের কবর আজাবের কথা বলা হয়েছে। আর নবী করীম ক্রি ঈমানদারগণের কবরের আজাবকে অস্বীকার করেছিলেন। কিছু পরে যখন জানতে পারলেন যে, ঈমানদার পাণীদেরও কবরের আজাব হবে তখন তা সকলকে জানিয়ে দিলেন।

উক্ত আয়াতে আল্লাহ আআলা হাশরের ময়দানে কান্টেরদের নেতা ও অনুসারীদের মধ্যে যে ঝগড়া-নিবাদ ও তর্ক-নিওর্ক হবেতার উল্লেখ করেছেন। দুনিয়াতে কান্টেররা সাধারণতঃ দুই দলে বিভক্ত ছিল। নেতৃত্ব- ও অনুসারী বৃদ্ধ : প্রথমোক্ত প্রভাবশালী
নিজেদের পার্থিব স্বার্থে শোষাক্ত দলকে ব্যবহার করেছে, তাদেরকে ফুসলিয়ে প্রলোভিত করে ভ্রান্ত পথে নিয়ে গিয়েছে।
তাদেরকে সত্যপস্থিদের বিরুদ্ধে উসকিয়ে দিয়ে নিজেদের স্বার্থ চরিতার্থ করেছে।

জাহান্নামের কঠোর আজাবে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর সেই দুর্বল অনুসারীরা নেতাদের নিকট ধরনা দেবে, তাদের মোড়ল মাতব্বর প্রধানদের বলবে– দুনিয়াতে তো আমরা ডোমাদের কথায় উঠা-বসা করেছি। তোমাদেরই নির্দেশিত পথে চলেছি। আজ কি তোমরা আমাদের এ আগুনের অংশ বিশেষ বহন করবে, লাঘব করতে পারবে?

উপ্তরে তাদের নেতারা বলবে- কি বলব বল- আমাদের সকলেরই পোড়া কপাল; আমাদেরকে আমাদের কৃতকর্মের ফল তোগ করতে হবে। কিছুতেই তা হতে অব্যাহতি নেই। আমাদের সকলেরই এক অবস্থা, সকলেই জাহানামে রয়েছি। আলাহ যে আমাদের ফয়সালা করে দিয়েছেন। তার বিন্দুমাত্র এদিক সেদিক করার সাধ্য কারো নেই।

" আরাত্রমের বিস্তারিত তাফদীর : আলোচ্য আয়াত্রমের মহান وقَالُ النَّذِيْثُنُ فِي النَّالِ ........ الَّا فِي ضَكلال আলোহ তা আলা কাফের দোজখীদের জাহান্নাম হতে মুক্তির জন্য জান্নাতের প্রহরী ফেরেশতাদের কাছে আকৃতি জানানোর ব্যাপারে বর্ণনা করেন, ফেরেশতারা যেন তাদের মুক্তির জন্য আল্লাহর দরবারে সুপারিশ করেন। ইরশাদ হচ্ছে-

কাফের নেতা-নেত্রীদের থেকে নিরাশ হওয়ার পর দোজধীরা দোজধের প্রহরীদের বলবে, তোমরা আল্লাহ তা আলার দরবারে আমাদের পক্ষে সুপারিশ কর যেন তিনি অন্ততঃ একটি দিন আমাদের প্রতি আজাব নাঘব করেন। অর্থাৎ তারা বলতে চাইবে, এক দিবসের সময়ের সমান যদি আজাব মুলতবি রাখা হয় তবে তাও হবে আমাদের জন্যে বিরাট নিয়ামত।

আর দোজধীদের আলোচ্য ফরিয়াদের জবাবে ফেরেশতাগণ বলবেন, তোমাদের ফরিয়াদ বৃথা, সময় শেষ হয়ে গেছে, এখন যত আর্তনাদই করোনা কেন তোমাদের জন্যে তা উপকারি হবে না, আমরা তোমাদের জন্যে সুপারিশ করতে পারব না, আলাহ তা আলার হকুম তোমাদের শান্তি বিধান করাই আমাদের কাজ। সুপারিশ বা অনুরোধ করার কোনো অধিকার আমাদের দেই। তোমাদের নিকট কি কোনো নবী-রাসুল আগমন করে নিঃ তারা কি কোনো সুস্পষ্ট দলিল-প্রমাণ মোজেজা প্রদর্শন করেন নি. তারা দোজ্বখ থেকে আত্মরকা করার পথ প্রদর্শন করেননিঃ তখন দোজখীরা বলবে, হাাঁ! অবশাই তারা আমাদেরকে পথ প্রদর্শন করেছিলেন, কিন্তু আমরা তাঁদের কথা মান্য করিনি; বরং তাঁদের বিরোধিতা করেছি। ফেরেশতাগণ তখন বলবেন, তাহলে এখন আর আক্ষেপ-অনুশোচনা করে কি লাভঃ

এ কথা সর্বজনবিদিত যে, কাফেরদের দেয়ো আখেরাতে এহণযোগ্য হবে না। কেননা দোয়া কবুল হওয়ার জন্য ঈমান পূর্বপর্ত, আর ঈমান আনয়ন সম্ভব ছিল দুনিয়াতে, কিন্তু তারা তা করেনি।

তত্তুজ্ঞানী বলেছেন, ক্ষেরেশতাগণ তাদের পক্ষে সুপারিশ করতে অস্বীকার করবেন এজন্যে যে, যারা ঈমান থেকে বঞ্চিত, তাদের জন্যে সুপারিশ করার অধিকার কারোই নেই।

শ্বিক্তী আয়াতে এ কথার উল্লেখ ছিল। আর আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন যে, তিনি তার প্রেরিত নবীগণকে এবং মু'মিনদেরকে দূনিয়াতেও সাহায্য করবেন এবং আখেরাতেও। আর এ কথাও ঘোষণা করেছেন, আল্লাহ রাহে যত সমস্যা দেখা দেয় রয়ং আল্লাহ তা'আলাই তা সমাধা করে দেন। আল্লাহ তা'আলা তার কুদরতে ও রহমতে সকল বাধাবিয় দূরীভূত করেন। নবী-রাসুলগণকেই নয়ঃ বরং তাদেরকে যারা সাহায্য করেন, আল্লাহ তা'আলা মে মু'মিনদেরকেও সাহায্য কররে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। আর এজন্যই নবী-রাসুলগণ যত বাধা-বিপত্তিরই সমুখীন হন না কেন, অবশেষে তাঁরা সাফলা লাত করেন। আর সতালোহীদেরকে আল্লাহ তা'আলা তধু যে বার্থ করেন তাই নয়ঃ বরং তাদের প্রতি লা'নত করেন অর্থাৎ তাদেরকে তাঁর রহমত হতে বঞ্চিত করেন।

WWW.eem.weely.com

প্রশু হতে পারে, আরাহ তা'আলা যদি আছিয়া (আ.)-কে বিরোধীনের মোকাবিলায় সম্পূর্ণ সাহায্যই করতেন না কোনো নবী নহাঁন হতেন আর না কেউ দেশতাাগ করতেন। যেমন– হযরত ইয়াহইয়া, জাকারিয়া এবং শোআয়ের (আ.)-কে বিরোধীরা নহাঁদ করেছে আর হযরত ইবরাহীম (আ.) এবং মুহামদ মোওফা 🚟 বিরোধীদের অত্যাচারে দেশ ত্যাগ করতে বাধ্য হয়েছিলেন।

আল্লামা ইবনে কাসীর (ব.) ইবনে জারীরের হাওলায় এর জবাব দিয়েছেন যে, এ আয়াতে সাহায্যের দ্বারা প্রতিশোধ গ্রহণের করা বুঝানো হয়েছে। সূতরাং আয়াতখানার অর্থ হবে নিশ্বয় আমি আমার রাস্নগণ ও ঈমানদার বাদ্যাগণ-এর পক্ষে কাম্কেরদের হতে প্রতিশোধ গ্রহণ করে থাকি। চাই তাদের উপস্থিতিতে তাদের নিজের হাতে অথবা তাদের মৃত্যুর পর। আর এটা সকম নরী রাস্নগণের ক্ষেত্রেই প্রযোজা। সূতরাং যেই সব জাতি নবী-রাস্নগণকে হত্যা করেছে তাদের রকে হাত রক্তিত করেছে তাদেরকে দ্নিয়ায় কি ভয়াবহ পরিণতি ভোগ করতে হয়েছে তা কারো অজানা নয়। হয়রত ইয়াহিয়া, যাকারিয়া ও শোআয়ের (আ.)-এর হত্যাকারীরা তাদের শক্রদের হাতে নির্মায়তাবে শহীদ হয়েছেন। নমকদকে আল্লাহ তা'আলা কি মর্মান্তিকভাবেই না হত্যা করেছেন। নবী করীম ্থা-এর উপর যারা নির্যাতন করেছেল তাদেরকে তো আল্লাহ তা'আলা খোদ মুসলমানদের ঘারাই শায়েন্তা করিয়ে ছেড়েছেন। পরিশেষে নবী করীম

ইমাম তাবারী (র.) লিখেছেন, আল্লাহ তা'আলার এ ঘোষণা অধিকাংশ নবী রাস্নগণের ব্যাপারে প্রযোজ্য : অর্থাৎ দু'চারজন নবী-রাস্ত্রল ব্যতীত অধিকাংশ নবী-রাস্ত্রগণই আল্লাহ তা'আলার সাহায্য লাতে ধন্য হন :

हाडा 'بُورُ يَفُومُ الْأَنْهَاوِ" प्रनात कांडल : आत्नाठाशरण 'يَومُ الْأَنْهَاوِ कांडा উप्पर्ना এवर এটাকে بَومُ الْأَنْهَادِ कांडा وَيَرمُ يَفُومُ الْأَنْهَاوِ कांडा وَيَرمُ يَفُومُ الْأَنْهَاءِ وَمِياتِهِ وَمِي

আর غَلَهُا হলো خَلُوبُ -এর বহুবচন। এর অর্থ সাক্ষীগণ। যেহেতু কেয়ামতের দিবসে সাক্ষীগণ সাক্ষ্য প্রদানের জন্য দগ্যয়মান হবে সেহেতু উক্ত দিবসকে غِرُمُ الاَثْهُاءُ वना হয়েছে।

সেদিন ফেরেশতা, নবী রাসূলগণ ও ঈমানদারগণ সাক্ষ্য প্রদান করবেন। ফেরেশতাগণ আদ্বিয়ায়ে কেরামের পক্ষে সাক্ষ্য প্রদান করে বলবেন যে, তাঁরা তাদের দায়িত্ব ও কর্তব্য সঠিকভাবে পালন করেছেন। আল্লাহর বাণী ও দীনের দাওয়াত তাদের কর্তমের নিকট পৌছিরেছেন। কিন্তু লোকেরা তাদের মিথ্যা প্রতিপন্ন করেছে। আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.) তাদের উত্মতগণের পক্ষে সাক্ষ্য দেবেন এবং ঈমানদারগণ আদ্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)-এর পক্ষে সাক্ষ্য প্রদান করবেন। সুতরাং আল্লাহ তাত্মালা ইরশাদ করেন-

ْ ثَكُنِكَ إِذَا حِنْنَا مِنْ كُلِّ أَمْرِيشَهِنِدٍ دَّجِنْنَابِكَ عَلَى لُمُؤَكِّرَ شَهِبُدُّا \*وَكَذَالِكَ جَعَلْنَاكُمُ أَمَّةٌ وَسَلْعًا كِنَكُونُوا شُهَدًا \* عَلَى النَّاسِ:

আল্লাহ তা'আলা আরো ইরশাদ করেন–

: (١) يُومُ لا يَنْفَعُ الطَّالِمِينَنَ مَعْفِدُرَتُهُمُ (٢) لَا يُؤذُنُ لَهُمْ فَيَعْتَفِرُونَ

আরাতব্যের মধ্যকার সমন্ত্রা : আলোচ্যাংশে প্রথমোক আয়াতে বলা হয়েছে যে, 'কেয়ামতের দিন জালিম তথা কান্ডেরদের ওজর পেশ করা তাদের কোনো উপকারে আসবে না।' আর বিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে– কেয়ামতের দিন কান্ডেরদেরকে ওজর পেশ করার জন্য অনুমতি দেওয়া হবে না। বাহাতঃ আয়াতব্যের মধ্যে বিরোধিতা লক্ষ্য করা যায়।

মুক্তাস্দির আল্লাম এর সমাধান পেশ করতে গিয়ে প্রথমোক্ত আয়াতটির তাবীল করেছেন। সূতরাং তারা এর অর্থ এডাবে করেছেন যে, "যদি কেয়ামতের দিন কাফেরদের ওজর পেশকরার সুযোগ দেওয়াও হয় তাহলেও সেই ওজর পেশ করা তাদের কোনো উপকারে আসবেনা।" কিন্তু মূলত তাদেরকে ওজর পেশ করার সুযোগই দেওয়া হবে না। সুতরাং আয়াতছয়ের মধাকার বিরোধিতার অবসান হলো।

অনুবাদ :

हों. . ٥٣ ٥٥ आप्र खरगाड़ दसदूठ मृत (आ.)-त्क (दमाराठ प्राय وَالْمُعْجِزَاتِ وَأُورُقُنَا بَنِي إِسْرَالِيْكَ مِنْ بَعْد مُوسِّى الْكُتُّبُ التَّوْرَاةَ .

ه. هَدِّي هَادِّيا وَّ ذِكْرِي لِأُولِي ٱلْأَلْبَابِ تَذْكِرَهَّ لِأَصْعَابِ الْعُقُولِ.

! श्रापन कुला अलि दूर्यशातन कुलान तर प्रापान कि ٱوْلِيكَائِيه حَقُّ وَٱنْتَ وَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ وَّاسْتَغْفِوْ لِذَنْبِكَ لِيسْتَنَّ بِكَ وَسَيِبْعُ صَلِ مُتَكَيِّسًا بِحَمْدِ رَبَكَ بِالْعَشِيِّ هُوْ مِنْ بَعْدِ الزُوالِ وَالْإِبْكَارِ الصَّلُوةِ الْخَمْسِ.

وه ٥٦. إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِئَيَ أَيَاتِ اللَّهِ الْقُرْأِن بِغَيْرِ سُلْطُنِ بُرْهَانِ أَتُهُمُ لا إِنَّ مَا فِسَي صُدُورُهِمُ إِلَّا كِنِبُلُ تَكَبُّرُ وَطَعْمُ أَنَ يُعَلُّوا عَكَيْكَ ومَّا هُمُ بِبَالِغِيْءِط فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ط مِنْ شَبَرُهِمْ إِنَّهُ هُنُو السَّمِيعُ لِأَقْوَالِهِمْ الْبُصِيرُ بِأَخُوالِهِمْ.

७४ . وَنَسَزُلُ فِسَى مُسَنَّدِكِسرى الْسَبَعْث لَـحُـلْـقُ السُّسطُوتِ وَٱلْأَرْضُ إِسْتِيدًا ۗ ٱكْبَسُرُ مِسْنَ خَلْقِ النَّاسِ مَرَّةً ثَانِيَةً وَهِيَ الْإِعَادَةُ وَلَٰكِنَّ اكْفَرَ النَّاسِ اي الْكُفَّارِ لَا يَعَلَمُونَ ذٰلِكَ فَهُمْ كَالْإَعْمَى وَمَن يَعْلَمُهُ كَالْبِصِيْر.

করেছি তাওরাত এবং মোজেজাসমূহ। আর বন ইসরাঈলকে উত্তরাধিকারী করেছি- হযরত মুসা (আ.)-এর পর আল-কিতাবের অর্থাৎ তাওরাতের।

৫৪ হেদায়েত- পথপ্রদর্শক এবং উপদেশ বিবেকবানদের জনা অর্থাৎ জ্ঞানী সম্প্রদায়ের জন্য উপদেশ।

নিত্য আল্রাহর অঙ্গীকার তার বন্ধদের সাহায্য করার ব্যাপারে সত্য আর স্থাপনি ও আপনার অনুসারীগণ আল্লাহর বন্ধদের অন্তর্গত– আপনি আপনার ভলক্রটির জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করুন – যাতে লোকেরা আপনার অনুসরণে ইস্কেগফার করতে পারে। আর আপনি তাসবীহ পাঠ করুন (অর্থাৎ) নামাজ পড়ন সম্পুক্ত হয়ে আপনার রবের প্রশংসাসহ বিকালে− সুর্য *চ*লে যাওয়ার পরবর্তী সময়কে 🚰 🚣 বলে এবং সকালে (অর্থাৎ) পাঁচ ওয়াকে নামাজে।

নিশ্চয় যারা ঝগডা-বিবাদে লিও হয় আল্লাহর আয়াতের ব্যাপারে অর্থাৎ আল কুরআনের ব্যাপারে-দলিল ব্যতীত প্রমাণ ছাড়া তাদের নিকট অনুপস্থিত নেই তাদের অন্তরে তবে অহঙ্কার – দান্তিকতা এবং তোমার উপর বিজয়ী হওয়ার লোভ অথচ তারা সে পর্যন্ত পৌছতে পারবেনা- সুতরাং আপুনি আল্লাহ তা আলার নিকট আশ্রয় পার্থনা করুন– তাদের অনিষ্ট হতে– নিঃসন্দেহে তিনি সর্বশ্রোতা তাদের কথা-বার্তা এবং সর্বদষ্টা তাদের অবস্থার।

হয়েছে- নিশ্চয় আসমান ও জমিনের সৃষ্টি প্রথমবার মানুষের সৃষ্টি অপেক্ষা বিরাট কাজ – দ্বিতীয়বার আর তা হলো পুনরায় জীবিত করন। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ্ অর্থাৎ কাফেররা তা অবগত নয়। সূতরাং তারা অন্ধের ন্যায়। আর যারা এটা অবগত রয়েছে তারা হলো চক্ষমান।

৫৮. অন্ধ ও চক্ষুমান সমান হতে পারে না আর (সমান ٥٨. وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمِيٰ وَالْبَصِيْرُ لا وَ لَا

الَّذِيثُنَ أُمُنُنُوا وَعَمِلُوا السَّلِحُتِ هُوَ الْمُحْسِنُ وَلَا الْمُسِمَّىُ فِينِهِ زِيادَةُ لَا قَلِيلًا مَّا تَتَذَكُّرُونَ يَتَّعِظُونَ بِالْيَاءِ وَالنَّاءِ أَيْ تَذَكُّرُهُمْ قِلْيِلُ جِدًّا.

٥٩. إِنَّ السَّاعَةَ لَأَتِينَةً لاَّ رَيْبَ شَكَّ فِيهَا وَلَٰكِنَّ آكُثُرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا .

जार प्रधायण निवास पर्या निवास पर्या निवास पर्या निवास पर्या निवास करात है। وقَالُ رَبُكُمُ ادْعُونْيُ ٱسْتَجِبُ لَكُمْ طَ أَيُ اُعْبُدُوْنِيْ أَيْبِكُمْ بِقَرِيْنَةِ مَا بَعْدَهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِيْ سَيَدْخُلُونَ بِفَتْح البياء وكضم النخاء وبالعكس جهشم دَاخِرِيْنَ صَاغِرِينَ.

হতে পারে) না যারা ঈমান এনেছে ও সংকর্মে আত্মনিয়োগ করেছে তারা - অর্থাৎ মুহসিন সৎকর্মশীল এবং দৃষ্কৃতিকারী সমান হতে পারে না - এখানে র্থ অক্ষরটি অতিরিক্ত খুব কমই নসিহত কবুল করে থাকে - উপদেশ গ্রহণ করে থাকে । تَتَذَكُّونُونَ শব্দটি ي -এর দ্বারা হতে পারে এবং <a>তথাগেও হতে পারে ।</a> অর্থাৎ তারা খুব কমই উপদেশ গ্রহণ করে থাকে।

নিক্ষ কেয়ামত আসনু, তাতে বিন্দুমাত্রও সন্দেহের অবকাশ নেই, সংশয় নেই কিন্তু এ বিষয়টি <u>অধিকাংশ</u> লোক বিশ্বাস করে না - কেয়ামত সম্পর্কে।

তোমরা ডাক, আমি তোমাদের ডাকে সাড়া দেব। অর্থাৎ তোমরা আমার ইবাদত কর। আমি তোমাদেরকে ছওয়াব প্রদান করব : এর পরবর্তী বাক্য দারা এটাই প্রতীয়মান হয়। নিশ্চয় যারা অহস্কার বশতঃ আমার ইবাদত হতে বিমুখ হয়। শীঘ্রই তারা প্রবেশ করবে – ১ অক্ষরটি জরব বিশিষ্ট এবং خ অক্ষরটি পেশ বিশিষ্ট। আর এর বিপরীতে অর্থাৎ ত পেঁশ বিশিষ্ট এবং ৢ জবর বিশিষ্টও হতে পারে । জাহান্লামে অপমানিত অবস্থায়- লাঞ্জিত হয়ে।

### তাহকীক ও তারকীব

إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِينَ أَيَّاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ -अनिवी जातकीत कें बारित मर्द्ध दें जान कि? आज्ञारत शिव गानी الله بغير الله بغير الله بعث الله অভয়ায় মাজরুর হয়েছে। সুতরাং "نَافُمْ" ও জুমলা হয়ে يَمُورُن পূর্ববর্তী يُعَاوِيْن مُفَرَّدُ এর সিফাত হওঁয়ার কারণে مَعَدُّلًا مُنجُرُور হবে :

"لَخَلْقُ السَّنْمُواتِ وَالْأَرْضِ" -वाकारम्पूक्त जातकीर मरुख़ दे 'बाव कि? आहारत वानी "لَخَلُقُ السَّنْوَتِ وَالْأَرْضَ" युवछामा, आत्र उ९भव्रवर्षी النام مُعَدِّدٌ عَلَيْهُ अुजता مُعَدِّدٌ अुजता اكْبَرُ الن वर्षावर्षी مُل

"الْنَاجِبُ الْمُعْرِينُ اَسْتَجِبُ لَكُمْ" - नमिंद ভারকীবে মহল্লে ইরাব কি? : আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন আমাকে ডাকো আমি তোমাদের ডাকে সাড়া দেব।" এখানে المُعُرْنِيُ শব্দটি الْمُعُرِينُ আমরের [সীগার] জবাব হওয়ার কারণে : राग्रत्य مُحَلَّا مُجُزُّوم

এর মধ্যে নুট কেরাত প্রসঙ্গে : আল্লাহর বাণী- مَسْدُمُلُونَ "শ্বনটির বিভিন্ন কেরাত প্রসঙ্গে : আল্লাহর বাণী مَسْدُمُلُونَ

- مُضَرِعُ مَعُرُونَ शर بَابِ نَصَرَ अक्षति उत्तरपाल वर ह अक्षति इत (পगरमाल । अर्थार এটा مَصُرَعُ مَعُرُمُ عَارِب - مُضَرِعُ مَعُرُونَ عَارِبُ عَارِبُ - अत जीशार इत । अर्थ इत- जीधुरै छाता अतन्त कतत् ।
- مُضَارِعْ देख کاب نَصَرَ विज्ञात अपि अप्रकाि एलन त्यात अवश خ अक्षति यवतत्यात दत्व । अ पितनत्व अपि كُبُونُو " अक्षति कात्म कतात्म दत्व - अभेगाद दत्व । अर्थ दत्व "भीगुरु कातनत्वक क्षत्वन कतात्म दत्व ।"

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

কাৰৈ আহবার (রা.) বলেছেন, এ আয়াত ইত্দিদের সম্পর্কেই নাজিল হয়েছে। ইত্দি অপর দিকে যারা পুনরুখানকে অশ্বীকার করেছে, এবং এটাকে অসম্ভব মনে করেছে তাদের শানে অবতীর্ণ হয়েছে— "لَخَلْقُ السَّنْوْتِ وَالْأَرْضِ اَكُبِرُ مِنْ خَلْقِ الْنَاسِ अর্থাৎ তারা তো স্বচন্দ্র দেখেছে যে, আরাহ তা আলা আসমান-জমিনকে সৃষ্টি করেছেন। অর্থাচ এ বিশাল ভূ-মণ্ডল ও নডোমণ্ডলের সৃষ্টি হতে মানুষকে পুনরায় জীবিত করা কোনো কঠিন কাজ নয়। সুতরাং যখন তিনি আসমান-জমিনের এ বিশালতা হব্ও সেটাকে সৃষ্টি করেতে সক্ষম হয়েছেন তখন তিনি মানুষকে মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত করতে অবশাই সক্ষম হরেন, এতে সংশায়ের কোনো অবকাশ নেই।

ভাটা ..... হিন্দা আৰু ইন্দা আয়াতের ব্যাখ্যা : আল্লাহ তা'আলা হযরত মূসা (আ.)-কে হেদায়েত দান করেছিলেন কিন্তু ক্ষেরাউন ও তার দলবল তাঁর হেদায়েত গ্রহণ করেনি। তারা হযরত মূসা (আ.)-এর মোকাবিলায় সর্বশক্তি বায় করেছে, লক্ষ লক্ষ্ দৈনিক নিয়ে ফেরাউন তাঁর মোকাবিলা করেছে, কিন্তু তার সকল প্রচেষ্টা বার্থ হয়েছে। ফেরাউন ও তার দলবল লোহিত সাগরে নিয়েজিত হয়ে ধ্বংস হয়েছে অথচ বনী ইসরাঈলরা যখন হযরত মূসা (আ.)-এর হেদায়েত মেনে চললো তখন আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সাহায্য করলেন। তারা উন্নতি লাত করল। এ ঘারা এদিকে সৃক্ষ ইন্নিত করা হয়েছে যে, 'হে মূহাম্মন আপনার সাথেও আমি এরুপ আচরণই করব। আপনাকে মন্ত্রনাপারী ও কুরাইশ গোত্রের নবুয়তের জন্যে দাঁড় করিয়েছি। অতঃপর আমি আপনাকে আপনার অবস্থার উপর অসহায় একাকিত্বে ছেড়ে রাখি নি। এ জালিমরা আপনার প্রতি যান্দেতেই ব্যবহার করবে তার সুযোগ রাখি নি; বরং আমার বীয় সন্তাই আপনার পৃষ্ঠপোষক। আপনাকে পথ দেখিয়ে অবশাই চরম সফলতার ঘার প্রান্তে পৌছে দেব। মহান আল্লাহ আরো ইরশাদ করেন— ''আর আমি বনী ইসরাঈলকে তাওরাতের উত্তরাধিকারী বানিয়েছি। যা পথ-প্রদর্শক এবং বৃদ্ধিমান লোকনের জন্য রয়েছে তাতে উপদেশ। তণী-জ্ঞানী লোকেরা এর ঘারা শিক্ষা গ্রহণ করতে পারে।''

মর্থাং যেভাবে হয়রত মূসা (আ.)-কে অমান্যকারী পোকেরা, এ নিয়ামত ও বরকত হতে বঞ্চিত হয়েছে। আর তাঁর প্রতি আনুগত্য ঈমানদার বনু ইসরাঈপদেরকে কিতাবের ধারক-বাহক বানিয়ে দেওয়া হয়েছে।

আমাতের বিত্তাবিত ভাষ্ণনীর : ইতঃপূর্বে আল্লাহ তা'আলা হয়রত মুনা (আ.)-কে ফোউনের বিরুদ্ধে সাহায় করেছিলেন, এজনো পূর্ববতী আয়াতে হয়রত মুনা (আ.)-এর কথা স্বরণ করিয়ে দিয়ে বলা হয়েছে যে, হে রাসুল! আপনার সাফলাকে প্রতিহত করার শক্তি কারোই হবে না। তাই আল্লাহ তা'আলা ইরণাদ করেন, হে প্রিম হারীব! আপনি ধৈর্যধারণ করুন। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা'আলার ওয়াদা সতা, পরিস্থিতি যাই হোক না কেন অবশেষে আল্লাহ তা'আলা সাহায়। আসবেই। আল্লাহ তা'আলা যে সাহায়েয় প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন তা অবশ্যই পূর্ণ করা হবে। এর বিশহীত কর্মনা হবে না। হে রাসুল! আপনার বিজয় এবং সাফল্য সুনিন্ধিত। তাছড়ো আপনার বনৌলতে আল্লাহ তা'আলা আপনার অনুগামী উম্বর্তিশিকে দুনিয়া আবেরাতে অসাধারণ মর্যদা দান করবেন। তবে শর্ত হলো– আল্লাহ তা'আলার সন্তোষ এবং প্রসন্মতা লাভের জনা তাদেরকে সব ধরনের পরিস্থিতিতে সবরের উন্নত আদর্শ পেশ করতে হবে। যত ঝড় আসুক না কেন ভাদেরকে সব্যের উল্লহ অবিচল থাকতে হবে। সকলে–সন্ধ্যায় আন্নাহকে শ্বরণ করতে হবে। আল্লাহর প্রশংসা নিবেদন, গুণ মহিমা জীর্তন এবং পবিব্রতা ঘোষণা করতে হবে।

মুসনাদে হিন্দ ব্যরত শাহ ওলীউল্লাহ মুহাদ্দিসে দেহলছী (র.) উল্লেখ করেছেন, নবী করীম 🏯 দিবা-রাত্রি শত শতবার ইত্তেগফার করতেন। প্রত্যেক মানুষের ক্রটি-বিচ্যুতি তার মর্যাদানুপাতে গুরুত্ব রাখে। সূতরাং সকলের পক্ষেই এ ইত্তেগফার বা ক্ষমা প্রার্থনা অপরিহার্য।

কোনো কোনো মুফাস্সির (ই.) উল্লেখ করেছেন যে, এখানে যেই পূর্বাপর পরিপ্রেক্ষিতে নবী করীম — কে ইন্তোগছার করার জন্য বলা হয়েছে যা কঠিন বিরুদ্ধতার পরিবেশ্দ, বিশেষ করে নিজের অনুসারীদের নিপীড়িত অবস্থা দেখে নবী করীম — এর মনে জেগে উঠেছিল। তিনি মনে মনে আক্ষিক মোজেজা মতো কিছু একটা দেখিয়ে কাফের সমাজকে ইমানদার বানাতে চেয়েছিলেন। কিংবা অপেক্ষমান ছিলেন, আল্লাহর পক্ষ হতে অনতিবিশ্বহে এমন একটি ঘটনা সংঘটিত হোক খাতে বিক্ষজার এ ভূফান এসে যাবে। তার মনের এ কামনা মুলত কোনো তনাহের কাজ ছিল না। সে জন্য বিশেষ কেনো তথবা ইন্তোগছারের প্রয়োজনও ছিল না। কিছু রাস্কে কারীম — কে আল্লাহ তা'আলা যেই উচ্চ মর্যাদায় আসীন করেছিলেন এবং সেই দিব বিবেচনায় রাস্ক্ল — এর মন-মানসিকতা যতটা উনুত হওরার কথা ছিল সে নিরিবে এই সামান্য ধ্রুষ্টীনতা ও তার মর্যাদার পক্ষে আল্লাহ তা'আলা কে জন্য আলা হানিকর মনে করেছিলেন। এ কারণে বলা হয়েছে যে, আপনি যে দুর্বলতা দেখালেন সে জন্য আলাহ তা'আলার নিকট ক্ষমা প্রার্থনা কক্ষন এবং পাহাড়ের মতো অটল হয়ে নিজের নীতির উপর দাঁড়িয়ে থাকুন। আপনার মতো উচ্চ মর্যাদার লোকদের জন্য এটাই শোভনীয়।

অর্থাৎ এ হামদ ও তাসবীহ তথা প্রশংসা ও পবিত্রতা বর্ণনাই হলো এমন একটা উপার যার দক্ষন আল্লাহর উদ্দেশ্যে যারা কাঞ্জ করে তারা আল্লাহর পথের যারতীয় বাধা বিমুসমূহের মোকাবিলা করার শক্তি লাভ করে থাকে। সকাল-সন্ধ্যা আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা করার দৃটি অর্থ হতে পারে।

- সব সময় আল্লাহ তা আলাকে ত্বরণ করতে থাকে।
- ২, উক্ত বিশেষ সময় সালাত আদায় করে :

ষিতীয় অর্থ গ্রহণ করা হলে এ কথাটি বারা নীচ ওয়াক্ত সালাতকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে, আর এ সুরাটি নাজিল হওয়ার কিছুকাল পরই পীচ ওরাক্ত নামাজ করক করে দেওরা হয়েছে। কেননা আরবি তাবায় كيث পদটি সূর্বের গতিম দিকে চলে পড়ার পর হতে বাত্রের প্রাথমিক অংশ পর্বজ্ঞকার সময়কে বলা হয়। আর এতে থোহর হতে ই'শা এ চার ওরাক্ত সালাত শামিল রয়েছে। অর ক্রিক্ত বাবা পূর্বজিলে আলো কুটে উঠার পর হতে সূর্বোদয়কালীন সময়টিকে বুঝার। এটা ফজরের সালাতের সময়। দ্রবী করীম 🏥 নিশাপ হওয়া সত্তেও তাঁকে অপরাধের ক্ষমা চাওয়ার নির্দেশ দেওয়া হলো কেন? : কৃরহান ও হানীসের সুম্পন্ত বাণীর দ্বারা এটা প্রমাণিত হয়েছে যে, নবী করীম 🔠 এমনকি সকল নবীগণাই নিম্পাপ। তবুও এখানে কেন নবী করীম 🔠 কে নির্দেশ দেওয়া হলো যে, বিশ্বীয় বিশ্বীয় বিশ্বীয় অপনার অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করণা"। মুক্ষাসসিরে কেরাম (ব.) এর বিভিন্ন জবাব দিয়েছেন।

- ১. এর দ্বারা ইজতেহাদী তুল [গবেষণাগত ভুল] কে বুঝানো হয়েছে। যা মূলত কোনো অপরাধ নয় (বরং ছওয়াবেবই কারণ)। তথাপি নবীর শানের বেলাফ হওয়ার কারণে ক্ষমা চাওয়ার জন্য বলা হয়েছে।
- २. वशास्त्र ग्रेड वत भत्र भें के के विकास के क्षा का अभि المناف إليه अभि المثنيل إلماني إلى المثنية والمثنية على المثنية المثني
- ৩. এখানে يُعْلِي -এর দ্বারা অপরাধ উদ্দেশ্য নয়; বরং এর অর্থ হলো উন্তম পস্থা পরিহার করা। সূতরাং কোনো কোনো কাজে উন্তম পস্থা পরিহার করার কারণে আল্লাহ তা'আলা নবী করীম 🏥 -কে ইন্তেগফার করার নির্দেশ দিয়েছেন।
- ৪. অপরাধের কারণ নয়; বরং উত্মতকে তা'লীম দেওয়ার জন্য নবী করীম ক্রিক ইস্তেগফার করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ যেন নবী করীম এর অনুকরণে তার উত্মত ইস্তেগফার করার পদ্ধতি শিখে নিতে পারেন। আর বলাই বাহল্য যে, উত্মতকে শিক্ষা দেওয়া নবী করীম এর দায়িত্ ছিল।

আয়াতের ব্যাখ্যা : আরাহ তা'আলা ইরশাদ করেন যারা আরাহর কথায় তর্ক করতে যায়, আরাহর তাওইদি, আসমানি কিতাব, পরগাষরদের মোজেরা এবং হেদায়েত প্রভৃতি সম্বন্ধে অথথা কলহ করে। অমূলক ও ভিত্তিইনি কথার অবতারণা করতঃ সত্যের পথে বাধা সৃষ্টি করতে চায় – তাদের হাতে যুক্তি প্রমাণ বলতে কিছুই নেই। উল্লিখিত বিষয়াদির সত্যতা সম্বন্ধেও সন্দেহের অবকাশ মাত্র নেই। তবুও তারা বিরোধিতা করে। আসলে তাদের অবহারই এরূপ ঔদ্ধতা প্রকাশে প্রলুক্ত করে। তারা নিজেকে পয়গাখরের অপেক্ষা উক্ত এবং উন্নত মনে করে, পয়গখরদের কথা মানতে তাদের সম্মুখে মাথা নত করতে তাদের অবংকার বাধে। তারা পয়গাখর অপেক্ষা শ্রেষ্ঠ বা কমপক্ষে তাদের সমান এবং সমর্ম্মাদ সম্প্র থাকতে চায়। করাবাহল্য তাদের এ মনোবাঞ্চা কমিনকালেও পূরণ হওয়ার নয়। কিছুতেই তারা ভাদের লক্ষ্যে পৌছতে পারবে না। তারা ভালো করেই জেনে রাখুক – একদা এই পয়গাখরের সম্মুখেই তাদের মাথা হেট করতে হবে। অন্যথায় চরম অপমান এবং দুর্জোগ তাদের অনৃষ্টে অনিবার্য বলে জানবে।

দীন-ধর্ম এবং সত্যের একপ বিরুদ্ধাচারী শক্রর হাত হতে রক্ষা পাওয়ার জন্য আল্লাহর স্বরণ নেওয়া, সর্বশক্তিমান আল্লাহর আশ্রয় প্রার্থনাই কাম্য এবং সর্বাপেক্ষা অমোঘ অস্ত্র। অতএব, একপ পরিস্থিতিতে নির্দেশিত এই অস্ত্র ব্যবহারে যেন তুল না হয়।

এমন নয় যে, আল্লাহ তা'আলা কাফেরদের অবস্থা সম্পর্কে গাফেল রয়েছেন; বরং তারা যা কিছু বলছে এবং যা কিছু করছে সবই সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা সম্যাক জ্ঞাত রয়েছেন। সূতরাং তিনি সময় মতো তাদের বিহিত ব্যবস্থা করতে এতটুকুও দ্বিধাবোধ করবেন না।

আল্লাহর আয়াতের ব্যাপারে কান্সেরদের বিতর্কে লিঙ হওয়ার কারণ : কান্সেরদের দলিল ও যুক্তি-প্রমাণহীন বিরোধিতা এবং
তাদের অযৌতিক তর্ক-বিতর্কের আসল কারণ হলো, আল্লাহর আয়াতসমূহে যে সব মহাসত্য এবং মঙ্গলজনক ও কল্যাণকর
কথা তাদের সামনে পেশ করা হয়েছে তা তাদের বোধগম্য হয় না বলেই তারা নিষ্ঠা সহকারে এটা বৃঝার জন্য বৃধি এ সব
তর্ক-বিতর্ক করছে; বরং এদের এরূপ আচরণের আসল কারণ হলো, তাদের বর্তমানে আরব দেশে হয়বত মুহাছদ ——এর
নেতৃত্ব ও কর্তৃত্ব শীকৃত হবে এবং শেষ পর্যন্ত তারাও এমন ব্যক্তির নেতৃত্ব মেনে নিতে বাধ্য হবে যার মোকাবিলায় তারা
নিজ্ঞেদেরকে সর্দারী লাভের অধিকতর যোগ্য মনে করত। এটা তাদের আত্মাতিমানের দক্ষন তারা বরদাশত করতে রাজি ছিল
না। এ জন্যই তারা হয়রত মুহাছদ —— কোনো কথাই বলতে না দেওয়ার জন্য পূর্ণ শক্তি প্রয়োগে কাজ করতেছিল। আর এ
হিন্দেশ্য হীন ও লক্ষাকর কাজ-কর্ম করতে ও উপায় অবলয়ন করতে তারা বিসুমাত্র কুষ্ঠাবোধ করত না।

bi, ठावनीय आतानकीत (धम थड़) क्ष्णिww.eelm.weebly.com

তাদের জেনে রাখা উচিত যে, আল্লাহ যাকে বড় বানিয়েছেন দে-ই বড় ও শ্রেষ্ঠ হয়ে থাকবে। আর এ ছোট লোকেরা নিজ্যেন্দর বড়ত্ব কায়েম রাখার জন্য যেসব চেষ্টা করছে, তা সবই শেষ পর্যন্ত বার্থ হয়ে যাবে। —[কুরতুবী]

পূর্বে আলোচ্য আয়াতে - ٱلَّذِيْنَ يَجَادِلُونَ البح এর শানে নুমূলে বলা হয়েছে জনৈক ইহদি দাজ্জাল সম্পর্কে নবী 🚉 এর সার বিতর্কে লিগু হয়, সূতরাং এখানে হাদীসের বর্ণনানুসারে দাজ্জালের পরিচয় তুলে ধরা হচ্ছে।

দাজ্জাল প্রসন্ধ : হযরত ইমরান ইবনে হুসাইন (রা.) বর্ণনা করেন, আমি নিজে প্রিয়নবী 🏬 -কে বলতে ওনেছি, তিনি ইরণান করেছেন, আদম (আ.)-এর সৃষ্টির পর থেকে কেয়ামত পর্যন্ত দাজ্জালের ঘটনার চেয়ে বড় আর কোনো ঘটনা ঘটবে না

-(মুসলিম শরীফ)

হংরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🏥 ইরশাদ করেছেন- এমন কোনো নবী ছিলেন না, যিনি তাঁর উষতকে মিথ্যুক, কানা দাজ্জাল সম্পর্কে সতর্ক করেননি। খুব ভালো করে জেনে রাখ! দাজ্জাল কানা হবে (এক চক্ষু বিশিষ্ট) তোমাদের প্রতিপালক এমন নন। দাজ্জালের দু চক্ষুর মধ্যখানে এ অর্থাৎ কাফের লেখা থাকবে।

হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী হুক্রী ইরণাদ করেছেন: আমি কি তোমাদেরকে দাজ্জাল সম্পর্কে একটি কথা বলবনাঃ প্রত্যেক নবী তাঁর উত্মতকে দাজ্জাল সম্পর্কে (কিছু না কিছু) বলেছেন। নিঃসন্দেহে সে এক চক্ষু বিশিষ্ট হবে, তার সঙ্গে জানাত্রও থাকবে এবং দোজখও থাকবে, সে যাকে জানাত বলবে আসলে তাই হবে দোজখ। আমি তোমাদেরকে দাজ্জানের ফেতনা সম্পর্কে তয় প্রদর্শন করি, যেমন নৃহ (আ.) তাঁর জাতিকে এ সম্পর্কে তয় প্রদর্শন করেছিলেন।

হযরত হ্যায়ফা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীকে প্রিয়নবী ==== ইরশাদ করেছেন: দাজ্জাল যখন বের হবে তখন তার সাথে পানিও থাকবে, অপ্নিও থাকবে। লোকেরা যে বন্ধুকে পানি মনে করবে তা-ই হবে অপ্নি আর যে বন্ধুকে অপ্নি মনে করবে তা-ই হবে সুশীতল মিষ্টি পানি। তোমাদের মধ্যে কেউ যদি দাজ্জালকে পায়, তার কর্তব্য হবে অপ্নির আকৃতিতে যা থাকবে তাতে ঝাঁপ দেওয়া, নিঃসন্দেহে তা হবে সুশীতল পবিত্র পানি।

হযরত হুযায়ফা (রা.) বর্ণিত আরেকথানি বর্ণনায় রয়েছে যে, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন: দাজ্জালের বা দিকের চক্ষু থাকবে না, তার চুল হবে কোকড়ানো। তার সাথে জান্লাভও থাকবে এবং দোজখও। তার দোজখই প্রকৃত অবস্থায় হবে জান্লাভ আর ভার জান্লাভ হবে আসলে দোজখ। –[মুসলিম শরীফ]

হয়রত নওয়াস ইবনে সাম'আন (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 
্বেন বাদি দাজ্জাল আমার জীবদ্দশায় বের হয়ে আসে তবে আমি তোমাদের পক্ষ থেকে তার মোকাবিলা করবো। যদি আমার জীবদ্দশায় বের হয়ে আসে তবে আমি তোমাদের পক্ষ থেকে তার মোকাবিলা করবো। যদি আমার জীবদ্দশায় সে না বের হয় তবে আমার পক্ষ থেকে আল্লাহ তা'আলা তোমাদের সাহায়্যুকায়ী হবেন। আর প্রত্যেক ব্যক্তি তার মোকাবিলায় দায়িত্ব পালন করবে। তার চক্ষু ক্লে থাকবে, আমি তাকে আবদুল ওজ্জাই ইবনে কতনের নায়ে দেখতে পালি। তোমাদের মধ্যে যে কেউ তাকে পায় সে বেন সুরা কাহাফের প্রথম আয়াতগুলো পাঠ করে তার প্রতি দম করে। এ আয়াত সমূহ দাজ্জালের ক্ষেতনা থেকে বাঁচার জনো রক্ষাকরত হবে। সে ইরাক ও সিরিয়ার মধ্যক্লে থেকে বের হবে। তানে বামে অনেক কিছু ধ্বংস করবে। হে আল্লাহের বান্দাগণ! তোময়া অবিচল থেক। আমরা আরক্ষ করলাম, ইয়া রাস্লালায় ৄা সে কতদিন প্রক মানের বেরাকার করবে। তিনি ইরশাদ করেন, চল্লিশ দিন, তবে তার একদিন এক বছরের সমান হবে। আর একদিন এক মানের সমান হবে, আর একদিন এক সপ্তাবের সমান হবে। আর বাকি দিনতলো স্বাভাবিকভাবে অন্য দিনতলোর সমান হবে। আয়র জরক্ষাক বলাম যেদিন এক বছরের সমান হবে সেদিন কি আমাদের একদিনের নামাজ যথেষ্ট হবে। তিনি ইরশাদ করলেন: না; বরং তোমরা সময়ের হিসাব করে নেবে। প্রত্যেক চিবিশ ঘন্টায় পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ আদায় করবে। এভাবে এক বছরের সমান নামাজ তারাল্যক ওয়াক্ত নামাজ আদায় করবে।

হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী 🚎 ইরশাদ করেছেন; দাজ্জাল যখন বের হবে তখন একজন ঈমানদার ব্যক্তি সম্মুখের দিক থেকে তার দিকে আসনে, দাজ্জালের প্রহরী ঐ মু'মিন ব্যক্তিকে জিন্তেস করবে, কোথায় যাওয়ার ইচ্ছা? মু'মিন বলবে, ঐ ব্যক্তির নিকট যেতে চাই যে বের হয়েছে। প্রহরী বলবে, আমাদের প্রভুর প্রতি কি তোমার বিশ্বাস নেই? মু'মিন বলবে, আমাদের প্রতিপালকের নিকট কোনো কিছুই গোপন নেই। গ্রহরী বলবে, এ ব্যক্তিকে হত্যা কর। তথন তাদের মধ্যে একজন বলবে, তোমাদের প্রতিপালক কি এ আদেশ দেননি যে আমার অনুমতি ব্যতীত কাউকে হত্যা করবে না। একথা শ্রুবণ করে ঐ প্রহরী মুমিন ব্যক্তিকে হত্যা করবে না; বরং তাকে নিয়ে দাজ্জালের নিকট চলে যাবে : মু'মিন দাজ্জালকে দেখেই বলবে, হে লোক সকল। এই হলো সে দাজ্জাল যার সম্পর্কে হযরত রাসূলুল্লাহ 🚟 বলে গেছেন। তখন দাজ্জাল আদেশ দেবে, এ লোকটির মাথা ভেঙ্গে দাও। হুকুম মোতাবেক লোকেরা তলোয়ার নিয়ে এগিয়ে আসবে এবং ঐ ব্যক্তির উদর এবং পৃষ্ঠদেশ চিরে ফেলবে। দাজ্জাল বলবে, তুমি এখনো আমার প্রতি ঈমান আনবেনা? মু'মিন বলবে, তুমি প্রতারক, তুমি মিথ্যাবাদী। দাজ্জাল আদেশ দেবে একে করাত দিয়ে চিরে ফেল। দজ্জালের লোকেরা ঐ ব্যক্তিকে শরীরের মধ্যখান দিয়ে চিরে ফেলবে। এরপর দাজ্জাল তার মধ্যখানে দাঁড়িয়ে বলবে, উঠ মু'মিন জীবিত হয়ে। সঙ্গে সঙ্গে মু'মিন জীবিত হয়ে সোজা হয়ে দাঁড়াবে, দাজ্জাল তখন বলবে, এখন তো তুমি আমার প্রতি ঈমান আনবে। মু'মিন বলবে, এখন তো তোমার সম্পর্কে আমার জ্ঞান আরো বৃদ্ধি পেয়েছে অর্থাৎ আমার পূর্ণ বিশ্বাস হয়েছে তুই-ই দাজ্জাল। এরপর মু'মিন বলবে, হে লোক সকল। শোন, আমার পর এ দাজ্জাল আর কারো সঙ্গে এ ব্যবহার করতে পারবে না । দাজ্জাল ঐ মু'মিন ব্যক্তিকে জবাই করতে চেষ্টা করবে কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তার গর্দানকে তাম্র দ্বারা পরিবেটন করে দেবেন, ফলে ছুরি বা তলোয়ার কার্যকর হবে না। যখন দাজ্জাল সম্পূর্ণভাবে বার্থ হবে তখন সে আদেশ দেবে, তার হাত-পা বেঁধে অগ্নিতে নিক্ষেপ কর। লোকেরা মনে করবে, দাজ্জাল তাকে অগ্নিতে নিক্ষেপ করেছে। বাস্তব অবস্থা এই যে, সে জান্নাতে থাকবে 🛽 হযরত রাসূলে কারীম 🕮 ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ তা'আলার নিকট সে সবচেয়ে বড় শহীদ বলে পরিগণিত হবে। -[মুসলিম শরীফ]

হ্মরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন: ঈশ্পাহান নামক স্থানে সন্তর হাজার ইহুদি দাজ্জালের অনুসারী হবে, আর তারা ধুব মূলাবান চাদর পরিহিত থাকবে অর্থাৎ তাদের সম্প্রদায়ের নেতৃত্বানীয় হবে। –[মুসলিম শরীফ]

হযরত আবৃ সাইদ খুদরী (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 
করে ইরশাদ করেছেন: দক্জাল মদীনা শরীফে প্রবেশ করার চেটা করবে 
কিছু মদীনা শরীফে প্রবেশ তার জন্যে হারাম করে দেওয়া হয়েছে। এজন্যে মদীনা শরীফের নিকটছ কোনো মরুভূমিতে সে 
অবতরণ করবে। এক ব্যক্তি যে তথন অত্যন্ত উত্তম হবে, মদীনা শরীফ থেকে বের হয়ে তার নিকটে পৌছবে, দাক্জাল বলবে, 
আমি যদি এ ব্যক্তিকে হত্যা করে দ্বিতীয়বার জীবিত করে দেই তবুও কি তোমরা আমার কথায় সন্দেহ করবে? লোকেরা বলবে, 
আন্নাহর শপথ! আজ থেকে অধিক পরিমাণে তাের সম্পর্কে আমার জ্ঞান কখনো হয়নি। দাক্জাল তাকে দ্বিতীয়বার হত্যা করার 
চেটা করবে কিছু বার্থ হবে। —বুখারী, মুসলিম

হযরত আবৃ বকর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী হা ইরশাদ করেছেন, দাচ্জালের কোনো প্রকার প্রভাব মদীনা মুনাওয়ারায় প্রবেশ করেবেনা। সেদিন মদীনা মনাওয়ারার সাতটি দ্বার হবে। প্রত্যেক দ্বারে দু'জন ফেরেশতা মোতায়েন থাকবে। হযরত আবৃ বকর দিদ্দীক (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী হাই ইরশাদ করেছেন, দাচ্জাল একটি প্রাচ্য দেশ থেকে যাকে খোরাসান বলা হয়, বের হবে, তার অনেক অনুসারী থাকবে। - তিরমিয়ী

হযরত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🎫 ইরশাদ করেছেন, আমার উদ্বতের সম্ভর হাজার মুকুটধারী ক্ষমতাসীন বাজি দাক্ষাদের অনুসারী হবে। লোকেরা তার পেছনে পেছনে চলতে থাকবে।

আন্ত্রামা বগজী (র.) হবরত আবু উমামা (রা.) বর্ণিত হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, প্রিয়নবী 🌐 ইরশাদ করেছেন, সেদিন সম্ভর হাজরে ইছদি মুকুটধারী অস্ত্রশক্ত্রে সঞ্জিত হয়ে দাক্জালের অনুসারী হবে।
WWW.EEIM. WEEDIY.COM

হযরত আসমা বিনতে ইয়াযীদ আনসারী (রা.) বর্ণনা করেন, একদিন প্রিয়নবী 🚃 আমার গৃহে তশরিফ আনয়ন করেন, সেখানে দাজ্জালের আলোচনা হয়, তিনি ইরশাদ করেন, দাজ্জালের সম্মুখে তিন বছর এমন আসবে যে এক বছর তে: আসমান থেকে তিন ভাগের একভাগ বৃষ্টি বন্ধ করে দেওয়া হবে, আর জমিনের এক তৃতীয়াংশে ফসল উৎপন্ন হবে না ; দ্বিতীয় বছর দু তৃতীয়াংশ বৃষ্টি বন্ধ করে দেওয়া হবে এবং জমিনেও ফসল দু'তৃতীয়াংশ কম উৎপন্ন হবে। আর তৃতীয় বছর এক ফোটা বৃষ্টিও হবে না এবং দুর্ভিন্ধ দেখা দেবে। সমস্ত জীব-জন্তু মারা যাবে। দাজ্জালের তরফ থেকে অত্যন্ত বিপজ্জনক ফেতনা হবে যে, সে একঙ্কন গ্রাম্য ব্যক্তিব নিকট যাবে এবং বলবে, যদি আমি তোমার উটগুলো জীবিত করে দেই, এরপরও কি তুমি আমাকে প্রতিপালক হিসেবে মানবে নাঃ সে গ্রাম্য ব্যক্তিটি বলবে, কেন নয়ঃ তখন দজ্জাল শয়তানদেরকে উট্টের আকৃতি দেবে ৷ এক ব্যক্তির ভ্রাতা এবং পিতা মৃত্যুমুখে পতিত হয়েছে, দাজ্জাল সে ব্যক্তিকে বলবে, আমি যদি তোমার পিতা এবং ভ্রাতাকে জীবিত করে দেই তবু কি তুমি আমাকে প্রতিপালক হিসেবে মানবেনাঃ সে বলবে, কেন নয়ঃ তখন দাজ্জাল শয়তানদেরকে তার পিতা এবং ভ্রাতার আঙৃতি দিয়ে উপস্থিত করবে। এ কথা বলার পর হযরত রাসূলে কারীম 🚎 তাঁর নিজস্ব কোনো কাজে তশরিফ নিয়ে যান। কিছুক্ষণ পর তিনি ফিরে আসেন, লোকদেরকে দেখলেন যে, তারা চিন্তিত, তখন তিনি ঘরের দরজার পারা ধরে জিজ্ঞেস করলেন, হে আসমা! কি হয়েছে! আমি আরজ করলাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚎 ! আপনি দাজ্জাল সম্পর্কে যে কথা বলেছেন তা তনে সকলে চিত্তিত হয়ে পড়েছে। তখন তিনি ইরশাদ করলেন, যদি সে আমার জীবদ্দশায় আসে তবে আমি তার মোকাবিলা করবো। অন্যথায় প্রত্যেক মু'মিনের জন্যে আল্লাহ তা'আলা নিজেই নেগাহবান। তখন আমি আরজ করলাম, ইয়া রাসূলাল্লাহ 🚟 ! আমাদের অবস্থা এই যে, আমরা আটা তৈরি করি কিন্তু রুটি তৈরির আগেই ক্ষুধার্ত হয়ে যাই। এমন পরিস্থিতিতে সেদিন মু'মিনদের কী অবস্থা হবে? তখন 🚟 ইরশাদ করলেন, তখন আল্লাহ তা'আলার নামের তসবীহ পাঠ মু'মিনদের জন্যে যথেষ্ট হবে, যেমন আসমানের অধিবাসীদের জন্যে যথেষ্ট হয়। [অর্থাৎ রুটি, পানির তখন প্রয়োজনই হবে না]। -[আহমদ ও বাগজী]

হযরত মুগীরা ইবনে শোরা (রা.) বর্ণনা করেন, আমি রাসূল 🚃 এর নিকট দাজ্জাল সম্পর্কে এত বেশি জিজ্ঞেস করেছি যা আর কেউ করেনি। হজুর 🚃 ইরশাদ করেছেন, সে তোমার কোনো ক্ষতিই করতে পারবে না। আমি আরজ করনাম লোকেরা বলে, দাজ্জালের সঙ্গে রুটির পাহাড় এবং পানির সমুদ্র চলমান থাকবে। তিনি তখন ইরশাদ করলেন, আল্লাহ তা আলার জন্যে এ কাক্ষটি আরো সহজ্ঞ।

শত্তংগে বড় স্বীকার করতে হয়। সূতরাং যে সর্বশক্তিমান আসমান-জমিনের ন্যায় বিশাল সৃষ্টিকে সৃষ্টি করতে সক্ষম হয়েছেন, তার পক্ষে এ কুদ্রায়তন মানুষকে প্রথম বারে অথবা মৃত্যুর পরে পুনরায় সৃষ্টি করতে বাধা কোথায়। তাজ্জবের বিষয় এমন সুস্পষ্ট সত্যকেও অনেকে বুখতে পারে না।

এখানে কাঞ্চেরদেরকে বুঝানো হয়েছে যে, হয়রত মুহাখদ ক্রি যেসব মহা সতা মেনে নেওয়ার জন্য তোমাদেরকে দাওয়াত দিছেন তা পুরোপুরি যুক্তিযুক্ত কথা, তা মেনে নেওয়াতেই তোমাদের কল্যাণ নিহিত। আর তাকে অমান্য করা তোমাদের জন্য অকল্যাণকর। এ পর্যায়ে সর্বপ্রথম পরকাল সম্পর্কিত আকীদাকে পেশ করে তার স্বপক্ষে দলিল প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। কেননা কান্দেররা এ আকীদার কারণেই সর্বাপেক্ষা বেশি আকর্যনিত হয়েছিল। তাকে তারা দুর্বোধ্য ও অনুধাবনের অতীত মনে করেছিল। এ আরাতখানা পুনক্ষখানের সম্ভাব্যতার দলিল: যেসব ইসলামি আকীদার সাথে তৎকালীন কান্দের-মুশরিকদের লাশিত আকীদার সংঘর্ষ বেধেছিল এটা তাদের অন্যতম। কান্দেরদের ধারণা ছিল মুত্যুর পর মানুষের পুনরায় জীবিত হয়ে উঠা সম্পূর্ণ অক্ষর ব্যাপার। এর উত্তরে বলা হয়েছে যে, যে সব লোক এ ধরনের কথা-বার্তা বলে প্রকৃতপক্ষে তারা অজ্ঞ ও মুর্ব। তাদের ঘদি বৃদ্ধি থাকত তথা যেই বৃদ্ধি আছে তা যদি কাক্ষে লাগাত, তাহলে এ কথা বুঝতে পারা তাদের জন্য মোটেই কঠিন হতো না যে, গে মহান অল্লাহ এই বিরটি বিশ্বলোক সৃষ্টি করেছেন, তার পক্ষে মানুষকে পুনরায় সৃষ্টি মোটেই কঠিন কঞ্জি নয়।

জারাতের বিস্তারিত তাফসীর: যারা আথেরতের সঞ্চন্যত, মুত্রার পর পুনরায় জিবিত করার বিষয় অনুধাবন করতে পারে না— তারা মূলতঃ অন্ধ, তাদের জান চন্দ্রর আলো হারিয়ে গেছে। অপর পথে ফরে তা বুঝতে সক্ষম তারা হলো চন্দুখান। সুতরাং অন্ধ ও চন্দুখান কোনোদিন এক সমান হতে পারে না। তদ্রপ ইমাননার এবং কাফেরও সমপর্যায়ের হতে পারে না। মূলতঃ কাফেররা খুব কমই উপদেশ গ্রহণ করে।

যোদাকথা, একজন অন্ধ, যে সরল পথটিও দেখতে পায় না, আর একজন দৃষ্টি সম্পন্ন লোক যে স্বচক্ষে সরল-সঠিক পথ দেখে চলে, উভয় কি কখনো সমান হতে পারে? কিংবা ঈমানদার সাধু সজ্জন এবং অসং প্রবৃত্তির কাফের কখনো এক হতে পারে? যদি তা না হয় তাহলে একান্ত ন্যায়বিচারের খাতিরেই একদা সকলকে পৃথক পুথক প্রেণিতে বিভক্ত করতঃ তাদের যথাযোগ্য মর্যাদান এবং প্রভেদ প্রকাশ করে দেওয়ার প্রয়োজন কোনো ন্যায়দানী বিবেক-বৃদ্ধিসম্পন্ন লোকই অস্বীকার করতে পারে না বলাবাহলা এ অনিবার্য প্রয়োজনই কেয়ামতের এবং বিচারদিনের আয়োজনে বাধা করেছে।

ों आग्नारक त्याचा : আল্লাহ কা'আলা ইরশাদ করেছেন, কেয়ামত অবশাই আসবে এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই। কিছু অধিকাংশ লোকজনই তা বিশ্বাস করে না।

আলোচ্য আয়াতখানা, কিয়ামতের সুম্পষ্ট দলিল। পূর্ববর্তী বাক্যে কেয়ামতের সম্ভাব্যতার উপর দলিল পেশ করা হয়েছিল। আর এ রাক্যে বলা হচ্ছে, কিয়ামত অবশাই সংঘটিত হবে, এতে সন্দেহের কোনো অবকাশ নেই।

জ্ঞান, বিবেক ও ইনসাম্পের এটাই দাবি, পরকাল হতেই হবে। এটা না হওয়া বৃদ্ধি-বিবেক ও ইনসাম্পের বিপরীত। মূলত যারা অন্ধভাবে জীবন-যাপন করে এবং নিজেদের বারাপ চরিত্র ও দৃষ্কৃতিসমূহের ঘারা আল্লাহর জমিনকে ফেতনা-ফ্যাসাদে তরে দেয়। তারা তাদের এ অনাচারের কোনো খারাপ পরিপতি দেখতে পাবে না, অপরদিকে দুনিয়ায় যারা চক্ষু খুলে চলাম্পেরা করে ও ইমান এনে নেক আমল করে, তারা তাদের এ তালো আচরণের কোনো তাল ফল দেখা হতে বঞ্চিত থাকবে। কোনো বৃদ্ধিমান মানুষই কি তা মেনে নিতে পাবের এটা তো সুম্পষ্টভাবে জ্ঞান-বৃদ্ধি ও ইনসাম্পের বিপরীত। সুতরাং এ কথাও মেনে নিতে হবে যে, পরকালে অস্বীকার করা সাধারণ জ্ঞান-বৃদ্ধি ও ইনসাম্পের বিপরীতই হবে। কেননা পরকাল না হওয়ার অর্থ তালো-মন্দ সকল মানুষই মরে মাটির সাথে মিশে একাকার হয়ে যাবে। উভয় একইরপ পরিপতির সম্মুখীন হবে। এতে কেবল জ্ঞান-বৃদ্ধি ও ইনসাম্পেরই বিরোধিতা হয় না, নৈতিক চরিত্রের ও মূল শিকড় কেটে যায়। কেননা তালো ও মন্দ লোকের পরিপতি এক ও অতিমুহলে খারাপ চরিত্রের লোককেই বড় বৃদ্ধিমান মেনে নিতে হয়। এ জন্য যে, সে মৃত্যুর পূর্বে সব আশা-আকাক্ষা পূরণ করে নিয়েছে। অপরনিকে ভাল চরিত্রের লোককেই বড় ইনির্বোধ হিসেবে গণ্য করতে হবে। কেননা সে খামাখাই নিজের উপর নানাবিধ নৈতিক বাধন চাপিয়ে নিয়েছে এবং নিজেকে তার অধীনে পরিচালিত করে নিজের জীবনকে অহেতুক কটের মধ্যে নিচ্ছেপ করেছে।

ভারতিখানার ব্যাখ্যা : আলোচ্য আরাতে আল্লাহ তা'আলা তাঁর বান্দাদেরকে নির্দেশ দিয়ে বলহেন, ভোমরা অন্যান্দার কেন ভাকতে থাবে, তোমাদের ভাকে সাড়া দেওয়ার মজো বতম্ব ক্ষমতা কিংবা আদৌ ক্ষমতাই যাদের নেই, তাদের তেকে কি লাভা তোমরা গুধু আমাকেই ভাকো। আমারই কাছে তোমাদের মিনতি জ্ঞানাও। আমি তোমাদের আহ্বানে সাড়া দেব। তোমাদের মিনতি মঞ্জুর করব, আর তা করার ক্ষমতা একমাত্র আমারই রয়েছে।

আল্লাহর দরবারে মিনতি এবং প্রার্থনাও তাঁর বন্দেগী তথা উপাসনার অন্তর্গত। যারা অহংকারের বলে আল্লাহর ইবাদত বন্দেগী হতে বিমুখ থাকে, তাদের কল্যাণ নেই, মঙ্গল নেই, তারা চরম অপমানের সঙ্গে জাহান্লামের কারাণারে প্রবেশ করবে।

দোৱাৰ হাকীকত : ১৯ এব শাদিক অৰ্থ হলো, আহ্বান করা। অধিকাংশ ক্ষেত্রে কোনো প্রয়োজন পূর্বের জন্য আহ্বান করার ক্ষেত্রে ব্যবহৃত হয়ে থাকে। কথনো আল্লাহ তা আলার সাধারণ স্বরণকেও দোয়া বলা হয়ে থাকে। অত্র আয়াত উন্মতে মুহাঅনীয়ার বিশেষ মর্যাদার প্রতি ইন্ধিত করে। কেননা এতে উন্মতে মুহাঅনীয়াকে দোয়া করার জন্য নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে এবং সাথে সাথে তা কবুল হওয়ারও প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছে। এমনকি যারা দোয়া করবে না তাদেরকে আজাবের তয় দেখানো হয়েছে।

\*\*WWW.Celm.weebly.com\*\*

হয়রত নোমান ইবনে বাশীর (রা.) এ আয়াতের তাফসীরে নিম্নোক্ত হাদীসখানা বর্ণনা করেছেন যে, নবী করীম 💯 ইরশান করেছেন وَأَنْ النَّمَاءُ مُوْرَ الْمُعَادَّةُ अर्थाए ইবাদতই হলো দোয়া আর দলিল স্বরূপ তিনি এ আয়াতটি তেলাওয়াত করলেন- وَإِنَّ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ وَمُوالِحَالَةُ अर्थाए निक्त याता आयात ইবাদত বা দোয়া হতে বিমুখ হয় তারা লাঞ্ছিত হয়ে জাহান্নমে প্রবেশ করবে।

হযরত কাতানাহ (র.) কা'বে আহ্বার (র.) হতে বর্ণনা করেছেন যে, পূর্ববর্তী যুগে এ বৈশিষ্ট্য নবীগণ (আ.)-এর জন্য খাদ ছিল। উত্মতে মুহাম্মনীয়ার জন্য একে আম [ব্যাপক] করে দেওয়া হয়েছে।

দোয়া এবং ইবাদতের তাৎপর্য: মূলত: দোয়া এবং ইবাদতের মর্ম কাছাকাছি, পাশাপাশি। আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে কিছু চাওয়া হলো দোয়া, আর আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে মিনতি প্রকাশ করা হলো ইবাদত। জীবনের প্রতিটি প্রয়োজনের জনো তথু আল্লাহ তা'আলার দরবারে ফরিয়াদ করা, অন্যকোনো দিকে দৃষ্টিপাত না করাই হলো বন্দেশীর পরিপূর্ণ রূপ।

হযরত আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী ইরশাদ করেছেন: তোমাদের মধ্যে কিছু লোক এমনও রয়েছে যারা নিজেনের প্রয়োজনের সব কিছুই আল্লাহ তা'আলার দরবারে চায় এমনকি, যদি তাদের জুতোর ফিতাও ছিড়ে যায় তা-ও তারা আল্লাহর কাছেই চায়। —[তিরমিয়ী শরীফ]

আর হযরত সাবেত বুনানীর (র.) বর্ণনায় রয়েছে, এমনকি তারা লবণও আল্লাহ তা'আলার নিকটই চায়।

হযরত নো'মান ইবনে বাশীর (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন– দোয়া ইবাদত, এরপর তিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করেছেন।

পিরহেজগারীই সন্মান, পরহেজগারী ব্যতীত কোনো সন্মান নেই, আর ঈমানই হলো বংশ, ঈমান ব্যতীত কোনো বংশ পরিচয় নেই।

আলোচ্য হাদীদেরও এ অর্থই হতে পারে (১) দোয়াই ইবাদত (২) ইবাদতই দোয়া : হয়তো এর তাৎপর্য হলো দোয়া এবং ইবাদতের মর্মকথা একই, কেননা প্রত্যেক দোয়াই ইবাদত এবং প্রত্যেক এবাদতেই থাকে দোয়া । আর দোয়া ও ইবাদতের যোগ্য আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত আর কেউ নয়, যেমন পরিত্র ক্রঝানে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন - وَتَضْمَى رَبُكُ الْآَ

'আর আপনার প্রতিপালক আদেশ করেছেন যে, তোমরা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত আর কারো বন্দেগী করো না।'

যেমন হাদীসে কুদসীতে রয়েছে, যে ব্যক্তি আমার নিকট চাওয়ার স্থলে আমার প্রশংসায় মশগুল থাকে তাকে আমি সে ব্যক্তির চেয়ে বেশি দান করি যে আমার নিকট চেয়ে থাকে।

তিরমিথী ও মুসলিম শরীকে সংকলিত হয়েছে, [আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন] যে ব্যক্তিকে পবিত্র কুরআনের তেলাওয়াত আমার জিকির এবং আমার নিকট চাওয়া থেকে বিরও রাখে, আমি তাকে এমন দান করি, যেটা যারা চেয়ে থাকে তাদের চেয়ে উত্তম হয় :

এ পৃথিবীতে মানুষ নানা প্রয়োজনের জিপ্তিরে আবন্ধ, তাই মানুষকে সর্বদা নিজের প্রয়োজনের আয়োজনে ব্যন্ত থাকতে হয়, ব্যবস্থা গ্রহণ করতে হয় কিন্তু তার গৃহীত ব্যবস্থা সর্বদা যে সফল হবে এমনও নয়, তাই কোনো উদ্দেশ্য সফল করার লক্ষ্যে যাবতীয় ব্যবস্থা গ্রহণের পাশাপাশি যা একান্ত জরুরি তা হলো, ঐ একই উদ্দেশ্যে আল্লাহ তা আলার মহান দরবাবে দোয়া করা। হযরত রাস্কে কারীম ক্রিম আল্লাহ তা আলার প্রতি ভরসা করার শিক্ষা দিয়েছেন, কেননা প্রকাশ্যে উদ্দেশ্য সফল হওয়ার জন্য যে ব্যবস্থা গ্রহণ করা হয় তার সাফল্য-অসাফল্য নর্ভর করে আল্লাহ তা আলার মর্জির উপর। অতএব, কোনো কাজের সাফল্যের জন্যে চেটা-তদবির যেমন জরুরি, ঠিক তেমনিভাবে আল্লাহ তা আলার মহান দরবাবে দোয়া করাও একান্ত জরুরি।

লোয়ার ফ<mark>জিলত ও মাহাস্থ্য :</mark> হযরত আনাস (রা.) বর্ণিত হাদীসে প্রিয়নবী : েই ইরশাদ করেছেন, দেয়ে হলো ইবাদতের ফক্ত - শতিবমিমী শরীফ|

হয়রত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (বা.) থেকে বর্গিত, প্রিয়নবী 🚃 ইরশান করেছেন- তোমরা আল্লাহ তা'আলার নিকট তার দান প্রাপ্তির জন্যে আরম্ভি পেশ করা, কোননা আল্লাহ তা'আলা পছন্দ করেন যেন তার নিকট আরম্ভি পেশ করা হয়। আর উরম ইবাদত হলা আল্লাহ তা'আলার দানের অপেক্ষা করা।

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚉 ইরশাদ করেছেনঃ যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার নিকট কিছু চয়ে না আল্লাহ তা'আলা তার প্রতি অসন্তুষ্ট হন। আর এজন্যই আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে–

إِنَّ الَّذِينَ بَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِيْنَ -

"নিশ্চয় যারা অহংকার করে আমার ইবাদত থেকে বিরত থাকে তারা অপমানিত অবস্থায় দোজখে প্রবেশ করবে।"

হয়রত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🊃 ইরপাদ করেছেন: দোয়া করার ব্যাপারে দুর্বলতার পরিচয় দিও না, কেননা দোয়ার বর্তমানে আল্লাহ তা'আলা কাউকে ধ্বংস করেন না। –হিবনে হাক্যান ও হাকেম]

হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসে প্রিয়নবী <u>ক্রে</u> ইরশাদ করেছেন− দোয়া হলো মু'মিনের হাতিয়ার, দীন ইসলামের বুঁটি, আসমান ও জমিনের নুর। –[হাকিম]

হয়রত আদুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী 🏬 ইরশাদ করেছেন- যার জন্যে দোয়ার দুয়ার খোলা হয়েছে তার জন্যে রহমতের দুয়ারও খুলে দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তা আলার দরবারে যা কিছু চাওয়া হয় তন্মধ্যে সবচেয়ে পছন্দনীয় হলো, সর্বপ্রকার বালা-মসিবত থেকে নিরাপন্তার জন্যে আরজি পেশ করা। -[তিরমিমী]

দোয়া ক**বুল করার প্রতিশ্রুতি :** হযরত আব্দুরাহ ইবনে ওমর (রা.) থেকে বর্ণিত। রাসূল 🎫 ইরশাদ করেছেন– তোমাদের মধ্যে যার জন্যে দোয়ার দরজা খোলা হয়েছে তার জন্যে করুলিয়তের দরজাও খোলা হয়েছে। –হিবনে অবি শায়বা

হয়রত সালমান ফারসী (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী ইরশাদ করেছেন, তোমাদের প্রতিপালক অত্যন্ত লজ্জাশীল, যথন বান্দা হাত ডুলে তাঁর কাছে কিছু চায়, তখন বান্দাকে শূন্য হন্তে ফেরভ দিতে তিনি লজ্জাবোধ করেন : ⊣ডিরমিযী, আরু দাউদ, বায়হাকী]

হয়রত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🏬 ইরশাদ করেছেন- যদি কোনো মুসলমান এমন দোয়া করে যাতে গুনাহের কোনো কথা না থাকে এবং কোনো আত্মীয়তার হকু বিনষ্ট হওয়ারও সম্ভাবনা না থাকে, আল্লাহ তা আলা তাকে তিনটি বস্তুর একটি অবশাই দান করেন।

- ১, তার দোয়া অনতিবিলম্বে কবুল করা হয়।
- ২, অথবা আখেরাতে তাকে দান করার জন্যে তার দোয়া সংরক্ষিত থাকে।
- ৩. তার কাম্য বস্তুর সমান কোনো বিপদ তার উপর থেকে দূর করে দেওয়া হয়।

সাহাবায়ে কেরাম আরক্ত করলেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ : ==== । যদি আমরা অনেক দোয়া করি তবুও আমরা এর বিনিময় পাব। তিনি ইরশাদ করলেন, আল্লাহ তা'আলার কাছে অনেক কিছু আছে, তিনি অবশ্যই দান করবেন। -[আহমদ]

হয়বত আতৃ হুরাররা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🏯 ইরশাদ করেছেন- যদি দোয়াতে গুনাহ অথবা আত্মীয়তার হকু নষ্ট করার কোনো কথা না থাকে তবে বান্দার দোয়া অবশাই কবুল হয়। তবে শর্ত হলো সে যদি দোয়া কবুল হওয়ার জন্যে ডাড়াইড়া না করে। আরক্ত করা হলো, ইয়া রাসুলাল্লাহ ﷺ। এ পর্যায়ে ডাড়াইড়া করার ডাৎপর্য কিঃ প্রিয়নবী ﷺ ইরশাদ করলেন, বন্দা বলতে থাকে, আমি দোয়া করেছি, আমি দোয়া করেছি (অর্থাৎ বার বার দোয়া করেছি) কিছু দোয়া কবুল হওয়ার কোনো লক্ষণ দেখি না। অবশেষে সে ক্লান্ড হয়ে যায় এবং দোয়া করা ছেড়ে দেয়। (অর্থাৎ দোয়া অব্যাহত রাখা জরুরি, কখনো কাম্যা বন্ধুর জন্যে ডাড়াইড়া করা সমীটীন নয়। যখন আল্লাহ ডাউাজার মর্জি হবে তখনই তিনি দান করবেন। —[মুসলিম শরীফ]

হয়রত আনুন্নাহে ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚎 ইরশাদ করেছেন– দোয়া সেই বিপদাপদের ব্যাপারেও উপকারী হয় যা এখনও আপতিত হয়নি তবে ভবিষ্যতে হবে। অতএব, হে আন্নাহর বান্দাগণ! তোমরা সর্বদা দোয়া করতে থাক। –তিরমিয়ী শরীফ]

ইমাম আহমদ (র.) হযরত মা'আজ ইবনে জাবাল এবং হযরত জাবের (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, প্রিয়নবী ﷺ ইরশদ করেছেন− যে ব্যক্তি আল্লাহর নিকট দোয়া করে আল্লাহ তা'আলা তার আরজি কবুল করেন, অথবা তার দোয়ার সমান কোনো বিপদ দূর করে দেন। অবশ্য এর জন্যে শর্ভ রয়েছে, দোয়াতে যেন কোনো গুনাহের কথা না থাকে এবং আত্মীয়তার বন্ধন বিনষ্ট করারও কোনো কথা না থাকে। ⊣ভিরমিমী

যাদের দোয়া অবশ্যই কবুল হয় : হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন; তিনটি দোয়া কবুল হয়, যে দোয়া কবুল হওয়ার ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই ! ১. পিতার দোয়া (সন্তান-সন্তৃতির জন্যে), ২. মজলুমের দোয়া (জালেমের বিরুদ্ধে), ৩. মুসাফিরের দোয়া। 🖃 তিরমিয়ী, আবু দাউদ, ইবনে মাজাহ)

হযরত আবু হুরায়রা (রা.) থেকে আরো বর্ণিত আছে, প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন: তিন ব্যক্তির দোয়া ফেরত দেওয়া হয় মা :

- ১. রোজাদারের দোয়া, ইফতারের সময় ৷
- ২. ন্যায়বিচারক রাষ্ট্রনায়কের দোয়া।
- এ. মজনুমের দোয়া। মজনুমের বদদোয়া মেছমালার উপর উঠানো হয়, তার জন্যে আসমানের দুয়ার খুলে দেওয়া হয়। আর
  আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন, আমার ইজ্জতের শপথ! আমি অবশ্যই তোমাকে সাহায়্য করবো য়িও কিছু সময় পরে
  হোক। -[তিরমিয়]]

হযরত আবু দারদা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী হার্কী ইরশাদ করেছেন: কোনো মুসলমান তার মুসলমানের ভাইয়ের জন্যে তার অনুশস্থিতিতে যে দোয়া করে তা কবুল হয়। যখন সে তার ভাইয়ের কল্যাণের জন্যে দোয়া করে তখন তার নিকটবর্তী ফেরেশতা আমীন বলে অর্থাৎ তোমার ভাইয়ের জন্যে আল্লাহ তা আলা যেন তাই করে দেন আর তোমার জন্যেও এমনটি যেন হয়।

-[মুসলিম শরীফ]

হযরত আব্দুন্নাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, প্রিয়নবী 🊃 বলেছেন: কয়েকটি দোয়া কবুল হয়ে থাকে যেমন-১. মজলুমের দোয়া প্রতিশোধ না নেওয়া পর্যন্ত, ২. হাজীর নোয়া বাড়ি ফিরে আসা পর্যন্ত, ৩. রুণুা ব্যক্তির দোয়া সুস্থ হওয়া পর্যন্ত,

- ৪. কোনো মুসলমান ডাইরের দোয়া অন্য মুসলমান ভাইরের জন্যে তার অনুপস্থিতিতে। এরপর তিনি ইরশাদ করেছেন– সর্বাধিক
- শীঘ্র যে দোয়া করুল হয় তা হলো, কোনো মুসলমান ভাইয়ের জন্যে তার অনুপস্থিতিতে অন্য মুসলমান ভাইয়ের নোয়া।

#### দোয়া কবুল হওয়ার শর্তসমূহ :

১. পানাহারে, পোষাক-পরিক্ষদে হারাম বস্তুসমূহ পরিহার করা এক কথার যাবতীয় বিষয়ে হারাম পদ্বা পরিহার করা । ব্যবত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্গিত হাদীদে প্রিয়নবী হার ইরশাদ করেছেন: মানুষ সুদীর্ঘ সফর করে, তার চুল থাকে এলোমেলো, বালু মিপ্রিত, এমন অবস্থায় সে আসমানের দিকে হাত তুলে এবং বলে. বে পরওয়ারদেগায়! হে পরওয়ারদেগায়! কিছু তার খাবার হারাম পদ্বায় অর্জিত, পোষাক পরিক্ষদেও হারাম পদ্বায় রোজগার করা এবং তার প্রতিপালনও হয়েছে হারাম রোজগার হারা। এমন অবস্থায় দোয়া কিভাবে করুল হবে? ন্মুসলিম পরীছা।
WWW.eelm.weelly.com

- ২. দোয়া কবুল হওয়ার জন্যে আরেকটি শর্ত হলো, দোয়ার সময় আল্লাহ তা'আলার দরবারে মনকে হাজির করতে হবে অর্থাৎ দোয়া তথু মৌথিক হবে না; বরং তা আন্তরিক হতে হবে। প্রিয়নবী ৄৄ ইরশাদ করেছেন, দোয়া কবুল হওয়ার বাাপারে পূর্ব বিশ্বাস বা একীন নিয়ে দোয়া কর, মনে রেখ গাফেল অন্তরের দোয়া আল্লাহ তা'আলা কবুল করেন না! - বিরয়েমী শরীফা।
- ৩. কোনো ব্যাপারে দোয়া করতে হলে বিষয়টি সম্পূর্ণ সুনির্দিষ্ট হতে হবে। হযরত আর্ হরায়রা (বা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী ক্রেইরশাদ করেছেন: তোমাদের মধ্যে কেউ যদি দোয়া করে, সে যেন এভাবে না বলে, 'বে আল্লাহ! যদি তোমার ইচ্ছা হয় তবে আমাকে মাফ করে দিও'; বরং সংকল্পের সুদৃঢ়তা বজায় রেখে পূর্ণ একীন নিয়ে এবং মনের আগ্রহ নিয়ে দোয়া করবে [অর্থাৎ এ বিশ্বাস রাখবে যে আল্লাহ তা আলা তার দোয়া অবশাই কবুল করবেন ।] কেননা আল্লাহ তা আলা যা কিছু দান করেন তা তার নিকট বড় কিছু হয় না। -[মুসলিম শরীফ]

দোয়ার আদব : হযরও ফোজালা ইবনে ওবায়েদ (রা.) বর্ণনা করেন, একদিন প্রিয়নবী 
মসজিদে অবস্থান করেছিলেন, এক বাজি আগমন করল এবং নামাজ আদায়ের পর বলল, হে আল্লাহ। আমাকে মাফ করে দিও এবং আমার প্রতি রহম কর। তখন হযরত রাস্লুলাহ
বললেন, হে নামাজি! ভূমি (দোয়া করার ব্যাপারে) তাড়াহড়া করে ফেলেছ, যখন ভূমি নামাজ আদায় করলে, এরপর বসে যাবে, এরপর আল্লাহ তা'আলার গুণাবলির উল্লেখ করে ভূমি তাঁর শানে হামদ পেশ করবে, এরপর আমায় প্রতি দক্ষদ শরীফ প্রেরণ করবে, এরপর ভূমি দোয়া করবে। বর্ণনাকারী বলেন, কিছুন্ধণ পর অন্য এক ব্যক্তি এসে নামাজ আদায় করল, নামাজ আদায়ের পর আল্লাহ তা'আলার হামদ পেশ করল, এরপর নবী করীম
ইরশাদ করলেন, তোমার দোয়া করুল করা হবে। 
—িতরমিয়ী, আনু দাউদ, নাসায়ী)

হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বর্ণনা করেন, আমি নামাজ আদায় করেছিলাম, যথন আমার নামাজের শেহ বৈঠক পূর্ণ করনাম, তখন সর্বপ্রথম আল্লাহ তা'আলার শানে হামদ পেশ করলাম, এরপর নবী করীম ==== -এর প্রতি দরদ পেশ করে দোয়া করনাম, তখন প্রিয়মবী ==== ইরশাদ করলেন– তোমার যা ইচ্ছা দরবারে এলাহীতে চাও তোমাকে দান করা হবে।

হয়রত ওমর ইবনুল বাস্তাব (রা.) বর্ণনা করেন, আসমান জমিনের মধ্যে দোয়াকে থামিয়ে রাখা হয় যতক্ষণ তুমি প্রিয়নবী 🚐 -এর প্রতি দুরুদ পাঠ না কর, দোয়ার কোনো অংশ উর্চ্চে গমন করে না। —[তরমিয়ী]

হযরত মালেক ইবনে ইয়াসার (রা.) বর্ণনা করেন, হযরত রাসূলুপ্রাহ 🏥 ইরশাদ করেছেন– যখন তোমরা আরাহ তা'আলার দরবারে দোয়া কর তখন হাতকে ছেড়ে দোয়া করে, হাতের পৃষ্ঠদেশ থেকে দোয়া করো না।

হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসে রয়েছে, তোমরা হাত খুলে দোয়া কর, হাতের পৃষ্ঠদেশ থেকে দোয়া করে না। আর দোয়া শেষ করে দু'হাত ঘারা মুখমঞ্চ মুছে নিও।

হয়রত ওমার (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🎫 দোয়াতে উভয় হাত উঠাতেন, যতক্ষণ মুখমওলে হাতগুলো ফিরে না নিতেন, ততক্ষণ পর্যন্ত হাত নিচে নামাতেন না । —[তিরমিয়ী শরীফ]

হয়রত আয়েশা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🊃 অর্থপূর্ণ ভাষায় দোয়া করা পছন্দ করতেন, আর অন্য শন্দগুলো পরিহার করতেনঃ ⊣(আবু দাউদ শরীফ)

হযরত আনাস (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী হার্কা দোয়ার সময় এতখানি হাত উঠাতেন যে দু'বগলের সাদা অংশ দেখা যেত। সায়ের ইবনে এজিদ তাঁর পিতার সূত্রে বর্ণনা করেছেন, হযরত রাস্লুল্লাহ হার্কা যখন দোয়া করতেন তখন উভয় হাত উঠিয়ে মুখমঞ্জ মুছে নিতেন।

হযরত ইকরামা (রা.) হযরত আপুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, দোরার অবস্থা হলো এই, তোমরা নোয়েয় দৃ'হাত কাঁধ পর্যন্ত তুলবে ৷ ⊣আর দাউদ শুরীয়া। ₩₩₩.eelm.weebly.com হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, (দোয়াতে) নির্দিষ্ট স্থানের উপর হাত তোলা বিদ্রুতাত। হযরত রাস্পুল্লাহ 🟥 বন্ধ বরাবর হাত উঠিয়ে দোয়া করতেন, তদুর্ধ্বে উত্তোলন করতেন না।

হযরত উবাই ইবনে কাব (রা.) থেকে বর্ণিভ, প্রিয়নবী 🊃 যদি কারো নাম উল্লেখ করতেন তবে তার জন্যে দোয়া করতেন। এ পর্যায়ে তকতে নিজের জন্যে দোয়া করতেন। —[তিরমিমী]

ভিটিত ভিটিত নিয়েছেন। এ জন্যে বিষাত বুজুৰ্গ হথনত কাসীর (র.) আলোচ্য আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, আল্লাহ তাজালার এ অনুয়হের প্রতি আমরা কুরবান হয়ে যাই যে, তিনি আমাদেরকে দোয়া করার হেদায়েত করেছেন এবং দোয়া করুল করার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। এ জন্যে বিখ্যাত বুজুৰ্গ হয়রত সূফিয়ান ছাওরী (র.) নিজের দোয়ায় একথা বলতেন, হে আল্লাহ। তুমি সেই পবিত্র সন্তা, যার দরবারে ঐ বান্দা প্রিয় যে অধিক পরিমাণে দোয়া করে। আর সে বান্দা অপ্রিয় যে দোয়া করে না অথচ মানুষের চরিত্র হলো এই যে, তার নিকট চাওয়া হলে দে অসন্তুষ্ট হয়।

হয়রত কার আহবার (রা.) বর্ণনা করেন, এ উন্মতকে তিনটি এমন জিনিস দান করা হয়েছে যা অন্য কোনো উন্মতরে ইতঃপূর্বে দেওয়া হয়নি। প্রত্যেক নবীকে আল্লাহ তা আলার তরফ থেকে এ হুকুম দেওয়া হয়েছে যে, তুমি তোমার উন্মতের উপর সাক্ষী হিসেবে থাক, কিছু সমগ্র মানব জাতির উপর আল্লাহ তা আলা উন্মতে মুহাম্মদিয়াকে সান্ধী করেছেন। পূর্বকালের নবীগণাকে বলা হতো যে, দীন ইসলামে কোনো সংকীর্ণতা নেই আর এ উন্মতকে বলা হয়েছে, তোমাদের ধর্মে কোনো ক্ষতিকর কিছু নেই। প্রত্যেক নবীকে বলা হতো, আমাকে ডাক, আমি তোমাদের ডাক কবুল করবো কিছু এ উন্মতকে বলা হয়েছে তোমরা আমাকে ডাক, আমি তোমাদের ডাক কবুল করবো কিছু এ উন্মতকে বলা হয়েছে তোমরা আমাকে ডাক, আমি তোমাদের ডাক কবুল করবো কিছু এ উন্মতকে বলা হয়েছে তোমরা আমাকে ডাক, আমি তোমাদের ডাক কবুল করবো

আৰু ইয়ালাতে রয়েছে, আল্লাহ তা আলা হযরত রাসূলে কারীম — -কে বলেছেন যে, চারটি চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য রয়েছে, তলুগে একটি আমার জন্যে এবং একটি আপনার জন্যে, আর একটি আপনার এবং আমার মধ্যে। আর একটি হলো আপনার এবং অন্যান্য বলাদের মধ্যে। যে চরিত্রটি বিশেষ করে আমার জন্যে তা হলো তর্মু আমারই বন্দেগী কর, আমার সাথে কোনো কিছুকে দারিক করে না। আর যা তর্মু আপনার তা হলো, আপনার প্রত্যেক ভালো কাজের আমি পরিপূর্ণ বদলা দেব। আর যা আমার এবং আপনার মধ্যে রয়েছে তা হলো আপনি দোয়া করবেন, আমি করুল করবো। আর যে চরিত্রটি আপনার এবং আমার অন্যান্য বাদ্যানের মধ্যে রয়েছে তা হলো, আপনি তাদের জন্যে তাই পছন্দ করবেন, যা নিজের জন্যে পছন্দ করেন। মুসনানে আম্বমদে রয়েছে, নবী করীম — ইরশাদ করেছেন: দোয়া হলো ইবাদত্তের মূলকথা, এরপর তিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করেছেন।

মুসনাদে আহমদে আরেকথানি হাদীসে রয়েছে, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার নিকট দোয়া করেনা, আল্লাহ তা'আলা তার প্রতি রাগান্তিত হন।

হযরত মুহাম্মন ইবনে মুসলিমা আনসারী (রা.)-এর মুভূার পর তাঁর তরবারির খাপ থেকে একটি ছোট কাগজ বের হয়েছিল। তাতে লেখা ছিল, ভূমি তোমার প্রতিপালকের রহমতের সময়তলোর সন্ধান করতে থাক, হয়তো এমন সময় ভূমি দোয়া করবে যখন তাঁর রহমত উপচে পড়বে। আর সে সুযোগে হয়তো ভূমি এমন কল্যাণ লাভ করবে যার পর আর কখনো ভোমার কোনো প্রকার আক্ষেপ থাকবে না।

উক্ত আয়াতখানা একটি হাদীনে কুদসীর বিরোধী, সুডরাং এর জবাব কি? অত্র আয়াত أَنْصَٰجِبُ لَكُمْ إِنَّ عَلَيْكَ النَ এর মধ্যে আল্লাহর নিকট দোয়া করার জন্য বলা হয়েছে এবং যারা আল্লাহ তা'আলার নিকট দোয়া করা হতে বিমুখ আকে তাদের বাাপারে বলা হয়েছে যে, তারা লাক্ষিত অবস্থায় জাহান্নামে প্রবিষ্ট হবে। অথচ হাদীসে কুদসীতে এসেছে ' السَّائِلِيْنَ اَفْضَلُ مَا اُعْظِي السَّائِلِيْنَ وَكُونِي مَنْ مَسْنَائِسُ اَعْظَيْنَا السَّائِلِيْنَ السَّائِلِيْنَ السَّائِلِيْنَ السَّائِلِيْنَ अर्थन रा আমার নিকট প্রার্থনা করা হতে বিমুখ থেকে আমার অরণে মশগুল থাকে আমি তাকে প্রর্থনকরীদের হতে উত্তম করু কম করি আপাতঃদৃষ্টিতে আলোচ্য আয়াত ও উক্ত হাদীসখান। পারশ্পরিক বাংঘর্ষিক মনে হয় । কিন্তু মূলত এদের মধ্যে কেনে কিরেধ ব সংঘর্ষ নেই। মুফাস্সিরগণ নিম্নোকভাবে আয়াতছ্যের মধ্যকার বাহ্যিক বিরোধ অবসানের চেষ্টা করেছেন ।

- ১. উক্ত আয়াতে দোয়া য়য়া মূলত ইবাদতকে বৃথানো হয়েছে। সূতরাং জালালাইনের মুফাসিরে (ব.) "نُعْرَشُ أَسْنَكُمْ "এর তাফলীরে বলেছেন" أَعْيَدُرْشُ أَنْهُمْ " তোমরা আমার ইবাদত কর, আমি তোমাদের ছাওয়াব দান করব। অপরদিকে উল্লিখিত হাদীদে কুদসীতে বেই إَيْرُ বা শ্বরণের কথা বলা হয়েছে তাও ইবাদত। অতএব, আয়াত ও হাদীদের মধ্যে মূলত কোনো বিয়োধ নেই।
- ২. আর যদি আয়াতে শুন্নি ন্রার দারার অর্থও এহণ করা হয়, তাহলে বলা যেতে পারে যে, আয়াতের বাহ্যিক অর্থ 
  হারা ওয়াজিব মনে হলেও মূলতঃ দোয়া করা ওয়াজিব নয়; বরং মোন্তাহাব- এটাই ওলামায়ে উন্মতের সর্বসন্মত অতিমত।
  তবে এ আয়াতে যে দোরা পরিত্যাপকারী জাহান্নামী হওয়ার সংবাদ দেওয়া হয়েছে তা সেই ব্যক্তির জন্য প্রযোজ্য যে নিকেকে
  আল্লাহর অমুখাপেন্দী মনে করে দান্তিকতার সাথে তাঁর নিকট দোয়া করা হতে বিরত থাকে। এটা কুছরের আলামত। এ
  কারণেই সে জাহান্নামী হবে।

মোটকথা, দোয়া– যা মোন্তাহাব– তা হতে আল্লাহর শ্বরণে মশগুল ও বিভার থাকা অবশাই উত্তম। কেননা আল্লাহর ধ্যান ও শ্বরণের মাধ্যমে মানিফাতে ইলাহী তথা আল্লাহর পরিচর লাভ করা যায়। তবে ভা হলো বিশেষ ত্তরের লোকদের জনা যারা আল্লাহর নিকট বিশেষ মর্যাদার অধিকারী– আল্লাহর নিকটা লাভে ধন্য তাদের জন্য। অন্যথায় আমাদের ন্যায় সাধারণ মানুষের জন্য আল্লাহর নিকট দোয়া করাই উত্তম। উদাহরণতঃ হযরত ইব্রাহীম (আ.)-কে যখন অগ্লিকুতে নিক্ষেপ করা হয় তখন তিনি আল্লাহর নিকট দোয়া করার পরিবর্তে তাঁর ধ্যানে তপস্যায় রত ছিলেন। কিন্তু এখন বিপদে আমাদের ন্যায় সাধারণ লোকদের নােয়া ছাড়া গভাত্তর নেই।

অহচারের ভয়াবহ পরিণতি : যারা অহচারের কারণে আরাহ তা আলার ইবাদত বন্দেগী থেকে বিরত থাকে, তাদেরকে চরম অপমানিত অবস্থায় দোজখে নিচ্ছেপ করা হবে। তাদের জন্যে কঠিন অপমানজনক শান্তি অবধারিত। আরামা ইবনে কাছীর (র.) এ পর্যায়ে মুসনাদে আহমদে সংকলিত হাদীসের উদ্ধৃতি নিয়েছেন। কেয়ামতের দিন অহচারী লোকদেরকে পিশীলিকার মতো করে একত্রিত করা হবে। দোজধের "বালাওস" নামক কারাগারে তাদেরকে নিক্ষেপ করা হবে। জ্বলত অগ্নি শিখা দাউ দাউ করে উপরের দিকে উঠতে থাকবে। অন্য দোজখীদের শরীরের পূঁজ, মল-মূত্র তাদেরকে জক্ষণ করতে দেওয়া হবে। এক বৃত্বূর্ণ বর্ণনা করেন, ইবনে আবি হাতেমে রয়েছে, আমি রুমে কাফেরদের হাতে বন্ধী ছিলাম। একদিন আমি একটি গায়েবী আওয়াজ শ্রবণ করলাম যা পায়াড্রের সূউক চূড়ার দিক থেকে ভেনে অসহিল।

'হে আল্লাহ! আন্চর্য সে ব্যক্তির প্রতি, যে ভোমার মারেফাত হাসিল করা সত্ত্বেও অন্যদের কাছে আশা করে।'

'হে আল্লাহ! আন্চর্য সে ব্যক্তির প্রতি, যে তোমার পরিচয় পাওয়া সন্ত্তেও অন্যের কাছে নিজের প্রয়োজনের কথা বলে।'

একট্ন পর পুনরয়ে উচারিত হয়, 'আন্চর্য সে ব্যক্তির প্রতি, যে তোমার মারেফাত হাসিল করা সত্ত্বেও অন্যের সন্তুষ্টি লাভের জন্যে এমন কাজ করে যাতে তুমি অসন্তুষ্ট হও।' একথা শ্রবণ করে ঐ বৃজ্বূর্গ বলেন, আমি উচ্চঃস্বরে প্রশ্ন করি, তুমি কেং জিন না মানুষ; জবাব আসে আমি মানুষ, তুমি সে সব দিক থেকে তোমার ধ্যান পরিবর্তন কর যা তোমার জন্যে উপকারি হবে না, আর এমন কাজে মণ্চস হও যা তোমার জ্বাপ্রে আসুবে। 

WWW.EEIM.WEEDIV.COM

ა ١٠ . اَللُّهُ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمُ اللَّهِ لَا يَعَدُلُ لِتَسْكُنُواْ فيه وَالنَّهَارَ مُبِصُرًا مِ اسْنَادُ الْابِنْصَارِ إِلَيْهِ مَجَازِيُّ لَانَّهُ مُبِيْصِرٌ فِيْهِ انَّ اللَّهَ لَذُو فَضْل عَلَى النَّاس وَلُكِّنَ أَكْثَرَ النَّاس لاَ يَشْكُونَ اللَّهُ فِلاَ يُوْمُنُونَ.

مَالِلُهُ رَبُكُمْ خَالِقُ كُلُّ شَمْعُ عَ لا ٓ إِلَهُ ١٤٠ وَلَكُمُ اللَّهُ رَبُكُمْ خَالِقُ كُلُّ شَمْعُ عَ لا ٓ إِلَهُ إِلَّا هُنُو رَفَاتُم تُؤْفَكُونَ فَكَيْفَ تُصُونُونَ عَن الإيْمَان مَعَ قِيبَام الْبُرْهَان.

مَثُلُ اَنْ مَثُلُ اَفْكُ هُوُلاء اللهِ ٦٣٥٥. كَذَٰلِكَ يُوْفِكُ اَيْ مِثْلُ اَفْكُ هُوُلاء اُفْكَ الَّذِينَ كَانُوا بِأَيْتِ اللَّهِ مُعْجِزَاتِهِ يَجْعَدُونَ .

وَّالسَّمَاءَ بِنَاءً سَقْفًا وَصَوَّرَكُمْ فَاحْسَنَ صُورَكُمٌ وَ رُزَقَكُمُ مِنَ الطَّيِّبِي م ذُلِكُمُ اللُّهُ رَبُّكُمْ عِ فَتَبَارَكَ اللُّهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ .

مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لا مِنَ الشِّرِكِ ٱلْحَمْدُ لِلُّه رَبِّ الْعُلَمِيْنَ.

## অন্বাদ :

সৃষ্টি করেছেন আর দিনকে উজ্জ্বল করেছেন , দিনেত দিকে انصار -এর নিসবত রূপকার্থে করা হয়েছে কেননা, এটা ( 🚅 ) দৃষ্টিদানকারী নহু: ববুং এতে দৃষ্টিদান করা হয়- দেখা হয়। নিঃসন্দেহে আল্লাহ তা আল্ মানুষের উপর অতিশয় অনুগ্রহশীল। কিন্তু অধিকাংশ মানষগুলো ওকরিয়া আদায় করে না – আল্লাহর, যুদ্ধকুন তারা আল্লাহর প্রতি ঈমান আনয়ন করে না

তিনি। তিনি ব্যতীত কোনো উপাস্য নেই। তব তোমরা কোথা হতে ফিরে যাওঃ সতরাং দলিল-প্রমাণ বর্তমান থাকা সত্তেও তোমরা কিভাবে ঈমান হতে বিমখতা প্রদর্শন করছ :

মুখ ফিরিয়ে নিয়েছিল (ঈমান হতে) যারা আল্লাহর আয়াত তথা তাঁর মোজেজাসমূহকে অস্বীকার করত।

२६ ७८. أَلَـلُـهُ النَّـذَيْ جَـعَـلَ لَـكُـمُ الْأَرْضُ قَـرَارًا লাভের স্থান বানিয়েছেন এবং আসমানকে বানিয়েছেন গম্বজ স্বরূপ – ছাদস্বরূপ যিনি তোমাদের আকতি দান করেছেন। সূতরাং তোমাদের আকৃতিকে সন্দর রূপ দিয়েছেন: আরু যিনি তোমাদেরকে পবিত্র জিনিসসমূহের রিজিক দান করেছেন। সেই আল্লাহই তোমাদের রব। বিশ্বলোকের প্রভূ সেই আল্লাহ অসীম অপরিমেয় বরকতওয়ালা।

.٦٥ هُـوَ الْحَكُّيُ لَا ٓالْهُ إِلَّا هُو قَادْعُـوهُ أَعْبِهُ وَهُ. كُلُو لَحَكُّي لَا ٓالْهُ إِلَّا هُو قَادْعُـوهُ أَعْبِهُ وَهُ. কাজেই তাঁকেই আহ্বান করো – তাঁর ইবাদত করো। তার জন্য দীনকে নির্ভেজন করতঃ শিরক হতে বিশ্বজগতের পালনকর্তা আল্লাহর জন্যই সকল প্রশংসা।

### ভাহকীক ও ভারকীব

صَوْرُ अवाहाजाराम ' مُسَرَّدُهُ " नविवित्र विचित्र क्यांछ क्षत्रातः आहारत वागी " تَأَحَسُنَ صُورَكُم <del>শব্দ</del>িতে দুটি কেৱাত ব্যান্তে।

<sup>🦥 🍻 -</sup>এর 🍃 অক্ষরটি পেশবোগে হবে । এটা জমহুর কাুরীগণের কেরাত।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আমাতের ব্যাখা। : অনন্ত অসীন কর্কণানয় আল্লাহ তা আলা নান্দ জাতির আরাম এবং বিশ্রামের জন্যে, তার সুখ-শান্তির জন্যে রাতকে সৃষ্টি করেছেন, এমনিভাবে দিনকে সৃষ্টি করেছেন নান্দ দিনের আলোতে নিজের প্রতি অর্পিত দায়িত্ব পালনে ব্রতী হয় এবং জীবন-মুদ্ধে মার্পিয়ে পড়ে। দিনের আলোতে সে চলাফেরা করতে পারে। সারা দিনের কর্মব্যস্ততার কারণে স্বাভাবিকভাবেই সে ক্লাত্ত-শ্রাভ হয়, এ ক্লাভি দূর করার জন্যে চাই একট্ অথও বিশ্রাম, দয়াময় আল্লাহ তা আলা মানুষের সে বিশ্রাম এবং সুখ-শান্তির জন্যে সৃষ্টি করেছেন রাত। অতএব, মানন মনে আল্লাহ তা আলার এবন দানের উপলব্ধি থাকা উচিত এবং আল্লাহ ভা আলার মহান দরবারে এসব নিয়ামতের জন্যে কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা একান্ত কর্তবা। কিন্তু একথা অপ্রিয় হলেও সত্য যে, মানুষ বড়ই অকৃতজ্ঞ। অন্যাত্র ইরশাদ হয়েছে— وَالْوَاسِّ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُ

মোটকথা, আলোচ্য আয়াতে দুটি গুরুত্বপূর্ণ বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে।

- ১. এতে রাত্র ও দিনকে তাওহীদের দলিল হিসেবে পেশ করা হয়েছে। কেননা এর নিয়ামত আসা-যাওয়ায় প্রমাণ করে যে, পৃথিবী ও সূর্যের উপর একই আল্লাহর সার্বভৌমত্ব সংস্থাপিত। এ দুটি আবর্তন মানুষ ও অন্যান্য সৃষ্টির জন্য কল্যাণকর হওয়া অকাট্যভাবে প্রমাণ করে যে, সে এক আল্লাহই এ সকল বন্তুর সৃষ্টিকর্তা। তিনি পূর্ণ যৌক্তিকতা ও বিচক্ষণতার সাথে এ বিশ্ব ব্যবস্থাকে এমনভাবে বানিয়েছেন যে, তা তাঁর সৃষ্টি সব জীবের জন্যে কল্যাণকর হয়েছে।
- ২. এতে আল্লাহকে অধীকারকারী ও আল্লাহর সাথে শিরককারী মানুষকে দিনরাতের এ বিরাট নিয়ামত সম্পর্কে অনুভূতি দেওয়া হয়েছে। মানুষ এ নিয়ামত হতে কল্যাণ লাভ করেও দিনরাত তাঁর সাথে গাদ্দারী ও বিশ্বাসঘাতকতা করছে। এটা থে কত বড় নাত্তকরির ব্যাপার তা বুঝানো ইয়েছে।

মানুষের কর্তব্য : মানুষের এ জীবন ও জীবনের যথার্সবিস্থ আল্লাই তা আলারই দান । অতএব, মানুষের একান্ত কর্তব্য হলো আল্লাই তা আলার দরবারে সর্বক্ষণ শোকরওজার থাকা, কিন্তু মানুষ আল্লাই তা আলার অফুরন্ত দান নিয়ে ব্যন্ত, মহান দাতা সম্পর্কে উদাসীন । এ কারণেই অধিকাংশ মানুষ আল্লাহ তা আলার অকৃতজ্ঞ, এটিই মানুষের দুর্ভাগ্য । আল্লাহ তা আলা অন্য আয়াতে ইবদাদ করেছেন - يَعْنَ مُنْ مُنْ اللهُ مُنْ كُمْرُ مُنْ اللهُ ال

আল্লাহ তা'আলার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশে নিয়ামত বৃদ্ধি পায়, আর নাফরমানি ও অকৃতজ্ঞতায় শান্তি অবধারিত হয়। এতছাতীত ঘণ্ণ দান নিয়ে ব্যস্ত হওয়া এবং দাতাকৈ ভূলে যাওয়া অভদ্রতা ব্যতীত আর কিছুই নয়। শোকরণুজারির তাৎপর্য হলো, অস্তরে আল্লাহ তা'আলার দানের কথা উপলব্ধি করা এবং রসনা দ্বারা তাঁর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা এবং তিনি তাঁর দান ব্যবহারের জন্যে যে বীতি-নীতি নির্ধারণ করে দিয়েছেন তা অক্ষরে অক্ষরে পাপন করা, কখনো এর বর্বপোশ্য না করা।

আরাতহরের বিস্তারিত তাকসীর : পূর্ববর্তী আয়াতে ইরশাদ হচ্ছেন নিবারাতির সৃষ্টি মানুষের প্রতি আল্লাহ তা'আলার বিশেষ দান। যদি ৩ধু দিন বা ৩ধু রাত হতো তবে মানুষের কত অসুবিধা হতো তা ভাবতেও কট হয়। আর ৩ধু দিবারাত্রিই নয়; বরং মানুষের জীবন ও জীবনের সব কিছুই আল্লাহ তা'আলার দান। অতএব, ৩ধু এক আল্লাহ

WWW.eelm.weebly.com

ভা আলার বন্দেগি করাই মানুষের একান্ত কর্তব্য, তাই এ আয়াতে ইরশাদ হচ্ছে-

এই তোমাদের প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলা তিনিই সবকিছুর প্রষ্টা, তিনিই তোমাদের পালনকর্তা, তিনিই বিজিকদাতা, তিনিই ভাগা নিয়ন্তা, তিনি বাতীত ইবাদতের যোগ্য আর কেউ নেই। অতএব, তোমরা তথু তাঁরই বন্দেপি করো। এমন অবস্থায় তোমরা তাঁর ইবাদত না করে কোথায় চলে যাচ্ছঃ তোমরা কিভাবে বিপথগামী ২ওঃ কিভাবে তাঁর সঙ্গে শরিক করুঃ যিনি তোমাদেরকে অন্তিত্ব দান করেছেন, যিনি তোমাদের জীবনের যাবতীয় আরাম-আয়েশের ব্যবস্থা করেছেন, যাঁর অফুবন্ত নিয়ামত তোমরা ভোগ করে চলেছ, এ সমন্ত নিয়ামতের দাবি হলো তোমরা তথু এক আল্লাহ তা'আলারই বন্দেপি করবে, তাঁর প্রতিই কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করবে, কিন্তু তোমরা কিভাবে তাঁর নাফরমানি করুঃ কিভাবে তাঁর স্থলে অন্যক্রিছুকে উপাস্য মনে করুঃ মৃদত্ত যারা আলার কথাকে অধীকার করে তাদের নিজেদের হতে নির্মিত মূর্তির সম্মুখে তারা মাথা নত করে, যা কোনো কিছুকেই সৃষ্টি করে না; বরং নিজেই অন্যের (সৃষ্টির) সৃষ্টি; এমন অসহায় বন্ধুর সম্মুখেও মানুষ মাথানত করে। এর চেয়ে কজার, অপমানজনক এবং দুরুজনক ব্যাপার আর কি হতে পারেঃ

َاللَّهُ الَّذِيُّ جَعَلَ ...... رَبُّ الْعُلَمِيْنُ ' আমাতের ব্যাখ্যা : আলোচ্য আয়াতে আলুহে তা'আলার এমন নিয়মতের উল্লেখ করা হয়েছে যা সমগ্র মানব জাতি ভোগ করে এবং যে নিয়মতসমূহ সকলেই দেখতে পায়, ফলে আলুহে তা'আলার প্রতি ঈমান আনা সহজ হয় তাই ইরশাদ হচ্ছে–

তিনিই আল্লাহ তা'আলা, যিনি পৃথিবীকে তোমাদের জন্যে বাংসাপযোগী করেছেন, এটি মানব জাতির প্রতি আল্লাহ তা'আলার বিশেষ দান। যদি মাটি কাঁদার নায় নরম হতো অথবা পাথরের নায় শক্ত হতো, তবে মানুষ তাতে বাড়ি-ঘর নির্মণ করতে সক্ষম হতো নাং বস্তুত জমিনকে আল্লাহ তা'আলা ফরালের মতো বিছিয়ে রেখেছেন এবং পাহাড়গুলোকে তার উপর বসিয়ে দিয়েছেন যাতে করে জমিন স্থবির থাকে। কেনা জমিনের নিচে পানি রয়েছে, তরীর মতো সে নড়াচড়া করক্ত। আল্লাহ তা'আলা মানব জাতির বাসোগযোগী করার লক্ষ্যে জমিনের উপর পাহাড় রেখে তাকে স্থিব-নিন্দক করে রেখেছেন, যেন মানুষ তার উপর আবাসহুগ নির্মণ করতে পারে, চলাফেরা করতে পারে, বিশ্রাম করতে পারে, রাত্রের বলা সৃখ-নিদ্রাম বিভার হতে পারে এবং নিবাভাগে কর্মকেরে ঝাঁপিয়ে পড়তে পারে, ওধু তাই নয়; বরং হে মানব জাতি। উপরের দিকে তারণঙ, কল্ফা কর কিভাবে আল্লাহ তা'আলার ক্রালভ আকাশকে গত্নজের নায় তৈরি করে রেখেছেন, এব জন্যে কোনো খুটি ব্যবহার করা হর্মনি, আল্লাহ তা'আলার কুদরতি হাতেই বিশাল বিক্ত আসমানকে ঝুলন্ত অবস্থায় রেখে দিয়েছেন যাকে মানুষের জন্যে ছাদ হিসেবে সৃষ্টি করেছেন আর তাতেই তিনি রেখে দিয়েছন দীন্তিময় সূর্য, আলোকময় চন্দ্র এবং অগণিত নক্ষত্রপঞ্জও। আর ঐ আসমান থেকেই মানুষের জনো আল্লাহ তা'আলা বারি বর্ষণ করেন, আল্লাহ তা'আলার নির্দেশক্রমেই মেঘমালা আকাশে ঘোরাফেরা করতে থাকে, যখন খেখনে নির্দেহ যা পোনাই বারি বর্ষিত হয়। এসব কিছু মানুষের প্রতি আল্লাহ তা'আলার অফুরম্ভ নিয়ামতসমূহের কয়েরকটি মাত্র যা দেখে মানুষ এক আল্লাহ তা'আলার প্রতি উমান আনতে পারে এবং তাঁর প্রতি শোকরগজ্ঞার হতে পারে।

আর আল্লাই তা আলাই তোমাদেরকে আকৃতি দান করেছেন এবং অতি সুন্দর আকৃতি দান করেছেন। প্রতিটি অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকে কও সুন্দর, সুপুন্ধলভাবে সঠিক স্থানে হালন করেছেন।

মানুষেব সৃষ্টি-সৌন্দর্যের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা অন্য আয়াতে ইরশাদ করেছেন- ﴿مُوَلِّ مُنْكُلُونَا الْإِنْسَانُ فِي أَحْسَنِ تَلُوْبِيْمِ নিকম আমি মানুষকে সৃষ্টি করেছি সুন্দরতম গঠনে :

বৰ্ণিত আছে, এক ৰাজি তাৰ ব্লীকে একথা বলে তালাক দিয়েছিল, যদি তুমি চন্দ্ৰ থেকে সুন্দৰী না হও, তবে ভোমাকে তিন ভালাক। তদানীজন কালের ওলায়ায়ে কেরাম এ মত প্রকাশ করলেন যে, একথা হারা ঐ ব্যক্তির ব্লী তালাক হয়ে গেছে। কিছু লে জমানার সুবিখ্যাত আলিম ইমাম শাফিয়ী (ম.) বললেন, না একথা হারা তার ব্লী তালাক হয়নি। তিনি দলিল হিসেবে এ আরাও পেল করলেন, আন্থাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন যে, তিনি মানুষকে সুন্দরতম গঠনে সৃষ্টি করেছেন, তাহলে মানুষ বে চন্দ্রের চেন্দ্রেও সুন্দর একথা প্রমাণিত হয়। অতএব, তার ব্লী ভালাক হয়নি।

যাহোক, আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন, তিনি মানুষকে সন্ধরতম আকতিতে সৃষ্টি করেছেন, অর এমন সুন্দর আকর্ষণীয় আকৃতি অন্য কোনো সৃষ্টিকে তিনি দান করেননি। এজন্যে আল্লাহ তা'আলার দরবারে মানুদের শোকরগুজার হওয়া কর্তব্য । অন্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন- "... ﴿ أَدُمُ لَنُكُمُ كُرُّمُنَا بَنِيٌّ أَدُمُ ... " স্বানদেরকে সম্মানিত করেছি। সমস্ত সৃষ্টি জগতের উপর আল্লাহ তা আলা মানুষকে বিশেষ মর্যাদা দান করেছেন।

হয়রত আধুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, মানুষ হাত দিয়ে খাদ্যবস্ত গ্রহণ করে এবং এরপর মুখে পুরে দেয়। খাদ্য গ্রহণের জন্যে তার মাথা নত করতে হয় না, অথচ সমস্ত প্রাণীজগত তার মুখ দিয়েই খাদ্য গ্রহণ করে এবং এজন্যে মাথাকে নত করতেই হয় কিন্তু মানুষের বেলায় তা হয় না। এটি একমাত্র মানুষেরই বৈশিষ্ট্য। এ জন্যে মানুষের কর্তব্য হলো আল্লাহ ज आनात মহান দরবারে শোকর আদায় করা। যেমন আল্লাহ তা আলা সূরা বাকারাতে ইরশাদ করেন - يُأْبِهُا النَّاسُ ا हिं पानव जािं। তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের বন্দেগি কর, যিনি সৃষ্টি করেছেন النخ مُنْ مُنْكُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ তোমাদেরকে এবং তোমাদের পূর্ববতীদেরকেও। হয়তো তোমরা পরহেজগারী অবলম্বন করবে। সেই প্রতিপালক, যিনি স্তমিনকে তোমাদের জন্যে বিছানা এবং আসমানকে ছাদ স্বরূপ সৃষ্টি করেছেন আর আসমান থেকে তিনি বারিবর্ষণ করেছেন। আর তা দ্বারা তিনি তোমাদের উপজীবিকা হিসেবে ফলপুঞ্জ উৎপাদন করেন : অতএব, তোমরা এসব কিছু সম্পর্কে অবণত হওয়ার পর কোনো কিছুকে আল্লাহ তা'আলার সাথে শরিক করো না : তিনিই মহান আল্লাহ যিনি তোমাদের প্রতিপালক, আর কত মহান বিশ্ব প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলা, সমগ্র সৃষ্টি জগতকে তিনিই লালন-পালন করেন, সবকিছু তাঁরই মুখাপেক্ষী। শ্রেষ্ঠতু তারই, মাহাত্ম্য তারই, সর্বসময় ক্ষমতার অধিকারী তিনিই।

े आज्ञार छ। आला ठित्रश्लीय । প्रकृত ও মূল জीवन एठ। जांतरे । الْمُعَالَيْمُ بُنَّ الْمُولَّ ..... الْمَالَمِيْنَ তিনি স্বন্ধীবিত, নিজ শক্তি বলে চিরঞ্জীব। অনাদি, অনন্ত, অবিনশ্বর। তিনি ছাড়া অন্য সবের জীবন প্রদণ্ড জিনিস, তা অস্থায়ী, মৃত্যুশীল ও ধ্বংসমুখী।

উপরে যে দাবি পেশ করা হয়েছে তার আলোকে এ সত্য কথাটি ব্যক্ত করা হয়েছে ؛ এখানে দীন শব্দের অর্থ হলো– এমন ধর্মনীতি, পদ্ধতি ও আচরণ যা মানুষ কারো উচ্চতর কর্তৃত্ব মেনে কারো আনুগত্য কবুল করে এহণ করে।" আর দীনকে আল্লাহর জন্য খালেস করে তাঁর বন্দেগি করার অর্থ হলো– আল্লাহর বন্দেগির সাথে অপর কারো বন্দেগিকে শামিল করবে না; বরং উপাসনা একমাত্র তাঁরই করা হবে, ইবাদত তধুমাত্র তাঁরই করতে হবে, তাঁরই হেদায়েত মেনে চলবে, তাঁরই বিধান ও আদেশ নিষেধ পালন করবে i"

আল্লাহ তা আলার জন্য দীনকে খালেস করে তাঁদের বন্দেগি তোমাদেরকে করতে হবে। কেননা খালেস ও অবিশ্রিত বন্দেগি পাওয়ার অধিকার কেবল আল্লাহ তা'আলারই রয়েছে। অন্যভাবে বলা যায়, অপর কেউ বন্দেগি পাওয়ার অধিকারী নয়, আল্লাহর সাথে তারও পূজা উপাসনা করা ও তার আইন মেনে নেওয়ার প্রশুই উঠে না। আর কেউ যদি আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো খালেছ ইবাদত করে, তবে সে নিতান্ত ভ্রমে নিপতিত। অনুরূপতাবে কেউ যদি আল্লাহর বন্দেগির সাথে অপরের বন্দেগি মিশায় তবে তাও সম্পূর্ণ বিরোধী কাজ হবে !

উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যা হলো সেই হাদীস যা ইবনে মারদুইয়া ইয়াজিদুর রাক্কাশী (র.) হতে বর্ণনা করেছেন। তিনি বলেন- এক ব্যক্তি রাস্লে কারীম 😅 -কে জিজ্জেস করলেন, আমরা নিজেদের ধন-সম্পদ এ উদ্দেশ্যে দান করি যেন আমাদের সুনাম-সুখ্যাতি হয়। তখন কি আমাদের কোনো ছওয়াব হবে? নবী করীম 🚟 বললেন না। লোকটি বলল, যদি আল্লাহর নিকট হতে ছওয়াব পাওয়া এবং দুনিয়ার সুখ্যাতি লাভ করা দুই-ই উদ্দেশ্য হয়৷ জবাবে নবী করীম 🚟 বললেন- "إِنَّ اللَّهُ تَعَالَىٰ वर দুনিয়ার সুখ্যাতি লাভ করা দুই-ই উদ্দেশ্য হয়৷ আक्वार जा जाला कारना जायलर करूल करतन ना, यठऋग ना जा शालमভारि जांतर छिस्स्या لَا يَعْبُلُ إِلَّا مَنْ أَخْلُصَ لُهُ হবে :"

অনবাদ :

- ٦٦ هه. تعبيرة عبيرة عبيرة عبيرة على الله على الله عبيرة المبيرة الم করতে নিষেধ করা হয়েছে যাদেরকে তোমরা আহ্বান تَعْبَدُونَ مِنْ دُون اللَّهِ لَتَا جَا عَنِيَ الْبَيِّئْتُ কর অর্থাৎা তোমরা যাদের ইবাদত কর। আল্লাহ ব্যতীত। কেননা আমার নিকট সুস্পষ্ট নিদর্শনাদি دَلَائِلُ التَّوْجِينِدِ مِنْ رَّبِينَ ; وَأُمِرْتُ أَنْ أُسِلِمَ এসেছে- একত্বাদের প্রমাণাদি- আমার প্রতিপালকের পক্ষ হতে আর রাব্বল আলামীনের নিকট আত্মসমর্পণ لرُبّ الْعُلَمِينَ. করার জন্য আমি আদিষ্ট হয়েছি।

. هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِنْ تُرَابِ بِخَلْق اَبِيْكُمْ أَدُمَ مِنْهُ ثُمَّ مِنْ تُطْفَةٍ مَنِيٌّ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ دَم غَلِيْظٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفُلًا بِمَعْنِي اطَفَالاً ثُمَّ يُبِعَيْكُمْ لِتَبْلُغُوا ٱشُدَّكُمْ تَكَامَلَ قُوَّتُكُمْ مِنَ الثَّكَلَّ ثِيْنَ سَنَةً الِي ٱلأرْبَعِيْنَ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُبُوخًا بِضَعِ الشِّين وَكُسُرهَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتُتَوَفِّي مِنْ قَبْلُ أَيْ قَبْلَ الْاَشَةِ وَالشُّكُوْخَةِ فَعَلَ ذَٰلِكَ بكُم لِتَعيشُوا وَلِتَبلُغُوا اَجَلا مُسَمِّي وَقَتْ اللَّهُ مُحُدُّودًا وَلَعَلَّكُم تَعْقِلُونَ دَلاَتِلُ التَّوْحِيْد فَتُوَمِّنُونَ.

ارَادَ إِينْجَادَ شَيْعَ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَبَكُوْنُ بِظُمَّ النُّونِ وَفَتَّحِهَا بِتَقْدِيْرِ أَنْ أَي يُوجَدُ عَنْقُسَبُ ٱلأَوَادَةِ النَّبِيْ هِيَ مَنْعَنْسَى النَّقْبُولِ الْمَذْكُور -

১৮৬৭, আল্লাহ সেই পবিত্র সলা যিনি ভোমাদেবকে মাটি হতে সৃষ্টি করেছেন। তোমাদের আদি পিতা হযুরত আদম (আ.)-কে তা হতে সষ্টি করার মাধ্যমে অতঃপর বীর্য হতে শুক্রকীট হতে এরপর রক্তপিও হতে জুমাট রক্ত হতে তারপর তোমাদেরকে শিশুর আকতিতে বের করেন- এখানে طنال (একবচনের) শৃন্দটি أطنال (বহুবচন)-এর অর্থে হয়েছে। অতঃপর তিনি তোমাদেরকে জীবিত রাখেন যাতে তোমরা পর্ণ শক্তি-সামর্থ্যে পৌঁছতে পার। পরিপূর্ণ শক্তিতে উপনীত হতে পার ৷ যা ত্রিশ হতে চল্লিশ বৎসর বয়সের মধ্যে লাভ হয়ে থাকে। তারপর (তোমাদেরকে বন্ধি দান করেন) যেন তোমরা বার্ধক্যে পৌছতে পার – এ স্থানে 🚉 🚅 শব্দটির শীন অক্ষরটি পেশবিশিষ্টও হতে পারে এবং যেরযোগেও হতে পারে। অবশ্য তোমাদের মধ্যে কেউ কেউ তার পূর্বেই মত্যুর কোলে ঢলে পড়ে - পূর্ণ শক্তিতে এবং বার্ধক্যে উপনীত হওয়ার পূর্বেই তোমাদের সঙ্গে এরূপ করা হয়েছে যেন তোমরা সুখী জীবনযাপন করতে পার। আর এটা এজন্য যে, যাতে তোমরা (তোমাদের জন্য) নির্দিষ্ট সময় নির্ধারিত ওয়াজ পর্যন্ত পৌছতে পার। আর যাতে তোমরা বুঝতে পার তাওহীদের প্রমাণাদির ফলে ঈমান গ্রহণ কর।

নি ৬৮. তিনিই জীবন ও মৃত্যু দান করেন। সূত্রাং যখন তিনি কোনো বিষয়ের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন (অর্থাৎ) কোনো কিছু সৃষ্টি করতে ইচ্ছা করেন- তখন তিনি বলেন, হও, অমনি তা হয়ে যায়। ঠেই শব্দটির ্র অক্ষরটি পেশবিশিষ্ট হবে ৷ অথবা এর পূর্বে 👸 উহ্য মেনে একে যবর যোগেও পড়া যাবে। অর্থাৎ ইচ্ছা করা মাত্রই হয়ে যায়। আর উল্লিখিত 💃 -এর অর্থ হলো [মূলত] ইচ্ছা করা ।

### তাহকীক ও তারকীব

শংদার বিভিন্ন কেরাত প্রসঙ্গে : আল্লাহ তা'আলার বাণী - "شُيُرُخُّا" -এর নধাস্থিত مُشْيَرُخُّا -এর নধাস্থিত شُيُرُخُّا মধ্যে দুটি কেরাত রয়েছে-

- ك. জমহর ক্বারীগণ শীন (ش) অক্ষরটির নিচে যের যোগে نُــُـُرْخًا পড়েছেন।
- ২. হজরত আবৃ আমর ও নাফে প্রমুখ ক্রিরাগণ ﴿ عَنْ عَامَةُ উপর পেশযোগে ﴿ عَنْ مُرْحًا ﴿ পড়েছেন ،

" अमिरित विভिন्न কেরাত প্রসঙ্গে : আল্লাহর বাণী - " مُنَاِئَمَا يَغُولُ لُمُ كُنَّ فَيَكُونُ अमिरित विভिন्न কেরাত প্রসঙ্গে : আল্লাহর বাণী - " مَنَاِئَمًا يَغُولُ لُمُ كُنَّ فَيَكُونُ কেরাত রয়েছে।

- ১. জুমহুর কাুরীগণ نَبَكُرٌنُ -এর ن অক্ষরটিকে পেশ্যোগে পড়েছেন।
- ২. ইবনে আমের (র.) ن অক্ষরটিকে যবর যোগে نَبَكُنَ পড়েছেন। তারা ن -এর পরে একটি أَنْ -কে উহ্য মেনে থাকেন।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

चांब्राएवर भारत सूर्ण : হयतত আদুপ্তাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, ওপীদ ইবনে মুগীরাহ, শায়বা ইবনে রবীয়াহ হযরত রাসূলে কারীম 🚎 -এর নিকট হাজির হয়ে বললো, আপনি আপনার নতুন ধর্মের কথা পরিত্যাগ করন এবং নিজের বাপ-দাদার ধর্ম মেনে চলুন। তথন এ আয়াত নাজিল হয়। -তিফসীরে মাযহারী, ৭৫- ১০, পৃষ্ঠা- ৩৫৯।

তাই তিনি সুস্পষ্ট ভাষায় কাফেরদেরকে জানিয়ে দেন যে, তোমরা যাদের পূজা কর, আমার প্রতিপালকের তরছ থেকে আমাকে তাদের পূজা করতে নিষেধ করা হয়েছে। আমার নিকট আল্লাহ তাজালার একত্বাদের সুস্পষ্ট দলিল প্রমাণ এদে গেছে। এমন অবস্থায় আল্লাহ তাজালা ব্যতীত অন্য কারো বন্দেগী করার প্রশ্নই উঠেনা। আমার পক্ষে তাওহীদের সত্য মতবাদ থেকে দূরে থাকা সম্ভব নয়, আমাকে শিরক থেকে দূরে থাকার এবং এক আল্লাহ তাজালার প্রতি পূর্ণ আত্মসমর্পণের আদেশ দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তাজালার প্রতি পূর্ণ আত্মসমর্পণের আদেশ দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তাজালার তাকোর বান্দা হয়ে জীবন যাপনের মধ্যেই রয়েছে মানব জাতির সার্বিক কলাাণ। তাওহীদের বিশ্বাস স্থাপনের মাধ্যমই মানবতার উৎকর্ষ সাধন হয়।

পূর্বের সাথে " تَأْنُ رَائِيَّ كَهِيْتُ اَنْ اَعَبْدُ اَلَخَ ভাষাতের সম্পর্ক : পূর্বোক্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা বাদার সামনে তাঁর কতিপয় গোবলির উল্লেখ করতঃ তাদেরকে বালেস ইবাদতের প্রতি আহ্বান জানিয়েছেন এবং সারা জাহানের একমাত্র তিনিই প্রতিপালক তাও জানিয়ে দিয়েছেন।

আরু আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, যিনি রাব্ধুল আলামীন, সারা ভগতের পালনকর্তা, একমাত্র তারই ইবাদত করতে হবে, তারই নিকট মাথানত করতে হবে। অন্য কারে। ইবাদত করা চলবে না– অন্য কারো নিকট মাথানত করা যাবে না।

আরাতের বিস্তারিত তাফসীর : আরাহ তা আলা প্রিয়নবী 🊃 কে সম্বোধন করে ইরশাদ করেছেন, হে রাসূল। আপনি মন্ধার মুশরিকদেরকে বলে দিন, আরাহর পক্ষ হতে প্রকাশ্য নিদর্শনাদির উপস্থিতির পর তিনি তিন্ন অন্য কারো ইবাদত বন্দেগী করার প্রশুই উঠে না। এ কারণেই তা হতে দূরে থাকার এবং একমাত্র তারই অনুগত বান্দা ও তাবেদার হয়ে থাকার ও তদনুবায়ী জীবন-বাপন করার জন্য আমার প্রতি নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

हैन, सामनीता बालासदीन (६म वक्क) १६ (क)

ভিনিই আল্লাহ তা'আলা, যিনি তোমাদেরকে মাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন, কেননা আল্লাহ তা আলা আদি পিতা হযরত আদম (আ.)-কে মাটি দ্বারাই সৃষ্টি করেছেন, আর অন্য মানুষকে প্রত্যক্ষভাবে না হলেও পরোক্ষভাবে মাটি দ্বারাই সৃষ্টি করা হয়। এজন্যে যে, মানুষ মাটি থেকে উৎপন্ন খাদা-দ্রব্য গ্রহণ করে, ঐ বাদ্য দ্বারা রক্ত তৈরি হয়, আর ঐ রক্তকে আল্লাহ তা'আলা হাকু পরিণত করেন, আর গুক্র বিন্দুকে ভিনি প্রথমে জমাট রক্ত, পরে গোশত, অন্থি এবং চর্মে পরিণত করেন, এরপর তাতে মানবাকৃতি দান করেন, একটি নির্দিষ্ট সময় অতিবাহিত হলে তাকে মাতৃগর্ভ থেকে শিক্তরূপে বের করে আনেন। কুরআনে কারীমের অন্যত্র আল্লাহ তা'আলা কথাটিকে এভাবে ইরশাদ করেছেন

- 'رَاللَّهُ اَخْرِجَكُمْ مِنْ يُطُونِ اُمَّهَا رِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَبْنًا وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْضَارَ وَالْأَنْدَةَ لَعْلَكُمْ تَشْكُرُونَ ' আর আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে বের করে এনেছেন তোমাদের মায়ের উদর থেকে, এমন অবস্থায় যখন তোমরা কিছুই জানতেনা, আর আল্লাহ তা'আলাই তোমাদেরকে দান করেছেন শ্রবণ শক্তি, দর্শন শক্তি এবং অন্তর, হয়তো তোমরা শোকরগুজার হবে।'

আর শৈশবের পরে আসে কৈশোর, এরপর ঐ কিশোরই যৌবনে পদার্পণ করে। সে পূর্ণ শক্তি অর্জন করে, কিন্তু সে শক্তি চিরদিন স্থায়ী হয় না, একটি নির্দিষ্ট সময় অতিবাহিত হবার পরই একজন যুবক বার্ধকো উপনীত হয়। তার সমস্ত শক্তি ধীরে ধীরে লোপ পেতে থাকে, এরই মধ্যে কারো মৃত্যুও হয়ে যায়, আর কেউ বার্ধকোর দুর্বলতা, অসুস্থতাসহ জীবনের গ্লানি টেনে মৃত্যুর নির্দিষ্ট সময়ের অপেক্ষা করতে থাকে।

এখানে প্রণিধানযোগ্য বিষয় হলো এই, মানুষ তার জীবনের ক্রমবিকাশের বিভিন্ন পর্যায়ে আল্লাহ তা আলার অগণিতদানে ধন্য, এর কোনো পর্যায়ে আল্লাহ তা আলা বাতীত অন্য কারো কোনো ভূমিকা রয়েছে কিঃ অবশাই নেই, তাহলে আল্লাহ তা আলা বাতীত অন্য কিছুকে উপাস্য মনে করা বা তাঁর সাথে শিরক করা মূর্যুতা ব্যতীত আর কিছুই নয়, আর এজন্যে কুরআনে কারীমে শিরককে জুলুম বল আখ্যায়িত করা হয়েছে, পরিব কুরআনের ভাষায় وَرُ السَّرِيْنُ لَقُلْمُ عَلَيْكُ وَلَمُ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللل

মানুৰের একান্ত কর্তব্য : অতএব, মানুষের একান্ত কর্তব্য হলো আল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ আনুগত্য প্রকাশ করা। মানুষের আনুগত্যের সর্বপ্রথম হকদারই হলেন স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা, তাই মানুষ মাত্রকে সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ করতে হয় আল্লাহ তা'আলার মহান দরবারে আর এটিই ইসলাম। ইসলামের যাবজীয় বিধি-নিষেধ যথাযথভাবে পালন করাই হলো আল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ আত্মসমর্পণ করা। এটিই হলো পরিত্র কুরআনের মহান শিক্ষা, আলোচ্য আয়াতে এ মহান শিক্ষা গ্রহণের আহ্বান জানানো হয়েছে মানব-সৃষ্টির বহস্য উদযাটনের মাধ্যমে। আত্মবিশৃত মানব জাতিকে শরণ করিয়ে দেওয়া হয়েছে তার অন্তিত্বের কথা, জীবন ও জীবনের বিভিন্ন পর্যায়ের অবস্থার কথা, তার প্রতি আল্লাহ তা'আলা মহান দানের কথা, যাতে করে মানুষ আল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ আনুগতা প্রকাশ করবেণ এ প্রশ্লের জবাবেই আল্লাহ তা'আলা প্রবি কুরজান নাজিল করেছে। অতএব, পরিত্র কুরজানের মর্মবাণী উপলব্ধি করতে হবে এবং এর উপর কিভাবে মানুষ আল্লাহ তা'আলার হাতে ক্লাম করবেণ তাতে কলমে বৃধিয়ে দেওয়ার জন্যে প্রেরিত হয়েছেন বিশ্বনবী 

ত্রিত্র । তাই তাকে অনুসরণ করতে হবে জীবনের সাফল্য লাভের একমাত্র পথ।

रेज, क्रमणीखा अञ्चलात्मरेल (क्रम **४७**) ८० (४)

মানব জীবনের জরসমূহ : ইমাম রাখী (র.) তাফসীরে কারীরের অত্র আহাতের তাফসীরে উল্লেখ করেছেন যে, মানব জীবনে ভিনটি স্তর রয়েছে–

- كُ (लानवकान) : এটা ব্যক্তি জीবনের প্রথম পর্যায় । এ সময় সে দ্রুত বাড়তে থাকে । اَلْمُرْخُلَةُ الطَّفُولَةُ رُ
- ियोवनकान] : এ পর্যায়ে সে পূর্ণাস্বতা লাভ করে- পূর্ণ বয়সে পৌছে। এ সময়ে সে পরিপূর্ণজপে বাড়তে থাকে। এ বয়সে কোনো দুর্বলতা প্রকাশ পায় না। একেই কুরআনে মাজীদে ﴿ لَمُسْلِكُونَا أَشُوكُمُ ﴿ وَالْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَالِينَ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِينَ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُوالِينَ وَالْمِنْ وَالْمُعِلَّ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُوالِينَالُونُ وَالْمُعَالِّينَا وَالْمِنْ وَالْمُعِلَّالِينَا وَالْمِنْ وَالْمُعَالِّينَا وَالْمُؤْلِّينَا وَمَالِينَا وَالْمُؤْلِّينَالِينَا وَالْمُؤْلِّينَا وَالْمُؤْلِّينَا وَالْمُؤْلِّينَا وَالْمُؤْلِينَا وَالْمُؤْلِينَا وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِينَا وَالْمُؤْلِينِ وَالْمِنْ وَالْمُؤْلِينِينَا وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَلِينِ وَالْمُؤْلِينِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِينِ وَالْمُلِينِ وَالْمُؤْلِينِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِي وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُعِلِي وَلِينِ وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْلِينِ وَالْمُعِلِي وَالْمُؤْلِينِي وَ
- [বুজকাল] : এ স্তরে দুর্বলতা ও ঘাটতি প্রকাশ পায়। কুরআনে মাজীদে এর প্রতি ইপিত করা হয়েছে। ثَمَّ يَتَكُونُوا مُسَوَّعًا وَالْمَارِّمُونَا وَالْمُونُونَا وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُونِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَاللَّهُ وَلَامُ وَالْمُؤْمِنِينَا وَلْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَالْمُؤْمِنِينِينَا وَالْمُؤْمِنِينَا وَلِمِنَا وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْمِينَا وَالْمُؤْ

তবে দার্শনিকগণ আরো দৃটি পর্যায়ের উল্লেখ করেছেন : তাু হচ্ছে-

- 8. اَلْمَرْحَلَةُ الْخَنبَّةُ (উনোষকাল) : এটা শৈশবের পূর্বেকার অবস্থা :
- े (वत्रयणकान) : এটা মৃত্যুর পরবর্তী কাল হাশরের মাঠে উপস্থিত হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত الْمُرْخَلَةُ ٱلْبُرْزُخَيَةُ

আরাতাংশে ﴿ اَجَلُ مُسَمَّى আরাতাংশে ﴿ اَجَلُ الْمَالِكُوا اَجَلُا ُ 'নির্দিষ্টি সময় আরা উদ্দেশ্য : আলোচ্য আরাতে ' اَجَلُ مُسَمَّى বা নির্দিষ্ট সময়, এর রারা উদ্দেশ্য হলো মৃত্যুর সময়, না হয় সেই সময় যখন সমস্ত মানুষকে পুনরুখিত করে আল্লাহর সামনে হাজির করা হবে।

প্রথম অর্থে এর তাৎপর্য হচ্ছে— আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক ব্যক্তিকে জীবনের বিভিন্ন পর্যায় ও স্তর অভিক্রম করায়ে সেই নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত নিয়ে যান। যা তিনি প্রত্যেকের প্রত্যাবর্তনের জন্য নির্দিষ্ট করে রেখেছেন। সেই নির্দিষ্ট সময় আগমনের পূর্বে সারাটি দুনিয়া একত্রিত হয়ে কাউকেও মারতে চাইলে মারতে পারবে না অপরদিকে সেই নির্দিষ্ট সময় এসে গেলে দুনিয়ার সমস্ত শক্তি একত্রিত হয়ে কাউকে জীবিত রাখতে চাইলে তা সম্বব হবে না।

দ্বিতীয় অর্থ গ্রহণ করা হলে তার তাৎপর্য হবে, এ বিশ্বজ্ঞগত এজন্য রচনা করা হয় নি যে, তোমরা মরে চিরতরে বিলীন হয়ে যাবে; বরং জীবনের বিভিন্ন স্তর হতে আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে এজন্যে অগ্রসর করে নিয়ে যান যেন তোমরা সকলেই নির্দিষ্ট সময়ে তাঁর সম্বাধে হাজির হতে পার।

बाद्यांट को क्षेत्रांटक वाभ्या : উद्विधिङ षाद्यांट जांचान श्रीय नजात व्यवस्थित مَرَ النَّذِيُّ يُحْضُ وَيُصُمِّتُ .... فَيَكُمُّنُ क्षाद्यांटक वर्गना करदन । हैदनीम राष्ट्र

মানুষের জীবন ও মরণ এক কথায় সব কিছুই বিশ্ব প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলার হাতেই রয়েছে, ভিনি সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তাঁর জন্যে কোনো কিছুই কঠিন নয়। এমনকি, মানুষের জীবন ও মৃত্যু বা কোনো কিছুই করতে তাঁকে আদৌ কোনো বেগ পেতে হয় না। আল্লাহ তা'আলার ব্যবস্থাপনা হলো এমন, তিনি কোনো কিছু করার ইচ্ছা করলে ওধু বলেন, 'হও', সঙ্গে সঙ্গে তা হয়ে যায়। এতটুকু বিলম্ব হয় না, এটিই তাঁর মহান কুদরতের অন্যতম জীবন্ত নিদর্শন।

এতে একথা প্রমাণিত হয় যে, যেভাবে পৃথিবীতে মানুষকে জীবন দেওয়া এবং মৃত্যুমুখে পতিত করা অত্যন্ত সহজ, ঠিক এমনিভাবে মৃত্যুর পর মানুষকে নব জীবন দান করা এবং কেয়ামতের দিন আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে হাজির করাও আল্লাহ তা আলার পক্ষে আদৌ কোনো কঠিন কান্ধ নয়। অভএব কেয়ামত অবশ্যন্তাবী, এজন্যে আল্লাহ তা আলা অন্যত্ত ইবশাদ করেছেন . وَاتَكُواْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللّ

আর তোমরা সে আল্লাহকে ভয় কর, যাঁর নিকট অবশেষে ভোমরা একত্রিত হবে।'

হযরত মুফাসসিরীনে কেরাম অত্র আয়াতের ব্যাখ্যায় তিনটি বিকল্প ব্যাখ্যা পেশ করেছেন।

- ১. মানুষের সৃষ্টি সম্বন্ধে যে ক্রমধারা পরিবর্তনের বিষয়্য়টি উপরে ব্যক্ত করা হয়েছে তা না মানুষের কোনোরূপ দৈহিক বিকৃতি সাধিত হবে আর নাই বা মানুষ ক্ষত-বিক্ষত ও ক্রান্ত-প্ররিল্রান্ত হয়ে পড়বে। কেননা এটা সংঘটনের জন্য আল্লাহ তা'আলার কোনো হাতিয়ার বা অক্রের প্রয়োজন পড়বে না; বরং "হয়ে য়াও", বলা মাত্রই তা সৃষ্টি হয়ে য়ায়:
- ২. মালুবের জীবন ও মৃত্যু দানের ব্যাপারে আল্লাহকে কোনো প্রমই স্বীকার করতে হয় না; বরং "হয়ে য়াও" বলদেই তৎক্ষণাৎ তা হয়ে য়য়: মাতৃগতে মানব সৃষ্টির যেই ধীর গতির কথা কুরজানে মাজীদে ইতঃপূর্বে আলোচিত হয়েছে তা হলো দৈহিক সৃষ্টি। কিন্তু তাতে মুহূর্তকালের মধ্যেই কর ফুকিয়ে প্রাণ সঞ্চার করা হয়। অর্থাৎ এর জীবন দান ক্ষণিকের ব্যাপার মাত্র। "জীবন লাভ কর" বলা মাত্রই তা জীবিত হয়ে য়য়।

৩. যদিও মানব সৃষ্টির ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা সাধারণভাবে একটি ধারগতি ও ধারাবাহিক স্তর বিন্যাসের ব্যবস্থা রেবেছেন যেমন নর-নারীর মিলনের ফলে নারীর গর্তে নরের বীর্য পৌছে এবং তা অনেকগুলো তত্ত্ব পার হয়ে একটি (প্রাণ সম্পন্ন) শিওং আকারে বের হয়ে আসে : কিন্তু আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে এর ব্যতিক্রম করতঃ প্রতি হয়ে যাও) বলার মাধ্যমে তাকে সৃষ্টি করতে পারেন। যেমন মাতা-পিতা বাতীত হয়রত আদম (আ.)-কে এবং পিতা ছাড়া হয়রত ঈসা (আ.)-কে সৃষ্টি করতঃ প্রচলিত সাধারণ নিয়মের ব্যতিক্রমও তিনি সৃষ্টি করতে পারেন তা জগতকে দেখিয়ে দিয়েছেন।

এর কারণ হচ্ছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা سَا بَعْرِجُكُمْ তংগুর্ববর্তী بَعْرِجُكُمْ তংগুর্ববর্তী بَعْرِجُكُمْ বির কারণ হছে النام হারছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে মাতৃগর্ভ হতে এমতাবহ্রায় বের করেন যে, তোমরা তখন শিশু। নাহর নিয়ম অনুযায়ী ال و المنافية এব বহনক হতে একরণ হতে হয়। আর المنافية বহনক হতে হয়। সুতরাং এখানে যেহেতু وَالْمَالُ) তথা المنافية ক্রার্কিন হতে হয়। সুতরাং এখানে যেহেতু وَالْمَالُ) তথা المنافية বহনকন, সেহেতু الله তথা و طفل المنافية বহনকন, সেহেতু الله তথা و موقع المنافية و বহনকন (المنافية) নি বহন করেন এই যে, والمنافية কর্নাক এই যে, এখন প্রশ্ন হলো আল্লাহ তা আলা ঠিটি না বলে والمنافية বনলেন কেনং এর জ্বাব এই যে, والمنافية কর্নাক এবং একবচন ও বহনকন সফলের জনা সমভাবে ব্যবহৃত হয়েছে। সুতরাং এখানে এটা বহনকনের আর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। ক্রম্বানে মন্ত্রীদের অন্যান্ত এটা বহনকনের আর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাহ তা আলা ফ্রমান ক্রমান ক্রমিন অন্যান্ত এটা বহনকনের আর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। আল্লাহ তা আলা ফ্রমান ক্রমান হলি ।

শৈশব ও যৌৰনের মেয়াদ কডটুকু? মুফাসসিরগণ উল্লেখ করেছেন যে, ভূমিষ্ট হওয়ার পর হতে ছয় বংসর পর্যন্ত হলো শৈশব কাল:

আর ত্রিশ হতে চল্লিশ বৎসর পর্যন্ত পরিপূর্ণ শক্তির সময় তথা এ সময়ে যৌবনের পূর্ণতা লাভ ঘটে। একেই কুরআন মাজীদে 🚉 বলা হয়েছে।

অনবাদ :

हुत हैं जाएनतएक एनवड़ ना याता विकट्स हुत الكَمْ تَدَ إِلَكَ الَّذِيْنَ يُجَادِلُونَ فِي أَيَات اللَّه د الْقُرْان أنَّى كَنِفَ يُضَرِّفُونَ عَن الْإِنْمَان.

٧٠. ٱلَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالنَّكِتٰبِ الْقُرَانِ وَسِمَّا أرسَلْنَا بِهُ رُسُلُنَا نِدُ مِنَ التَّوْمِيد وَالْبَعْثُ وَهُمْ كُفَّارُ مَكَّةَ فَسَوْفَ يَعْلَمُ ثُرُ عُقُرْبَةَ تَكْذِيْبهمْ.

. ٧١ ع. إذ الْأَغُلَالُ فِي أَعُنَاقِهِمُ إِذْ بِمَعْنِي إِذَا وَالسَّلْسِلُ مَ عَطُفُ عَلَيَ الْأَغَلَالَ فَتَكُنُّ فِسِي الْاَعْسَلَاقِ اَوْ مُبْتَدَأَ خَبَرُهُ مَحْذُوْكُ اَيْ فِسِيرٌ ارجُلهم أوخبره يستحبون أي يُجرُون بها .

٧٢. فِي الْحَصِيْمِ أَيْ جَهَنَّامَ ثُمَّ فِي النَّارِ و ما ترون سرور مرم مرم مرم تسبحرون سوف دون .

٧٣. ثُمَّ قَيْلَ لَهُمْ تَبْكِيْتًا أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تشركون .

٧٤. مِنْ دُوْنِ اللُّه م مَعَهُ وَهِيَ الْأَصْنَامُ قَالُواْ ضَكُّوا عَابُوا عَنَّا فَلاَ نَرَاهُمْ بَلُ لَمْ نَكُنَّ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا م أَنْكُرُواْ عِبَادَتَهُمْ إِيَّاهَا ثُمَّ أُحْضِرَتْ قَالَ تَعَالَىٰ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونَ اللُّهِ حَصَبُ جَهَيَّهُ ايَ وُقْسُودُهَا كَسَذَلِكَ أَى مَسْسُلُ إِصْسَكُلِ لَمُسُولًا إِ الْمُكَذِّبِيْنَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَفِرِيْنَ.

আল্লাহর নিদর্শনসমূহ সম্পর্কে অর্থাৎ কুরুআনে কারীম সম্পর্কে কোথায় কিভাবে- ফিরে যক্তে- স্মান হতে।

৭০. যারা অস্বীকার করে কিতাবকে (অর্থাৎ) আল-কুরআন এবং অস্বীকার করে তাকেও যা সহ আমি আমার রাসুলগণকে প্রেরণ করেছি- যেমন- একত্বাদ, পুনরুথান ইত্যাদি। আর তারা হলো মঞ্চার কাফেররা। শীঘ্রই তারা জানতে পারবে তাদের মিথ্যা প্রতিপন্ন করার শান্তি- পরিণতি।

যথন তাদের গলায়ও শিকল-বেডি পরানো হবে-এখানে । শব্দটি ।। -এর অর্থে হয়েছে। আর শুঙ্খল শব্দটি 'السَّالُ এর উপর আত্ফ হয়েছে। সুতরাং (এমতাবস্থায়) শৃঙ্খল ও গলায় পরানো হবে। অথবা, اَلسَّلَاسلُ মুবতাদা এর খবর উহ্য রয়েছে। ण्डां "نِيْ ٱرْجُلِهُمْ" [जात्मत भारत्र (ति इति ।] অথবা, এর হুর্নের পরবর্তী টুর্নুই এর অর্থাৎ বিড়ি পরিয়ে। তাদেরকে টেনে নেওয়া হবে।

৭২, ফুটন্ত পানিতে অর্থাৎ জাহান্নামে অতঃপর তাদেরকে জাহান্নামের অগ্নিতে দয়্ধ করা হবে পোড়ানো হবে।

৭৩, এরপর তাদেরকে বলা হবে তিরস্কার করে যাদেরকে

তোমরা [আল্লাহর সাথে] শরিক করতে তারা কোথায়?

৭৪. আল্লাহ <u>তা'আলা</u> ব্যতীত [অর্থাৎ] আল্লাহর সাথে। আর তারা হলো দেব-দেবীর প্রতিমাসমূহ: তারা বলবে তারা তো হারিয়ে গেছে- অদৃশ্য হয়ে গেছে আমাদের হতে সূতরাং আমরা তাদেরকৈ দেখতে পাচ্ছি না; বরং ইতঃপূর্বে আমরা কাউকে ডাকডাম না- তারা প্রতিমাপুজার কথা অস্বীকার করবে। অতঃপর তাদেরকে হাজির করা হবে। আল্লাহ তা'আলা [অন্যত্র] ইরশাদ করেন, নিক্য় তোমরা এবং তোমাদের উপাস্য প্রতিমাসমূহ আল্লাহ ব্যতীত যাদের তোমরা ইবাদত কর জাহান্নামের ইন্ধন হবে। অর্থাৎ জ্বালানি হবে। তদ্রপ অর্থাৎ এই মিথ্যা প্রতিপন্নকারীদেরকে পধন্রষ্ট করার নায় আল্লাহ কাফিরদেরকে বিপথগামী করে থাকেন।

٧٥ ٩٥. তापनतत्क लक्षा करत आरता वना वरन लाआरन्त ठा. وَيُعَالُ لَهُمْ ٱبِعْضًا ذُلِكُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كُنْتُمْ تَنْفُرَحُونَ فِي أَلاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ مِنَ أُلاشْرَاك وَانْكَارِ الْبَعْثُ وَسِمَا كُنْدُتُمْ تَمَرِّحُونَ تَتَوَسَّعُونَ فِي الْفَرْجِ ـ

অর্থাৎ শান্তি এ কারণে যে, তোমরা পৃথিবীতে অন্যায়ভাবে আনন্দ-অহন্ধার করতে – যেমন শিরুর করতে, পুনরুখানকে অস্বীকার করতে আর এ কারণে যে, তোমরা আনন্দে বাড়াবাড়ি করতে - আনন্দ-ফুর্তিতে ডুবে থাকতে **:** 

و ٧٦ من فيها على الدين فيها على المارية المار فَبِئْسُ مَثُورًى مَأْوٰى الْمُتَكَبِّرِينَ .

সুতরাং কতইনা নিকৃষ্ট আবাসস্থল! বাসস্থান অহঙ্কারীদের তথা কাফেবদেব।

## তাহকীক ও তারকীব

वाकाश्यपूक् जातकीरव कि स्तारह? आलास्त वानी- "اَلَذِيْنَ كَنَّيْسُ वाकाश्यपूक् जातकीरव कि स्तारह? आलास्त वानी- "اللَّذِيْنَ كَنَّيْسُوا সম্ভাবনা ব্যয়েছে-

- এটা (أَلَّذِيْنَ كُنَّانِهُ عَلَيْنَ يُجَادِلُونَ পূর্ববাতী (اللَّذِيْنَ كُنَّابُوا)
   এটা (أَلَّذِيْنَ كُنَّابُوا)
- ২. বা مُغَتْ হয়েছে। النَّذِيْنَ بُجَادِلُونَ عَلَيْهِ
- ৩. এটা পূর্ববজী اَلَّذِينَ يُجَادِلُونَ ३٩٥- اللَّمْ تَرَى إِلَى الَّذِيْنَ بُجَادِلُونَ পূর্ববজী عَلَى عَلَيْ
- হয়েছে। (مَيَعَلَّرٌ مَنْصُوبٌ হয়ে ) ذَمُّ হতে أَنْذِيْنَ بِجُادِلُوْنَ
- ৫. अथवा, এकि छेश مُبتَدَاً (यमन مُم) -এর خَبَرُ ইয়েছে ا
- خَبَرُ राला भूवजामा जात "الَّذِينَ بُكُلُونَ بُكُلُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ بُكُلِّدُونَ اللَّهُ

প্রকাশ থাকে যে, প্রথমোক্ত পাচটি অবস্থায় وَمُنْكُمُ إِنْ يَعْلَمُونَ يَعْلَمُونَ وَعَلَيْكُمُ وَالْ

- वत मधाहिल विश्वित त्कबाल क्षेत्रत्व : आल्लाह जा जानात नानी السَّلَاسِلُ वश्चित प्रकाल क्षेत्रत्व : जालाह जा जानात नानी ألسَّلَاسِلُ মধ্যস্থিত নির্মান শব্দটির মধ্যে তিন ধরনের কেরাত রয়েছে :
- ১. হযরত ইবনে আব্বাস, ইবনে মাসউদ (রা.) আবৃ যাওয়া (র.) প্রমুখগণ السَّكَ السَّكَ এর ل অক্ষরকে যবর দিয়ে পড়েছেন ।
- ২. কতিপয় কারীগণ لَ अक्कतिरक যেরযোগে اَلَــَــُــكُ পড়েছেন।
- ৩. স্থ্রমহুর ক্রিগণ اَلْسَدُوسُ শব্দটির J অক্ষরটি পেশ-যোগে পড়েছেন। এমতাবস্থায় এটাই ঠিইট্র্য-এর উপর আতফ হবে। অথবা, মুবতাদা কিংবা থবর হবে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ों आयाराठत শানে নুবুল : জনহুর মুফাসনির্দীনে কেরামের মতে আলোচা আয়াতখানা মক্কার কাফেরদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছিল। সুতরাং ইবনে জায়েদ হতে বর্ণিত আছে। তিনি বলেছেন, উক্ আয়াতটি মুশরিকদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। পরবর্তী আয়াত খানাই তার জাজুলায়ান প্রমাণ। কেননা তাতে ইরশাদ হয়েছে–

ٱلَّذِينَ كُذَّبُواْ بِالْكِتَابِ وَبِمَا ۗ ٱرسُلَنْاً بِ

"যারা আল-কিতারকে অস্বীকার করেছে এবং আমি রাস্লগণকে যেই সব আকীদা-বিশ্বাস সহ প্রেরণ করেছি তাদেরকৈও অস্বীকার করেছে।"

এটা হতে স্পষ্টই প্রতীয়মান হয় যে, তারা হলো মঞ্চার মূশরিকরা। কেননা তারাই তো সরাসরি কুরজান মাজীদকে প্রত্যাখ্যান করেছে এবং রাসূলে কারীম হাত্রী ধেসব তথ্যাদি নিয়ে এসেছেন বিশেষ করে তাওহীদ ও পুদরুথানকে তারা তা সরাসরি অধীকার করেছে।

কতিপয় মুফাসসিরে কেরাম যেমন ইবনে সীরিন, আবৃ কুবায়েল ও ওকবার ইবনে আমের প্রমুখগণ বলেছেন যে, উক্ত আয়াত কাদরিয়াদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে।

ইবনে সীরিন (র.) বলেছেন যে, এটা যদি কাদরিয়াদের ব্যাপারে নাজিল মা হয়ে থাকে তা হলে তা কাদের ব্যাপারে নাজিল ইয়েছে তা আমি জানি না।

ওকবাহ ইবনে আমির বলেছেন, আয়াতখানা কাদরিয়াহ সম্প্রদায়ের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে।

আবু কুরায়েল (র.) বলেছেন যে, কাদরিয়ারাই (কুরআনের আয়াতের ব্যাপারে) ঈমানদারদের সাথে ঝাড়া-বিবদে লিও হয়ে থাকে।

প্রকাশ থাকে যে, কাদরিয়াহ একটি বাতিল গোমরাহ দল। তারা তাকদীরকে অস্বীকার করে থাকে। বাসূলে কারীম 🚎 তাদের নিন্দা করে পিয়েছেন এবং তাদের ব্যাপারে উত্মতকে সতর্ক করে গিয়েছেন।

আরাতের ব্যাখ্যা : আরাহে সুবহানুহু উল্লিখিত আয়াতে প্রিয়নবী 🎫 কে লক্ষ্য করে الَّبَانَ الْسَحْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ कारफ़र-মুশরিকদের অবস্থা তুলে ধরেছেন। ইরশাদ হচ্ছে–

"হে রাসূল! আপনি কি তাদের অবস্থার দিকে দৃষ্টিপাত করবেন না যারা আল্লাহর আয়াত তথা কুরআনে কারীমের সম্পর্কে মিছামিছি বিতর্কে লিঙ্ক হয়। তারা ঈমান হতে বিমুখতা প্রদর্শন পূর্বক কোথায় চলে যাচ্ছে?"

অর্থাং উপরের ব্যাখ্যা ও বিশ্লেষণের পরও কি তোমরা এ লোকগুলোর ভূল দৃষ্টি ও ভূল আচরণের মূল উৎস কোথায় এবং কোথায় মাথিয়ে এরা গোমরাহীর অতল গংকরে নিমজ্জিত হয়েছে তা কি তোমরা বুঝতে পার নাঃ

প্রকৃতপক্ষে কুরআন ও আল্লাহর নবী রাসূলগণের উপস্থাপিত আদর্শ-নীতি ও শিক্ষাকে মেনে না নেওয়া এবং আল্লাহর আয়াতসমূহে গভীর মনোনিবেশ ও দায়িত্যনৃত্তি সহকারে চিন্তা-বিবেচনা করার পরিবর্তে ঝগড়াটে মনোভাব নিয়ে তার মোকবিলা করা– এটাই হলো তাদের গোমরাহ ও বিপথগামী হওয়ার মূল কারণ। এটাই তাদের সরল-সঠিক পথে ফিরে আসার সকল সঞ্জাবনাকে ধতম করে দিয়েছে।

উ**দ্রিখিত আয়াতের উদ্দেশ্য :** উল্লিখিত আয়াত ও তৎপরবর্তী কয়েকটি আয়াতের মূল উদ্দেশ্য হলো, যারা আল্লাহ ডা'আলার আয়াতসমূহ নিয়ে ঝগড়া এবং অযথা তর্ক-বিতর্ক করে তাদেরকে আখেরাতের অন্তন্ত পরিণতি সম্পর্কে সতর্ক করে দেওয়া এবং এক্কপ অপকর্মের দঙ্কন তাদেরকে নিন্দা জ্ঞাপন করা।

سَجُرُونَ ...... يَسْجَرُونَ ...... الْهُغُلَالُ فَي ....... يَسْجَرُونَ ...... يَسْجَرُونَ ...... يَسْجَرُونَ ঘটবে এবং তা তারা প্রত্যক্ষ করবে – তারা এ ভয়াবহ পরিণতি তবন দেখতে পাবে, যখন কেয়ামতের কঠিন দিনে তাদের গদদেশে শিক্ষ বেড়ি থাকবে, তাদেরকে জন্তুর ন্যায় দোজখের দিকে টেনে নেওয়া হবে, কখনো ফুটন্ত পানিতে আবার কখনো ন্ধুপন্ত অগ্নিকৃতে তাদেরকে নিক্ষেপ করা হবে।

ভাফসীরকার মোকাতেল (র.) বলেছেন, দোজ্যধর আওন যখন দাউ দাউ করে জ্বলতে থাকরে তখন তাদেরতে তাতে নিক্ষেপ করা হবে। আর তাফসীরকার মুজাহিদ (র.) বলেছেন, এ কাফেরদেরকে দোজ্যধের অগ্নির ইন্ধন বানানো হবে .

মোটকথা, কাফেরদেরকে দোজখে বিভিন্নভাবে শান্তি দেওয়া হবে, কথনো ফুটন্ত পানিতে, আবার কথনো জ্বলন্ত অগ্নিতে দশ্ব করে তাদেরকে শান্তি দেওয়া হবে।

ভিরমিষী, নাসায়ী, ইবনে মাজাহ, ইবনে আবি হাতেম, ইবনে হাকান, হাকেম এবং বায়হাকী (র.) হযরও আদ্বাহা ইবনে আকাদে (রা.) বর্ণিত হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, প্রিয়নবী ্রেট্ট ইরশাদ করেছেন- যদি সীসা নির্মিত কোনো গোলা আসমান থেকে জমিনে নিক্ষেপ করা হয়, যার দূরত্ব পাঁচশত মাইল, তবে সে গোলাটি রাত পর্যন্ত জমিনে পৌছে যাবে (অর্থাৎ পাঁচশত বছরের পথ অতিক্রম করতে আনুমানিক দশ বারো ঘন্টার প্রয়োজন হবে)। কিন্তু যদি দোজখের তেতরে কোনো গোলা নিক্ষেপ করা হয় তবে তার তলদেশ পর্যন্ত পৌছতে চল্লিশ বছরের প্রয়োজন হবে (অর্থাৎ, দোজখের গভীরতা আসমান জমিনের দূরত্ব থেকে অনেক বেশি)। বিভাইনীরে মাযহারী সংস্থিত্ব।

হামীম কি জাহান্নামের অভ্যন্তরে না বাইরে? 🏥 বলা হয় ফুটন্ত গরম পানিকে। এখন প্রশু হচ্ছে যে, আয়াতে উল্লিখিত ফুটন্ত গরম পানির ঝর্ণা কোথায় থাকবে, জাহান্নামের ভিতরে না বাইরে? কুরআনে মাজীদের আয়াত হতে বাহাতঃ এ ব্যাপারে পরশ্বর বিরোধী বক্তব্য পাওয়া যায়।

মোন্দাকথা, যখন জাহান্নামীরা তৃষ্ণায় চটপট করতে থাকবে তখন তাদের সেই গরম পানির ঝর্ণার নিকট নিয়ে যাওয়া হবে। পানি পান করানোর পর পুনরায় তাদেরকে জাহান্নামে ফিরিয়ে নেওয়া হবে।

অপরদিকে কতিপয় আয়ান্ত দ্বারা প্রতীয়মান হয় যে, حَمِيْمُ জাহান্নামের অভান্তরে অবস্থিত। যেমন- আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন- مَمَيِّمُ ٱلبِّنِيُّ بُكِزَّبُ بِهَا الْمَجْرِمُونَ بَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيْمٍ أَنِّ

"এই সেই জাহান্নাম, অপরাধী তথা কাম্পেররা যাকে অস্বীকার করে– কাম্পেররা সেই জাহান্নাম এবং হামীম (ফুটন্ত গরম পানির ঝণী)-এর মাঝে প্রদক্ষিণ করবে।"

আলোচ্য আয়াত দ্বারা শক্ট প্রমাণিত হয় যে, হামীম জাহান্নামের অভান্তরেই কোথাও হবে। এতদসংক্রান্ত অন্য একটি আয়াত নিমন্ত্রশন "مُذُونُوهُ فَاعْتِلُوهُ إِلَى سُواءٌ الْمُجِعْبِمِ "مَ يُصَبُّ فَوْنَ رَاسِهِ مِنْ عَذَابِ الْجَحِبْمِ"

উক্ত আয়াত হতেও স্পষ্ট বুঝা যায় যে, হামীম জাহানামের ভেতরেই থাকবে !

পরশার বিরোধী আন্নাতসমূহের মধ্যকার সমন্তরন সাধন: মুফাসসিরীনে কেরাম উল্লেখ করেছেন, চিন্তা করলে পরিকার হয়ে যায় যে, উপরিউক্ত আয়াতসমূহের মধ্যে মূলত কোনো বৈপরীত্ব নেই। কেননা জাহান্নামের বহু তাবকাহ হবে। এদের মধ্যে বিভিন্ন ধরনের শান্তি হবে। এদের এক স্তরের নাম হবে 'হামীম'। সূতরাং তা পৃথক একটি স্তর হওয়ার কারণে তাকে জাহান্নামের অব্দেশ হিসেবেও বিবেচনা করা যায়। আবার পৃথক হওয়া স্বস্ত্বেও তা জাহান্নামের একটি স্তর হওয়ার কারণেও জাহান্নামের অন্তর্ভুত্তও বলা যেতে পারে।

আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) উল্লেখ করেছেন যে, জাহান্নামীদেরকে শিকল হারা বেঁধে কখনো জাইমে (আগ্নকুণ্ড) আবার কখনো হামীমে (ফুট্ত গরম পানি)-এর মধ্যে নিক্ষেপ করা হবে।

আরাতের ব্যাখ্যা : জাহান্নামীদেরকে শাসিমে জিজ্ঞাসা করা হবে, তোমরা দুনিয়াতে বাদেরকে আল্লাহর সাথে অংশীদার সাব্যক্ত করতে, যাদের পূজা করতে, ডাকতে, আল্ল তোমাদের সেই সমস্ত শরিক এবং ঠাকুর দেবতারা কোথায়ণ তাদেরকে ভাক, তারা যেন আদে, তোমাদের এ বিপদে তোমাদের সাহায্য করুক, মুক্তি দেক।

কাফেররা তখন অনুশোচনার সূরে বলবে হায়। আজ তারা আমাদের ছেড়ে গিয়েছে, তাদের পাণ্ডা পাওয়া যাক্ষে না। বলাবাছল্য, কাফেররা হঠাৎ নিজ মুখে এক স্বীকারোক্তি করার পর সচেডন হবে এবং তৎক্ষণাৎ মিথ্যা করে বলবে, কই আমরা তো কথনো কোনো শরিকই মানি নি, আল্লাহ ছাড়া অন্য কাউকে ডাকি নি! আসলে দুনিয়াতেও কাফেরদের অবস্থা তথৈবচ ছিল। কখনো স্বতঃক্তৃতভাবে আল্লাহর রাস্লের সত্যতা স্বীকার করে ফেলে আবার তা অস্বীকার করে বসত। পরকালেও উদ্রুপ করবে। অবস্থা সেদিন জাহানুামীদের সামনে তাদের উপাস্যুদেরকেও হাজির করা হবে। যেমন অন্যত্র ইরশাদ হচ্ছেন্ তিন্দু কিন্দু করি করা হবে। অমন্য অর্থাৎ অবশ্যই তোমরা এবং তোমাদের উপাস্য প্রতিমাসমূহ জাহানুামের জ্বালানি হবে।"

আরেক ধরনের আনন্দ) হলো, দুনিয়ার নেয়ামত ও সুখ-শান্তিকে আল্লাহ তা'আলার দান মনে করে এদের উপর খুনি হওয়া ও আনন্দ প্রকাশ করা। এটা জায়েজ বরং মোন্তাহাব ও আদিই। কুরআন মজীদের নিমোন্ড আয়াতে فَرْحٌ এর দ্বারা একেই বুঝানো হয়েছে। "أَيْخُرُكُوا অর্থাৎ এর উপর সন্তুষ্টচিতে খুনি হওয়া উচিত।

উল্লিখিত আয়াতে مَنَّ এর সাথে কোনোরূপ শর্ডারোপ করা হয়নি। কিছু عَنْ এর সাথে "بَغَيْرِ الْمُحَّقِّ (অন্যায়ভাবে) কথাটিকে শর্ভারোপিত করা হয়েছে। এতে প্রতীয়মান হয় যে, অবৈধ স্বাদ-আস্বাদন ও সুধ-সন্তোগের উপর খুঁশি হওয়া হারাম অপরদিকে বৈধ সুখ-সন্তোগের উপর খুশি হওয়া আল্লাহ তা আলার তকরিয়া আদায় করা ছওয়াব ও ইবাদত।

গ্রন্থকার (র.) বীয় বন্ধবা ্রা অর্থাৎ (রা এর যারা কোন দিকে ইঙ্গিত করেছেন? মুহতারাম গ্রন্থকার আল্লামা জালালুন্দীন মহন্ত্রী (র.) বলেছেন যে, তাত্তি এর মধ্যে রা শন্ধি (রা এর অর্থে হয়েছে। বন্ধুতঃ এর হারা তিনি একটি উহা প্রশ্নের জবাবের দিকে ইঙ্গিত করেছেন।

প্রশ্নটি হলো- আলোচ্য আয়াতে পরকালের কথা বলা হয়েছে- যা ভবিষ্যতে হবে। এর পূর্বে ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

উক্ত প্রস্ক্রের জবাবে গ্রন্থকার আল্লামা জালালুনীন মহন্ত্রী (র.) বলেছেন যে, এখানে ট্রা শব্দটি ।ট্রা এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অতীতকালে সংঘটিত বিষয়াদিতে যেমন আমাদের কোনো প্রকার সংশয় নেই তেমনি তবিষ্যতের অনুষ্ঠিতবা বিষয়াদির ব্যাপারে মহান আল্লাহর কোনোরূপ সম্পেহ নেই। এ নিচিত সত্য জ্ঞানের কারণেই আল্লাহ তা'আলা কুরআনে কারীমের বহু স্থানে অতীতকালে ব্যবহৃত বহু শব্দকে তবিষ্যতের ব্যাপারে ব্যবহাত করেছেন। এটা সে সব স্থানহুলোর একটি।

অনুবাদ :

. ٧٧ ٩٩. खठ बुद ह ज्ञान्त स्हिः । आलि तुर्द खुरू فَأَصَبِرُ انَّ وَعُدَ اللَّه بِعَذَابِهِمْ حُقُّ عِ فَإِمَّا نُرِيَنَكَ فِيسِهِ إِن الشَّرُطِيَّةُ مُدْغَمَةٌ وَمَا زَائِدَةٌ تُوكِّدَ مَعْنَى الشُّرطِ أَوَّلُ الْفَعْلِ وَالنُّونُ الْعَنْدَابِ فِيْ حَيَاتِكَ وَجَوَابُ الشُّهُ طِ مَحْذُوفً اَیْ فَذَاكَ اَوْ نَـتَـوَفُّ بِنُّلُکَ قَبْلَ تَعَدْدِيْسِهِمْ فَالْيَنَا يَرْجِعُونَ فَنُعَذِّبُهُمْ أَشَدُّ الْعَذَابِ فَالْجَوَابُ الْمَذْكُورُ لِلْمَعْطُوفِ فَقَطَ.

٧٨. وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصَنا عَلَيْكَ وَمَنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقُصُصَ عَكَيْكَ ﴿ رُونَ أَنَّهُ تَعَالَيٰ بَعَثَ ثَمَانِيَةً أُلَافِ نَسَسَى ٱرْسَعَتَهُ ٱلْآفِ نَسِيسَى مِسنْ بَسنِسَى إِسْرَأَنْيْلَ وَأَرْبَعَةُ الْأَفِ نَبِيَ مِنْ سَائِرِ النََّاسِ وَمَنَا كَنَانَ لِرَسُولِ مِنْهُمُ أَنْ يَنَاٰتِنَى بِنَابُةِ إِلَّا بِاذْن اللَّهِ جِ لِاَتَّهُمْ عَبِيدٌ مَرْبُوبُونَ فَإِذَا جَاءً أَمْرُ اللَّهِ بِنُزُوْلِ الْعَذَابِ عَلَىَ الْكُفَّارِ قُضَىَ بَيْنَ الرُّسُلِ وَمُكَنَّبِهُا بِالْحَقِّ وَخَسَرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِئُونَ أَيْ ظَهَرَ الْعَصَاءُ وَالْبُخُسْرَانُ لِلنَّاسِ وَهُمْ خَاسِرُونَ فَيْ كُلَّ وَقَتْ قَبُّلَ ذٰلِكَ .

করুন নিক্য় আল্লাহর ওয়াদা হক-সত্য- তাদেরকে আজাব দেওয়ার ব্যাপারে- এখন হয়তো অবশ্যই আমি আপনাকে দেখিয়ে দেবো – এখানে 🗓 শর্তজ্ঞাপক -এর ্র-কে 💪 -এর মধ্যে ইদগাম করা ইয়েছে। আর 💪 হলো অতিবিক্ত। ফে'লের প্রথমে এসে এটা শর্তের অর্থের উপর তাগিদ দেয়। আর ্র ফে'লের শেষে হয়ে তাকিদের অর্থ প্রদান করে: এর কিয়দংশ যার প্রতিশ্রুতি আমি তাদের ব্যাপারে দিচ্ছি অর্থাৎ আজাব i আপনার জীবদ্দশায়। আর শর্তের জবাব উহ্য রয়েছে। অর্থাৎ الْمَالَةُ সূতরাং তা অর্থাৎ তবে তাই হবে। অথবা আপনাকে মৃত্যু দান করবো - তাদেরকে আজাব দেওয়ার পূর্বেই। আর তখন তাদেরকে আমার নিকটই প্রত্যাবর্তন করানো হবে। তখন আমি তাদেরকে কঠোর আজারে নিক্ষেপ করবো ৷ কাজেই উল্লিখিত এর জন্যই প্রযোজ্য হবে। অর্থাৎ معطر ف و و و ال -এর জবাব হয়েছে। يُتَوَقَّيُنَّكَ १७ إِلَّيْنَا يَرْجِعُونَ

৭৮. হে রাসূল 🏬 ! আপনার পূর্বেও আমি অনেক রাসূল প্রেরণ করেছি তাদের মধ্য হতে কারো কারো কথা ঘটনা আমি আপনার নিকট বর্ণনা করেছি এবং কারে <u>কারো কথা কাহি</u>নী আপনার নিকট বর্ণনা করিনি। বর্ণিত আছে যে, আল্লাহ তা'আলা আট হাজার নবী পাঠিয়েছেন, চার হাজার বনৃ ইসরাঈল হতে এবং বাকি চার হাজার অন্যান্য সমস্ত মানুষ হতে। আর কোনো রাসলেরই এ ক্ষমতা ছিল না যে- তাদের মধ্য হতে আল্লাহর অনুমতি ছাড়া কোনো নিদর্শন উপস্থান করবে : কেননা তাঁরা আল্লাহর বান্দা এবং প্রতিপালিত। সূতরাং যখন আল্লাহর আদেশ আসবে কাফেরদের উপর আলাহর আজাব নাজিল হওয়ার ব্যাপারে- তখন ফয়সালা করে দেওয়া হবে রাসলগণ এবং তাঁদেরকে মিথ্যা প্রতিপন্নকারীদের মধ্যে ন্যায়সঙ্গত ও যথাযথভাবে আর তখন বাতিলপস্থিরা ক্ষতিগ্রস্ত হবে। অর্থাৎ তখন ফয়সালা এবং ক্ষতি প্রকাশিত হবে। অথচ তারা তংপর্বেও সর্বদাই ক্ষতিগ্রস্ত ছিল :

## তাহকীক ও তারকীব

े अस्पित जादकीक : فَبَامَنَا نُورِيَنُكُ - এর মধো এ হরছে আতফ , এর পর শর্তজাপক ্তা রয়েছে। এর نَا نُورِيَنُكُ -কে لَمْ -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে। لَ अस्पि হলো অভিরিক্ত এটা শর্তের অর্থকে তাকিদ করে।

يَّنُ अष्ठ ن त्रक श्रीभार बात ن करना کُرِيَّنَ الْمُعَالُ विषे کُرِيَّنَ अष्ठ क्रम इरत्नरः । وَمَكَنْ عَرَفَ ا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

वाता) ويَنْهُمْ مَنْ لَمْ نَغْصُصُ " এवर "مِنْهُمْ مَنْ فَصَصَّنَ" : बायाजारम्ब मरहक्क रे बाव "مِنْهُمْ مَنْ فَصَصَّفَا" ( बायाजारम्ब मरहक्क रेंग्रेट नेवर بَعْض क्षिण مِنْهُمْ क्षिण مِنْهُمُ रायाह ) مُعَمَّرُ مُرْفُرُعُ रायाह कावर्ष مُتَمَيِّقُ प्रवात कावर्ष مُتَمَيِّقُ रायाह । केवर्ष مِنْهُمْ रायाह ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আরাভের ব্যাব্যা : এ আয়াতে আরাহে আাআন প্রিয়নবী 🊃 -কে সান্ত্রনা দিয়ে ইবশাদ করেছেন- কাফেরদের অন্যায় অত্যাতারে আপনি সবর অবলয়ন করুন, আরাহ তা'আলা আপনাকে অবশেষে বিজয় দান করবেন এবং কাফেরদেরকে ধ্বংস করবেন । এটি আরাহ তা'আলার ওয়াদা, তাঁর পক্ষ থেকে প্রদন্ত প্রতিশ্রুতি, আর আরাহ তা'আলার প্রতিশ্রুতি কর সত্য, তা অবশ্যই পূর্ণ করা হবে, এতে বিশ্বুমাত্রও সন্দেহের অবকাশ নেই। 'আমি তাদেরকে যে সব কথা দিছি' অর্থাৎ তাদের যে শান্তির কথা ঘোষণা করছি তার কোনোটি হয়তো আপনাকে দেখিয়ে দেব, যেমন বদরের যুদ্ধে, বন্দকের যুদ্ধে এবং মঞ্চা বিজয়ে আরাহ তা'আলা কাফেরদের পরাজয় এবং অপমানজনক শান্তি প্রিয়নবী 🚃 -কে দেখিয়ে দিয়েছেন।

ইরশাদ হচ্ছে- অথবা তাদের কোনো কোনো শান্তি দেখার পূর্বেই আপনাকে মৃত্যুমুখে পতিত করবো, তবে নিশ্চিতভাবে জেনে রাধুন যে, আখেরাতে তাদের শান্তি অবশাই হবে আর তাদের আমার নিকট অবশাই ফিরে আসতে হবে এবং কর্ম অনুযায়ী তাদেরকে শান্তি দেব, এটি নির্যাত সভ্য। শান্তি থেকে তাদের রেহাই নেই, হয় আপনার জীবদশায় দুনিয়াভেই শান্তি ভোগ করবে, অথবা যদি এরই মধ্যে আপনার ওফাত হয় তবে আখেরাতে তাদের শান্তি অবধারিত।

মোটকথা, নবী করীম 🏯 কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, যেসব লোক ঝগড়া-ঝাটির দ্বারা আপনার সাথে মোকাবিলা করে এবং নিকৃষ্ট ধরনের উপায় অবলম্বন করওঃ আপনাকে নীচ ও হীন করতে চায়, তাদের কথা-বার্তা ও কর্মতৎপরতার জন্য আপনি সবর প্রদর্শন করুন।

যারা আপনাকে কষ্ট দিক্ষে এমন প্রত্যেক ব্যক্তিকেই এ দুনিয়ায় আপনার জীবদ্দশায়ই শান্তি দেব- এটা অত্যাবশ্যক নয়। এখানে কেউ শান্তি পাক আর না-ই পাক আমার পাকড়াও হতে কেউই নিস্তার পেতে পারে না। মরে গিয়ে তো তাকে আমার নিকট ফিরে আমতে হবে। তখন সে স্বীয় কর্মফল পুত্থানুপূত্থারূপে ভোগ করবে।

সাইয়েদ কুতুব শহীদ (র.) উক্ত আয়াতের ভাষসীরে উল্লেখ করেছেন যে, যখন নবী করীম ্রান্ত মন্ত্রার মুশরিক কর্কুক নির্বাতন ও মিখ্যারোপের শিকার হয়েছিলেন তখন তাকে সাত্ত্বনা দেওয়ার জন্য আল্লাহ তা আলা উক্ত আয়াতখানা নাছিল করেন। সূত্রণ বলা হয়েছে যে, হে রাসূল! আপনি আপনার উপর অপিত দায়িত্ব যথাযথ পালন করুন। এতে আপনার উপর বিপদাপদের পাহাড় তেঙ্গে পড়বে। কিন্তু তাতে বিচলিত হয়ে পড়বে চলবেনা; বরং ধৈর্যধারণ করতে হবে। এ পরিবেশ-পরিস্থিতিতে কাফেরদেরকে কিতাবে পায়েন্তা করবেন তা আল্লাহ তা আলার ভালো করেই জানা আছে। তিনি সময় মতো সুচারুরুপেই তা সম্পাদন করবেন। দে ব্যাপারে অপনার চিন্তা করা লাগবে না। আপনি তথু নির্দেশিত পত্নায় অভীষ্ট লক্ষ্যে পৌছার জন্য ধর্য ও সহিষ্ণুতার সাথে চলতে থাকুন। আল্লাহর দেওয়া প্রতিশ্রুতিক উপর বিশ্বাস রাখুন। পরিণামে বিজয় মাল্য আপনার গলায়ই পোভা পাবে। আর কাফেররা যে নিপাত যাবেন কুক্তর ও শিরকের কারণে কি ভয়াবহ পরিগতি তাদের জন্য অপেন্য করছে ভা শীন্তই জার টের পাবে।

তা আলা প্রিয়নবী ক্রিন্দ্র করে ইরশাদ করেছেন হে রাস্বা। আয়াতের ব্যাখ্যা : এ আয়াতে আস্থা তা আলা প্রিয়নবী ক্রেন্দ্র করে ইরশাদ করেছেন হে রাস্বা। আপনার পূর্বে আল্লাহ তা আলা পৃথিবীতে মানব জাতির হেদায়েতের জন্যে অনেক নবী রাস্ব প্রেরণ করেছেন, নবী রাস্ব প্রেরিত হওয়া নুতন কিছু নয়; বরং বিভিন্ন মুগে, বিভিন্ন দেশে আল্লাহ তা আলা তাঁর বান্দাদেরকে সরল-সঠিক পন্থা প্রদর্শনের নিমিত্তে অনেক নবী রাস্ব প্রেরণ করেছেন, তন্যুগ্যে আপনি তথু অনাতম রাস্বল নন; বরং সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ ।

ভাদের মধ্যে কারো কারো কথা আমি আপনার নিকট বর্ণনা করেছি, আর কারো কারো কথা বর্ণনা করিনি। ভাদের প্রত্যেকেই যে সত্য ছিলেন, একথা অবশাই বিশ্বাস করতে হবে। তাই অন্য আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে— "ক্র্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্র্ন্ট্র্র্ন্ট্র্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র্ন্ট্র

আলার হকুম ব্যতীত কোনো নিদর্শন পেশ করার ক্ষমতা কোনো আলার হকুম ব্যতীত কোনো নিদর্শন পেশ করার ক্ষমতা কোনো রাস্ক্রের ব্যক্তবর্ত্ব নেই ।

মোজেজা প্রসঙ্গে : মঞ্জার কান্টেররা প্রিয়নবী — এর দরবারে হাজির হয়ে বিশেষ বিশেষ মোজেজা প্রদর্শনের আবদার করতো। তারই জবাবে আল্লাহ তা আলা এ আয়াতে সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেছেনঃ মোজেজা প্রদর্শন করা নবীর কাজ নয়, আল্লাহ তা আলার অনুমতি বাতীত কোনো নবীই মোজেজা প্রদর্শন করতে পারে না। মোজেজা মূলত আল্লাহ তা আলার কুদরত এবং ক্ষমতার বহিঃপ্রকাশ, আর তা তাঁর অনুমতিক্রমে নবী রাসুলগণের মাধ্যমে প্রকাশ করা হয়। আল্লাহ তা আলা তাঁর মর্জি মোজেলা প্রকাশ করে বহিঃপ্রকাশ, আর তা তাঁর অনুমতিক্রমে নবী রাসুলগণের মাধ্যমে প্রকাশ করে হয়। আল্লাহ তা আলা তাঁর মর্জি মোজেলা প্রকাশ করেন। যেমন হয়রত ইব্রাইম (আ.)-এর জনো নমক্রণের তৈরি অগ্নিকুতকে তুলের বাগানে পরিণত করেন। হয়রত মুসা (আ.)-এর লাঠির আঘাতে লোহিত সাগরের মাঝে হয়রত মুসা (আ.) ও তাঁর অনুসারী বনী ইসরাইলীদের জন্যে পথ তৈরি করে দেন। এমনিভাবে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হয়রত রাসুলে করীম — এর আসুলের ইশারায় চন্দ্রকে হিষ্তিত করা হয়। তাঁর দোয়ায় সপ্তম হিজরিতে খায়বরে অন্তমিত সূর্যকে ফিরিছে আনা হয় এবং এছাড়া মে'রাজের ঘটনার ন্যায় বিশ্বয়কর ঘটনা ঘটে। এসব কিছুই এক আল্লাহ তা'আলার ইক্ষা, মর্জি এবং শক্তিতই হয়।

অতএব, হে রাসূল। মন্ধার কান্দেররা আপনার নিকট যে মোজেজার আবদার করে তা যদি আল্লাহ তঃ'আলা আপনাকে কোনো হেকমতের কারণে প্রদান না করেন, তবে আপনি ব্যথিত এবং চিন্তিত হবেন না; গরং সদর অবলম্বন করন্য। ইরণাদ হঙ্গেং—

فَإِذَا جَا ۚ أَمْرُ اللَّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ وَفَسِرَ هُنَالِكَ الْمَبْطِلُونَ .

খখন আল্লাহ তা আলার হুকুম হবে তথন ইনসাফভিত্তিক ফয়সালা করা হবে, তথন এ বাতিলপন্থিরা সর্বস্বান্ত হবে 🕆

অর্থাৎ যখন কোনো জাতি সম্পর্কে আল্লাহ তা আলার শান্তির আদেশ হবে তখন সঠিকভাবে চূড়ান্ত নিদ্ধান্ত হবে। কাঞ্চেরদের শান্তি হবে, আর মু'মিনগণ লাভ করবে বিজয়। বাতিলপন্থি, মিথ্যাবাদী, সত্য-বিরোধী এবং সত্যদ্রোহীর। সেদিন হবে সর্বস্থান্ত।

মকার যে সব কান্টেরর। প্রিয়নবী — -এর নবুয়তকে অস্বীকার করেছে, বিস্মাকর মোজেজা সমূহ দেখেও তার প্রতি ঈমান আনেনি: বরং শক্রতাবশতঃ নতুন নতুন মাজেজার আবদার করেছে তাদের উদ্দেশ্যে আলোচ্য আয়াতে কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে। এর পাশাপাশি প্রিয়নবী — -এর জন্যে রয়েছে এ সান্ত্রনা যে, অনূর ভবিষ্যতে এমনও সময় আসবে যথন অবাধ্য কান্টেরবদের শান্তির আদেশ হবে। তথন তারা নিঃচিহ্ন হবে এবং সত্য সুপ্রতিষ্ঠিত হবে, সত্যের অনুসারীদের বিজয় লাভ হবে, যেমন বদরের যুদ্ধে আল্লাহ তা আলা মুসলমানদেরকে বিজয় দান করেছিলেন, এরপর অষ্টম হিজরিতে অনুষ্ঠিত মঞ্চা বিজয়ের দিনও আল্লাহ তা আলা মুসলমানদেরকে ঐতিহাসিক সাফল্য দান করেছিলেন।

ইয়াম আহমদ (র.) হযরত আবৃ যর (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন, হযরত আবৃ যর (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন, হযরত আবৃ যর (রা.) বলেন, আমি প্রিয়নবী ক্রা এর বেদমতে আরক্ক করেছি, নবীগণের সংখ্যা কতঃ তিনি ইরশাদ করেছেন: এক লক্ষ চবিংশ হাজার। এরপর আরক্ত করা হয়েছে, তাঁদের মধ্যে রাস্লগণের সংখ্যা কতঃ তিনি ইরশাদ করেছেন: তিনশত তের। এ হাদীস ইবনে রাহবীয়া তাঁর মুসনাদে, ইবনে হাব্বান তাঁর গ্রন্থে এবং হাকেম মোন্তাদরাকে হযরত আবৃ ল্বাবার সূত্রে বর্ণিত আছে বলে উল্লেখ করেছেন। –তিছসীরে কর্লুল মা আনী – ২৪/৮৮]

আল্লাম্য সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) লিখেছেন যে, পরিত্র কুরআনে মোট সাতাশজন নবী রাসূলের নামোল্লেখ করা হয়েছে। মূলত নবী-রাসূলগণের সংখ্যার ইলম এক আল্লাহ তা'আলারই রয়েছে। যাঁদের উল্লেখ করা আল্লাহ তা'আলার মার্জি হয়েছে, কুরআনে কারীমে তিনি তাঁদের উল্লেখ করেছেন। এজন্যেই এ আয়াতের শেষাংশে ইরশাদ হয়েছে–

مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكُ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ ط

তবে আল্লামা জালালুদ্দীন মহল্পী (র.) তাফশীরে জালালাইনে এ ব্যাপারে একটি বিরল বর্ণনার উল্লেখ করেছেন। এতে বয়েছে নবীগণের মোট সংখ্যা আট হাজার। এনের মধ্যে চার হাজার বনৃ ইসরাঈলের এবং অবশিষ্ট চার হাজার অন্যান্য মানুষ হতে নির্বাচিত হয়েছে। বায়েযাবী ও কাশশান্দে এ বর্ণনার উল্লেখ রয়েছে।

উচ্চে । যে, নবীগণের সংখ্যা সংক্রান্ত হযরত আবৃ যার গিফারী (রা.)-এর বর্ণনাকেই মুফাসসির ও মুহাক্কিকণণ অগ্রাধিকার দিয়েছেন।

#### অনবাদ :

- ٧٩ ٩٥. <u>आज्ञार त्राहे प्रश्न प्रश</u>ा اَللَّهُ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمَ الْاَنْعَامَ قَيْلَ الْاِيلُ هُنَا خَاصَّةً وَالظَّاهِرُ وَالْبَقَرُ وَالْغَنَهُ لِعَرْكُبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَاكُلُونَ.
- ٨٠. وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ مِنَ الدَّرَ وَالنَّنسُل وَالْوَبُرِ وَالصُّوفِ وَلِتَبْلُغُوا عَلَبْهَا حَاجَةً فِيْ صُدُورِكُمُ هِيَ حَمْلُ الْأَثْقَالِ إِلَى الْبِلاَدِ وَعَلَيْهَا فِي ٱلْبُرّ وَعَلَى الْفُلِّكِ السُّفُن في الْبَحْرِ تُحْمَلُونَ.
- وَحْدَانِي تَنِيهِ تُنْكِرُونَ اِسْتِيفْ لَهَامُ تَوسُيعَ وَتَذَكِيرُ أَيَّ أَشْهُرُ مِنْ تَانِيتُه.
- ۸۲ هـ . أفَلَمْ يُصَبِّرُوا في الْارَضْ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ . أفَلَمْ يُصَبِّرُوا في الْارَضْ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِ كَانُوْآ آكَفُرَ مِنْهُمْ وَأَشَدُّ قُوَّةً وَّاثُارًا فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ مَصَانِعَ وَقُصُور فَهَا أَغَنْنِي عَنْهُمْ مَا كَانُوا
- الْمُعْجِزَاتِ الظَّاهِرَاتِ فَرَحُوْا أَيَّ اَلْكُفَّارُ بِمَا عِنْدَهُمْ أَيُّ الرُّسُلِ مِنَ الْعِلْمِ فَرْحَ إسْتِهْ زَاءِ وَضِحْكَ مُنْكرِيْنَ لَهُ وَحَاقَ نَزَلَ بهم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهَزُّ وَنَّ أَيَّ الْعَنَابِ.

- করেছেন চতুষ্পদ জন্ত কথিত আছে যে, এখানে নির্দিষ্টভাবে উটকে বঝানো হয়েছে। কিন্তু গাভী ও ছাগল উদ্দেশ্য হওয়া প্রকাশ্য। যাতে তোমরা এদেব কোনো কোনোটির উপর আরোহণ কর এবং কোনোটি
- ৮০, আর তাতে তোমাদের জন্য রয়েছে প্রচুর উপকার-দৃগ্ধ, মাংস, পশম ও লোম ইত্যাদি। আর যাতে তাদের উপর সওয়ার হয়ে তোমরা তোমাদের প্রয়োজন পরণ করতে পার আর তা হলো শহর হতে শহরে বোঝা বহন করে নিয়ে যাওয়া। আর তাদের উপর স্থলে এবং নৌকায় সমদ্রের মধ্যে নৌকায় ৷ তোমাদের পরিবহন করা হয় :
- ٨١ هـ٥. مَيُرِيْكُمْ أَيْتِه فَاكَّى أَيْتِ اللَّه الدَّالَّة عَلَيْ ٨١ هِيَرِيْكُمْ أَيْتِه فَاكَّى أَيْتِ اللَّه الدَّالَّة عَلَيْ থাকেন : সূতরাং আল্লাহ তা'আলার কোন নিদর্শনকে-যা তাঁর একত্বাদের উপর দলিল তোমরা অস্বীকার করবেং এখানে তাদেরকে তিরকার এবং শ্বরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য প্রশ্ন করা হয়েছে। ্রিশব্দটি এর স্ত্রীলিঙ্গ (📶) হতে প্রয়োগে অধিক প্রসিদ্ধ ।
  - তাদের পর্ববর্তীদের কি পরিণাম হয়েছিল। তারা তো এদের অপেক্ষা সংখ্যায় বেশি ছিল, এদের অপেক্ষা অধিক শক্তিশালী ছিল এবং পথিবীতে এদের অপেক্ষা অনেক বেশি চাকচিক্য ও জাঁকজমকপূর্ণ চিহ্ন রেখে গেছে বহু শিল্প ও প্রাসাদ নিদর্শন স্বরূপ রেখে গেছে। তারা যা কিছ উপার্জন করেছিল, শেষ পর্যন্ত তা তাদের কোন কাজে আসলঃ

₩৮৩, যখন তাদের নিকট তাদের রাসলগণ সম্প্র নিদর্শনাদিসহ আসত প্রকাশ্য মোজেজাসমূহ সহ খুশি হলো অর্থাৎ কাফেররা যা তাদের নিকট ছিল অর্থাৎ রাসলগণের নিকট ইলম হতে ঠাট্টা ও তাচ্ছিল্যের আনন্দ এবং তাকে অস্বীকার করার ছলে ক্রিউকের হাসি। হাসত । অতঃপর পরিবেষ্টন করল অর্থাৎ পতিত হলো তাদের উপর যাকে নিয়ে তারা উপহাস করেছিল অর্থাৎ আজাব।

۸٤ ه. كَلَمَّا رَأُواْ بَأْسَنَا أَيْ شِيَّةَ عَذَابِنَا قَالُواْ ا

أُمنَا بِاللُّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْركين َ

অর্থাৎ আমার শান্তির কঠোরতা তারা বলন আমরা এক আল্লাহর প্রতি ঈমান আনলাম আর তাঁর সাথে যাদেরকে শরিক করতাম তাদেরকে অস্থীকার করলাম।

٨٥ ٥٤٠. فَلَمْ يَكُ يَنْفُعُهُمْ ايشَانُهُمْ لَمَّا رَأَوا نَاسَنَا ﴿ سُنَّتَ اللَّهِ نَصَبُهُ عَلَى الْمَصْدَر بفعُل مُفَدَّر مِنْ لَفظِه النِّتِي قَدْ خَلَتُ في --------عَبَادِه ۽ فِي الْأُمَمِ أَنْ لَّا يُنْفَعَهُمُ الْابِمَانُ وَقْتَ نُزُولِ الْعَذَابِ وَخَسَرَ هُنَالِكَ الْكُفِرُونَ تَبَيَّنَ خُسَرانُهُم لِكُلِّ احَد وَهُمْ خَاسِرُونَ فِيْ كُلِّ وَقَتِ قَبْلَ ذُلكُ.

কোনো উপকারে আসল না। আন্ত্রহের চিরন্তন নীতি এখানে 🚅 সিনাতা শব্দটি তা হতে নিৰ্গত একটি উহা امَنْعُدُلُ مُطْلَقُ (७०) مَصْدُ वित्र कांतर्ग : فعْل হওয়ায় নসব বা যবরবিশিষ্ট হয়েছে। যা তাঁর বান্দাদের মধ্যে পূর্ব থেকেই প্রচলিত রয়েছে, তা কোনো উপকারে আসেনি। আর তখন কাফেররাই ক্ষতিগ্রস্ত হলো। সকলের সামনে তাদের ক্ষতিগ্রস্ত হওয়া প্রকাশিত হয়ে পড়ল ৷ অবশ্য তৎপূর্বেও সর্বদা তারা ক্ষতিগ্রস্তই ছিল।

#### তাহকীক ও তারকীব

قَمَا ٱغْنِي عَنْهُمْ: : कान चार्थ हरग्रह) مَا जाग्राजारल मृति مُ عَنْهُمُ مَا كَانُوا كُسِيُونَ -এর 🍒 শব্দটির দটি অর্থ হতে পারে-

- ك. 💪 শন্দটি এখানে عَنْفُ [না জ্ঞাপক] হবে। অর্থাৎ তাদের উপার্জন তাদের কোনো কাজেই আসল না।
- ২. এটা প্রশ্নবোধক হবে। অর্থ হবে তাদের উপার্জন তাদের কোনো কাজে আসন ? वाবার وله عنه كَانُواْ بَكْسَبُوْنَ عِلْهُ اللهِ عامَا مَا كَانُواْ بَكْسَبُوْنَ عَلَيْهُ اللهِ الم
- ك. উক্ত نَوْسُولُد वरा। এর অর্থ হবে। ﴿ كَالُواْ بِكَالُواْ بِكَالُولُ عَلَيْهِ وَلَا عَالَمُ عَلَيْهُ وَلَا الكام عَلَيْهُ وَلَا الكام عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ وَلِي مُؤْمِنُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَا عَلَامُ عَلَّا عَلَاكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَّا عَلَالْمُ عَلَيْكُوا عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَا عَلَالْمُ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَّا عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَاكًا عَلَّا عَلَاكًا عَلَاكًا عَلَاكًا عَلَاكًا عَلَيْكُوا عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّاكُ عَلَّاكُوا عَلَاكُمُ عَلّا করা হয়েছে।
- ২. উক্ত 💪 মাসদারের অর্থবোধক হবে। আয়াতের অর্থ হবে- "عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ عَنْهُمْ المستعادية والمعالمة المعالمة কোনো উপকাবে আসে নি।
- े الله अब मरुत है बात : आल्लारद वानी الله عليه بالله अब मरुत है बात : आल्लारद वानी الله عليه হতে পারে-
- قَدْسَنُ سُنَّةَ اللَّهِ الخ -२४ श्रुवात मकन । वाकािए वर्त مغُلُقُ عهو- فيعُل वर्षा अर्ठ अत्र ( वाकाि वर्त ) .
- إُحْدُرُوا يَا أَهْلَ مَكَّةَ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الْأُمُمِ चराप्रह । मुखताः वाकाि वरन تَحُذِيرُ विहासत وَعَلَّ ংহে মক্কাবাসীরা! অতীত জাতিসমূহের ব্যাপারে আল্লাহ তা আলার গৃহীত নীতিকে তয় কর। প্রথমোক্ত মতটি অধিকতর বিভন্ধ :" www.eelm.weebly.com

তবে মুফাসসিরণণ উল্লেখ করেছেন যে, أَنُ أَسُ عَلَيْ مُرْفُرُعُ হতো । ইয়ে যদি اللهُ عَلَيْ مُرْفُرُعُ

े अश्म مِنْ अश्म وَمَنْ अश्म وَمَنْ अश्म وَمَنْ अश्म ( مِنْهُ) " - बब वर्ष : बाह्राहत नानी - "لِمَرْكَبُواْ مِنْهُا" - बब वर्ष : बाह्राहत नानी - "لِمَرْكَبُواْ مِنْهُا" - (अश्म أَمِنْهُا - बब वर्ष हाराह । वर्षाश के अशरमत कहारामत कथा किलारात छैनत राम जामता प्रवास दर्ख मात

कि? बाहारत नानी النَّلَمُ بَسِيْرُوا النَّحَ कि? बाहारत नानी مُدَخُولُ कि. बाहारत नानी 'اَفَلَمُ بَسِيْرُوا الن قام هذه المَجْزُوا فَلَمَ بَسِيْرُوا فِي الأَرْضِ النَّحَ कि? बाहारत नानी وَهِمْ 'عَيْرُوا فَلَمَ بَسِيْرُوا فِي الأَرْضِ النَّحَ النَّا عِرَادًا فَلَمَ بَسِيْرُوا فِي الأَرْضِ النَّحَ النَّامَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

َ مُنَامَ يَكُ يَنَفُعُهُمْ إِنِّمَانُهُمْ وَيُمَانُهُمْ وَيُمَانُهُمْ وَيُمَانُهُمْ وَيُمَانُهُمُ وَيُمَانُهُم الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَمَانُهُمُ عَدِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا عَلَيْ يَكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَل الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَ

আল্লাহর বাণী - هُنَالِكُ व्या হানাধার। কিন্তু এ ক্ষেত্রে রূপকার্থে هُزُكُ শব্দটি عُرُنُ وَعَلَيْكُ व्या हानाधात। কিন্তু এ ক্ষেত্রে রূপকার্থে هُرُكُ क्यां कानाधात हिस्तरत বাবহুত হয়েছে। مَرَكَانُّ مَنْصُرُبُّ مَنْصُرُبُّ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ اللهِ व्यात कातरा এটা

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভট, যোড়া প্রভৃতি সৃষ্টি করেছেন। ভন্যথা হতে মানুষ কোনো কানো জন্তুর মাণ্য আহাতে আল্লাহ ভাতালা চতুপদ জন্তু.
ভট, যোড়া প্রভৃতি সৃষ্টি করেছেন। ভন্যথা হতে মানুষ কোনো কোনো জন্তুর মাণ্য আহার করে, কোনো কোনোটির পূর্টে
আরোহণ করে, তার পূর্টে বোঝা চাপিয়ে বিভিন্ন স্থানে যাতায়াত করে। তাদের চামড়া, পশম এমন কি হাড়-গোড় পর্যন্ত বিভিন্ন
ক্ষেত্রে বাবহার করে থাকে। স্থানে তাদের পীঠে এবং জনে নৌকার বুকে আরোহণ করে দূর-দূরান্তে যাব্রা করে থাকে।

আন্নাহ তা'আলা কতভাবে তাঁর নিদর্শনাদি মানুষকে দেখিয়ে থাকেন, তবুও মানুষের দৃষ্টি চেতন পায় না, আল্লাহ ভা'আলা আরো নিদর্শনাদি দেখাতে থাকবেন, দেখা যাক মানুষ তার কোন নিদর্শন কত অস্বীকার করতে পারেঃ

অত্র আয়াতের তাৎপর্য হলো, তোমরা যদি তধু তামাশা দেখার জন্য ও চিন্তা-বিনোদনের জন্যই মোজেজা দেখার দাবি না করে থাক; বরং হযরত মুহাম্ব ক্রিক্র তাওহীদ ও পরকাল মেনে নেওয়ার জন্য যে দাওয়াত তোমাদেরকে দিভেছেন এটা সভা কিনা তারই নিক্মতা লাভ করতে চাও, তাহলে সে জন্য আন্ধাহর এই নিদর্শনসমূহ তোমাদের জন্য যথেই। যা দিবস-রজনী প্রতি মুহূর্ত তোমাদের পর্যবেশ্বণ ও অভিজ্ঞতায় আসছে। প্রকৃত ব্যাপার বুঝাবার জন্য এ নিদর্শনরাজি বর্তমান থাকতে অন্য কোনো নিদর্শনের আদৌ কোনো প্রয়োজন নেই। কাফেরদের মোজেজার দাবির জবাবে বলা হয় তৃতীয় বক্তব্য। কুরআনে মাজিদের একাধিক শ্বানে ইতঃপূর্বে এ জবাব উদ্ধৃত হবে।

ৰান্দার উপর আল্লাহর নিরামতরান্ধি তাঁর একজ্বাদের দলিল : পৃথিবীতে যেসব জতু ও পণ্ড মানুষের খেদমত করছে, বিশেষ করে গ্রুক্তি এমন পরিকল্পনা অনুযায়ী সৃষ্টি করেছেন যে, এগুলো অনায়ানে মানুষের পালিত সেবক হতে পারছে। এটা দ্বারা মানুষের বহু প্রয়োজন পূরণ হচ্ছে। তারা এতে সওয়ার হচ্ছে। তানের দ্বারা ভার বহনের কাঞ্চ নিচ্ছে। চাধাবাদের কাঞ্চে এদের ব্যবহার করছে। তাদের দুধ বের করে পান করে এবং তা হতে দধি,

মাখন, যি, পনিব, লাসসি, ও নানা প্রকারের হালুয়া মিঠাই তৈরি করছে। মানুষ তাদের গোপত ভক্ষণ করে, তালের চর্বি ব্যবহার করছে, তালের লোম, পশম, খাল, আতৃড়ি, রক্ত ও গোবর প্রত্যেকটি জিনিসই মানুষের উপকারে আসে। এটা কি স্পষ্ট ও অকাটাভাবে প্রমাণ করে না যে, মানুষের সৃষ্টিকর্তা তাকে দুনিয়ায় পয়ান করার পুর্বেই তার এ অসংখ্য প্রয়োজন পূরণের ব্যবস্থা করার জনাই এই পশুগুলোকে বিশেষ পরিকল্পনায় এসব গুণের আকার করে সৃষ্টি করে দিয়েছেন। যেন এগুলোর ঘারা মানুষ উপকৃত হতে পারে।

এতছাজীত পৃথিবীর তিন চতুর্থাংশ পানি দ্বারা ভরে দিয়েছেন, কেবল অবশিষ্ট এক-চতুর্থাংশ স্থলভাগ বানিয়েছেন। ভূ-পৃষ্টের এ স্থলভাগে মানব ছড়িয়ে পড়া ও তাদের পরস্পরের মধ্যে যাতায়াত ও বাবসায়ের সম্পর্ক স্থাপিত ইওয়ার জন্য পানি, নদী, সমুদ্র ও বাতাসের নিয়ম নিয়ন্ত্রিত ইওয়া আবশ্যক যেন জাহাজ ও নৌকা চলাচল করতে পারে। জমিনের উপর এমন দরকারি দ্রব্য-সামগ্রী তৈরি ইওয়ারও প্রয়োজন ছিল যা ব্যবহার করে মানুষ জাহাজ চালাতে সক্ষম হতে পারে। এসব হতে এ কথাটি প্রমাণিত হয়না যে, একমাত্র সর্বপত্তিমান ও নিরন্তুশ ক্ষমতার মালিক দয়াময় সৃষ্বিজ্ঞ আল্লাহই মানুষ, জমিন, পানি, নদী-সাগর, বাতাস এবং পৃথিবীর সমন্ত্র জিনিসই এক বিশেষ পরিকল্পনা অনুযায়ী বানিয়েছেন। মানুষ যদি তথু জাহাজ চলাচলের ব্যাপারটিই চিন্তা করে তবে তাতে তারকাসমূহের অবস্থিতি ও প্রহের নিয়ামত আবর্তন হতে যে সাহায্য লাভ করা যায় তাও অকাট্যভাবে সাক্ষ্য দেয় যে, কেবল জমিনই নয়, আসমানের সৃষ্টিকর্তাও সেই এক ও লা শরীক আল্লাহ।

সেই সাথে এ কথাও বিবেচনা করা আবশ্যক যে, যে মহান সুবিজ্ঞ আল্লাহ এত অগণিত জিনিস ও দ্রব্যাদি মানুষের ভোগ ও ব্যবহারের জন্য দান করেছেন এবং তার স্বার্থ সুবিধার্থে এ সব জিনিস সংগ্রহ করে দিয়েছেন তিনি এমন অন্ধ ও বধির হবেন যে, তিনি মানুষের নিকট হতে এ সবের কখনো হিসাব গ্রহণ করবেন না, কোনো সুস্থ বিবেক সম্পন্ন মানুষ কি এটা চিতা করতে পারে?

আল্লাহ তা'আলা স্বীয় কুদরত ও তাওহীদের উপর দলিল পেশ করার প্রশ্ন রেখেছেন যে, আল্লাহ তা'আলা তো তার নিদর্শনাদি তাওহীদের প্রমাণাদি তোমাদের সামনে পেশ করেছেন এবং ভবিষ্যতেও পেশ করতে থাকবেন। সূতরাং তাদের কোনোটাকে অস্বীকার করতে পারবেন। প্রত্যাবাদের কোনোটিকেই তোমরা অস্বীকার করতে পারবে না। এ সব নিদর্শনাবলি সুস্পষ্ট ও অকাট্য। তাদের অস্বীকার ও প্রত্যাবাদ করার কোনোত্রণ অবকাশ নেই।

क्'नबदम नात्म जा'नीन भाषिन कहा এবং অন্যান্য কে'লে না করার কায়দা : আত্রাহ তা'আলার বাণী بَشَرُكُبُوا وَالْتَبُعُ الَّذِي جَمَعَلَ لَكُمُ النخ অন্যান্য يُسَالُغُوا अ "لِتَبُكُولُ اللهُ الْحَامِ क'नबदम जात्म जांकीन ব্যবহার করা হয়েছে। किछू অন্যান্য يُسَانِ स्थाप जांस जांकीन ব্যবহার করা হয়নি- এর কায়দা कि?

এর ফায়িদা বর্ণনা করতে যেয়ে আল্লামা থামাখশরী (র.) তাফসীরে কাশশাফে উল্লেখ করেছেন যে, হজের অনুষ্ঠানে এবং জিহাদে পশুর উপর সওয়ার হওয়া হয়তঃ ওয়াজিব, না হয় মোস্তাহাব। হজ ও জিহাদ উভয় দীনি প্রয়োজন ও কর্তব্য। এ জনাই এদের ব্যাপারে লামে তা'লীল ব্যবহার করা হয়েছে। অপরদিকে পানাহার ও অন্যান্য সুযোগ-সুবিধাদি মুবাহ বা জায়েজ। সেহেতু তাদের জন্য লামে তা'লীল ব্যবহার করা হয় নি।

কুরআনে মাজীদের অনাস্থানেও এরূপ দৃষ্টান্ত রয়েছে। সুরায়ে আনআমে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেন-أَرِيْنَا وَرَبْنَاءَ আৰাং তা আলা ঘোড়া, খকর ও গাধাকে সৃষ্টি করেছেন যাতে তোমরা তাদের উপর আরোহণ করতে পার এবং তারা তোমাদের জন্য সৌন্ধবর্ধক হয়। এবানে يَنْزَكُبُوا -এর উপর লামে তা লীল ব্যবহার করা হয়েছি কিছু وَنْنَا -এর উপর লামে তা লীল ব্যবহার করা হয়েছি কিছু وَنْنَا -এর উপর লামে তা লীল ব্যবহার করা হয় দি।

আল্লাহ তা'আলা ইরপাদ করেছেন- عَلَى الْفُلْكِ، ना বলে عَلَى الْفُلْكِ، বলেছেন কেন? আলাহ তা'আলা ইরপাদ করেছেন- وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْسَلُونَ وَعَلَيْهِ مُعْلَى الْفُلْكِ تُحْسَلُونَ পতদের উপর এবং নৌকার উপর তোমাদেরকে সওয়ার করা হয়। ं वलाहन कान عَلَى الْغَلُّكِ ना वाल فِي الْغُلِّكِ वलाहार जा आता

এর জবাবে মুফাসসিরণণ বলেছেন যে, নৌকায় উত্তোলিত দ্রব্য-সামধীর ব্যাপারে گُنْیُ و দুটোই ন্যবয়র করা চলে যেমন "وَشَعَ مَلَى الْمُلُكِّ" এবং "وَشَعَ مَلَى الْمُلُكِّ" নুভাবে বলাই জায়েজ ও সহীহ। কিছু مُنْعَ فِي النُلُكِ উচ্চ মর্যাদা-এর অর্থ প্রকাশ করে থাকে, সেহেডু এখানে আল্লাহ তা আলা "مِنْنَ الْمُلُكِّةِ" -এর পরিবর্তে "مَنْنَ الْمُلُكِّةِ" কলেছেন। কেননা উভয় প্রয়োগের মধ্যে এটা উল্লম।

আরাতের ভাফনীর : আরাহ তা আলা ইরশান করেন, ভারা দেশ-বিদেশে ভ্রমণ করলে দেখতে পেত– অতীতে ভাদের অপেকা অধিকতর শক্তিশালী ঐশ্বর্য সম্পদের অধিকারী হয়েও বহু জাতি আন্তাহর আজাব হতে মুক্তি পায় নি। অতএব, তারা রেহাই পাবে কি করে।

পূর্ববর্তী আয়াতে আলাহ তা আলা তাঁর পরিপূর্ণ কুদরত, বান্দার প্রতি তাঁর অসংখ্য অগণিত নিয়ামতরান্ধির উল্লেখ করেছেন। আর যারা সেগুলোর অস্বীকার করে কুম্ফরির পথ অবলম্বন করেছে তাদের জন্য উক্ত আয়াতে হুমকি ও ধর্মকি উচ্চারণ করা হয়েছে।

ইমাম রাঝী (ব.)-এর ফার্মিদা উল্লেখ করতে যেয়ে লিখেছেন যে, একমাত্র নেতৃত্ব ও কর্তৃত্বের লোভে এবং দূনিয়ার ধন-সম্পাদের রাগারে পড়ে আলাহ তা আলার আয়াতসমূহের বাগারে অবর্থক তর্ক-বিতর্কে লিও হয়ে থাকে। এ সকল পার্থিব সুযোগ-সুবিধার প্রত্যাশায় হকের সামনে যারা মাথানত করতে প্রত্নুত নয়, তারা দূনিয়ার বিনিম্নয়ে পরকালকে বিক্রি করে দিল। সূতরাং এখানে প্রত্যাশায় হকের সামনে যারা মাথানত করতে প্রত্নুত্ত নয়, তারা দূনিয়ার বিনিম্নত্বে পরকালকে বিক্রি করে দিল। সূতরাং এখানে আল্লাহ তা আলা বর্ণনা করেছেন যে, তাদের এই কর্মিনি রিজিন স্থান করেছেন যে, তালার কর্মিন রিজিন স্থান করে দেখলেই এর ভূরি ভূরি নজির পাওয়া মারে যে, যারা আল্লাহ তা আলা ও তদীয় রাসুল ক্রিমান এন মাথে হঠকারিতায় লিও হয়েছিল তাদের কি জয়াবহ পরিণতিই না হয়েছিল। এর প্রতি ইদিত করে ইবশাদ করা হয়েছে– আন করি দিলেও তারা একে হিন্তু হয়ে গিয়েছেং তাদের সংখ্যা তো মন্ধার কাফেরনের মেশেশ করে পিছিল। শক্তিমন্তার দিক দিয়েও তারা এদের অপেন্দা ছিল অধিক। তারা জমিনে এই পোক্রমের অপেন্দা আকি চাকচিকায়য় ও জাকজমক পূর্ণ চিত্র-স্থাপড়ালিয় ও প্রমাদমালা রেখে গিয়েছে। কিছু অসব কিছু তাদের কোনো কাজে আনে নি আল্লাহর আজাব ও গছব হতে তাদের সংখ্যা আবিক। অধিক লিজকাব তালের সংখ্যার অধিকা, অধিক শক্তিমন্তা ও শিল্পকলা তাদের নাভাত দিতে পরে নি।

সূতরাং পূর্ববর্তীদের ইতিহাস হতে শিক্ষপ্রহণ করে মঞ্জার মুশরিক ও কান্দেরদের উচিত আল্লাহর আয়াতের ব্যাপারে অনর্থক বিতর্কে লিঙ না হয়ে নিরপেক্ষ দৃষ্টিকোণ হতে এদের ব্যাপারে চিন্তা-ভাবনা করা এবং তাদের মেনে নেওয়া আর এর মধ্যে নিহিত রয়েছে তাদের ইহ-পরকাদীন কদ্যাণ।

আরাতের ব্যাখ্যা : ইরশাদ হচ্ছে যে, অতীত উদ্মতদের কাছে যখন তাদের পরগান্বর আন্নাহার নির্দাদানি নিয়ে আসতেন তখন তারা বলত এ সমন্ত নিদর্শনাদি আমাদের কোনো প্রয়োজন নেই, আমরা হা জানি তাই যথেষ্ট, এ বলে তারা তাদের ভ্রাপ্ত প্রত্যয় আকীদা-বিশ্বাস এবং কুসংকারকে আঁকড়ে ধরে থাকত এবং এতে গর্ববোধ ও পর্ব প্রকাশ করত। তারা তাদের নিজেদের জ্ঞান-বৃদ্ধি এবং ভ্রাপ্ত প্রতায়ের তুলনায় পরগ্বরুদের শিক্ষা-দীক্ষাকে তুল্ক মনে করত। তাদের বিদ্রুপ করত। বলাবাহুলা, তাদের এ ঠাটা-বিদ্রুপই তাদের জন্য কাল হয়ে দাঁড়ায় এবং তাদের সর্বনাশ তেকে আনে।

অর্থাং দেই অপরিণামদলী এবং অবীকারকারীদের নিকট যখন আল্লাহর রাস্ক ভাওহীদ ও ক্ষানের স্কৃত্য প্রমাণাদি নিয়ে এসেছিল তখন তারা নিজেদের ইলমকে আছিয়ায়ে কেয়মের ইলম হতে উত্তম মনে করে নকীলদের ইলমকে হাছাখান করতে লালল। এ ইলম যার উপর কাফেররা খোল ও মগ্ন ছিল এবং যার মোকাবিলায় নবী-রাস্কলদের ইলমকে প্রভাগান করতে লালল। এ ইলম যার উপর কাফেররা খোল ও মগ্ন ছিল এবং যার মোকাবিলায় নবী-রাস্কলদের ইলমকে প্রভাগান করতে এটা হয়তঃ এ কারণে ছিল যে, তারা ছিল বন্ধ মূর্থ, তারা অসত্য এবং বাজিলকে সভ্য ও সবীহ যাবে করে করেছল। বেমন ইউনাদী দর্শনে ইলাহ সম্পর্কীয় অধিকাশে জ্ঞান ও গবেষণা এই ধরনের যার হলকে কোনো দলিল প্রমাণ কেই। এদেরকে বন্ধ মূর্থতাই বলা চলে। ভাদেরকে জ্ঞান নামে আখ্যায়িত করা জ্ঞানের কলম্ভ ছাড়া সার হিন

हैन, जन्मीका स्वापनयोग (क्षत्र प्रकृ) ०० (प)

অথবা, তাদের উক্ত ইলম দ্বারা পার্থিব বিদ্যাকে বৃথানো হয়েছে। যেমন ব্যবসা-বাণিজ্য ও শিক্ক-কলা সম্পর্কীয় বিদ্যা । এতে বাস্তবিকই তারা অডিজ ছিল। সুরায়ে রুমের একটি আয়াতে নিম্নোক্তভাবে তাদের এ ইলেমের উল্লেখ করা হয়েছে - نَعْلَمُونَا مِنْ الْغُونَ مُمْ غَالْطُونَ مُمْ غَالِطُونَ مُمْ غَالِطُونَ مُمْ غَالِطُونَ مُمْ غَالْطُونَ مُعْمَالِكُونَ مُمْ غَالِطُونَ مُمْ غَالِطُونَ مُمْ غَالْطُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْلَى عَلَيْكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُ مُعْلِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْمَالِكُونَ مُعْمِعُونَ مُعْمِلِكُونَ مُعْمِلِكُونَ مُعْمِلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْمِعُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُونَ مُعْلِكُ

এর তাফসীরে সাইয়েদ কুতুর শহীদ (র.) তাফসীরে যিলালে বলেন- ইমান ও আদর্শহীন জ্ঞান-বিজ্ঞান হলো বিপর্যয়ের নামান্তর এটা মানুষকে গোমরাহ ও অন্ধ করে হাড়ে। আদর্শবিহীন জড় জ্ঞান মানুষকে বিদ্রান্তির অতল তলে তলিয়ে দেয়। কেননা এ পার্থিব জ্ঞানের অধিকারী নিজেকে সত্যিকার জ্ঞানী মনে করে। সে মনে করে যে, সত্য ও ন্যায়ের ভূকুমই নিতেছে অথচ এটা যে নিরেট অসতা, সম্পূর্ণ ভ্রান্ত তা বুঝাবার ক্ষমতাটুকুও তার নেই। তার জ্ঞানের পরিসর যে একেবারেই সীমিত ও অপূর্ণ তা যদি সে বুঝার চেষ্টা করত তাহলে আর বিভ্রান্তর আশক্ষা থাকত না এবং নবী-রাসুলগণের ঐশী জ্ঞানের মোকাবিলায় কখনো নিজেনের ইলমকে যথেই মনে করত কা, নবী-রাসুলগণের জ্ঞানকে তুক্ষ-ভাক্ষিল্য করার দুঃসাহস দেখাতো না।

সুতরাং তাদের নিজেদের ভ্রান্তিপূর্ণ ও অত্যন্ত সীমিত ও পরিমিত জ্ঞানকে নবীগণের ঐশীজ্ঞান যা পরিপূর্ণ ও নির্ভুল– তাকে হেয় প্রতিপন্ন করা, প্রত্যাখ্যান করা তাদের জ্ঞানের অন্তরঃপারশূন্যতা ও তাদের অপরিণাম-দশীতাকেই প্রমাণ করে।

জালালাইনের গ্রন্থকার আল্লামা জালালুন্দীন মহন্তী (র.) একটি অভিনব তাফসীর করেছেন। তিনি বলেছেন- বাসূলগণ যথন প্রকাশ্য মোজেজাসহ তাদের নিকট আসল তখন তাদের উপস্থাপিত ইলমকে দেখে কাফেররা উপহাসের হাসি হাসল এবং তাকে অস্বীকার করল। সূতরাং তার মতে এইন্ট্র এইন্ট্র করেল। ক্রাফেররা।
ক্রিক্ করেল। ক্রাফেররা।

هـ عِنْدَهُمْ प्रशाद पृष्ठि সম্ভাবনা এবং উজয় সম্ভাবনার আলোকে عِنْمَ هُمْ عِنْدَهُمْ يَنْ الْعِنْمُ وَالْمَا بَ "فَلَمْتُ مِنَا الْمُعِنَّاتِ مُومُواْ بِمَا عِنْدُمُ مِنَ الْعِلْمِ الْبَيْنَاتِ فَرِمُواْ بِمَا عِنْدُمُ مِنَ الْعِلْمِ "अथापि निद्ध আসলেন তখন তারা তাদের নিজহ ইলম নিয়েই নিমগু রইল।"

আলোচ্য আয়াতে مُرْجِعُ এর যমীরের দুটি مُرْجِعُ হতে পারে-

- ১. উক্ত যমীরের 🌊 হলো কাফেররা। এটাই প্রসিদ্ধ অভিযত।
- २. এর यभीরের 🌊 🌊 হলো রাস্লগণ।

প্রথমোক অভিমত্ত অনুযায়ী যদি মেনে নেওয়া হয় যে, عِنْدُهُمْ وسي مِنْدُمْ হলো কাচ্ছেররা– ডাহলে এর অর্থ কি হবেঃ এ ব্যাগারে মুফাসদিরগণ বিভিন্ন ব্যাখ্যা শেশ করেছেন–

এক, ইলম ছারা সেই ইলমকে বুঝানো হয়েছে যাকে কাফেররা প্রকৃত ইলম বলে মনে করত, কিন্তু আক্তাহ তা'আলা তাকে নিহুক অনুমান ভিত্তিক বলে ঘোষণা করেছেন। যেমন তারা বলত-

১. যুগই তো আমাদের ধ্বংস করে থাকে।

(١) وَمَا يُهَلِكُنَا إِلَّا اللَّقَرُ.

২, আল্লাহ চাইলে না আমরা শিরক করতাম না আমাদের পূর্বপুরুষণণ।

(٢) وَلَوْشَاءُ اللَّهُ مَا اشْرَكْنَا وَلاَ أَمَا أَشَا .

৩. জরাজীর্ণ হওয়ার পর কে তাকে জীবিত করেনঃ

(٣) مَنْ يَكُمِينِي الْعِطْامُ وَهِيَ رَمَيْهُ

الله عليه على الله عليه الله عليه الله على ال
الله على الله

মোটকথা, তারণ এসব কল্পনা প্রসূত কথা-বার্তার দ্বারা আত্মতৃত্তি লাভ করত এবং নবীগণের ইন্দেম তথা ঐশীরাবীকে রত্যাখাদ করত। তাদের অবস্থার বর্ণনা দিতে পিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- گُرُونِ بُکِکَ کَدَبُونِ بُکِکَ کَدَبُهُمْ فَرِحْوُنَ দিজেদের ইলম ও জ্ঞান নিয়ে সন্তুষ্ট ও পরিতৃত্ত।

দুই, এখানে ইলম খারা দার্শনিকদের ইলমকে বুঝানো হয়েছে। তারা নবী-রাসুলগণের ইলমের মোকাবিলায় নিজেদের ইলমকে উত্তম মনে করত এবং রাসুলগণের ইলমকে প্রত্যাখ্যান করত ও তার বিরোধিতা করত। কথিত আছে যে, দার্শনিক সক্রেটিস করেজন নবীর আগমনের সংবাদ পেয়েছিলেন। তাকে নবীগণোর নিকট যাওয়ার জন্য দাওয়াত দেওয়া হলে তিনি তা প্রত্যাখ্যান করেন এবং বলেন যে, আমরা নিজেরাই হেদায়েতপ্রাপ্ত। সুতরাং হেদায়েত লাতের জন্য আমাদের কারো নিকট যাওয়া নিশ্বয়োজন।

তিন, এটা ঘারা পার্থিব স্কপতের বান্তব ইলমকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে ; যেমন– ব্যবসা–বাণিজ্ঞা, শিল্প ও কারিগরী ইত্যাদি সংক্রান্ত ইলম এ প্রকারের ইলমের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা সুরায়ে রূমে ইরশাদ করেছেন–

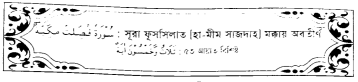
\* يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَبَاةِ الدُّنَّبَ وَهُمْ عَنِ الْأَخِرَةِ هُمَّ غَافِلُونَ ذَٰلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ" -

অর্থাৎ, তারা বৈষয়িক জগত ও তা হতে কল্যাণ লাভের বিষয়ে বাহ্যত কিছু জ্ঞান রাখে। অথচ পরকাল সম্পর্কে তারা সম্পূর্ব অজ্ঞ- একেবারেই উদাসীন, বিলকুল গাফেল। তাদের ইলমের বহর এডটুকুই।"

সুতরাং এর পর রাসুলগণ যখন তাদের নিকট এসে ঐশীবাণী উপস্থাপন করলেন তখন তারা নিজেদের ইলমকে যথেষ্ট মনে করদ এবং রাসুল যেই ইলম তাদের নিকট পেশ করলেন তাকে অধীকার করল, প্রত্যাখান করল।

আর যদি নুর্নুত্র এর নুর্নুত্র রাস্কণণ হন তাহলে আয়াতের অর্থ হবে — "রাস্কণণ যখন প্রকাশ্য মোজেজাসসহ কাফেরদের নিকট আসল এবং আল্লাহর পক্ষ হতে প্রাপ্ত ইলেম কাফেরদের নিকট পেশ করলেন তখন তারা উপহাস করে তা প্রত্যাখ্যান করল।" অরা আয়াতের উক্ত তাফসীর – তখনই প্রযোজ্য হবে যখন। নুর্নুত্র যমীর এর মারজি (নুর্নুত্র হবি কাফেররা। আর গ্রেমার এর মারজি নুর্নুত্র যদি রাস্কণণ হয় তাহলে অর্থ হবে "যখন রাস্কণণ প্রকাশ্য মোজেজাসহ আগমন করলেন, আর কাফেররা তা গ্রহণ করতে অধীকার করণ। তখন রাস্কণণ বীয় ইলম নিয়ে সমুষ্ট থাকলেন, আর কাফেররা যে আজাবের ব্যাপারে উপহাস করল সেই আজাব তাদের উপর পতিত হলো।"

মোটকথা, আজ্ঞাৰ আসার পূর্ব মুস্থার্টে যখন আল্লাহর প্রভাপ এবং জাঁর আজ্ঞাৰ ভাদের চোখের সন্থাৰে মূর্ত হয়ে উঠে, তখন ভাদের চেডনা হয়, ভূল ভাদে, ভাদের ঠাকুর দেবতা এবং শিরক যে ভূল, এ কথা বুঝাঙে পেরে ভারা তখন ঈমান আনে এবং তথনা করে। অখচ সময় তখন পার হয়ে গেছে। আল্লাহর আজ্ঞাৰ হচকে প্রভাক করার পর ঈমান এবং ওথবা কোনো কাজেই জাদে না। কেননা দেখার পর জো আপনা-আপনিই, শত অনিজ্ঞা হাজেও মানুষ সভ্যাকে বিশ্বাস করতে বাধ্য এ বিশ্বাসের কোনো ক্লানে ক্লান কেই, মর্বালা নেই।



# بسبم اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ প্রম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনবাদ:

- ١. خم الله أعَلَمُ بمُرَادِهِ بِهِ . হা-মীম -এর অর্থ আল্লাহ তা আলাই অধিক জ্ঞাত।
- শ্রিতাদা এবং পরবর্তী আয়াতের এতির -এর খবর।
- . ७ ७ . فَكُنْ بُهُ بُهُ اللَّهُ بُهُنَاتُ بِالْأَحْكَامِ . ७ . كُتُبُ خُبُرُهُ فُصِّلُتُ الْبُعُهُ بُهُنَتْ بِالْأَحْكَامِ অর্থাৎ এতে বিধানাবলি, ঘঠনাবলি ও নসিহতসমূহ বিশদভাবে বর্ণিত। কুরআন আরবি ভাষায় অবতীর্ণ। আর বাদেত کیاک শব্দটি کیاک আর এর সাথে সম্পর্কিত। জ্ঞানী الْمُثَّادُ শব্দটি الْمُثَّادِ লোকদে<u>র জন্যে</u> যারা বুঝে এবং তারা হলো আরববাসী।
- . قُرُانُ अमि بَشِيرًا अठककाती<u>बर</u>्श بَشِيرًا अहे . بَشِيسُرًا صِفَةً قُرْانًا وَتَذِيدًا عِفَاعُرضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لاَ بِسَمِعُونَ سِمَاعَ قُبُولٍ.
- ه. وَقَالُوا لِلنَّبِيِّ قُلُوبُنَا فِي آكِنَّةٍ اغِطُّةٍ مِّمًا تَدْعُونَا إليه وَفِي أَذَانِينَا وَقَرُ ثِفُلُ أُمِّينًا بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ خِلَانُ فِي اللِّينِ فَاعْمَلُ عَلٰى دِيْنِكَ إِنَّنَا غُمِلُونَ عَلْمٍ دِيْنِنَا .

وَالْفَصَصِ وَالْمَواعِظِ قُرْانًا عَرَبِيًّا مِنْ

كِتَابٌ بِصِفَتِهِ لِتَقَوْمِ مُتَعَلِّقٌ بِفُصِلَتْ

يُعْلَمُونَ يَفْهَمُونَ ذَٰلِكَ وَهُمُ الْعَرَبُ .

. قُلْ إِنَّمَا أَنَا بِشُرُ مِفْلُكُمْ يُوخَى إِلَىَّ أَنَّما الهُكُمُ اللهُ وَاحِدُ فَاسْتَقِينُمُوا اللَّهِ بِالْإِنْمَانِ وَالطَّاعَةِ وَاسْتَغْفِرُوهُ طَ وَوَيْلٌ كُلِمَةُ عَذَابِ لَلْمُشْرِكِيْنَ.

- -এর সিফত অতঃপর তাদের অধিকাংশ মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে। তারা শুনে না কবুল করার জন্যে শুনে না।
- ে এবং তারা মহানবী ===-কে বলে, আমাদের অন্তরসমূহ আবরণে পর্দায় আবত যে বিষয়ের দিকে আপনি আমাদেরকে দাওয়াত দেন। এবং আমাদের কর্ণে আছে বোঝা অর্থাৎ আমাদের কানে রয়েছে বধিরতা এবং আমাদের ও আপনাদের মাঝে রয়েছে অন্তরাল। ধর্মের ভিন্নতা অতএব আপনি আপনার ধর্মের কাজ করুন, আমরা আমাদের ধর্মের কাজ করি :
- বলুন, আমিও তোমাদের মতো একজন মানুষ, আমার প্রতি ওহী আসে যে, নিক্যুই তোমাদের প্রভু একমাত্র মাবদ। অতএব তার দিকে ঈমান ও আনুগত্যের সাথে নিবিষ্ট হও। এবং তার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা কর। আর মুশরিকদের জন্যে রয়েছে কঠিন শাস্তি। 🚉 শব্দটি দুর্ভোগ মূলক শব্দ।

۷ ۹. الَّـذِيـنَ لَا يُـوْتُـونَ النَّرُكُوةَ وَهُـمْ بِالْأَخِرةِ هُـمْ . كيدُ كُـفِرُونَ - <u>कद १</u> अकी व जिंकात करा و مُعَمَّم بِالْأَخِرةِ هُـمْ عَلَيْكِ كُـفِرُونَ .

১ ৮. নিশ্চয়ই যারা ঈমান এনেছেও সৎকাজ করেছে তাদের لأن الكُّدِينَ اَمُنَوْا وَعَصِلُوا الصَّلِحْتِ لَهُمْ জন্য রয়েছে অফুরন্ত পুরকার।

### তাহকীক ও তারকীব

् इरला चवत وكتَابُ अपर्य रख़ारह, मूवठाना, आद إِسْمَ مَغَمُول यात्रनाद या : فَعُولُـهُ تَتَشَوْيُكُ

नः अद्भेत : تَنْزِيْلُ इंटाना -نَكِرَ، व्यत भूवाना इख्या किलात तिथ इंटल शास्त्र

निরসন : مِنَ الرَّحْسُنِ الرَّحِبُّمِ হলো مِنَ الرَّحْسُنِ এর সিফত। যার কারণে مِنَ الرَّحْسُنِ الرَّحِبُّم الْمُكَوَّلُ مِنَ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِنِ الرَّحْسِ

- এর সিফত হয়েছে। كِتَابُ اللهِ : فَوَلُنَهُ فُصِّلُتُ أَيَاتُهُ

व्हारह । كَنَابُ की كُنَابُ की كُنَابُ के عَنَالُ مِنْ كِتَابِ سِصِفَتِهِ

স্থিন । বিহুটি কুলা مُعْرِفَة ক্রিটি কুলা وَيُوالِ সুহুল । বেহেজু الْحَالِ আঁ كَكِرُه ক্রিটি كِتَاكُ

रासरह। مَسَبِيَّة قا بَاء وها- بِصَغَيْد ; उद्याद वह उद्याद । عَدَانَ عَالَمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَ الْعَالَ عَلَيْنَ الْعَلْمُ عَلَيْنَ الْعَلْمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَالِمُ الْ

সংশন্ত্র : क्रूबर्णातत आग्नीष्ठ (का प्रकलात बनारे مُنَصَّلُ वदः प्रूम्महे, वद्दलत عَنْم عَامِلُ वदः प्रूमहे, क्रुबर्णात

निद्रमन : र्यानि कूत्रधानि आग्नाछ نَـُوْلَتُ अकल्पत जनाहे نَـُوُلُهُ अवः সুन्नाहे। किस् र्यादण् खानी ও वृक्षिमानगगहे এর षात्रा উপকৃত হয়ে থাকেন তাই खानी ও वृक्षिमानगगहे का تَخْصِبُص कता राह्यहः।

चथरा عَدُن عَن वथरा كَالُ अथरा كَمَانُ व्यक्त निक्छ উডर्रािक كَرَان वर्षा بَشَيْر : قَوْلُـهُ بَشَيْرًا صِفَةً قُمِرَانً عَمُورُ عَمَّا عَلَيْهِ अथरा عَمَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ هَمُعَامِلًا عَمْدِينَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

। এর খারা বধির উদ্দেশ। ই وَالْمُهُ عَالَمُوا : এই খারা বধির উদ্দেশ।

مُمْ अत अाजक स्तारह : فَاوَلَـمُ وَهُمُ بِـالْأَخِرُونَ अत आजक स्तारह : فَنُولُـمُ وَهُمُ بِـالْأَخِرُو كَافُرُونَ पमीति कननत्न . كَمُسِر अननत्न - مُعَلِّد بَالْخِرُونَ अत जन त्नुआ स्तारह :

छ تَرَوِمَحُ الأَرَاعِ १ अत अक खर्थ (छा अँठोई (य, विछीस مُمُ हैं है अथम مَرْمِعُ الأَرَاعِ १ अत अक खर्थ (छा अँठोई (य, विछीस مُمَّمُ क्षित्र وَالْمَا مُنَاكِمُهُ وَ श्वादह (य, यथन छारन عَدُمُونَ हैं) वें كَافَرُونَ १ अत अंके कुर्तन हैं مِسَمَّتَ شِرْنَ अति कि अवना कुरत कुर्तना कुरत के अर्याखन विकार مُشْرِكِينَ वेंदर्शन निक छपन कुरतास مُشْرِكِينَ

উত্তরের সার হলো كَاكِيدُ টা كَانْدِرُونَ কাজেই অহেতুক হয়নি।

. खरं- कप कहा सला وَاحِدُ مُذَكِّرُ विष्ठ إِسْمَ مُغَمُّونَ अप مُنْعُونَ अप वात بُصُرُ अप वात وَهُمُ مُعُمُّون وقع معا معالم علام العالم العالم

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা [ফুসসিলাত] হা-মীম আস সেজদা প্রসঙ্গে :

এই সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে, এতে ৬টি রুকু, ৫৪টি আয়াত রয়েছে। হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আন্দাস (রা.) থেকে বর্ণিত, এ সূরা মক্কায় অবতীর্ণ হয়েছে।

নামকরণ : এ সুবার নাম সুরাতুল সেজদা, সুরা হা-মীম সেজদা, সুরাতুল মাসাবীহ এবং এ সুরাকে সুরা ফুসসিলাত ও বলা হয়। এ সুরার ফজিলত : হযরত বাসুলে কারীম প্রত্যেক রাত্রে এ সুরা এবং সুরা মূলক পাঠ না করে মুমাতেন না।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরা আল মুমিন তাওহীদ, আল্লাহ তা আলার কুদরতের বিভিন্ন নিদর্শন এবং কিয়ামত সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে। আর এ সূরায় প্রিয়নবী — এর রেসালাত সম্পর্কে বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে। এর পাশাপাশি মৃত্যুর পর সে জীবন আসবে, সে সম্পর্কেও আলোকপাত করা হয়েছে। এ প্রসঙ্গে যারা প্রিয়নবী — এর প্রতি ঈমান আনয়নে অনীহা প্রকাশ করে এবং তার বিরোধিতা করে তাদের উদ্দেশ্যে কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে।

े : हा-भीभ এর অর্থ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই সম্যুক অবগত রয়েছেন। একে হরফে মোকান্তাআত বলা হয়। এ সম্পর্কে সুরায়ে বাকারায় আলোচনা করা হয়েছে।

হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) থেকে তিনটি ব্যাখ্যা বর্ণিত আছে। ১. এটি হলো আল্লাহ তা'আলার ইসমে আজম। ২. এটি শপথের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। ৩. হা-মীম আর রাহমানের সংক্ষিপ্ত রূপ। অভিধানবেক্তা জুযাজ (র.) এ মতই পোষণ করতেন। আর সাঈদ ইবনে জুবায়ের (র.) এবং আতা খোরাসানী বলেছেন, আল্লাহ তা'আলার পবিত্র নাম হাকীম, হামীদ হাইয়ান, হালীম, হানুনি থেকে 'হা' গ্রহণ করা হয়েছে আর আল্লাহ তা'আলার পবিত্র নাম মালিক, মাজিদ এবং মানুনি থেকে মীম গ্রহণ করা হয়েছে তাই হা-মীম হয়েছে। —[ডাফনীরে মাজেদী পূ. ৯৩৫]

পারস্পরিক স্বাতন্ত্রের জন্যে 'আন হা-মীম, অথবা 'হাওয়ামীম' নামক সাডটি সূরার নামের সাথে আরো কিছু শব্দ সংযোজন করা হয়। উদাহরণ সূরা মুমিনের হামীমকে 'হা-মীম আল মুমিন এবং আলোচ্য সূরার হা-মীমকে 'হা-মীম' আস-সিজদাহ অথবা হা-মীম ফুসসিলাতও বলা হয়। এ সূরার এ দুটি না সূবিদিত।

এসৰ বিশেষণ বৰ্ণনা কৰে পৰিশেষে گَنُوْرٌ بِعُلَّمُونُ বলা হয়েছে। অৰ্থাৎ কুরআন পাকের আরবি ভাষায় নাজিম হওয়া, শাই ও পরিষার হওয়া এবং সুসংবাদদাতা ও সতর্ককারী হওয়া এসৰ বিষয় তাদের জন্য উপকারি হতে পারে, যারা চিন্তা-ভাবনা ও ফ্রন্মঙ্গ: করার ইক্ষা করে। কিন্তু আরব কুরাইশরা এসব সত্ত্বেও কুরআন থেকে মুখ ফিরিয়ে নিয়েছে ফ্রন্মঙ্গন করা দূরের কথা, শোনাও পছন্দ করেনি। كَامُومُ كَامُومُ

রাসূলুক্সাহ — এব সামনে কাকেরদের একটি প্রস্তাব : আলোচ্য সূরায় কুরাইশ কাকেরদেরকে প্রত্যক্ষভাবে সন্ধোধন করা হয়েছে। তারা কুরআন অবতীর্ণ ইওয়ার পর প্রাথমিক মুগে বলপূর্বক ইসলামি আন্দোলনেকে নস্যাৎ করার এবং রাসূলুক্সাহ — ও তার প্রতি বিশ্বাসীদেরকে নানাভাবে নির্যাভনের মাাধ্যমে ভীত সন্ত্রস্ত করার প্রচেষ্টা চালিয়েছিল। কিন্তু ইসলাম তাদের মার্জির বিপরীতে দিন দিন সমৃদ্ধ ও শক্তিশালীই হয়েছে। প্রথমে হয়রত ওমর ইবনে বাস্তাব (রা.)-এর ন্যায় অসমসাহসী বীর পুরুষ ইসলামে দাবিল হন। অতঃপর মর্বজন স্থীকৃতি কুরাইশ সরদার হয়বত হাম্যা (রা.) মুসলমান হয়ে যান। ফলে কুরাইশ কাফেরর ভীতি প্রদর্শনের পথ পরিত্যাগ করে প্রলোভন ও প্ররোচনার মাধ্যমে ইসলামের অধ্যাত্রা ব্যাহত করার কৌশল অবলয়ন করতে গুকু করে। এমনি ধরনের এক ঘটনা হাক্ষেজ ইবনে কাছীর মুসনাদে বায়যার, আর্ ইয়ালা ও বগজীর রেওয়ায়েত থেকে উদ্ধৃত করেছেন। এসব রেওয়ায়েতে কিছু কিছু পার্থক্য থাকায় ইবনে কাসীর বগজীর রেওয়ায়েতকে সর্বাধিক সামঞ্জস্মূপূণ্য বাস্তবের নিকটবর্তী সাব্যন্ত করেছেন। এ সবের পর মুহাম্ম ইবনে ইসহাকের কিতাব 'আসসীরাত' থেকে ঘটনাটি উদ্ধৃতি করে একে সব রেওয়ায়েতের উদ্ধৃত করে হলে এই অহলে ঘটনাটি উদ্ধৃতি করে একে সব রেওয়ায়েতের উপর অগ্রাধিকার দিয়েছেন। তাই এ স্থলে ঘটনাটি ইবনে ইসহাকের বর্গনা অনুযায়ী উদ্ধৃতি করা হচ্ছে।

ইবনে ইসহাকের বর্ণনা মতে মুহাখদ ইবনে কা'ব কুরাজী বলেন, আমার কাছে রেওয়ায়েত পৌছেছে যে, কুরাইশ সরনার ওতবা ইবনে রবীয়া একদিন একদল কুরাইশসহ মসজিদে হারামে উপবিষ্ট ছিল। অপরদিকে রাস্পুরাহ 

মশজিদের এক কোণে
একাকী বসেছিলেন। ওতবা তার সঙ্গীদেরকে বলল, তোমরা যদি মত দাও, তবে আমি মুহাখদের কাছে কতাবার্তা বলি। আমি
তার সামনে কিছু লোভনীয় বন্ধু পেশ করব। যদি সে কবুল করে, তবে আমরা সেসব বন্ধু তাকে দিয়ে দেব যাতে সে আমানের
ধর্মের বিরুদ্ধ প্রচারাভিযান থেকে নিবৃত্ত হয়। এটা তখনকার ঘটনা, যখন হয়রত হামযা (রা.) মুসলমান হয়ে পিয়েছিলেন এবং
ইসলামের শক্তি দিন দিন বেড়ে চলছিল। ওতবার সঙ্গীরা সমস্থরে বলে উঠল, হে আবুল ওলীদ, (ওতবার ডাক নাম) আপনি
অবশ্যই তার সাথে আলাপ করুন।

ওতবা সেখান থেকে উঠে বাস্লুল্লাহ — এর কাছে গেল এবং কথাবার্তা গুরু করল, প্রিয় আতুশ্রে: আপনি জানেন কুরাইশ বংশে আপনার অসাধারণ মর্থানা ও সন্ধান রয়েছে। আপনার বংশ সুদূর বিস্তৃত এবং আমরা সবাই আপনার কাছে সন্মানাই। কিছু আপনি জাতিকে এক গুরুত্বর সংকটে জড়িত করে দিয়েছেন। আপনার আনীত দাওয়াত জাতিকে বিভক্ত করে দিয়েছে, তাদেরকে বোকা ঠাওরিয়েছে, তাদের উপাস্য দেবতাও ধর্মের গায়ে কলঙ্ক আরোপ করেছে এবং তাদের পূর্বপুরুষদেরকে কাষের আখ্যায়িত করেছে। এখন আপনি আমার কথা তনুন। আমি কয়েকটি বিষয় আপনার সামনে পেশ করিছি, যাতে আপনি কোনো একটি পছন্দ করে নেন। রাস্পুল্লাহ — বগলেন, আবুল ওপীদ, বনুন আপনি কি বলতে চানঃ আমি তনব।

আবুল ওলীদ বলল দ্রাতৃষ্পুত্র। যদি আপনার পরিচালিত আন্দোলনের উদ্দেশ্য ধনসম্পদ অর্জন করা হয়, তবে আমরা ওয়াদা করছি, আপনাকে কুরাইশ গোত্রের সেরা বিস্তুপালী করে দেব। আর যদি শাসনক্ষমতা অর্জন করা লক্ষা হয়, তবে আমরা আপনাকে কুরাইশের প্রধান সরদার মেনে নেব এবং আপনার আদেশ বাতীত কোনো কাজ করবো না। আপনি রাজত্ব চাইলে আমরা আপনাকে রাজারূপেও স্বীকৃতি দেব। পকান্তরে যদি কোনো জিন অথবা সয়তান আপনাকে দিয়ে এসব কাজ করায় বলে আপনি মনে করেন এবং আপনি সেটাকে বিতাড়িত করতে অক্ষম হয়ে থাকেন তবে আমরা আপনার জন্য চিকিৎসক তেকে আনব। সে আপনাকে এই কই থেকে উদ্ধার করবে। এর যাবতীয় বায়তার আমরাই বহন করব। কেননা আমরা জানি, মাঝে মাঝে জিন অথবা শয়তান মানুবকে কাবু করে ফেলে এবং কিনিৎসার ফলে তা সেরে যায়।

ওতবার এই দীর্ঘ বক্তা তনে রাস্লুচাহ 🌦 বললেন, আবুল জীদ। আপনার বক্তব্য শেষ হয়েছে কিঃ সে বলল, হাা। তিনি কললেন, এবার আমার কথা তনুন। সে বলল, অবলাই তনব।

নাস্পুরাহ া নিজের পক্ষ থেকে কোনো জবাব দেওয়ার পরিবর্তে আলোচা সুরা ফুসসিলাত তেলাওয়াত করতে থক করে দিলেন। বায়যার ও বগভীর রেওয়ায়েতে আছে যে, রাস্পুরাহ ক্রি তেলাওয়াত করতে করতে যথন ঠুঁএই বর্ধার বিশ্বর করিছে করিছে করতে করতে যথন ঠুঁএই পর্যন্ত করিছে করিছে করতে করতে যথন ঠুঁএই পর্যন্ত করিছে করিছে করিছে বলদ, আমার প্রতি দয়া করুন, আর পাঠ করবেন না। ইবনে ইসহাকের রেওয়ায়েতে আছে, রাস্পুরাহ তেলাওয়াত থক করলে ওতবা চুপচাপ থনতে থাকে এবং হাতের পিঠ পিছনে লাগিয়ে গভীর মনোযোগ দিয়ে থনে। রাস্পুরাই ক্রি সেক্ষার আয়াতে পৌছে সিজ্জান করলেন এবং ওতবাকে বললেন, আবুল ওলীদঃ আপনি যা থনবার খনলেন। এখন আপনি যা ইচ্ছা করতে পারেন। ওতবা সেবান থেকে উঠে তার লোকজনের নিকে চলন। তারা দূর থেকে ওতবাকে দমেধ পরশার বলতে লাগলো, আরুহের কসমঃ আবুল ওলীদের মুখ্যগুল বিকৃত দেখা যাছে। সে যে মুখ নিয়ে এখান থেকে গিয়েছিল সে মুখ আর নেই। ওতবা মজলিসে পৌছলে সবাই বলল, বলুন, কি থবর আনকেন। ওতবা বলল খবর এই—

إِنَّى سَعِعْتُ قَوْلًا وَاللَّهِ مَا شَعِعْتُ مِعْلَهُ قَلُ وَاللَّهِ مَا هُوَ بِالسَّغِيرِ وَلَا بِالشَّغِيرِ وَلَا بِالشَّعَةِ وَلَا مُعْشَرُ فَرُيْسُ أَطِيعُونِسُ وَاجْعَلُوهَا لِى خَلُواْ بَيْنَ الرَّجُل وَيَهَنَ مَا هُرُ فِينٍ فَاعْتَوْلُوهُ فَوَاللَّهِ لَيكُوثُ لَقُولِهِ الَّذِي سَعِعَتُ بِنَاهُ فَإِنْ تُصِيبُهُ العَرَبُ فَقَدْ كَفَيْمُتُسُوهُ بِغَيْرِكُمْ وَإِنْ يَظَهَرُ عَلَى الْعَرْبِ فَشُلَكُمْ صُلْح النَّابِينِهِ .

অর্থাৎ আল্লাহর কসম! আমি এমন কালাম তনেছি, যা জীবনে কখনো তনিনি। আল্লাহর কসম, সেটা জাদু নয়, কবিতা নয় এবং অতীল্রিরবাদীদের শয়তান থেকে অর্জিত কথাও নয়। বে কুরাইশ সম্প্রদায় ভোমরা আমার কথা মেনে নাও এবং ব্যাপারটি আমার কাছে সোপর্ন কর। আমার মতে ভোমরা তার মোকাবিলা ও তাকে নির্বাতন করা থেকে সরে আস এবং তাকে তার কাজ করতে দাও। কেননা তার এই কালামের এক বিশেষ পরিণতি প্রকাশ পারেই। তোমরা এখন অপেক্ষা কর। অবশিষ্ট আরবদের আচরণ দেবে যাও। যদি তারাই কুরাইশদের সহযোগিতা ব্যক্তীত তাকে পুরাভূত করে ফেলে, তবে বিনা শ্রমেই তোমানের উদ্দেশ্য সিদ্ধ হয়ে যাবে। আর সে যদি সবার উপর প্রবল হয়ে যায়, তবে তার রাজত্ব হবে তোমাদেরই রাজত্ব ও তার ইজ্জত হবে তোমাদেরই ইজ্জত। তবন ভোমবাই হবে তার সাফলোর অংশীদার।

তার সঙ্গীরা তার একথা তনে বলল, আবুল ওলীদ, তোমাকে তো মুহাম্মদ কথা দিয়ে জাদু করেছে। ওতবা বলল, আমারও অতিমত তাই। এখন তোমাদের যা মন চায়, তাই কর।

এর জবাব এই যে, কাচ্চেরদের এরূপ বলার উদ্দেশ্য ছিল একথা বোঝানো যে, আমরা অক্ষম ও অপারগ, আমাদের অন্তরে আরবণ, কানে ছিপি এবং আপনার ও আমাদের মধ্যে অন্তরাদ আছে। এমতাবস্থার আমরা কিরুপে আপনার কথা তনব ও মানবং কুরআন তাদের অবস্থা বর্ণনা করে তাদেরকে অক্ষম ও অপারগই সাব্যন্ত করেনি; বরং এর সারমর্ম যে, তাদের মধ্যে আল্লাহ তা আলার আয়াতসমূহ শ্রবণ করার ও বোঝবার পূর্ণ যোগ্যতা ছিল, কিন্তু তারা যখন সেদিকে কর্ণপাত করদ না এবং বোঝবার ইক্ষাও করদ না, তখন শান্তিস্বরূপ তাদের উপর অমনোযোগিতা ও মুর্বতা চাপিরে দেওয়া হয়েছে, তাও ইক্ষা শক্তি ছিনিয়ে নিয়ে

কান্দের অস্বীকার ও ঠাট্টা-বিদ্রূপের পয়গাস্বসূদক্ত জবাব : কান্দেররা তাদের অপ্তরের উপর আবরণ ও কানে ছিপি থাকার কথা স্বীকার করে একথা বোঝায়নি যে, তারা বাস্তবিকই নির্বোধ ও বধির: বরং এটা ছিল এক প্রকার ঠাট্টা। কিছু রাসূপুদ্ধার 
্রে এই পাশবিক ঠাট্টা-বিদ্রুপের এ জবাব শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, আপনি তাদের মোকাবিলায় কোনো কঠোর কথা বলবেন না, বরং বিনয়ের সাথে বলুন, আমি আল্লাহ তা'আলা নই যে, যা ইচ্ছা তাই করতে পারব, বরং আমি তোমাদের মতোই একজন মানুষ : পার্থকা এই যে, আল্লাহ তা'আলা এই। প্রেরণ করে আমাকে সংপথ প্রদর্শন করেছেন এবং ওহীর সমর্থনে বিভিন্ন 
মোজেজা দান করেছেন। এর ফলে তোমাদের উচিত ছিল আমার প্রতি বিশ্বাসী হওয়া। এখন আমি তোমাদেরকে উপদেশ দিছি 
তোমরা ইবাদত ও আনুগতো একমার আল্লাহর অভিমুখী হয়ে যাও এবং অতীত শুনাহের জন্য ভওৱা করে নাও।

শেষ বাকো সুসংবাদ দান ও সতর্ককরণের উভয় দিক তাদের সামনে উপস্থাপন করে বলা হয়েছে মুশরিকদের জন্য বয়েছে চরম দুর্ভোগ এবং মুমিনের জন্য বয়েছে চিরস্থায়ী ছওয়াব। মুশরিকদের দুর্ভোগের কারণ এই উল্লেখ করা হয়েছে যে, اَبُرُونُ আর্থাং তারা জাকাত প্রদান করে না। এতে কয়েকটি প্রশ্ন দেবা দেয়। প্রথম এই যে, এই আয়াভটি মঞ্জায় অবতীর্ণ, আর জাকাত ফরজ হওয়ার আদেশ মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। অতএব ফরজ হওয়ার পূর্বেই কাফেরদের জাকাত প্রদান না করার অভিযোগে অভিযুক্ত করা কিরূপে সঙ্গত হয়েছে।

ইবনে কাছীর এর জবাবে বলেন যে, আসলে জাকাও প্রাথমিক যুগেই নামাজের সাথে ফরজ হয়ে গিয়েছিল। সূরা মুজ্জাখিলের আয়াতে এর উদ্বেখ আছে। কিন্তু নিসাবের বিবরণ এবং আদায় করার ব্যবস্থাপনা মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। কাজেই একথা বলা ঠিক নয় যে, মন্ধায় জাকাত ফরজ ছিল না।

কাকেররা ইসলামের শাখাগত কর্মসমূহ পালনে আদিষ্ট কি না : দ্বিতীয় প্রশু এই যে, অনেক ফিকহবিদের মতে কাফেররা ইসলামের শাখাগত কর্মসমূহ পালনে আদিষ্ট নয়। অর্থাৎ নামাজ, রোজা, হজ ও জাকাতের বিধানাবলি তাদের প্রতি প্রযোজ্য হয় না : তাদের প্রতি আরোপিত আদেশ এই যে, তারা প্রথমে ঈমান গ্রহণ করুক। ঈমানের পরে ফরজ কর্মসমূহের বিধান আসবে। অন্তএব তাদের উপরে যখন জাকাতের আদেশ আরোপিত নয়, তথন এটা না করার কারণে তারা শান্তির পাত্র হবে কেনঃ

জবাব এই যে, অনেক ফিকহবিদদের মতে কাম্পেররাও শাখাগত কর্মসমূহ পালনে আদিষ্ট। তাদের মতে আয়াতে কোনো প্রপুই দেখা দেয় না। যারা কাম্পেরদেরকে আদিষ্ট বলে গণ্য করেন না, তারা বলতে পারেন যে, আয়াতে জাকাত না দেওয়ার কারণে নিশা করা হয়নি। বরং তাদের জাকাত না দেওয়ার ডিপ্তিগদতহ০ক ছিল কুফর এবং জাকাত না দেওয়া কুফরেরই আলামত ছিল। তাই তাদেরকে শাসানোর সারমর্ম এই যে, তোমরা মুমিন হলে জাকাত প্রদান করতে। তোমাদের দোধ মুমিন না হওয়া।

-[বয়ানুল কুরআন]

তৃতীয় প্রশ্ন এই যে, ইসলামি বিধানাবলির মধ্যে নামাজ সর্বাগ্রো। এর উল্লেখ না করে বিশেষভাবে জাকাতের উল্লেখ করার রহস্য কিঃ কুরতুবী প্রমুখ এর জবাবে বলেন যে, কুরাইশ ছিল ধনাঢ়্য সম্প্রদায়। দান-খররাত ও গরিবের সাহায্য করা তাদের বিশেষ গুণ ছিল। কিন্তু যারা মুসলমান হয়ে যেত, কুরাইশরা তাদেরকৈ পারিবারিক ও সামাজিক সাহায্য থেকেও বঞ্জিত করতো। এর নিন্দা করার জনোই বিশেষভাবে জাকাতের উল্লেখ করা হয়েছে।

ञन्दाप

٩. فَكُلُّ أَنِينَكُمْ يَعَدُ فَقِينُقِ الْهَمَ مَرَةِ الشَّائِدَةِ وَتَسْهِ فِيلِهَا وَإِخَالِ الَيْفِ بَينَهَا بِعِجْهَهُا وَيَعْلَى الْأَوْلَى لَتَكَفَّقُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَينِنِ الْأَحْدِ وَالْإِثْنَينِ وَتَجْعَلُونَ لَكَّ أَنْدَادُهَا مَ شُركاء ذَٰلِكَ رَبُّ مَالِكُ الْعَلَمِينَ الْعَلَمِينَ الْمُوجِعُ الْخَيْدِ اللهِ وَهُو مَا سِوى اللهِ وَجُعَ الْخَيْدِ اللهِ وَهُو مَا سِوى اللهِ وَجُعَ الْخِيدَ لَاكِ الْعَلْمِينَ الْوَاعِمِ بِالْيَاوَ وَالنَّوْنِ تَغْلِينِنَا لِلْعُقَلَاء.

ا. وَجَعَلَ مَسْتَأْنِفُ وَلا يَجُوزُ عَطَفُهُ عَلَى صِلَةِ الَّذِي لِلْفَاصِلِ الْاَجْنَبِي فِيهَا رُواسِي صِلَةِ الَّذِي لِلْفَاصِلِ الْاَجْنَبِي فِيهَا رُواسِي حِبَالاً ثَوَابِتَ مِنْ فَوْقِهَا وَسُرَكُ فِيهَا رُواسِي بِكَثَرُةِ الْمِبَاوِ وَالزُّرُوجُ وَالطُّرُوجُ وَقَدُّرَ قَسَمَ فِي عَنْهَا الْفَاتُوجُ الْمِنْ فَوْقِهَا وَسُرَا فَي تَعَلِم فِي الْمَعْقُلُ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ فِي الْمَعْقُلُ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ فِي الْمَعْقُلُ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ فِي يَعْمِ الشَّلُاثِ وَالْاَبِهَانِ الْمَعْقُلُ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ فِي يَعْمِ الشَّلُونِ النَّهُ الْمَعْقُلُ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ فِي عَلَى الْمُصَدِّدِ أَي الشَّعَوْتِ الْأَرْمِعَةُ السَّورَةُ الْمَرْمِعُ السَّورَةُ الْمَرْمِعُ الْمَعْمَلِ الْمُعْمَادِ الْمُرْمِعِينَا الْمُحْمَلِ الْمُعْمَادِ الْمُرْمِعِينَا الْمُحْمَلِ الْمُعْمَادِ الْمُعْمَادِ الْمُحْمَلِ الْمُعْمَالِ الْمُعْمَادِ الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِ الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِ الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعِلَّى الْمُعْمَادِ الْمُعْمَادِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمَادِي الْمُعْمَادِي الْمُعْمَاعِلَيْ الْمُعْمِي الْمُعْمِينَا الْمُعْمِينَا الْمُعْمَاعِيمِي الْمُعْمَاعِيمِ ا

١. ثُنُمُ اسْتَدَلَى قَدَصَدَ إِلَى السَّدَعَاءَ وَحِيَ
 دُخَانُ بُرُخَارُ مُرْتَفِعٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ
 انْتِبَا إِلٰى مُوَادِى مِنْكُما طَوْعًا أَوْ كُرْهًا دَ

১ বলুন তোমবা কি অস্থীকার কর দে সভাকে যিনি পুথিবী

সৃষ্টি করেছেন দু'দিনে ববি ও সোমবারে এবং তার

জন্যে সমকল শরিক স্থির করা ্রিটিয় হামবারে তাহকীক ও তাসহীল এবং উভয়

মবস্থার মধ্যে উভয় হামবার মধ্যে আনিচ্ছের সাথে পড়া

যাবে। তিনি তা সমগ্র বিশ্বের পালনকর্তা মানিক

শুলিক শদ্দিন এর বহরচন আলাহ তা আলা

ব্যতীত সমস্ত কিছুকে আলম বলা হয়। ুঁর্টির বিভিন্ন

প্রকৃতির ধরনের হওয়ার কারণে ক্রুর চেয়ে অধিক

হওয়ার কারণে ক্রুরিন বন্ধর চাদিয় বহুবচন করা

হয়েছে। আন সম্পান্ন ব্যক্তি জ্ঞানহীন বন্ধর চেয়ে অধিক

হওয়ার কারণে ক্রুরিন বিশ্বর তু দিয়ে বহুবচন করা

হয়েছে।

১০. তিনি পথিবীতে উপরিভাবে অটল পর্বতমালা স্থাপন করেছেন। উক্ত বাক্যটি হঠা করিছেন। উক্ত বাক্যটি বাক্য: এবং এটাকে পূর্বের اُلُذِي ইসমে মাওসূলের সেলার উপর আতফ করা বৈধ হর্বে না। কেননা তাদের মধ্যখানে সম্পর্কবিহীন বাক্য দ্বারা পৃথক করা হয়েছে। তাতে কল্যাণ, বরকত রেখেছেন। অধিক পানি ও ফলমূল ও দুশ্বজাত প্রাণী দিয়ে এবং তাতে তার খাদ্যের ব্যবস্থা করেছেন া বন্টন করেছেন, এতে বসবাসকারী মানুষ ও পতপাখির জন্যে পূর্ণ চারদিনের মধ্যে ৷ অর্থাৎ পর্বতমালা স্থাপন ও খাদ্যের ব্যবস্থা সবকিছু পূর্ণ চার দিনে সম্পন্ন করেছেন। এবং بعقل جبال -এর সাথে যা উল্লেখ করা হয়েছে অর্থাৎ খার্দ্যের ব্যবস্থা দুদিনে তথা মঙ্গল ও বুধববার করেছেন। <u>পৃথিবী ও এটা</u>র বস্তুর সুশুর্কে জিজ্ঞাসুদের জন্যে। 📫 শব্দটি 🚅 এর মাসদার হিসেবে মানসূব হয়েছে। অর্থাৎ তথা পূর্ব চারদিন সমান ছিল إِسْتَكُوتِ الْأَرْبَعُهُ إِسْتِيرًاءً এতে কোনো কম ও বেশি ছিল না।

১১. অতঃপর তিনি আকাশের দিকে মনোযোগ দিলেন,
এবং এটা ছিল ধোয়া উর্ধ্বগামী ধুমুকুঞ্জ অতঃপর তিনি
তাকে ও পৃথিবীকে বললেন, তোমরা উভয়ে আস
তোমাদের ব্যাপারে আমার হকুম পালনের দিকে ইক্ষয়
অথবা অনিক্ষয়।
ত্বিত ঠিত তি তি বিশ্ব ব

المُكْرَمَتِيْنِ أَوْ مُكْرَمَتِيْنِ أَوْ مُكْرَمَتِيْنِ أَوْ مُكْرَمَتِيْنِ أَوْ مُكْرَمَتِيْنِ أَوْ مُكْرَمَتِيْنِ

قَالَتُنَّ اَتَبْنَا بِمَنْ فِينَنَا طَّاتِعِيْنَ فِيهُ تَغْلِينُهُ الْمُذَكِّرِ الْعَاقِيلِ اَوْ نُولِئَا لِخِطَابِهِمَا مُنْزِلَتَهُ .

فَقَضَهُنَّ النُّصَمِيرُ يَرْجِعُ إِلَى السَّمَاءِ لِاَنَّهَا فِي مَعْنَى الْجَمْعِ الْإِيلَةِ إِلَيْهِ أَيْ صَيَّرَهَا سَبْعَ سَمَّوْتٍ فِي يَوْمَيْنِ الْخَمِيْسِ وَالْجُمُعَةِ فَرَغَ مِنْهَا فِني أَخِر سَاعَةٍ مِنْهُ وَفِيلَهَا خُلِقَ أَدُمُ وَلِذَالِكَ لَمْ يَقُلُ هُنَا سَوَاءً وَوَافَقُ مَاهُنَا الْيَاتُ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامَ وَأُوحِي فِي كُلِّ سَمَّاءٍ أَمْرَهَا وَ ٱلَّذِي ٱمِرَبِه مَنْ فِينِهَا مِنَ الطَّاعَةِ وَالْعِبَادَةِ وَزَيَّنَّا السَّمَّاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِينَعَ بنُجُوْم وَحِفْظًا م مَنْصُوبٌ بِفِعلْهِ الْمُقَدِّدِ أَى حَفِظْ نَاهَا عَنِ اسْتِرَاقِ الشَّيَاطِيْنِ السُّمْعَ بِالشُّهُبِ ذَٰلِكَ تَقَدِيْرُ الْعَزِيْرِ فِي مُلْكِهِ الْعَلِيمِ بِخَلْقِهِ .

ا. فَإِنْ أَعْرَضُوا آَى كُفّارُ مَكْةَ عَنِ الْإِسْسَانِ
 ا. بَعْدُ هٰذَا الْبِيَبَانِ فَقُلْ آَنَذُرْتُكُمْ خُوفَتُكُمْ مَنْ فَدُنُكُمْ صَعِقَةِ عَادٍ وَتُسُودَ آَى عَذَابًا مِعْقَةِ عَادٍ وَتُسُودَ آَى عَذَابًا بِهُلِكُكُمْ مِثْلَ الَّذِي آهلكُهُمْ .

তারা বনল, আমরা আমাদের সাথে বন্ধুসমূহ নিয়ে বেলহার আসলাম। এখানে জ্ঞানী পুংলিঙ্গের প্রাধান্য দিয়ে কিন্তু ও ও দারা বহুবচন আনা হয়েছে। এবং উভয়কে সম্বোধনের মধ্যে জ্ঞানীদের স্থলে রাখা হয়েছে।

১২, অভঃপর তিনি দুদিনে বৃহস্পতি ও ওক্রবার আকাশমওলীকে সপ্ত আকাশ করে দিলেন। জুমার দিনের শেষ প্রান্তে তিনি এটার সৃষ্টির সমাপ্ত করলেন। এবং এই দিনেই হযরত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করলেন। তাই এখানে 🛍 🛴 তথা পূর্ণ দিন বলেননি। ্রিএনির্টিট -এর যমীর । নির্দ্রেশ এর দিকে প্রত্যাবর্তন করেছে, কেননা , 🚅 ভবিষাৎ হিসেবে বহুবচন অর্থাৎ আসমানকে সাত আসমান কবে দিলেন। অতএব উক্ত আয়াতের মর্মার্থ 'আসমান জমিনকে ছয়দিনে সৃষ্টি করেছেন, আয়াতের সাথে মিল হয়েছে । এবং প্রত্যেক আকাশে তার আদেশ প্রেরণ করলেন৷ এতে অবস্থানকারীদের প্রতি আনুগত্য ও ইবাদতের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে: এবং আমি দুনিয়ার আসমানকে প্রদীপমালা তারকারাজি দ্বারা সুশোভিত ও সংরক্ষিত مَنْغُول مُطْلَق मनि उँदा कि 'ला حِفْظًا क्रांडि । مِنْظًا حُنِظْنَاهَا حِنْظًا عَن अथी९ عَنْظُا عَن इराज्य عربية তথা আমি অগ্নি اسْتِرَاقِ الشَّيْطَانِ السَّمْعَ بِالشُّهُبِ শিখা ঘারা এটাকে সংরক্ষণ করেছি, যাতে শয়তান গোপনে চুরি করে কোনো প্রত্যাদেশ শুনতে না পারে। এটা পরাক্রমশালী, তার রাজত্বে সূর্বজ্ঞ তার সৃষ্টজগত সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলার ব্যবস্থাপনা

১৮ ১৩. অতঃপর তারা অর্থাৎ মক্কার কাফেরগণ য<u>দি মুখ ফিরিয়ে নেয়</u> ঈমান থেকে এই বয়ানের পরও <u>তবে আপনি বলে দিন, আমি তোমাদেরকে সতর্ক করলাম আমি তোমাদেরকে ডয় প্রদর্শন করলাম এই কঠোর আজার সম্পর্কে আদু ও সামৃদের আজাবের মতো। অর্থাৎ এমন আজাব যা তোমাদেরকে ধ্বংস করে দিবে</u>

روز جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنَ بَعَيْنِ أَيْدِيهُمْ وَمَنْ ١٤ إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِنَ بَعَيْنِ أَيْدِيهُمْ وَمَنْ خَلْفِهِمُ أَيُّ مُقْبِلِبُنَ عَكَيْبِهِمُ وَمُدْبِرِينَ عَنْهُمْ فَكُفُرُوا كُمَّا سَيَأْتِي وَالْإِهْلَاكُ فِي زَمَنِهِ فَفَطْ أَنْ أَيْ بِأَنْ لا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ م قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُنَا لَاَنْزَلَ مَلَنِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ عَلَى زَعْمِكُمْ كُفِرُونَ -

ა ১৫. আর আদ জাতি পৃথিবীতে অযথা অহংকার করল এবং. فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكُبُرُوا فِي الْأَرْضِ بِغُبْرِ الَّحَقُّ وَقَالُوا لَمَّا خُوِفُوا بِالْعَذَابِ مَنْ اَشُدُّ مِنَّا كُنُّوةً مِ اين لاَ احَدُ كَانَ وَاحِدُهُمْ يَقَلَعُ الصُّخْرَةَ الْعَظِيمَةَ مِنَ الْجَبَلِ بَجْعَلُهَا حَيْثُ بِشَاءُ أَوْلُمْ يَرُواْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ الشَدُّ مِنْهُمْ قُلُوَّةً ﴿ وَكَانُوا بِأَيْتِنَا الْمُعْجِزَاتِ يَجْحَدُونَ.

شَدِيْدَةَ الصَّوْتِ بِلَا مَطَرِ فِي آبَام نَّحِسَاتٍ بدكسسر النحاء وسكرنيها متشؤومات عَلَيْهِمْ لِّنُذِيْفَهُمْ عَذَابَ الْخِيزَّي الذُّلِّ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْبَا م وَلَعَذَابُ الْأَخِرةِ أَخْزَى أَشَدُّ وَهُمْ لَا يُنْصُرُونَ بِمَنْعِبِهِ عَنْهُمْ. রাসূলগণ এসেছিলেন অর্থাৎ ধারাবাহিকতার সাথে নবীগণ এসেছিলেন অতঃপর তারা অস্বীকার করেছে। যেমন সামনে বর্ণিত হবে। আজাব দ্বারা উদ্দেশ্য রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর যুগেই তাদের ধ্বংস হওয়া ও এরপর নয়। এবং তারা বলতো যে, তোমরা আল্লাহ <u>তা</u>'আলা ব্যতীত অন্যের উপাসনা করিও না : তারা বলল, আমাদের পালনকর্তা ইচ্ছা করলে অবশ্যই ফেরেশতা প্রেরণ করতেন, অতএব আমরা তোমাদের ধারণা মতে তোমাদের রিসালাতের প্রতি পূর্ণ অস্বীকারকারী :

তারা বলল, যখন তাদেরকে আজাবের ভয় প্রদর্শন করা হলো আমাদের চেয়ে অধিক শক্তিধর কে? অর্থাৎ কেউ নেই। তাদের মধ্যে একা এক ব্যক্তি পাহাড থেকে বড পাথর বহন করে ইচ্ছাধীন যে কোনো স্থানে নিয়ে যেত ় তারা কি জানে না যে. নিক্য়ই আল্লাহ তা'আলা যিনি তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, তিনি তাদের চেয়ে অধিক শক্তিধর: অথচ তারা আমার নিদর্শনাবলি মোজেজাসমূহ <u>অস্বী</u>কার করতো :

১٦ كارسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَبْحًا صَرْصَرًا بَارِدَةً ١٦ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِبْحًا صَرْصَرًا بَارِدَةً প্রচণ্ড শব্দ বিশিষ্ট ঠাণ্ডা বৃষ্টি বিহীন বায়ু বেশ কতিপয় অন্তত দিনে نَعِسَاتٍ শব্দটিকে ৮ বর্ণে যের ও সাকিন উভয়ভাবে পড়া যাবে। অর্থাৎ তাদের জন্য অন্তভ দিন যেন আমি তাদেরকে পার্থিব জীবনে লাঞ্ছনার আজাব আস্বাদন করাই। আর পরকালের আজাব তো আরো লাঞ্জনাকর এমতাবস্থায় যে, তারা তাদের থেকে আজাবকে দূর করার জন্যে কোনো সাহায্যপ্রাপ্ত হবে ना ।

১٧ كَامًا تُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ بَيَّنَّا لَهُمْ طُرِيقَ الْهُدُى فَاسْتَحَبُّوا الْعَمْلِي إِخْتَارُوا الْكُفْرَ عَلَى الْهُدٰى فَاخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُوْنِ الْمُهِيْنِ بِمَا كَانُوْا يَكْسِبُونَ.

١٨. وَنَجَّيْنَا مِنْهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ اللَّهُ ـ

করেছিলাম তাদেরকে হেদায়েতের পথের বর্ণনা দিয়েছিলাম অতঃপর তারা সংপথের পরিবর্তে অন্ধ থাকাই কৃফরিকে পছন করন। অতঃপর তাদের কৃতকর্মের কারণে তাদেরকে অবমাননাকর আজাবের বিপদ এসে ধৃত করলো :

১৮. এবং আমি এটা থেকে উদ্ধার করলাম তাদেরকে যার বিশ্বাস স্থাপন করে<u>ছি</u>ল ও আল্লাহকে <u>ভয় করতো।</u>

#### তাহকীক ও তারকীব

ي عَنُولُـهُ الْمِثْكُمُ : এতে চ়ারটি কেরাত রয়েছে। তবে মৃফাসসির (র.)-এর ইবারত দ্বারা তধুমাত্র দুটি কেরাত জানা যাছে। े अरुम राम थात्क । जेन्स के के के के के के के के अरुम कि विकास विकास विकास विकास के कि अरुम के अरुम के अरुम विकास উভয় হামযার মাঝে النِّف বৃদ্ধি করে। এই দুই কেরাত হয়ে গেল। অথচ بَرْكُ إِذْخَالِ ٱلبِغِي এর সুরতে দুটি কেরাত আরো রয়েছে। এভাবে চার কেরাত হয়ে যায়। কাজেই মুফাসসির (র.) যদি رُتُرُيُ दिन्ने করতেন তবে চারো কেরাতের দিকে ইঙ্গিড হয়ে যেত। আসল ইবারত এই হওয়া উচিত ছিল। إِذَخَالُ اللَّهِ وَمُرْكُمُ (أَيُّ إِذْخَالُ) بَيْنَهَا وَيُنِينَ الْأُولَى بِمُوجَهَبُهُا

صَيَارَتْ वरायाणा : هَوْلُه الْجِيْد عَلَى عِنْد عَلَى इरस्राह्य إِنْ عَلَيْهَا إِنْكَارِيْ वरा कान : هُولُه ٱلْمِنْكُمْ لَتَكَفُّووْنَ نَكُفُرُونَ करत प्लख्या रहाराह । बात مُعَدَّمُ करत प्लख्या रहाराह । बात كُمْ हरला إن क वाख्यात कावरा مُعَدَّمُ -এর উপর। وَكُورُونَ হয়েছে إِنَّ অর عُطَف عَطَف عَطْف أَن عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَالْ ত্র্যালা হয়ে

रसारह : बात विकीस माक्डेल दलसात कातरा مُحَلاً مُنْصُرِب इसारह : سَمَعُلُونَ विकीस माक्डेल विकीस माक्डेल 

خَلَنَ अाउ क وَ جَعَلَ १ अत करा । वर فَجَعَلَ فِيهُ وَأَورُ वर्ष किएक छिक अनुगाय्ती وَوَلَمُ وَجَعَلَ فِيهَا رُواسِي إستنانية هه - وأو कत्तरहन । जर वाक्न वाका ७ वनामाता عَاطِفَة اللهُ وَقَالُ इख्यात वालात إستنانية कत्तरहन । जर মনে করে বাক্যকে مُسَانِفُ বলেছেন। অস্বীকারের কারণ এটা বর্ণনা করেছেন যে, যদি مُسَانِفُ -এর আতফ مُسَانِفُ عَمَانَوْنَ لَدُ النَّم अध्मृत्मत प्रदीत श्रदान कतात कातता त्मनार এत प्रश्न रत पात और काराक तरे। किनना يَجْمَلُونَ لَدُ النَّم अध्मृत्मत प्रदीत श्रदान مَا النَّبَرَي रह उदा জায়েজ নেই। وُصَلُ بِالْأَجْنَبِيْ एउत्र मार्थ। صِلَة अप्राह পূर्व इउम्रात পূर्व عُمُلَةَ مُعُتَرِضَة

কেউ কেউ فَلَنَ অব আতফ خَلَلَ -এর উপর জায়েজ বগেছেন। এবং আবুল বাকা এর অস্বীকারের এই উত্তর দিয়েছেন যে, عُمْلَةُ مُعْدَرِضَة वात्कात मार्स व्यानक वाका مُعْطُون पूरे वार्ष المُعَدِّرِضَة वार्ष वानक वाका مُعْطُون पूरे إغنواض पानक ज्ञाति निष्ठ हम । कात्कर विषक्ष कथा राना خَلَق -এর উপর أغنواض -এর আতফ হওয়ার উপর কোনো إغنواض (اعترابُ الْقُرَأَنِ) : 🕬

مني مقدار بَوْمَـنِن अर्था९ : अर्था९ مني مقدار بَوْمَـنِن अर्था९ عَوْلُـهُ فِي يَـوْمَـنِن कतना عَوْلُـهُ فِي هاره ، अर्थ अर्थ अपर अर्थ अपर्यं अर्थिद्दे हिलं ना । जर्द عَرْمُ अर्थिद किजात दिष्ट्ना

نواعه : فَنُولُهُ جُمِعَ لِأَخْتِلَافِ انْوَاعِه : ফায়েদা উল্লিখিত ইবারত বৃদ্ধিকরণ দারা একটি উহা প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদেশ্য । প্রশ্ন عَالَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَالَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم ক্রুবি । অথচ جَمْعُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ عَلَمُ الْمُعَالَمُ অথচ اللّهُ عَالَمُ

উত্তর. مُالَم إِنْس . عَالَم الْحِرَت . عَالَم دُنْبًا . عَالَم مُلَاكِحَة । एक्सन عَالَم حِنْ . عَالَم الْحَر ইত্যাদি বিভিন্ন প্রকারের হিসেবে الْعَالَمِينَا कि বহুবচন নেওয়া হয়েছে।

এই ইবারত দ্বারাও একটি সংশয়ের নিরসন করা উদ্দেশ্য।

সংশার : غَيْرِ তেলা بِالْمُغُوَّلِ তেলা بِهُ عَمَالُمُ हुण्डात সমষ্টির নাম। আরু مُرَالُهُ فَوَى الْمُغُوِّل সং غَيْرِ الْمُغُوِّلِ प्राता بَوْق कात्का بَرِي الْمُغُوّلِ काता ना इख्या हाई। क्लनना ، وَوَى الْمُغُوّلِ कात्क صحة محمد دَوِي الْمُغُوّلِ प्राता نُوق कात्का وَوَى الْمُغُوّلِ काता ना इख्या हाई। क्लनना ، وَوَالْمُعُوّلِ م

নিরসন : عَالَمْ - এর মধ্যে যদিও عَالَمْ - এর তুলনায় الْعُغُوْلِ এর তুলনায় الْعُغُوْلِ - এর সংখ্যার আধিক্য অনেক বেশি। কিছু জ্ঞান এমন এক মূল্যবান জওহার যা সকল দিফতের উপর প্রাধান্য পায়। আর ঐ দিফতের মোকাবিলায় সমন্ত দিফতই বেহুলা ও অর্থহীন। তাই كُوْن الْعُمُوُّلِ এবং كُوْن الْعُمُوُّلِ এবং كُوْن الْعُمُوُّلِ وَالْعُمُوُّلِ وَالْعَمْوُلِ وَحَالَمَ اللّهِ الْعَمْوُلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوَلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوِلِ وَالْعَمْوُلِ وَالْعَمْوِلِ وَالْعَمْوُلِ

च्छा रक'रनत مُضَدَّرُ بِلَغُظِمِ क्षशात कातरन إَسْتَوَتْ الْأَسْرَاءُ : فَقُولُهُ سَوَّاءً مَنْصُوبٌ عَلَى المُصَدُرِيَّةِ المُصَدُرِيَّةِ المُصَدِّرِيَّةِ المُصَدُرِيَّةِ المُصَدِّرِيَّة مِ عَالِمَة وَهِيَّةً عِلَى المُصَدُرِيَّةِ المُصَدِّرِيَّة مِ المُصَدِّرِيَّة مِ عَالِمَة وَهِيَّةً عَلَى المُصَدُرِيَّةِ المُحَدِيِّةِ عَلَى المُصَدُرِيَّةِ المُحَدِيِّةِ عَلَى المُصَدُرِيَّةِ عَلَى المُصَدِيِّة عَلَى المُصَدِيِّة عَلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُحَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عَلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عِلَى المُصَدِيِّة عَلَى المُصَدِي

مُسَتَوِيدٌ لِلسَّائِلِينَ أَيَ جَوَابُ السَّائِلِينَ فِيهَا अब माय वर्षाए - مُعَالِدُ अब मल्लर्क शराह : قَوْلُهُ لِلسَّائِلِينَ هَا سَوَاءٌ لاَ يَتَغَيَّرُ بِسَائِلِ بِرِمَاهَ قَ هَا السَّائِلِينَ هَا هَا المُعَلَّمُ لِلسَّائِلِ بِرِمَاهُ وَلاَ تَغْمِي (صَاوِقً) هُذَا الْحَصْرُ لِلسَّائِلِينَ (تُرْفِعُ الْآرُوجِ) - हेराबठ शर्ला- (مُذَا الْحَصَرُ لِلسَّائِلِينَ (تُرْفِعُ الآرُوجِ)

প্রান এর ছারা বুঝা যায় যে, আসমানের সৃষ্টি পৃথিবীর সৃষ্টির পরে হয়েছে। আর আল্লাহ তা'আলার বাণী وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دُخْهَا वाजा এর বিপরীত বুঝা যায় যে, পৃথিবীর সৃষ্টির পূর্বে আকাশের সৃষ্টি হয়েছে। আর আল্লাহ তা'আলার বাণী وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَٰلِكَ دُخْهَا अर्था স্থান হলো পৃথিবী বিস্তৃত করা। অর্থাৎ পৃথিবীর মূল উপাদানের সৃষ্টি আকাশ সৃষ্টির পূর্বেই হয়েছে তবে জমিনের বিস্তৃতি পরে হয়েছে কাজেই কোনো ছম্মু বাকি থাকে না।

अर्था : قَنُولُهُ مُرَادِيُّ إِنِي السَّمَاءِ وَكَارَتِيُّرُ فِي الأَرْضِ अर्था : قَنُولُهُ مُرَادِيُّ : कर्या تا تابع : कर्यात क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्षेत्रकर क्ष अरुण्डात निवनन क्या : www.eelm.weebly.com न्यत्वार हें हैं वर केंग्रह केंग्रह

। अरे देवातछ वृद्धिकत्वव हाता अविध त्रश्मारात नित्रमन कता उप्पणा । فَوَلُتُهُ لِأَنَّهَا فِي مَعْنَى الْجَمْعِ

अरुपक्ष : وَاحِدُ مُوزَنَّتُ अत मिरक क्रिस्ताह या - وَاحِدُ مُوزَنَّتُ अरुपक्ष : وَالْمِدُانَّةِ अरुपक्ष - وَاحِدُ مُوزَنِّتُ अरुपक्ष : وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُ وَالْمُودُونِ وَالْمُودُونِ وَالْمُودُونِ وَالْمُودُونِ وَالْمُودُونِ وَاللّهُ مُؤْدُنُونُ وَاللّهُ وَاللّ

নিসরন : নিরসনের সার হলো د تَنَا الله الله الله عَلَيْهُ و এর পরে যেহেতু সপ্তাকাশে পরিণত হওয়ার ছিল তাই كَبُرُول এর ভিত্তিতে বছৰচন মেনে و تَنَفُّهُ কৈ বছৰচনের সীগাহ ব্যবহার করেছেন।

। बरा الله علا علا على على على على الله على الله على المناه على المناه المناه

। वड मारुखन أبَاتُ आह أبَاتُ आह فَاعِلُ इरला छोड़ مَا هُنَا आह فِعُلِ مَاضِيُ एका : قَوْلُهُ وَاهْقَ

अपाय करें के स्वाबाद के साकी रख मवजूक : قَنُولُهُ أَسَرُهُا الَّذِي أَمَّرُ بِهِ مَنْ فِينَهَا مِنَ الطَّاعَة والعَبِنَادَة जात من कात من الله الله على عنه على عنه تعلق على الله تعلق الله الله عنه الله الله الله الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله الله عنه عنه الله عن

- এর বছবচন : অর্থ- অগ্নিস্কুলির, উচ্চুল নক্ষত্র : فَوْلُمُ شُهُدٍّ

-এর মধ্যে তিনটি কারণ হতে পারে -

أَنَّهُ لاَ تَغَبِّنُوا হবে অর্থাং إِنَّمْ ভার উহ্য مِنْ يَعَالَمُ اللَّهِ عَلَى الْمُتَغْلَقِ اللّهِ

مُصَدِينَةً نَاصِبُ لِلسُّطَّارِعِ . لاَ نَاعِبَة ع.

: अत उपत : فَانْتَكُبُرُوْ: स्राह عُطْف अत : فَوَلُّهُ وَكَانُوْا بِالْبِيِّمَا

এর অর্থ~ তুবার, বরফ, শীতের প্রকোপ, লু-হাওয়ার গরম বাতাস, তও হাওয়া। আল্লামা বাবেন বাপদালী (হ.) দিখেন شرك এর মধ্যে দুটি দিক রয়েছে-

অধিকাশে মুকাসনির (র.) এবং তাবাভাবীদের মতে 📂 অর্থ অত্যাধিক ঠাজ, কনকনে শীত। হবরত ইবনে আঞ্চাস (রা.) ও
কাতাসাহ (র.) এটাই বলেছেন।

২, গরম দৃ-হাওয়া যা ধ্বংসকারী। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) হতে এরপও একটি বর্ণনা রয়েছে। আহলে লোগাতের মধ্য থেকে ইবনে আম্বারী ও এ মতই পোষণ করেছেন। আল্লামা কাজী বায়খানী (র.) বলেন, এ ব্যবহার ঠাওার জন্মই প্রচলিত। অমন- بَارِدَدُّ شَدِينَدُوْ ( كُنُانُ اللَّهُ وَأَنْ مُلَخَصًّا) মুদ্দাসনির (ব.) وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

- এর বিপরীভ অর্থ- হতভাগা, অমঙ্গল চিহ্নিত, জঘনা, অকল্যাণ।

्वा निरू عَذَابُ क्राण النَّادِ مَجَازِي क्राण عَذَابُ वत निरू عَذَابُ वत निरू النَّادِ مَجَازِي के وَلَمَعَ أَلُّ الأَجْرَمُ الْخَرْى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَى وَالْجَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَمُ الْجَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى وَالْجَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَى الْخَرَمُ الْخَرَى وَالْخَرَمُ الْخَرَمُ اللّهُ وَالْعَلَمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

এর তাফসীর। এর ছারা এ কথার প্রতি ইঙ্গিত করা وَهُوَ يَهُ بَيُسُنَاهُمْ वे ने اللَّهُ وَلِيُّهُ بَيُسُنَانُهُمْ طُرِيْتَقَ الْهُدَى উদেশ্য যে, এখানে اللَّهُ إِنْهُ الطَّرِيْقِ किन्या اللَّهُ عِنْهَا وَمَالُهُ किन्या وَاللَّهُ الطُّرِيْقِ किन्य

مِنَ الصَّاعِقَةِ الْتِي نَزَلَتُ بِشُمُرُدٍ ١٩٨٣ : قَنُولُهُ مِسْهَا

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে মুশরিকদেরকে তাদের শিরক ও কুফরের কারণে এক সাবলীল ভঙ্গিতে ইশিয়ার করা উদ্দেশ্য। এতে আল্লাহ তা'আলার সৃষ্টিগুণ তথা বিরাটকায় আকাশ ও পৃথিবীকে অসংখ্য রহস্যের উপর ভিত্তিশীল করে সৃষ্টি করার বিশদ বিবরণ দিয়ে তাদেরকে এই বলে শাসানো হয়েছে যে, ভোমরা এমন নির্বোধ যে, এমন মহান স্রষ্টা ও সর্বশক্তিমানের সাথেও অপরকে শরিক সাব্যস্ত করঃ এমনি ধরনের টুশিয়ারি ও বিবরণ সূরা বাকারার ভৃতীয় রুকুতে এভাবে উল্লিখিভ রয়েছে–

كَيْتُ تَكُفُرُونَ بِاللَّهِ رَكُنَيْمُ أَمُواتًا فَأَخِيَاكُمْ ثُمَّ يُعِينَكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ . هُوَ الَّذِيْ خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَيِيعًا ثُمَّ اسْتَرَى إِلَى السَّنَا وَسُرًّا هُنْ شَيْعَ سَنَازَاتِ وَهُوَ يَكُلُّ شَيْعَ عَلِيمً.

সূরা বাকারার এসব আয়াতে সৃষ্টির দিন নির্দিষ্ট করা হয়নি এবং বিবরণও দেওয়া হয়নি। আলোচ্য আয়াতসমূহে এগুলোও উল্লেখ করা হয়েছে।

আকাশ ও পৃথিবী কোনটির পর কোনটি এবং কোন কোন দিনে সৃঞ্জিত হয়েছে: বয়ানুল কুরআনে হথরত মাওলানা আশরাফ আদী থানজী (র.) বলেন, আকাশ ও পৃথিবী সৃষ্টির বিষয় এমনিতে কুরআন পাকে সংক্ষেপে ও বিস্তারিতভাবে বহু জায়গায় বিবৃত হয়েছে, কিন্তু কোনটির পরে কোনটি সৃঞ্জিত হয়েছে, এর উল্লেখ সম্বত মাত্র তিন আয়াতে করা হয়েছে এক. হা-মীম সিঞ্জদার আলোচ্য আয়াত, দুই, সূরা বাকারার উল্লিখিত আয়াত এবং তিন, সূরা নাথি আতের নিম্নোক্ত আয়াত-

أَأَنْتُمُ أَتُسَدُّ خَلَقًا أَمِ السَّمَّاءُ مُيْنَاهَا رُفَعَ سُنسكَهَا فَسُوَّاهَا وَاغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ صُّحْهَا وَالْأَرْضَ بِنعَدَ ذَٰلِكَ دَحْهَا أَخْرَجَ مِنْهَا مَنَّاكَمَا وَمُرْعَهَا وَالْجِبَالَ أَرْسُهَا .

বাহ্য দৃষ্টিতে এসব বিষয়বন্ধুর মধ্যে কিছু বিরোধও দেখা যায়। কেননা সুরা বাকারা ও সুরা হা-মীম দেজদার আয়াত থেকে জানা যায় যে, আকাশের পূর্বে পৃথিবী সৃজিত হয়েছে এবং সুরা নাযি আতের আয়াত থেকে এর বিপরীতে জানা যায় যে, আকাশ সৃজিত হয়েছে । প্রথম পৃথিবীর উপকরণ সৃজিত হয়েছে। এমতাবন্ধাই ধুমকুল্লের আকারে আকাশের উপকরণ নির্মিত হয়েছে। এরপর পৃথিবীকে বর্তমান আকারে বিবৃত্ত করা হয়েছে। এরপর পৃথিবীকে বর্তমান আকারে বিবৃত্ত করা হয়েছে এবং এতে পর্বতমানা, বৃক্ত ইত্যাদি সৃষ্টি করা হয়েছে। এরপর আকাশের উপকরণকে সপ্ত আকাশে পরিণত করা হয়েছে। আশা করি সবতলো আয়াতই এই বক্তব্যের সাথে সামক্ত্রসাপুর্ব হবে। বাকি প্রকৃত অবস্থা আল্লাহ তা আলাই জানেন। ব্যাক্র কুবআন, সুরা বাকারা

हैंग, राजनीत कामादित (का का) ३५ (४)

সহীহ হুগারীতে এ আয়াতের অধীনে হয়রত ইবনে আব্দাস (রা.) থেকে কতিপয় প্রশু ও উত্তর বর্ণিত হয়েছে। তাতে হয়রত ইবনে আব্দাস (রা.) এ আয়াতের যে ব্যাখ্যা করেছেন তাই মাওলানা থানতী (র.) উপরে বর্ণনা করেছেন। ইবনে কাসীরের উদ্ধতির ভাষা নিমন্ত্রপ–

فَسَرُاهُنَّ فِي يَوْمَتِنِ أَخَرَيْنِ ثُمَّ دَحَى الْأَرْضَ وَدَحَبُهَا أَنْ أَخْرَجَ مِنْهَا الْسَاءَ وَالسَرَغْى وَخَلَقَ الْجِسَالُ وَالرُّمَادُ وَالْجَسَادُ وَالْكَامَ مَا بَيْنَهُمَا فِي يَوْمَيْنِ أَخْرَيْنِ - فَلْإِلَى قَوْلُ اللّٰهِ تَعَالَى دَحَاهَا .

ইবনে কাছীর ইবনে জারীরের বরাত দিয়ে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে এ রেওয়ায়েতও উদ্ধৃতি করেছেন–

মদীনার ইহুদিরা রাস্পুরাহ : এর নিকট উপস্থিত হয়ে আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টি সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি বললেন, আরাহ তা আলা পৃথিবীকে রেববার ও সোমবার, পর্বতমালা ও খনিজ দ্রবাদি মঙ্গলবার, উদ্ভিদ, ঝরনা, অন্যান্য বস্তুনিচয় ও জনপুন্য প্রান্তর বুধবার দিন সৃষ্টি করেন। এতে মোট চারদিন সময় লাগে। আলোচ্য আরুর পুরিদির তার পরিষ্ট আয়াতে তাই বলা হয়েছে। অতঃপর বললেন, এবং বৃহস্পতিবার আকাশ সৃষ্টি করেন। আর শুক্রবার ভারকারান্তি, সূর্ব, চন্দ্র ও ফেরেশতা সৃন্ধিত হয়। ওক্তর বলনের তিন প্রহর বাকি থাকতে এসব কাজ সমাও হয়। এই প্রহরুরেয়ের দ্বিতীয় প্রহরে সম্বাবা বিপদাপদ সৃষ্টি করা হয় এবং তৃতীয় প্রহরে হয়েরত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করা হয়। তাঁকে জান্নাতে স্থান দেওয়া হয় এবং ইবলীসকে আদেশ করা হয় আদমের উদ্দেশ্যে সেজদা করতে। ইবলীস অস্থীকার করলে তাকে জান্নাত থেকে বহিষার করা হয়। এসব কাজ তৃতীয় প্রহরের শেষ পর্যন্ত সমাও লাভ করে। –হিবনে কান্ধীর।

ইবনে কাছীরের মতে হাদীসটি عَرِيب [অর্থাৎ তুলনামূলকভাবে দুর্বলস্ত্র পরম্পরায় বর্ণিত।]

সহীহ মুদলিমে বর্ণিত হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.)-এর বাচনিক এক রেওয়ায়েতে জগৎ সৃষ্টির শুরু শনিবার থেকে ব্যক্ত হয়েছে। এই হিসাব মতে আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টি সাত দিনে হয়েছে বলে জানা যায়। কিন্তু কুরআনের আয়াত থেকে পরিকারভাবে জানা যায় যে, এই সৃষ্টি কাজ হয় দিনে হয়েছে। এক আয়াতে আছে – رَلَغَنْ خُلْثُنَّا السَّسَارَات وَالْأَرْضُ رُمَّا بَيْنَ لَيْنَا عِنْ لَكُوْتٍ ضُلِّكُمْ وَمَا يَبْنَا مِنْ لَكُوْتٍ ضُلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضُلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضُلَّا السَّمَاءَ أَنَّا السَّمَاءَ مَنْ مَنْ مُنْ مِنْ لَمُوْتٍ ضَلِّمَا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلِّهُ وَمَا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا السَّمَاءَ مَنْ اللَّهُ وَمَا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا السَّمَاءَ مَنْ اللَّهُ وَمَا مِنْ لَكُوْتٍ ضَلَّا السَّمَاءَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مِنْ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مِنْ عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مَا عَلَيْكُونِ مَا مَا عَلَيْكُونِ مَا مَنْ عَلَيْكُونِ مَا مَا عَلَيْكُونِ مَا عَلَيْكُونِ مَا مَا عَلَيْكُونِ مَا عَلَيْكُونِ مَا مُنْ عَلَيْكُونِ مَا عَلَيْكُونِ مَا مُعَلِّيْكُونِ مَا عَلَيْكُونِ مِنْ عَلَيْكُونِ مِنْ عَلَيْكُونِ مَا عَلَيْكُونُ مِنْ عَلَيْكُونِ مَا مَا عَلَيْكُونِ مَا عَلَيْكُونُ مِنْ عَلَيْكُونُ مِنْ عَلَيْكُونُ مِنْ مَا عَلَيْكُونُ مِنْ عَلَيْكُونُ مِنْ مَا عَلَيْكُونُ مِنْ عَلَيْكُونُ مِنْ مَا مُنْ عَلَيْكُونُ مِنْ مَا مُعْلَيْكُونُ مِنْ مَا عَلَيْكُونُ مِنْ مَا عَلَي

হযরত ইবনে আববাস (রা.)-এর বাচনিক প্রথমোক্ত রেওয়ায়েতও ইবনে কাছীরের মতে অগ্রাহ্য। এর এক কারণ এই যে, এতে হযরত আদম (আ.)-এর সৃষ্টি আকাশ সৃষ্টির সাথে অক্রবারের শেষ প্রহরে এবং একই প্রহরেই সেজদার আদেশ ও ইবনীসকে জান্নাত থেকে বহিষ্কারের বিষয় উল্লিখিত হয়েছে।

অথচ কুরআনের একাধিক আয়াতের পূর্বাপর ঘটনা সুম্পষ্টরপে জানা যায় যে, আদম সৃষ্টির ঘটনা আকাশ ও পৃথিবী সৃষ্টির অনেক পরে হয়েছে। তথন পৃথিবীতে প্রয়োজনীয় দ্রব্যসামগ্রী পূর্ণমাত্রায় বিদ্যামান ছিল এবং জিন ও শয়তানরা সেখানে বসবাসরত ছিল। সে সময়েই বলা হয়েছিল- أَنْ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خُلِيفَةً

সারকথা এই যে, আকাশ ও পৃথিবী সৃষ্টির দিনকাল ও ক্রম সম্পর্কিত বর্ণনাসমূহের মধ্য থেকে কোনোটিকেই কুরআনের ন্যায় অকটা ও নিশ্চিত বলা যায় না। বরং এগুলো ইসরাইলী রেওয়ায়েত হওয়ার সম্ভাবনাই প্রবল। ইবনে কাছীর মুসলিম ও নাসায়ীর বর্ণনা সম্পর্কেও তাই বলেছেন। তাই কুরআনের আয়াওকেই মূল ভিত্তি সাবান্ত করে উদ্দেশ্য নির্দিষ্ট করা উচিত। আয়াওসমূহকে এক্র করার ফলে নিশ্চিতকাপে জানা যায় যে, আকাশ, পৃথিবী ও এতদুভয়ের মধ্যবাতী সবকিছু মাত্র ছয় দিনে সৃজ্জিত হয়েছে। সুরা হা-মীম সিক্রদার আয়াত থেকে বিভীয়ত জানা যায় যে, পৃথিবী, প্রতমালা, বৃক্ষরাজি ইত্যাদি সৃষ্টিতে পূর্ণ চারদিন লেগেছে।

हैज, ठाकनिया जात्वत्व्यीत (on 45) 84 (थ)

তৃতীয়ত জানা যায় যে, আকাশমওলী সৃজনে দুদিন বায়িত হয়েছে। এতে পূর্ণ দুদিনের বর্ণনা নেই। ববং পুরোপুরি দুদিন না লাগারও কিছু ইঙ্গিত পাওয়া যায়। সর্বশেষ দিন তক্রবারের কিছু অংশ কেঁচে গিয়েছিল। এসব আয়াতের বাহ্যিক অর্থ এই বোঝা যায় যে, ছয় দিনের মধ্য থেকে প্রথম চারদিন পৃথিবী সৃজনে এবং অর্বশিষ্ট দুদিন আকাশ সৃজনে বায়িত হয়েছে এবং পৃথিবী আকাশের পূর্বে সৃজ্জিত হয়েছে। কিন্তু সূরা নাযিআতের আয়াতে পরিছার বলা হয়েছে যে, আকাশ সৃষ্টির পরে পৃথিবীকে বিস্তৃত ও সম্পূর্ণ করা হয়েছে। তাই বয়ানুল কুরআনের বকরা অবান্তব নয় যে, পৃথিবী সৃষ্টির কাজ দুভাবে বিভক্ত। প্রথম দুদিনে পৃথিবী ও তার উপরিভাগের পর্বতমালা ইত্যাদির উপকরণ সৃষ্টি করা হয়েছে। এপর দুদিনে সপ্ত আকাশ সৃজিত হয়েছে। এবর বৃদ্ধির পৃথিবীর বিস্তৃতি ও তৎমধ্যবতী পর্বতমালা, কুজরাজি, নদনদী, ঝরনা ইত্যাদির সৃষ্টি সম্পন্ন করা হয়েছে। এভাবে পৃথিবী সৃষ্টির চার দিন উপর্পুপরি রইল না। সুরা হা-মীম সিজদার আয়াতে প্রথম ফুর্ন্নান্তর ক্রিটি দুর্দ্দিনে পৃথিবী সৃষ্টির কথা বলে মুশরিকদেরকে ইনিয়ার করা হয়েছে। অভঃপর আলানা করে বলা হয়েছে। ত্রিক ট্রান্টির ক্রিটি ক্রিটিন ক্রিটিনিটির ক্রিটিনিন বয়ে যাবে, যা কুরআনের বর্ণনার বিপরীত।

এখন চিন্তা করলে জানা যায় যে, غَنَيْ يَوْمَـنِيْ يَوْمَـنِيْ وَالْآَرِهُ وَاللَّهُ عَدَالَهُ عَلَى الرَّمُونِي يَوْمَـنِيْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّهُ الللَّا اللل

ভারসামা ঠিক রাখার জন্য পৃথিবীতে পর্বতমালা সৃজিত হয়েছে। কুরআনের একাধিক আয়াতে তাই বর্ণিত হয়েছে। এর জন্য পর্বতমালাকে পৃথিবীর উপরিভাগে সুউচ্চ করে স্থাপন করা জরুরিছিল না; ববং ভূ-গর্ভেও স্থাপন করা যেত। কিন্তু পর্বতমালাকে ভূ-পৃষ্ঠের উপরে স্থাপন করা এবং মানুষ ও জীবজন্তুর নাগালের বাইরে উচ্চ করার মধ্যে পৃথিবীবাসীর জন্য হাজারো বরং অসংখ্য উপকারিতা ছিল। তাই আয়াতে مِنْ تُنْوَنِهَا কলে এই নিয়ামতের দিকে ইন্নিত করা হয়েছে।

च्यत वहवठन । व्यर्व हें हैं हैं में भिर्ण اَتَرَاتُ : قَولُهُ وَقَدْرَ فِيهُا اَقُواتَهَا فِنَي اَرْبَعُهِ اَيَّام سَوَاءً لُلسَّانَلِينَ विकर्त, क्रिक, बाज । पानूरिद श्रासाकनीय क्रा जिंक कुर्वाजाभीथ এव जडकुंक । न्यानून मानीव।

হযরত হাসান ও সূন্দী (র.) এ আয়াতের তাফসীরে বলেন, আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীর প্রতি অংশে তার অধিবাসীদের উপযোগী রিজিক ও কজি নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন। নির্দিষ্ট করার অর্থ এই যে, প্রত্যেক ভূষওে নির্দিষ্ট বকুসমূহ নির্দিষ্ট পরিমাণে উৎপন্ন হওদ্বার নির্দেশ জারি করেছেন। এর ফলে প্রত্যেক ভূষওের কিছু কিছু বৈশিষ্ট্য হয়ে গেছে। প্রত্যেক ভূষওে তার অধিবাসীদের মেজাজ ও ফটি মোতাবেক বিভিন্ন প্রকার খনিজ প্রব্য, বিভিন্ন প্রকার উদ্ভিদ, বৃক্ষ ও জন্তু-জানোয়ার সৃষ্টি করে দেওয়া হয়েছে।

এতে প্রত্যেক ভূষণ্ডের শিল্পজাতও দ্রব্য পোশাক-পরিক্ষেন বিভিন্নরূপে হয়েছে। কোনো ভূষণ্ড গম, কোনো ভূষণ্ড চাউল ও অন্যান্য খাদ্যালয় রয়েছে। কোথাও তুলা কোথাও পাট, কোথাও সেব, কোথাও আদ্বর এবং কোথাও আম এবং কলা উৎপন্ন হতে দেখা যায়। ইকরিমা ও যাহহাকের উক্তি অনুযায়ী এতে এ উপকারও আছে যে, বিশ্বের সব দেশের মধ্যে পারস্পরিক বাণিজ্ঞা ও সহযোগিতার পথ উন্মুক্ত হয়েছে। কোনো ভূষণ্ডই অন্য ভূষণ্ডের প্রতি অমুখাপেকী নয়। পারস্পরিক বার্থের উপরই পারস্পরিক সহযোগিতা মন্ধবুত প্রাচীর নির্মিত হতে পারে। ইকরিমা বলেন, কোনো কোনো ভূষণ্ড পরণ স্বর্ণের ন্যায় ওজন করেও বিক্রয়

क्दा दराः

আলং তা আলা পৃথিবীকে যেন তার অধিবাসীদের খাদা, বাসস্থান, পোশাক ইন্ত্রাদি প্রয়োজনের একটি মহাওদামে পরিণত করে দিয়েছেন। এতে জিয়ামত পর্যন্ত আগমনকারী ও বসবাসকারী কোটি কোটি মানুষ ও অসংখ্য জীবজন্তুর প্রয়োজনীয় সব দুবাসাম্মী রয়েষ নির্মেছেন। পৃথিবীয় গর্তে একনো বৃদ্ধি পাবে এবং প্রয়োজন অনুযায়ী কিয়ামত পর্যন্ত নির্মাত করে এই তে থাকরে। মানুষের করু এই যে, সে এওলো ভূগর্ত থেকে বের করে প্রয়োজন অনুযায়ী ব্যবহার করবে। মতুগদর নির্মাত পরিলি বিশ্ব করে এই যারাচি অধিকাংশ তাফসীরবিদনের মতে বিশ্ব করে প্রয়োজন অনুযায়ী ব্যবহার করবে। মতুগদর নির্মাত ব্যবহার গোলাটি অধিকাংশ তাফসীরবিদনের মতে বিশ্ব করা সার্যাহে । সাধারগের পরিভাষায় যাকে চার বলে নেওয়া হয়, তা কোনো সময় চার থেকে কিছু বেশিত হতে থাকে। করি বলে কেওয়া হয়, তা কোনো সময় চার থেকে কিছু বেশিত হতে থাকে। করি করে কেওয়া হয়, তা কোনো আরাচে বিশ্ব করে এই সজাবনা নাকচ করে বলা হয়েছে যে, একাজ পূর্ব চার নিনেই হরেছে। নির্মাত বিশ্ব করি যে যারা আকাশ ও পৃথিবীর সৃষ্টি সম্পর্কে আননাকে জিজের করে, তানের করা, এই গণনা। ইবনে জারীর ও দুররে মানসূরে বর্ণিত আছে যে, ইহুনিরা এই জিজ্ঞাসা করেছিল। তাদেরকে বলে দেওয়া হয়েছে যে, এসব সৃষ্টি ঠিক চারদিনে হয়েছে। নিইবনে কাছীর, কুরতুবী, কুল্ল মা'আনী)

ইবনে যায়েদ প্রমুখ কোনো কোনো তাফদীরবিদ بَا لِلسَّائِلِينِ -এর সাথে সম্পর্কযুক্ত করেছেন। তার -এর অর্থ নিয়েছেন প্রত্যাশী ও অভাবী। এমতাবস্থায় আয়াতের অর্থ এই যে, পৃথিবীতে বিভিন্ন প্রকার খাদা ও প্রয়োজনীয় দ্রব্যসামগ্রী তাদের উপকারার্থে সৃষ্টি করা হয়েছে, যারা এওলোর প্রত্যাশী ও অভাবী। প্রত্যাশী ও অভাবী গ অভ্যাসগতভাবে অপরের কাছে সওয়ালের হাত বাড়ায়। তাই তাকে কুট্রিক বল ব্যক্ত করা হয়েছে। –বাহুরে মুখীত)

ইবনে কাছীর এ ডাফসীর উদ্ধৃত করে বলেন, এটা কুরআনে এ আয়াতের অনুরূপ - وَاَنْكُمْ مِنْ كُلُ لَا سَالْنَهُوْءُ وَالْعَالَمُ مِنْ لَا لَا الْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَلِي اللّهُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْعَلَيْمُ وَاللّهُ وَالْعَلَيْمُ وَاللّهُ وَالْعَلَيْمُ وَاللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَال

কোনো কোনো তাহসীরিবিদের মতে আকাশ ও পৃথিবীকে এই আদেশ দেববা এবং প্রত্যুব্ধর তাদের আনুগতা প্রকাশ করা আক্ষরিক অর্থে নর। ববং রুপক অর্থে বোঝানো হয়েছে যে, আকাশ ও পৃথিবীকে আল্লাহ তা'আলার প্রত্যেক আদেশ পাননের জন্য প্রস্তুত দেখা গোছে। কিন্তু ইবনে আতিয়্যা ও অন্যান্য অনুসন্ধানী তাহসীরবিদ বলেন যে, এখানে কোনো রূপক অর্থ নেই। ববং আক্ষরিক অর্থেই বলা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা আকাশ ও পৃথিবীর মধ্যে সম্বোধন বোঝার চেতনা ও অনুভূতির সৃষ্টি করে দিয়েছিলেন এবং জ্বাব দেওয়ার জন্য তাদেরকে বাকশন্তিও দান করা হয়েছিল। তাহসীরে বাহরে মুখীতে এ তাহসীরকেই উত্তম বলা হয়েছে।

ইবনে কাসীর এ তাঞ্চসীর উদ্ধৃত করে কারো কারো এ উক্তিও বর্ণনা করেছেন যে, পৃথিবীর পক্ষ থেকে এই জবাব সেই ডুবও দিয়েছিল, যার উপর বায়তুল্লাহ নির্মিত হয়েছে এবং আকাশের সেই অংশ জবাব দিয়েছিল, যা বায়তুল্লাহর বরাবরে অবস্থিত এবং যাকে 'বায়তুল মামুর' বলা হয়।

যদি وَكُمُّونُ عَادٍ وَكُمُّونُ وَكُمُّوا فَكُلُ الْنَذَرُتُكُمْ صُرِعَةً مُّ مُثَلَ صُعِقَةٍ عَادٍ وَكُمُّونُ তবুও ডারা সিত্য বহুদে। বিমুখ হয়, তবে আপনি বলুন, আমি তোমাদেরকে আদ ও ছামৃদ জাতির আজাবের ন্যায় আজাব সম্পর্কে সতর্ক করছি।

আল্লাহ তা আপার অকুরন্ত নিরামত, কুদরত এবং অনন্ত করুণার নিদর্শনসমূহ দেখার পরও যদি মঞ্চার কাফেররা ইসলাম গ্রহণে প্রকৃত না হয়, তবে হে রাসুল ক্রান্ত : আপান তাদেরকে জানিয়ে দিন যে, আদ এবং ছামুদ জাতি আল্লাহ তা আপার অবাধা অকৃতক্ষ হয়ে যেতাবে আজার তোগ করেছে এবং নিচিন্ত হয়েছে ঠিক তেমনি আজার সম্পর্কে আমি তোমাদেরকে সতর্ক করিছি। আদ ও ছামুদ জাতি আল্লাহ তা আপার নাকরমানি করেছিল, হয়রত হুদ (আ.) প্রেরিত হরেছিলেন আদ জাতির নিকট এরনিক্তবে ছামুদ জাতির স্কোর্যেরত আবার বিত্তা করেছিলেন হয়রত সালেহ (আ.) ক্রিক্ত আদ ও ছামুদ জাতি নবীগণের আজানে সাল্লায় কেরার ছুলে তাদের বিরোধিতা করে, সতাদ্রোহীতার অপরাধে তাদেরকে শান্তি দেবরা হয়। যে মন্তাবারী: যদি তোমরাও আল্লাহ তা আলার নাকরমানি কর, তাঁর রাসুলের বিরোধিতা কর তবে কোপ্রয়ন্ত আদ ও ছামুদ জাতির ভয়বের পরিপতি তোমাদের হতে পারে।

ত্রতি কর্মার বিকট শবদ তাদের সন্থাব এবং কর্মার ক্রিটার ক্রিটার নিকট শবদ তাদের সন্থাব এবং ক্রিটার ক্র

আলোচা আয়াতের ক্রিক্টের নির্বাচিত ক্রিক্টের ক্রিক্টের ক্রিক্টের তাৎপর্য হলো, নবী রাস্লগণ মানুষকে সভা গ্রহণের আহ্বানের পাশাপাশি অতীতে যারা এ আহ্বান প্রত্যাখ্যান করেছে, তাদের যে শান্তি হয়েছে তা বর্ণনা করেছেন এবং ভবিষ্যতে তথা আথ্বাতে তাদের কি শান্তি হবে তারও উল্লেখ করেছেন।

অথবা এর অর্থ হলো নবী রাসূলগণ তাদের অতীত এবং ভবিষ্যত সম্পর্কে উত্তমভাবে তাদেরকে জ্ঞান দান করেছেন।

অথবা এর অর্থ হলো, নবী-রাসূলগণ সর্বদিক থেকে ভাদের নিকট আগমন করেছেন এবং ভাদের হেদায়েভের জন্য সঞ্জবা সকল পক্তাই অবলম্বন করেছেন।

জানার রাস্ল প্রেবর্গের ইচ্ছা করতেন তবে অবশাই কোনো ফেরেশতা প্রেরণ করতেন, মানুষ কি করে আল্লাহ তা আলা রাস্ল প্রেবর্গের ইচ্ছা করতেন তবে অবশাই কোনো ফেরেশতা প্রেরণ করতেন, মানুষ কি করে আল্লাহ তা আলার রাস্ল ববেং অতএব রেসালাতের দাবিকে আমরা সতা মনে করি না এবং আপনাদের বর্গিত বিষয়গুলোকে আমরা মানি না। এভাবে আদ ও ছাম্দ জাতির দ্রাত্মা কাফেররা হয়রত হ্দ (আ.) এবং হয়রত সালেহ (আ.)-কে নবী মেনে নিতে অধীকৃতি জানায়। তারা বলে, আপনারা আমাদেরই ন্যায় মানুষ, মানুষ হিসেবে সকলেই সমান, আপনাদেরকে আল্লাহর রাস্ল হিসেবে মেনে নেওয়ার কোনো যুক্তি আছে বলে আমরা মনে করি না। এরপরই আদ ও সামূদ জাতির প্রতি আসমানি আজাব আপতিত হয় এবং তাদেরকে নিচিক্ করা হয়।

হতভাগা আদ ও ছামৃদ জাতির এ ঘটনা বর্ণনার মাধ্যমে মঞ্চার কাফেরদেরকে সতর্ক করা হয়েছে এ মর্মে যে, যদি তোমরা সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীকে না মান তবে তোমাদের শান্তিও অবধারিত।

প্রিয়নবী — -কে সান্ত্রনা : এ আয়াতে রয়েছে প্রিয়নবী — -কে বিশেষ সান্ত্রনা এ মর্মে যে, হে রাস্ল — ! মক্কার কান্টেররা যদি আপনাকে অবিশ্বাস করে তবে তাতে দুর্গবিত হবার কোনো কারণ নেই, কেননা ইতিপূর্বে যখনই কোনো নবী রাস্ন এসেছেন তখনই কান্টেররা তাদের সঙ্গে এমন আচরণই করেছে যা মক্কার কান্টেররা আপনার সাথে করছে। আর আদ ও ছামূদ জাতি এমন ধ্বংসাত্মক আচরণ করেই ধ্বংস হয়েছে। পরবর্তী আয়াতে আদ জাতির অন্যায় অনাচার, দক্ত-অহংকার এবং তাদের পাতির কথা বিরাবিত্ততাবে বর্ণিত হয়েছে।

আর আদ জাতির عَادُ فَاسْتَكَيْنُوا فِي الْأَرْضِ بِفَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ اَشَدُ مِنَّا قُوةً रागित এই যে, তারা অযথা পৃথিবীতে বড়াই করতো এবং বলতো, আমাদের চেয়ে অধিকতর শক্তিশানী কে?

আদ জাতির লোকেরা দৈহিক শক্তির অধিকারী ছিল, তারা পাহাড়ের বড় বড় পাথরকে উঠিয়ে যেখানে ইচ্ছা সেখানে নিয়ে যেতো, তাদের দৈহিক শক্তির দম্ভ ছিল অনেক বেশি, তারা বলতো আমাদের কোনো ভয় নেই, আমরা যে কোনো বিপদের মোকাবিলা করতে পারি, আমাদেরকে শান্তি দিতে পারে এমন কেউ নেই, কাজেই আমাদেরকে শান্তির ভয় প্রদর্শন করে কোনো লাভ হবে না। কারো কোনো আজাবের ভয়কে আমরা পরওয়া করি না। তাই পরবর্তী বাকো আল্লাহ তা'আলা ঘোষণা করেছেন-

এ আল্লাহ তা আলা তাদেকে সৃষ্টি করেছেন, তিনি তাদের ঠেয়ে অধিকতার শক্তিশালী, আর তারা আমার নিদর্শনসমূহকে অধীকার করতো।

WWW.eelm.weebly.com

অর্থাৎ তারা যখন নিজেকে শক্তিশালী বলে দাবি করে তখন এ সত্য ভূলে যায় যে, পরাক্রমশালী আল্লাহ ডা'আলা তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন, তাদেকে শক্তি দান করেছেন, তিনি সর্বশক্তিমান, সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তিনি যখন ইক্ষা তখনই তাদেরকে পান্তি নিতে পারেন।

মূলত, তারা আমার আয়াতসমূহকে অস্বীকার করতো, অর্থাৎ তারা মনে মনে আল্লাহ তা'আলার নিদর্শনসমূহের সত্যতা উপঙ্গন্ধি করা সন্তেও দন্ত অহমিকার কারণে তা অস্বীকার করতো, তাদের এ হঠকারিতার শান্তি স্বরূপই তারা নিশ্চিহ্ন হয়েছে।

এটা غَدُولُهُ فَارُسُلُنَا عَلَيْهِمْ رِبِحًا صَرْصَوًا صَرْفَولُهُ فَارُسُلُنَا عَلَيْهِمْ رِبِحًا صَرْصَوًا বল বৰ্ণিত হয়েছে। المعارفة সামের আসল অর্থ অচেতন ও বেহুশকারী বস্তু। এ কারণেই বস্তুকেও المَاعِنَةُ वना হয়। আকস্মিক বিপদ অর্থেও শব্দটি ব্যবহৃত হয়। আদ সম্প্রদায়ের উপর চাপানো ঝড়ও একটি المَاعِنَةُ ছিল। একাই رَبِعْ صَرْصُرُ নামে বর্ণনা করা হয়েছে। এর অর্থ ঝাঞুবায়ু যাতে বিকট আওয়াজ থাকে। –[কুরুত্নী]

যাহহাক বলেন, আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর তিন বছর পর্যন্ত বৃষ্টিপাত সম্পূর্ণ বন্ধ রাখেন। কেবল প্রবল তন্ধ বাতাস প্রবাহিত হতো। অবশেষে আট দিন ও সাত রাত্রি পর্যন্ত উপর্যুপরি তুফান চলতে থাকে। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে, এ ঘটনা শাওয়ালের শেষদিকে এক বৃধবার থেকে তঞ্চ হয়ে পরবর্তী বৃধবার পর্যন্ত অব্যাহত থাকে। বস্তুত যে কোনো সম্প্রদায়ের উপর আক্ষাব এসেছে তা বৃধবারেই এসেছে। শক্তিরতুরী, মাযহারী।

হযরত জাবের ইবনে আন্দুল্লার (রা.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা কোনো সম্প্রদায়ের মঙ্গল চাইলে তাদের উপর বৃষ্টি বর্ধণ করেন এবং প্রবল বাতাসকে তাদের থেকে নিবৃত্ত রাখেন। পক্ষান্তরে আল্লাহ তা'আলা কোনো জাতিকে বিপদগ্রন্ত করতে চাইলে তাদের উপর বৃষ্টিপাত বন্ধ করে দেন এবং প্রবল বাতাস প্রবাহিত হতে থাকে।

ইসলামের নীতি এবং রাস্পুরাহ 🚃 এর হাদীস ঘরা প্রমাণিত আছে যে, কোনো দিন ও রাত্তি আপুন সন্তার দিক দিয়ে অতভ নয়। আদ সম্প্রদায়ের ঝাঞাুরায়ুর দিনতলোকে অতভ বলার তাৎপর্য এই যে, এই দিনতলো তাদের পক্ষে তাদের কুকর্মের কারণে অতভ হয়ে গিয়েছিল। এতে সবার জন্য অতভ হওয়া জকুরি হয় না।

-{भागशती, वग्नानुन कृतवानी

অনুবাদ :

अवार आशित खत्र कडम प्रानित आतार ठा आनात . ﴿ ﴿ ﴿ أَ أَذْكُمْ يَعُومُ مُحْسَمُ إِلَاكُمَا وَالنَّمُونَ الْمَغَتُوْحَةِ وَضَهَم الشِّبِينِ وَفَتْعِ الْهَمَزَةِ أَعْداً وُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزُعُونَ بِسَاقُونَ .

حَتُّنِي إِذَا مَا زَائِدَهُ جَأَلُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمُ سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا نغلبن

٢. وَقَالُوْا لِجُلُودِهِم لِمَا شَبِهِدْتُهُ عَلَيْنَا م قَالُوا انطَفَنَا اللَّهُ الَّذِي انطَقَ كُلُّ شَيْ إِي أَرَادَ نُطْفَهُ وَهُوَ خَلَفَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَّالَبِّهِ تُرْجُعُونَ قِيلُ هُوَ مِن كَلاَمِ الْجُلُودِ وَقِيلَ هُوَ مِنْ كَلَامِ اللَّهِ تَعَالَى كَالَّذِي بَعَدَهُ وَمَوْقِعُهُ تَقَرِيْكُ مَا قَبْلَهُ بِأَنَّ الْقَادِرَ عَلَى رانشَانِكُمْ إِبْتِدَاءً وَاعَادَتِكُمْ بِعَدَ الْمَوْتِ إِحْيَاءً قَادِرٌ عَلْى إِنْطَاقِ جُلُودِكُمْ وَاعْضَائِكُمْ.

ومَا كُنْتُم تَسْتَتِرُونَ عِنْدَ الْفُوَاحِشَ مِنْ أَنْ يُشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلاَّ البَّصَارُكُم وَلاَ جُلُلُودُكُمْ لِاَنْكُمُ لَيْمُ تُوْقِنُوْا بِالْبَعْثِ وَلَٰكِنَ ظَنَنَتُمُ عِنْدَ إِسْتِتَادِ كُمْ أَنَّ اللَّهُ لَا يَعْلَمُ كَثِيْرًا مِّشًا

শক্রদেরকে অগ্নিকণ্ডের দিকে ঠেলে নেওয়া হবে : ু শন্দটির চরুতে ু ও ্র এবং ্র বর্ণে পেশ এবং ্রিট্র -এর মধ্যে ফাতহার সাথে পডবে।

. ২০. তারা যখন জাহান্লামের কাছে পৌছবে, তখন তাদের কান, চক্ষু ও তুক তাদের কর্ম সম্পর্কে সাক্ষ্য দেবে। র্ভার -এর 💪 অব্যয়টি অতিরিক্ত :

১২১ তারা তাদের তুককে বলবে, তোমরা আমাদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য কেন দিয়েছ? তারা বলবে যে, আল্লাহ তা আলা সবকিছুকে কথাবলার শুক্তি দিয়েছেন ৷ যাকে ইচ্ছা করেন বাকশক্তি দেওয়ার তিনি আমাদেরকেও বাকশক্তি দিয়েছেন। তিনি তোমাদেরকে প্রথমবার সৃষ্টি ক্রেছেন এবং তোমরা তারই দিকে প্রত্যাবর্তিত হবে। বৰ্ণিত আছে যে, قَالُ مُسُورٌ خَلَفَكُمْ أَوْلُ مُسُورٌ উক্তিটি তুকসমূহের উক্তি বা আল্লাহ তা'আলার উক্তি যেমন, আগত বাণী وَمَا كُنتُمْ تَسَتَرُونَ اللهِ আরাহ তা আনার উক্তি। আল্লাহ তা'আলার এই বাণীর উদ্দেশ্য পূর্বের তার বাণী 🛍। 🗯 🖒 কে প্রমাণ করা । অর্থাৎ যে আল্লাহ মানুষকে কোনো নমুনা ছাড়া এবং মৃত্যুর পর পুনরায় জীবিত করতে পারেন তিনি তোমাদের তুকসমূহকে বাকশক্তি দানেও সক্ষম।

Y ২২. তোমরা পাপাচারে লিগু হওয়ার সময় কোনো কিছ গোপন করতে না. এ ধরনের বর্শবর্তী হয়ে যে. তোমাদের কান, তোমাদের চক্ষু এবং তোমাদের তুক তোমাদের বিপক্ষে সাক্ষ্য<u>দেবে না।</u> কেননা তোমরা পুনরুত্থানের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে না। <u>তবে</u> তোমরা ধারণা কর যে, তোমাদের গোপন করার সময় <u>তোমরা যা কর তার অনেক কিছুই আল্লাহ তা আলা</u>

४٣ २०. लामात्मत এই धात्रभारे गा लामता लामात्मत अकुत. ذَلِكُمْ مُبْتَدَأً طُنُكُمُ بَدَلًّ وسُنْهُ الَّذَيّ ظَنَيْنَتُ مِن يَكُمُ نَعْتُ الْمِنْدِلِ وَالْخُبِرُ أَرْدُكُمُ أَيْ أَهْلُكُكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخُسِرِينَ .

٢٤ عَلَى الْعَذَابِ فَالنَّارُ مَثْوَى ٢٤ عَلَى الْعَذَابِ فَالنَّارُ مَثُونَى ٢٤ عَلَى الْعَذَابِ فَالنَّارُ مَثُونَى مَنْزِلُ لُهُمَّ مَا وَإِنْ يَسَمَّعُ عَرِبُوا يَطَلُبُوا الْعُتْبِلَى آي الرِّضَى فَعَا هُمْ مِّنَ الْمُعْتَبِينَ ألْمُ وضيينَ .

ে ২৫. আমি তাদের জন্য কিছু সাথী শয়তানদের থেকে الشَّيَاطِيْنِ فَزَيَّنُوا لَهُمْ مَّا بِيْنَ أَيْدِينِهِمْ مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا وَاتَيبَاعِ الشَّهَوَاتِ وَمَا خَلْفَهُمْ مِنْ أَمْرِ الْأَخِرَةِ بِقَوْلِهِمْ لَا بَعْثَ وَلاَ حسَابُ وَحَقُّ عَلَيْهِمُ الْقُولُ بِالْعَذَابِ وَهُو لَامْلَانًا جَنَهًم الأبَّةُ فِي جُمْلُةِ أُمِّم قَدْ خَلَّتُ هَلَكُتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ الْجِينَ وَالْإِنْسِ ع إِنَّهُمْ كَانُوا خُسِرِيْنَ.

ব্যাপারে ধারণা কর, তোমাদেরকে ধ্বংস করেছে أَلَٰذِي طَانَنتُمْ - بَدُل को (श्राक طَنُّكُمْ मूवठामा وَلكُمْ ' থেকে সিফত আর بَدُّلُ টি খসর। بَدُّلُ है । ত্থিক সিফত আর ফলে তোমরা ক্ষতিগ্রন্তদের অন্তর্ভুক্ত হয়ে গেছ।

তাদের আবাসস্থল জাহান্লাম ; আর যদি তারা সন্তুষ্টি কামনা করে ওজর পেশ করে ভবে তাদের ওজর কবুল করা হবে না। তারা সন্তুষ্টি প্রাপ্তদের মধ্য থেকে নয়।

নির্ধারণ করে তাদের পিছনে লাগিয়ে দিয়েছি. অতঃপর তারা তাদের সামনের ও পিছনের আমলসমূহ অর্থাৎ দুনিয়ার বিষয়াদি, কুপ্রবৃত্তির অনুসরণ ও আখেরাতের বিষয়াদি অর্থাৎ তাদের আক্রীদা কোনো হিসাব ও পুনরুখান নেই ইত্যাদি তাদের দৃষ্টিতে সৌন্দর্য মণ্ডিত করে দিয়েছিল : এবং সে সমস্ত লোকদের ব্যাপারেও আল্লাহ তা'আলার শাস্তির আদেশ অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার বাণী لَامَلَئَنَّ جَهَنَّمَ الخ বাস্তবায়িত হলো, যা বাস্তবায়িত হয়েছিল তাদের পূর্ববর্তী জ্ঞিন ও মানুষের ব্যাপারে । নিশ্চয়ই তারা ক্ষতিগ্রস্ত ।

### তাহকীক ও তারকীব

acó यवत এवर شِيْنِ वेर्ल (लन फिरस । और ज़तरू ) أَوْنِيْن वर्ल यवत এवर تُرَن वर्ल पवत के مُشَكَلِّمْ শেষ হামযাটি মাফউল হওয়ার কারণে ্র্র্নির হবে। দ্বিতীয় কেরাত যেটাকে প্রসিদ্ধ হওয়ার কারণে মুফাসসির (র.) ও نَانبِ نَاعِلُ वर्गी पवत जिर गुंबार । এই সুরতে أَغَذَا े এत नाम शामाणि - وَأَعِدُ مُذَكِّرَ غَائِبٌ عَالَى العَ হওরার কারণে مرفوع হবে।

إلى مَوْقِفِ الْمِسَابِ ١١٩٣ : قَوْلُهُ إِلَى السَّاقِ

। बाता بُحْبَسُهُمْ ٱزْلُهُمْ عَلَى أَخِرِمِ कांक्राया कांगी वार्य्यावी (त्र.) وَرَزُعُونَ (त्र.) आहार्या कांगी वार्य्यावी : فَنُولُتُهُ يُسُمَافُونَ তবে উভরের উদ্দেশ্য একই।

تَغَيِّبُكُنَّ এবং مُبَانَّ بِهُ مُتَكُلِّمِ مُعَدَّرِنَ عَمْدُونَ اللهِ فَقُرْنَا عَالَهُ وَ فَوْلُـهُ قَيْطُمُنَا বাবে مَانِيعُ مِن اللهِ ا

كَانِيْبِيْنَ পথাৰে ا অথাৰ خَالً তাৰ ضَمِيْر مَجْرُورْ جهه- عَلَيْهِمْ । অথাও হতে পারে ا مَعْ جُعْلَة فِي أُمْم مَعْ جُعْلة أُمُّم

مَنْصُوْبِ विने : طَافِطُ الْ يَشْهَدَ . बण व कथात প্ৰতি ইन्निত करताइ त्य, يَشْهَهَدَ عَلَيْكُمُّ عَلَيْكُمِّ وَمَا اللهِ عَلَيْكُمُ مَنْضُوْبِ विने وَمَنْ مَنْفُلِهِ اللهِ مَالِمَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

اِسْتِنَارٌ शास اَعْضَاء এখানে مَعَ عَكَمِ اِسْتِنَارِكُمْ مِنَ اَعْضَاءْكُمْ اَسْ َ عَلَى مِنَ السَّاسِ وَالسَّاسِ مع عليمار একটি সুৱতই রয়েছে যে, ঐ نِعْرَا أَعْضَاءُ কেই পরিত্যাগ করা হবে।

তথা ﴿ وَالْمِنْ اللَّهُ خُلُودٌ فِي النَّارِ অধা স্বাবস্থায়ই : আঁوَلُهُ فَلَانٌ يَعَمْدِلُووًا अवारमाक : قَوْلُهُ فَلَانٌ يَعَمْدُوا अव्यारमाक : চাই সবর করুক বা না করুক, তদুপরি أَنْ يُصْبِدُوا ﴿ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَا

वना विध रस शन : قُولُـهُ وَقَيَّضَنَّا لَهُم أَي لِلْقُرَيْشِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ান্ত বিশ্ব কর্ম করতে চাইলে অপরের কাছে গোপন করতে পারে, কিছু নিজের অর্প এই যে, মানুষ গোপনে কোনো গোনাই ও অপরাধ করতে চাইলে অপরের কাছে গোপন করতে পারে, কিছু নিজের অস-প্রত্যাসর কাছে গোপন করতে পারে না। যখন একথা জানা যায় যে, আমাদের কর্ণ, চক্ষু, হাত-পা নেহের তুক আসলে আমাদের নয়। বরং রাজসাকী, তানেরকে আমাদের কর্ম সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হলে তারা সত্য সাক্ষ্য দেবে, তখন গোপনে কোনো অপরাধ ও গোনাই করার কোনো পথই

উন্দুক থাকে না। সূত্রাং এই অপমান থেকে আব্যবন্ধার একমাত্র উপায় হচ্ছে অপরাধই না করা। কিছু তোমরা যারা ভাওহীদ ও রেসালাত স্বীকার কর না, তোমাদের চিত্তাই এদিকে ধাবিত হয় না যে, তোমাদের অঙ্গ-প্রভাঙ্গও কথা বলতে গুরু করবে এংং তোমাদের বিরুদ্ধে আরাহ তা আলার সামনে সাক্ষ দেবে। তবে এতটুকু বিষয় প্রত্যেক বৃদ্ধিমান ব্যক্তিই বুঝতে সক্ষ যে, যিনি আমাদেরকে একটি নিকৃষ্ট বন্ধু থেকে সৃষ্টি করে শ্রোভা ও চক্ষুদ্ধান মানুষ করেছেন, লালন-পালন করে পরিগত বর্ষা প্রশীত করেছেন তার জ্ঞান কি আমাদের যাবভীয় কর্ম ও অবস্থাকে বেইনকারী হবে না? কিছু তোমরা এই জাজুলামান বিষয়ের বিপরীতে একপ বিশ্বাদ প্রদাহ করতে যে, আল্লাহ ভাত্মালা তোমাদের অনেক কাজকর্মের খবর রাখেন না। কাজেই তোমরা কুমর ও পিরক করতে সাহসী হয়েছিলে। বলা বাছুলা, তোমাদের এই বিশ্বাসই তোমাদেরকে বরবাদ করেছে।

হযরত আৰু হুরায়রা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে আছে, এ ব্যক্তির মুখে মোহর এঁটে দেওয়া হবে এবং উক্লকে বলা হবে, তুমি কথা বল এবং তার ক্রিয়াকর্ম বর্ণনা কর। তখন মানুষের উক্ল, মাংস, অস্থি সকলেই তার কর্মের সাক্ষ্য দেবে। -[মাযহারী]

হয়রত মা'কাল ইবনে ইয়াসার (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পুল্ঞা হ বলেন, অনাগত দিন মানুষকে ডেকে বলে, আমি নতুন দিন। তুমি যা কিছু আমার মধ্যে করবে, কিয়ামতের দিন আমি সে সম্পর্কে সাক্ষা দেব। তাই তোমার উচিত আমি শেষ হয়ে যাওয়ার আগেই কোনো পুণ্যকাজ করে নেওয়া, যাতে আমি এ সম্পর্কে সাক্ষা দিতে পারি। যদি আমি চলে যাই, তবে আমাকে করনো পাবে না। এমনিডাবে প্রত্যেক রামি মানুষকে ডেকে একথা বলে। −[কুরতুকী]

ন্ত্ৰ বিশ্ব কৰিছে বৰলে ত্ৰেন, আর চূপে হলে ত্ৰেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্ৰেন ত্ৰে বিশ্ব করে বললে ত্ৰেন ত্ৰে বিশ্ব করে বললে ত্ৰেন ত্ৰেলি ত্ৰেনে বললে ত্ৰেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্ৰেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্রেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্রেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্রেন না। ত্রি বলল ত্রেন না। আর তৃতীয় ব্যক্তি বলল, যদি উচ্চঃখরে চিৎকার করে বললে ত্রেন না ত্রেন ত্রেন করে বললে ত্রেন করে বললে ত্রেন না

অন্তামা বণতী (র.) লিখেছেন, সাকাফী লোকটি ছিল আবদ ইয়ালাইল। আর কুরাইশী দু'ন্ধন ছিল রবীয়া এবং সাঞ্চঞ্জান ইবনে উমাইয়া। তাদের এ কথাবার্তার পরই আলোচা আয়াত নাজিল হয়। অর্থাং দুনিয়ার জীবনে তোমরা কি চিন্তা করেছিলে; যে তোমারে চন্দু কর্প তোমানের বিক্লান্ধে সান্ধ্য দেবে বস্তুত্বঃ তা তোমরা তখন কছানাও করনি; বরং প্রকৃত অবস্থা এই যে, তোমার এ ছুল ধারণা করতে যে, তোমানের অনেক কান্ধ সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা জানেন না। এজনোই তোমরা নির্তয়ে আল্লাহ তা আলা জানেন না। এজনোই তোমরা নির্তয়ে আল্লাহ তা আলার নাক্ষরমানিত লিঙ ছিলে। আর তোমানের এ ছুল ধারণাই তোমানের ধ্যংসের কারণ হয়েছে। যদি তোমবা একথা বিশ্বাস করতে যে আল্লাহ তা আলা সর্বন্ধিক জ্ঞানেন, স্ববিদ্ধ দেখেব তবে তার নাক্ষরমানি করার ধৃষ্টতা তোমরা দেখাতে না।

ু অপাৎ অতএৰ, তার: যদি সৰৱ অৰলমন করে তবুও দোজৰই হবে অংকাৰ এবন, তার: যদি সৰৱ অৰলমন করে তবুও দোজৰই হবে

তক্তজানীগণ বলেছেন, পৃথিবীতে ধৈর্যধারণ করলে অনেক বিপদ দূর হয়ে যায় . বিস্যাত উর্দু কবি মির্জা পর্লিব কণট্টিকে ছতি সুম্মরভাবে ব্যক্ত করেছেনঃ

رنج کا خرگر همو انسان تومت جاتا هے رنج

مشکلین اتنی پزین مجه پر که آسان هو گین ـ

অর্থাৎ যদি বিপদাপদে মানুষ অভাস্ত হয়ে যায় তবে তা দৃরীভূত হয়ে যায়, আমার জীবনে এত কঠিন সমস্যা এসেছে যে সবই সহজ হয়ে গেছে।

যাহোক এ অবস্থা দূনিয়ার ব্যাপারে হতে পারে কিন্তু আখেৱাতের অবস্থা সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র, যদি কান্টেররা সবরও করে তবুও তাদের বিপদ কম হবে না, দোজধই থাকবে তাদের ঠিকানা, দোজখের শান্তিও অব্যাহত থাকবে।

. পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে কাফেরদের কঠিন শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে : वेंबेटें के वेंबेटेंं के बेंदेंंने बेंदेंंटेंबी थिंद आत এ আয়াত থেকে এ শান্তির কারণ বিশ্লেষণ করা হয়েছে : ইরশান হয়েছে - بَيْنَ - अग्रांत थ्यां के केंद्रें केंद्रें اَيْرِيهُمْ وَمَا خَلْتُهُمْ وَمَكُ عَلَيْهِمُ الْفُولُ فِي أَمْمٍ قَدْ خُلْتُ مِن فَيْلِهِمْ مِّنَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ .

আর এ নাফরমানদের জন্যে আমি কিছু এমন সহচর নির্ধারণ করেছি যারা তাদের চরম ঘৃণ্য এবং নিলনীয় কীর্তিকলাপকে সুন্দর এবং শোভনীয় করে দেখাত। তারা তাদের যাবতীয় অসং কর্মকে অন্যায়ভাবে সমর্থন করতো। আর ভবিষ্যতের প্রশ্নে তথা আধ্যেরতের ক্ষেত্রে ঐ সহচররা বলতো, জান্নাত, দোজখ, কিয়ামত, হিসাব-নিকাশ এসব কিছুই নেই, দুনিয়ার জীবনই সত্য, আর এজীবনকে যেতাবে পার ভোগ কর, দুনিয়া কখনো শেষ হবে না। এভাবে তাদেরকে অন্যায় অনাচারে লিও থাকার সুযোগ লিত তাদের গৃণ্য কীর্তিকলাপকে এ দুই সহচররা অত্যন্ত লোভনীয় বেশ্বনীয় করে ভুলত। পরিণামে তাদের ব্যাপারে আল্লাহ তা আলার একটি যোখণা বান্তবাহিত হলো, আল্লাহ তা আলার সৃষ্টির প্রথম দিন ইবলিস শাহত। ও তার সঙ্গীদের সম্পর্কি যোখণা করেছিলেন। একবির কুরআনের ভাষায়— এককি ক্রেইন নির্মাই করে ক্রেইন শাহত। তার অনুসারীনেরকে দিয়ে দোজখকে পরিপূর্ণ করে দেব। আর এ শান্তি মকুন কিছু নয়; বরং তানের পূর্বে যারা পৃথিবীতে ছিল এবং অল্লাহ তা আলার অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হয়েছিল, তা জিন হোক বা মানুষ তাদেরও এমন শান্তি হয়েছিল।

#### অসং সংসর্গ বিষত্ত্ব্য :

এখানে কয়েকটি বিষয় বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য-

- ১. অসং সংসর্গ মানুষের ধ্বংসের কারণ হয়, মন্দ সাথী মানুষকে মন্দ কাজে আকৃষ্ট করে এবং ঐ মন্দ সংসর্গের কারণে তালো মন্দ হয়ে য়য়, পরিণামে তার জীবনে আসে ধ্বংস, দুনিয়া আখেরাত উতয় জাহানে সে হয় সর্বস্বান্ত, অতএব অসং সংসর্গ বিষ্কুলা, আলোচ্য আয়াতে এ বিষয়ে বিশেষ ইঙ্গিত রয়েছে।
- ২, যখন মানুষ অন্যায় কাজে লিগু হয়, তখন তাকে অন্যায় মনে করে না, বরং তাকে সুন্দর, শোভনীয় এবং যুক্তিপূর্ণ মনে করে। আর অন্যায় কাজের পক্ষে যুক্তি প্রদর্শনের কাজটিই করে মন্দ সহচরেরা, আর এডাবেই মানুষের জীবনে ধ্বংস নেমে আনে, দুনিয়া-আধেরাত দু'জাহানে তার শান্তি হয় অবধারিত।
- ৩, যেহেতু মন্দ কাজকে মন্দ মনে করা হয় না তাই তা বর্জন করার চিন্তাও করা হয় না, পরিণামে এমন লোকেরা কখনও ঘৃণ্য কর্ম থেকে আত্মরক্ষা করতে পারে না। সারা জীবন মন্দ কাজেই শিগু থাকে। প্রিয়নবী ः ইরশাদ করেছেন, "তোমাদের হাপর তেমনই হবে যেমন তোমাদের মৃত্যু হবে, আর তোমাদের মৃত্যু তেমনই হবে যেমন তোমাদের জীবন হবে।"

জতএব, যার এ জ্ঞীবন মন্দ হবে তার পরজীবনও মন্দ, অপমানজনক এবং বিপদজনক হবে [আল্লাহ তা'আলা রক্ষা করুন।]

এর কুরআন পড়ার সময় कारकतत . وَقَالُ الَّذِيْنَ كُفُرُوا عِنْدُ قِرَا مَوْ النَّبِيِّي ﷺ لاَ تَسْمَعُوا لِيهُذَا الْقُرْأَنِ وَالْغُوا فِيْهِ إِيتُوا

بالكُفَط وَنَحْوِه وَصِيحُوا فِي زَمَن قِرَاءَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ فَيَسْكُتُ عَنِ الْقِرَاءَةِ.

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِمْ فَلَنُذِيْقَنَّ الَّذِيْنَ كَفُرُوا عَذَابًا شَدِيدًا ولنَجْزِينَّهُم أَسُوا الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ أَيُّ اقْبُحَ جَزَاءِ عَمَلِهمْ.

प्रम পরিণাম আরাহ وَأَسَوُءُ الْجَزَاءِ ﴿ ٢٨ ذَٰلِكَ أَى الْعَذَابُ الشَّدِيدُ وَأَسَوُءُ الْجَزَاءِ جُزّاً \* أَعُداً واللهِ بِتَحْقِينَ الْهُمُزَةِ الثَّانِيَةِ وَابْدَالِهَا وَاوًا النَّارَجِ عَطْفُ بيَانِ لِلْجَزَاءِ الْمُغْبَرِبِهِ عَنْ ذٰلِكَ لَهُمْ فِينَهَا دَارُ الْخُلْدِ ط أَيْ اقَامَةً لَا إِنْتِقَالَ مِنْهَا جَزَّاءً كَنُصُوبُ عَكَى الْمُصَدِرِ بِفَعْلِهِ الْمُقَدَّدِ بِمَا كَانُوْا بِالْتِنَا الْقُران بَجْحَدُونَ.

٢. وَقَالُ الَّذِيثُنَ كَفَرُوا فِي النَّادِ رَبُّنَا أَدِنَا الُّذَيْنِ أَضَلُّنَا مِنَ الْجِينَ وَالْإِنْسِ أَى إِبْلِيْسَ وَقَابِيْلُ سَنَّا الْكُفَرَ وَالْقَتْلُ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ ٱقَدَامِنَا فِي النَّادِ لِبَكُوْنَا مِنَ الْأَسْفَلْنِينَ أَيُّ الشُّدُّ عَذَابًا مِنَّا .

বলে, তোমরা এ করআন শবণ করো না এবং হটগোল সৃষ্টি কর তার 🚃 পড়ার সময় শোর ও হট্টগোল সৃষ্টি কর যাতে তোমরা বিজয়ী হও ৷ অতঃপর তিনি করআন পড়া থেকে নিশ্চুপ হয়ে যাবেন।

४∨২৭. আল্লাহ তা'আলা তাদের ব্যাপারে বলেন, আয়ি অবশ্যই কাফেরদেরকে কঠিন আজাব আস্বাদন করাব এবং আমি অবশাই তাদেরকে তাদের মন্দ ও খারাপ কাজের প্রতিফল দেব। অর্থাৎ তাদের কর্মের মন্দ ফলাফল দেব।

> তা'আলার শক্রদের শান্তি, জাহান্নাম 🖽 🎉 শব্দটির দ্বিতীয় হামযাকে হামযা বা 🂢 দ্বারা পরিবর্তন করে পড়বে الْكَالُ । টি الْكَارُ - এর আতফে বায়ান, এবং এটা ذلك -এর খবর। তাতে তাদের জন্য রয়েছে স্থায়ী আজাব এটা থেকে তারা স্থানান্তরিত হবে না । এটা আমার আয়াতসমূহ কুরআন অস্বীকার করার প্রতিফল স্বরূপ া ্রি 🕳 শব্দটি উহ্য ফে'লের মাফউলে মুতলাক হিসেবে মানসুব।

 ২৯. কাফেররা বলবে, জাহান্রামে হে আমাদের পালনকর্তা যেসব জিন ও মানুষ অর্থাৎ ইবলিশ শয়তান ও কাবিল, তারা উভয়ে কৃফর ও হত্যার প্রথা চালু করেন আমাদেরকে পথভ্রষ্ট করেছিল, তাদেরকে দেখিয়ে দাও, তাদেরকে আমরা জাহান্রামে পদদলিত করব ৷ যাতে তারা আমাদের চেয়ে জাহান্নামে নিম্নন্তরে অবস্থান করে

ए. ७०. निक्ताई याता बुल, आपाएम्ड अल्यन्कर्ट आहुाइ. إِنَّ الَّذِينَ فَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمُّ اسْتَقَامُ؟ مَلَى النَّوجِيْدِ وَغَنْدِهِ مِمَّا وَجَبَ عَلَيْهِمُ وَيَنَّ لُ عَلَيْهِمُ الْمَلَّنكَةُ عِنْدَ الْمَوْتِ أَنَّ آيُ إِنْ لاَ تَخَافُنُوا مِنَ النَّمُوتِ وَمُا بِعُدُهُ وَلاَ جَحَةً نُنُوا عَلْى مَا خَكَفْتُمْ مِنْ أَهُلِ وَلَكِ فَنَحْنُ نَخْلِفُكُمْ فِيْهِ وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ

જાં છે. قَالُبُ وَكُمْ فِي الْحَيْدُ وَ الدُّنْيَا أَيْ الْبِيَا وَكُمْ فِي الْحَيْدُو وَالدُّنْيَا أَيْ حَفظْنٰكُمْ فِيهُا وَفِي الْأَخِرَةِ عَلَى نَكُونُ مَعَكُمْ فِينِهَا حَتَى تَذَخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَكُمْ فِينْهَا مَا تَشْتَهِي أَنْفُسُكُم وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدُّعُونَ تَطْلُونَ.

الَّتِي كُنتُم تُوعَدُونَ .

مِنْ غَفُورِ رُحِيمِ أي اللَّهِ.

.<u>তা'আলা, অতঃপর</u> তাওহীদ ও তাদের উপর ওয়াজিবকৃত হুকুম আহকামের উপর অবিচল থাকে, তাদের কাছে ফেরেশতা অবতীর্ণ হয়, তাদের মৃত্যুর সময় এবং বলে <u>তোমরা ভয় করো না</u> মৃত্যু ও তার পরবর্তী অবস্থার ব্যাপারে ও চিন্তা করো না দুনিয়াতে তোমাদের রেখে যাওয়া সন্তান-সন্তুতিদের ব্যাপারে। কেননা এদের ব্যাপারে আমি তোমাদের খলীফা। এবং তোমাদের প্রতিশ্রুত জানাতের সুসংবাদ শোন।

দুনিয়াতে আমি তোমাদেরকে হেফাজত করব এবং পরকালে তোমাদের সাথে থাকব তোমরা জান্রাতে প্রবেশ করা পর্যন্ত। <u>সেখানে তোমাদের জন্যে আছে যা</u> তোমাদের মন চায় এবং সেখানে তোমাদের জন্যে আছে যা তোমরা দাবি কর, তোমরা চাও !

থেকে সাদর আপ্যায়ন। তৈরিকৃত রিজিক। খুঁ শব্দটি উহ্য جَعَلَ ফে'লের মাফউল হিসেবে মানসূব :

# তাহকীক ও তারকীব

عِنْدَ قِرَا وَالنَّبِيُ قَالَ अरहर । अर्थार وَطُرُف अत - قَالَ الله : قُلُولُه مُ عِنْدَ قِرَا وَ النَّبِي - अत श्रीशह। पर्थ- अदर्जूक कथा वना, वकवक कता। क्रासिंह कता: فَنَكُمُ قَا سَبَهُ . نَصُرُ वात إَلْغُوا : فَوَلُّهُ وَالْمُفُوا -এর সমার্থক। يُفُولُهُ ٱللُّهُ अर्थ- दৈ हि कता, অহেতুক कथा वला। এটা عُولُهُ ٱللُّهُ عِلا । এই ইবারত বৃদ্ধিকরণের মাধ্যমে একটি সংশয়ের নিরসন করা উদ্দেশ্য। قَاوُلُهُ أَيْ أَقْبُحُ جَدَاهِ عُملِهِمْ

সংশয় : আল্লাহ তা আলার বাণী- المُعَرِينَهُمُ أَسُوا اللَّهِ كَأَنُوا يُعْسَلُونَ अरमब : আল্লাহ তা আলার বাণী-মতো প্রকারের জঘন্য প্রতিদান পাবে। যেমন সে সকল মূশরিকরা রাস্ল 🚐 -এর সাথে উপহাস করেছিল পরকালে তাদেরকে ক্রঘন্যতম ধরনের উপহাস করা হবে। অথচ উদ্দেশ্য এটা নয়।

- निव्यन : वाकाि छेरा भ्यात्कत नात्थ बत्यत्ह । छेरा देवात्रक राला - النَجْزِينُهُمُ الْنَبُعُ جُزَاء عُسُلِهُمْ www.eelm.weebly.com

مُسُارُ निर्धातन कहा। खात छेएमना दरला دُلِكَ निर्धातन कहा। खात छेएमना दरला . فَنُولُمُ اَلْسَفَدَابُ النَّسُوبُدُ النخ وَنُنَارُ निर्धातन कहा। खात وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ निर्धातन कहा। खात وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ عُمَّهُ فَلَنَّذِيْنَكُمْ

उठाउ वरता पूरवामां आत مَطَف بَيَانُ अवश्वा بَدُل इरला पूरवामां आत النَّارُ अवश्वा مَجَزَاءُ أَعَدَا واللَّهِ ع ويَكُن عَرَاءُ عَمَلُ عَمَلُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَمَالُ عَمَالُ وَاللَّهِ عَمَالُ عَمَالُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَمْ ويُلكُ النَّارُ अव अथ्यांकि उठाम ।

धमः. عَمْ مِنْ عَلَى اللهُ عَمْ مَرْضِعَ बाता وَمُرْضِعُ वात प्रधात مَرْضِعُ वाता जिलमा; राला जारानाम जात जारानाम राला عَمْ صُرَّضُونُ بِصِنْعُ النَّعْلَيْرِ -वत जर्ष राला - فِينْهَا وَارْ النَّفُلُو مِعْ مُوْضُونُ ب مَا مُوْسُونُ بِصِنْعُ النَّمْ الْعَلَيْدِ -वत जर्ष राला وقر النَّفِيةِ النَّمْ لِيَنْفُونِهِ السَّمِينَ لِيَنْفُونِهِ اللَّهِ عَلَيْهُ النَّمْ لِيَنْفُونِهِ اللَّهِ اللَّهِ وَعَلَيْهُ النَّمْ لِيَنْفُونِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

উত্তৰ. বাকোর মধ্যে نُجْرِيُد रायाद کَمُونِيَّ वला रप्त कार्या اَسْرَ وَيْ صِفْتَ (अदर ठावर نُجْرِيُد प्राया نُجْرِيُد عامُ وَارُ الخُلْدِ क्वा । प्रथमिनाद विषात اَنْنُارُ कार्य اَنْزُي صِفْتَ कार्य اِنْسِرَاعُ 40- أَسْرَ وَيْ صِفْتَ किरार وَارُ الْخُلَّةِ कार्य । प्रथमिनाद विषात । कार्राख्य की कि जार्ष ।

يُجْزُونَ جَزَاً ، अर्थार عَنْصُوب स्टारक : अर्थार अर्थार कादाल : عَوْلُهُ جُزَاً وَ وَلَهُ جُزَاً وَ يَجُولُه بُجُزُونَ جَزَاً ، अर्थार عَنْصُونَ عَبْدَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ بِالْتِتِيْنَا يَجِدُونَ عَلَيْهِ بِالْتِتِنَا يَجِدُونَ

كَاتِنِيْنَ فِي النَّارِ अरह काराह مَالٌ अरह مُالَّا (अरह वर्षा) الَّذِيْنَ अरह काराह عَالًا ﴿ अरह عَالَمُ فِي السُّارِ

: यद मध्यकात शार्थका - كُـزُن पवर خُـوُف

वल । जात عُـوُّت के प्रस्का हम अवहा हम अवहा करहेद कादाल आनुस्वत स्पष्टे जवहा हम ضَوَّت के प्रस्का के कि وَكُو مَا अठी कहाल कात्म के तकाती के कु हुएँग पान्याद कादाल स्य जवहा हम ठाटक مُرِّدٌ कहा हम ।

تَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْسَلَامِكُةُ فَانِلِيْنَ لَهُمْ अवात : अवात عَلَيْهُ هَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَنَ وَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْسَلَامِكُةُ فَانِلِيْنَ لَهُمْ अवात : ﴿ فَاللَّهُ عَلَيْكُمْ أَوْ خَزَلُهُ عَلَيْهُمْ

बने नाय। अर्थ- एकप्रास्पत - مُمَنع مُذُكَّرٌ مَاضِرٌ वय- أمَرُ प्रामनाव चरछ إنْمَالُ वात (نُمَالُ عَالَم أَبْشُمُوُّا वुनश्वाम रहाक।

व राउ भारत । व्यावा कारतमा अहारह । এটা আল্লाহ তা आलाव كُنْ وَ عَلَيْهُ مُنْصَنَّ ٱوَلَيْمَاتُكُمْ কথাও হতে পারে।

হয়েছে كُنُولُ अই খাবারকে বলা হয় যা মেহমানের জন্য যিয়াফতের خَالُ কাক্স যায়াকে কল্য হয় যা মেহমানের জন্য যিয়াফতের ভিনিতে তৈবি কবা হয়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

अर्थाए कास्प्रतता कूत्रजातन त्याकाविनाय जक्त रहा এवः त्रमत्व : فَوْلُهُ لَا تَسْمَعُوا لِهُذَا الْقُرَانِ وَالْخُوا فِيْهِ চেষ্টায় বার্থ হয়ে এ দুষ্কর্মের আশ্রয় নিয়েছিল। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, আবৃ জাহল অন্যদেরকে প্ররোচিত করল যে, মৃহাম্মন যখন কুরআন তেলাওয়াত করে তখন তোমরা তার সামনে গিয়ে হৈ-হল্লোড় করতে থাকবে, যাতে সে কি বলছে তা কেউ বুঝতে না পারে। কেউ কেউ বলেন, কাফেররা শিস দিয়ে, তালি বাজিয়ে এবং নানারপ শব্দ করে কুরআন শ্রবণ থেকে মানুষকে বিরত রাখার প্রস্তুতি নিয়েছিল : -[কুরতুবী]

নীরবতার সাথে কুরআন শ্রবণ করা ওয়াজিব, হৈ-চ্ল্লোড় করা কাফেরদের অত্যাস : আলোচ্য আয়াত থেকে জানা গেল, তেলাওয়াতে বিঘু সৃষ্টির উদ্দেশ্যে গওগোল করা কৃষ্ণরের আলামত ৷ আরো জানা গেল যে, নীরবতার সাথে শ্রবণ করা ওয়াজিব এবং ঈমানের আলামত ৷ আজকাল রেডিওতে কুরআন তেলাওয়াত করা হয় এবং প্রত্যেক হোটেল ও জনসমাবেশে রেডিও খুলে দেওয়া হয়। হোটেলের কর্মচারীরাও তাদের কাজকর্মে এবং গ্রাহকরাও খানা-পিনায় মশগুল থাকে। ফলে দৃশ্যুত এমন পরিবেশ সৃষ্টি হয়ে যায়। যা কাফেদের আলামত ছিল। আল্লাহ তা আলা মুসলমানদেরকে হেদায়েত করুন। এরপ পরিবেশে কুরআন তেলাওয়াতের জন্য রেডিও খোলা উচিত নয়। যদি বরকত হাসিলের জন্য খোলাই হয়, তবে কয়েক মিনিট সব কাজকর্ম বন্ধ রেখে নিজেরাও মনোযোগ সহকারে শোনা উচিত এবং অপরকে শোনার সুযোগ দেওয়া বাঞ্ছনীয় :

কাক্ষেরদের অপচেষ্টা ব্যর্থ : দূরাত্মা কাফেররা মানুষকে পবিত্র কুরআন থেকে দূরে রাখার এ অপচেষ্টাও করেছিল, কিন্তু তাদের এ অপচেষ্টা সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়েছে। পবিত্র কুরআন স্ব-মহিমায় সর্বত্র প্রভাব বিস্তার করেছে, বিগত চৌদশত বছরে পবিত্র কুরআনের মহান শিক্ষার প্রচার প্রসারে কখনো তাটা পড়েনি, আধুনিক বিশ্বের চারশত ভাষায় পবিত্র কুরআনের অনুবাদ হয়েছে। বর্তমান বিশ্বে সর্বাধিক পঠিত গ্রন্থ হলো পবিত্র কুরআন। হাফেজগণ তা কণ্ঠস্থ করে রেখেছেন, কারীগণ ভাদের সুমধূর কণ্ঠে পবিত্র কুরআন আবৃত্তি করে আকাশ-বাতাসকে মুখরিত রাখছেন। অনুবাদকগণ অনুবাদ করে এবং তাফসীরকারগণ পবিত্র কুরআনের ব্যাখ্যা পেশ করে তার মর্মবাণী প্রচারের ব্যবস্থা করেছেন, আর এ অবস্থা ইনশাআল্লাহ কিয়ামত পর্যন্ত অব্যাহত থাকবে। কেননা পবিত্র কুরআন আল্লাহ তা'আলার কালাম, তার মহান বাণী, বিশ্ব মানবের নামে আল্লাহ তা'আলার সর্বশেষ পরগাম, বিশ্ব কল্যাণের মূর্ত প্রতীক, যতদিন এ পৃথিবী থাকবে ততদিন পবিত্র কুরআনও থাকবে।

अर्थार अज्ञात, आिय व कारकवरनतरक فَكُنُونِيْقَنُ الْوِيْنَ كَفُرُوا عَذَابًا شَدِيْدًا رَكَنَجْزِينَتُهُمْ انسُوا الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ . কঠিন আজাব আস্থাদন করাব, আর নিক্য়ই আমি তাদের জঘন্যতম কার্যকলাপের শান্তি প্রদান করব :

পূর্ববর্তী আয়াতে পবিত্র কুরআনের প্রচারে কাফেরদের পক্ষ থেকে বাধা সৃষ্টির কথা বলা হয়েছে। আর এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা এ অপকর্মের শান্তির কথা ঘোষণা করেছেন যে, কাফেরদেরকে তাদের অপরাধের জ্ঞাে কঠিন শান্তি দেওয়া হবে। তাদের জ্বস্যাত্ম অন্যায়ের জন্যে কঠোরতর শান্তি অপেক্ষা করছে।

अर्थार वि जाहार का जानाव وليك جَزَآء أعَدًا واللَّهِ النَّارُ ع لَهُمْ فِينِهَا وَارُ النَّخَلَدِ جَزَاءٌ بِسَا كَانُوا بِالْبِينَا بَجَحَدُونَ. দুশমননের শান্তি, দোজব, সেখানে তাদের চিরস্থায়ী আবাসস্থল রয়েছে, অর্থাৎ তারা চিরদিন দোজখের শান্তি ভোগ করতে থাকবে, কেননা তারা আমার নিদর্শনসমূহকে অস্বীকার করতো।
www.eelm.weebly.com

এবানে লক্ষ্যণীয় বিষয় হলো, কান্দেররা পবিত্র কুরআন তেলাওয়াতের সময় হট্টণোল করে, চিংকার করে, ভালি বাজিয়ে মানুষকে পবিত্র কুরআন শ্রবণে বাধা দিতো, এজনা তাদের চিরস্থায়ী শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে।

পৰিত্ৰ কৃষজ্ঞান সম্পৰ্কে কৰ্ডৰা : এ পৰ্যায়ে মুমিনদের কর্তব্য নির্দেশ করে ইরশাদ হয়েছে- يَا الْمُرَانُ فَالْمُورِيَّةُ وَالْمُورِيَّةُ وَالْمُورِيِّةُ وَالْمُورِيِّةُ وَالْمُورِيِّةُ وَالْمُورِيِّةُ وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُورِيِّةُ وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلَّامُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُونِيَّةً وَالْمُلْمُ مُرْمُونِيَّةً وَلِمُ اللّهُ مُلْمُونِيَّةً وَاللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ ولِمُواللّهُ وَاللّهُ ولِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ولِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ول

অতএব, মুমিন মাত্রেরই কর্তব্য হলো, পবিত্র কুরআন তেলাওয়াতের সময় ডার আদব রক্ষা করা তথা মনোযোগ সহকারে শ্রবণ করা, সম্পূর্ণ নীরবতা পালন করা যত্ন সহকারে এ কর্তব্য পালনের মাধ্যমে আল্লাহ ডা'আলার রহমত লাভ করা যাবে।

ভাই আলেষণণ ৰালন, বিশ্বনি সংক্ৰিছ হলেও এতে শরিয়াতের যাবতীয় বিধি-বিধান পালন এবং হারাম ও মাকক্রই বিষয়াদি ছেকে সার্বক্ষণিক বৈচে থাকা পামিন রয়েছে। তাকসীরে কাপণাকে আছে, আমাদের পালনকর্তা আক্লাই তা'আলা এ কথাটি বলা ভৱনই জ্ব হছে পারে, যাবন অক্তারে বিশ্বাস করা হয় যে, আমি প্রত্যেক অবস্থায় প্রত্যেক পদক্ষেপেই আল্লাই তা'আলার প্রশিক্ষণাধীন, তার রহমত বাতিরেকে আমি একটি শ্বাসও হাড়তে পারি না। এই দাবি এই যে, মানুষ ইবাদতে অটল-অবিচল ক্ষেত্রে এবং তার আছা ও দেই কেলায় পরিয়াপও আল্লাহর দাসত্ব থেকে বিহ্যুত হবে না।

হয়নত সুফিয়ান ইবনে আপুরাহ ছাকাফী (বা.) একবার রাস্ত্রাহ জারে এন কাছে অন্তচ্চ করলেন, ইয়া বাস্পার্জ (বা.) একবার রাস্ত্রাহ জারা কাছে কিছু জিল্লান করার প্রয়োজন পাকরে না বাস্প্রাহ ালান কাছে কিছু জিল্লান করার প্রয়োজন পাকরে না বাস্প্রাহ ালান ক্রান্ত বিশ্বান স্থাপনের স্বীকারোজি কর , মতঃপর তাতে অবিচল থাক। নাম্বালিম)

এর বাহ্যিক অর্থ এই যে, ঈমান ও তার দাবি অনুযায়ী সংকর্মেও অবিচলিত থাক।

একারণেই হয়রত আলী ও হয়রত ইবনে আব্রাস (রা.) بِنَيْنَانَدُ এর সংজ্ঞা দিয়েছেল, ফরজ কর্মসমূহ আনাম করা। হয়রত হাসান বসরী (র.) বলেন, النَّيْنَانَدُ এই যে, যাবতীয় কাজে আল্লাহ তা আলার আনুগতা কর এবং শুনাহ গেকে নিচে গাক। এ থেকে জানা গেল যে, بَنْنَدُّهُ وَمَا كُوْرُهُ وَمَا يَعْنَانُهُ وَالْمَا وَالْمَا يَعْنَانُهُ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَاءُ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَاءُ وَالْمَا وَالْمَاءُ وَلِمَاءُ وَالْمَاءُ وَالْمَاء

কৈনেশতাগণের এই অবতরণ ও সম্বোধন হযরত ইবনে আক্রাস (রা.)-এর উক্তি অনুযায়ী মৃত্যুর সময় হবে। হযরত কাতাদা (র.) রলেন, হাশরে কবর থেকে বের হওয়ার সময় হবে এবং ওকী ইবনে জাররাহ বলেন, তিন সময়ে হবে– প্রথম মৃত্যুর সময়, অতঃগর কবরের অভান্তরে, অতঃগর হাশরে কবর থেকে উথিত হওয়ার সময়। বাহরে মুহীতে আবু হাইয়ান বলেন, আমি তো বলি যে, মুমিনের কাছে ফেরেশতাগণের অবতরণ প্রতাহ হয় এবং এর প্রতিক্রো ও বরকত তাদের কাজকর্মে পাওয়া যায়। তবে চান্ধুস দেবা ও তাদের কথা শোনা উপরিউক্ত সময়েই হবে।

হয়রত সাবেত বানানী (র.) থেকে বর্ণিত আছে, তিনি সুরা হা-মীম সিজদা তেলাওরাত করত আলোচ্য আয়াত পর্যন্ত পৌছে বলনেন, আমি এই হাদীস প্রাপ্ত হয়েছি যে, মুমিন যখন করে থেকে উথিত হবে, তখন দুনিয়াতে যেসব ফেরেশতা তার সাথে থাকতো, তারা এদে বলবে তুমি ভীত ও চিন্তিত হয়ো না; বরং প্রতিশ্রুত জান্নাতের সুসংবাদ শোন। তাদের কথা তনে মুমিন ব্যক্তি আশ্বন্ত হয়ে যাবে! –[মাযহারী]

তি এটি । উইন ক্রিকার করিব। এই পাবে এবং যা দাবি করবে তাই সরবরাহ করা হবে। এর সারমর্থ এই যে, তোমরা জারাতে মনে যা চাইবে তাই পাবে এবং যা দাবি করবে তাই সরবরাহ করা হবে। এর সারমর্থ এই যে, তোমাদের প্রতিটি বাসনা পূর্ণ করা হবে তোমরা চাও বা না চাও। অতঃপর মুক্ত তথা আপ্যায়নের কথা বলে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এমন অনেক নিয়ামতও পাবে, যার আকাজ্জাও তোমাদের অন্তরে সৃষ্টি হবে না। যেমন মেহমানের সামনে এমন অনেক বতুও আনে যার কছনাও পূর্বে করা হয় না, বিশেষত যখন কোনো বড় লোকের মেহমান হয়। ─মাঘহারী]

হাদীসে রাসুলুৱাহ ক্রান্থ বলেন, জান্নাতে কোনো পাখী উড়তে দেখে তোমাদের মনে তার মাংস খাওয়ার বাসনা সৃষ্টি হবে। তৎক্ষণাৎ তা ভাজা করা অবস্থায় সামনে আনীত হবে। কতক রেওয়ায়েতে আছে, তাকে আগুন ও ধোঁয়া কোনো কিছুই স্পর্শ করবে না। আপনা আপনি রান্না হয়ে সামনে এসে যাবে। –[মাধহারী]

অন্য এক হাদীসে রাস্পুলাহ 🚃 বলেন, যদি জান্নাতী ব্যক্তি নিজ গৃহে সন্তান জন্মের বাসনা করে, তবে গর্ভধারণ প্রসব, শিতর দুধ ছাড়ানো এবং যৌবনে পদার্পণ এক মুহুর্তের মধ্যে হয়ে যাবে। —(মাযহারী)

: अथा९ अि इला अजाख कमा क्षिय करूनामय अजूत आनासन : قَوْلُهُ مُزُرٌّ مِنْ غَفُورِ رُحِيْمٍ

बंबुएঃ সর্বশ্রেষ্ঠ নিয়ামত হলো আল্লাহ তাআলার সন্ধৃষ্টি লাভ করা, তার সান্নিধা লাভে ধন্য হওয়া, এই নিয়ামত নজিরবিহীন ।
তাই হাদীসে শরীফে রয়েছে আল্লাহ তাআলা তার প্রিয়বান্দাদেরকে জান্নাতের নিয়ামতসমূহ প্রদানের পর ইরশাদ করবেন হে
আমার বান্দাগণ! তোমাদের আরা কিছুর প্রয়োজন আছে কিঃ তখন জান্নাতবাসীগণ আরজ করবে, হে পরওয়ারিদিগার! সবই তো
তুমি দান করেছ, আর আমাদের কি প্রয়োজন থাকতে পারেঃ এরপর ঘোষণা করা হবে – وَصَائِحُ وَاللّٰهُ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ

চ্চ, তাফসিজে জান্যনার্থন (০ম খহু) ৪৮ (জ)

WWW.eelm.weebly.com

হয়রত আনাস (রা.) থেকে বর্ণিত, আহমদ, নাসায়ী সংকলিত হাদীনের উদ্ধৃতি দিয়েছেন আল্লামা সুযুতী (র.)। এ হাদীদে হছুর و ইরশাদ করেছেন– (اَلْكُولِكُانُةُ (اَلْكُولِكَانُةُ (اَلْكُولِكَانُةُ (اَلْكُولِكُانُةُ (اَلْكُولِكُانَةُ (اَلْكُولِكُانَةُ (اَلْكُولِكُانَةُ (اَلْكُولِكُانَةُ (اَلْكُولِكُانَةُ الْكُوبُكُونَةُ अर्थाः य ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার মোলাকাতকে পছন্দ করেন।

সাহাবায়ে কেরাম আরজ করলেন, ইয়া রাস্পান্তাহ 🏥 । আমরা সকলেই মৃত্যুকে অপছন করি, তিনি ইরশাদ করলেন, বিষয়টি মৃত্যুকে অপছন করা নয়; বরং যখন কোনো মুমিনের নিকট মৃত্যু উপস্থিত হয়, তখন সুসংবাদ দাতা ফেরেশতা তার নিকট আসে এবং তার জনো যেসব নিয়মত রয়েছে তার সুসংবাদ দান করে। তখন ঐ ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার দরবারে হাজির ইওয়াকে সর্বাধিক পছন করে, আর তাই আল্লাহ তা আলাও তার উপস্থিতিকে পছন করেন।

পক্ষান্তরে কোনো পাপীষ্ঠ ব্যক্তির নিকট যখন মৃত্যু হাজির হয় তখন আল্লাহ তা'আলার দরবার থেকে ফেরেশতা এসে তার পরিগতি সম্পর্কে তাকে অবহিত করে, এমন অবস্থায় সে আল্লাহ তা'আলার দরবারে হাজির হওয়া অপছন্দ করে, তাই আল্লাহ তা'আলাও এমন ব্যক্তির উপস্থিতিকে অপছন্দ করেন।

**জারাতীদের আপ্যায়ন : জান্নাতে নেককার মুমিনদের আপ্যায়নের যে অসাধারণ ব্যবস্থা হবে তার বিস্তারিত বিবরণ স্থান পেয়েছে** হাদীস শরীকে। এ পর্যায়ে সংক্ষি**ত আলোচনা অপ্রাসঙ্গিক হবে না**।

প্রথমতঃ লক্ষ্যণীয় বিষয় এই যে, স্বয়ং আল্লাহ ডা'আলা হবেন মেজবান, আর জান্নাতীগণ হবেন তার মেহমান, অতএব মেহমানদারীর যে শান হবে তা তথু বর্ণনাতীতই নয়; বঙং কল্পনাতীতও।

ইবনে আবিদ দুনিয়া এবং বায়হাকী হযরত আপুন্তাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, প্রিয়নবী = ইবণাদ করেছেন, তোমরা জানাতে যবনই কোনো পাখি দেখে তার গোশত বাওয়ার আকাক্ষা করবে, তখন সঙ্গে সঙ্গে তা ভাজা গোশত হয়ে তোমাদের সম্বুখে এসে পড়বে।

হযরত আবৃ উমামা (রা.) বর্ণনা করেন, কোনো জান্নাডী ব্যক্তি যখনই পাখীর গোশত খাওয়ার আকাচ্চ্চা করবে তখনই উড়ন্ত পাখী তার দন্তরখানে আহার্য হিসেবে এসে পড়বে। কিছু সেখানে অগ্নিও থাকবে না ধোরাও থাকবে না। জান্নাডীগণ্ন সে পাখির গোশত পেট ভরে আহার করবে, এরপর পাখিটি পুনরায় উড়ে চলে যাবে। –(ডাফসীরে মাযহারী, খ. ১০, পূ. ২৮৮)

### অনুবাদ :

مُمَّنَّ دَعَا كَاللَّهِ بِالنَّوْجِيْدِ وَعَجِلَ صَالِحًا وَقَاكُ إِنْنُونُ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ.

. ولا تَسْتَوى الْحَسَنَةُ وَلا السَّيْنَةُ وَفِي ٣٤ ٥٤. وَلا تَسْتَوى الْحَسَنَةُ وَلا السَّيْنَةُ وَفِي جُزْئِيَّاتِهِمَا لِأَنَّ بِعَضَهَا فَوْقَ بِعَضِ إِذْفَعْ أي السَّيِئَةَ بِالْيِّتِي آيْ بِالْخَصَلَةِ الَّتِي هِيَ اخسنن كالغنضب بالتشبير والجنهيل بِالْحِلْمِ وَالْإِسَاءَةِ بِالْعَفْوِ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَّ وَبُيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلَيٌّ حَمِيْكُمُ أَي فَيُصِيْر عَدُوُكَ كَالصَّدِيثَ الْقَرِيبُ فِي مَحَبَّتِهِ إِذَا فَعَلَتُ ذٰلِكَ فَالَّذِي مُبْتَدَأُ وَكَانَّهُ الْخَبُرُ وَاذَا ظُرْكُ لِمَعْنَى التَّشْبِيْءِ.

٣٥. وَمَا يُكُفُّهَا أَيْ يُؤْتِي الْخَصْلَةُ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا عِ وَمَا يُلَقُّهَا إِلَّا وَ وَخَطٍّ ثُوابٍ عَظِيمٍ .

الزَّائِدَةِ يَنْزُغُنْكَ مِنَ الشُّيطِنِ نَزْغُ أَى أَنْ يُصْرِفَكَ عَنِ الْخُصَلَةِ وَغَيْرِهَا مِنَ الْخَيْرِ صَادِفُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مَ جَوَابُ الشُّرْطِ وَجَوَابُ الْاَمْرِ مَحَدُونَ أَيْ يُدْفَعُهُ عَنْكَ إِنَّهُ هُوَ السُّمِيعَ لِلْقُولِ الْعَلِيمُ بِالْفِعْلِ.

ত ত हुत कथा उट्ट कथा आहु कातू व्या आहु क है . وَمَنْ أَحْسَنُ أَيْ لاَ أَحَدُ مِنْ أَحْسَنَ فَوْلاً তা আলার একত্বাদের দিকে মানুষকে আহবান করে ও সংকর্ম করে এবং বলে আমি একজন মুসলমান আনুগত্যশীলদের অন্তর্ভক্ত। অর্থাৎ তার কথার চেয়ে কারো কথা উত্তম নয়।

সংখ্যার মধ্যে পরস্পর সমান নয়। কেননা এদের মধ্যে একে অপরের চেয়ে বড। আপনি মন্দের জবাবে তাই বলুন যা উৎকৃষ্ট। যেমন ক্রোধকে ধৈর্য দ্বারা, মুর্খতাকে সহনশীলতার মাধ্যমে ও অত্যাচারকে ক্ষমার মাধ্যমে জবাব দিন : অতঃপর আপনার সাথে যে ব্যক্তির শক্রতা রয়েছে, সে যেন অন্তরঙ্গ বন্ধু হয়ে যায়। অতঃপর আপনার এই চরিত্রের কারণে, আপনার চরম শক্র বন্ধু হিসেবে পরিণত হবে। এখানে اَلْزِيُ মুবতাদা এবং گُلْدٌ খবর এবং اُغَا শব্দটি তাশবীহের অর্থ প্রদান করে কালবাচক পদ হয়েছে।

৩৫. এ চরিত্র তারাই লাভ করে এই উত্তমটি তাদেরই দান করা হয় যারা সবর করে ৷ এবং এ চরিত্রের অধিকারী তারাই হয়, যারা অত্যন্ত ভাগ্যবান।

७ प्रिकालक प्रतास وإن अवितिक प्रतास إمّا . ٧٩ . وإمّا فِينِهِ إِدْغَامُ نُونِ إِنِ السَّرَطِيَّةِ فِي مَا 💪 দ্বারা যৌগিক এবং 💪 কে 🗓 -এর সাথে ইদগাম করা হয়েছে। যদি শয়তানের পক্ষ থেকে আপনি কোনো কুমন্ত্রণা অনুভব করেন। অর্থা যদি কোনো বিবতকাবী আপনাকে কোনো সংকর্ম ও উত্তম চরিত্র থেকে বিরত রাখার চেষ্টা করে তবে আপনি আল্লাহ فَانْتَعَذُّ بِاللَّهِ 1 वा'आलात निक्ष भहुगाभन हान 1 শর্তের জওয়াব এবং জওয়াবে আমর উহ্য অর্থাৎ عَنْكُ عَنْكُ عَنْكُ عَنْكُ عَنْكُ عَنْكُ عَنْكُ দুর হয়। <u>নিভয়</u>ই তি<u>নি ক</u>থাবার্তা <u>সর্বশ্রোতা,</u> কাজকর্মের প্রতি সর্বজ্ঞ:

हर ७०५. उात निमर्गनत्रप्रस्त मतथा तरहारह जिनम्, तुक्ती, उर्र ومِنْ الْيَسِيُّ وَالسُّمْ وَالسُّمْ وَالسُّمُ مُن وَالْقَكُمُ مَ لَا تَسْجُدُوا لِلسَّكْسِ وَلَا لِلْقَكْمِر وَاسْجُدُوا لِللَّهِ الَّذِيُّ خَلَقَهُ نَّ أَي الْأَبَاتِ الْأَرْبَعَ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ.

. قيان اسْتَكُبَرُوا عَن السَّبُجُودِ لِلَّهِ وَخَدَهُ . « مَان اسْتَكَبَرُوا عَن السَّبُجُودِ لِلَّهِ وَخَدَهُ فَالَّذِيْنَ عِنْدَ رَبَّكَ أَى الْمَلَائِكَةُ يُسَبِيَحُونَ يُصَلُّونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يُسْأَمُونَ لَا يُعَلُّونَ.

٣٩. وَمَسَنُ الْلَتِبِهِ ٱنسَّكَ تَسَرَى الْأَرْضَ خَسَاشِعَتُهُ يَابِسَةً لاَ نَبَاتَ فِينَهَا فَيَاذًا أَنْزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَاَّ الْهُتَزُّتُ تَكَرَّكُتُ وَرَبُّتُ مِ إِنْتَفَخَتُ وَعَلَتْ إِنَّ الَّذِيُّ أَحْيَاهَا لَمُحْيِ النَّمَوْتِي مَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قِدِيْرٌ.

٤٠. إِنَّ الَّذِينَ يُلْجِدُونَ مِنَّ الْحَدَ وَلَحِدَ فِي التَّيِّنَا الْقُرَأْنِ بِالتَّكْذِيبُ لاَ يَخْفُونَ عَكْينَا مَ فَنُجَازِيْهِمْ افَمَنْ يُكُفِّي فِي النَّارِ خَبْرٌ أَمْ مَّنْ بَّأَنِّي أُمِنًا بَوْمَ الْقَبِلُوةِ وَإِعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ وَإِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ تُهِدِيدُ لَهُمْ.

٤١. إِنَّ النَّذِيثَنَ كَفَئُرُوا بِالنَّوْكِيرِ النُّقُرَانِ لَنسًا جَا مَهُم عَ نُجَازِيهِم وَانَّهُ لَكِتُبُ عَزِيزٌ ٧ مَنِيحٌ.

ও চন্দ্র। তোমরা সূর্যকে সেজদা করে। না, চন্দ্রকেও না এবং আল্লাহ তা'আলাকে সেজদা কর যিনি এওলো অর্থাৎ চার নিদর্শনসমূহ সৃষ্টি করেছেন। যদি তে<u>মির</u> নিষ্ঠার সাথে ওধুমাত্র তারই ইবাদত কর।

থেকে অহংকার করে তবে যারা <u>আপনার পালনকর্তার</u> কাছে আছে অর্থাৎ ফেরেশতারা দিবরোত্রি তারই পবিত্রতা বর্ণনা করে তার সালাত আদায় করে এবং তারা ক্লান্ত হয় না।

৩৯. তার আরেক নিদর্শন এই যে, তুমি ভূমিকে দেখবে অনুর্বর তকনা, কোনো ক্ষেত্রিহীন পড়ে <u>আছে।</u> অতঃপর আমি যখন এতে পানি, বৃষ্টি বর্ষণ করি তখন <u>এটা তরতাজা হয়ে শস্য-শ্যামল,</u> স্কীত ও উথিত হয় : নিশ্চয়ই যিনি একে জীবিত করেন, তিনি জীবিত করবেন মৃতদেরকেও। নিশ্চয় তিনি <u>সবকিছুর উপর সক্ষম।</u>

৪০. নিঃসন্দেহে যারা আমার নিদর্শনসমূহের ব্যাপারে করআনকে অস্বীকার করে বক্রতা অবলম্বন করে थरक निर्गठ । এর لُحدُ कि ग़ािर الْحَدُ कि ग़ािर الْحَدُ আর্ভিধানিক অর্থ একদিকে ঝুড়ে পড়া। তারা আমার নিকট গোপন নয়। অতঃপর আমি তাদেরকে শান্তি দেব ৷ কিয়ামতের দিসবে যে ব্যক্তিকে জাহান্লামে নিক্ষেপ করা হবে সে শ্রেষ্ঠ, না যে নিরাপদে থাকবে? তোমরা যা ইঙ্গা কর। নিশ্চয় তিনি পর্যবেক্ষণকারী তোমরা যা কর । তাদের প্রতি ধমকমূলক এটা বলা হয়েছে।

৪১, নিশ্চয়ই যারা তাদের নিকট জিকির কুরআন আসার পরও অস্বীকার করে, আমরা তাদের প্রতিদান দেব নি**শ্চয়ই** এটা এক সম্মানিত বিরল **গ্রন্থ** :

हर ४३. थेंद्र नागल किन लाहे, नागल कार्य . لا يَأْتِيْهِ الْبَاطِلُ مِنْ كَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ مَ أَي لَيْسَ قَسِلُهُ كِعَابُ بُكُذِبُهُ وَلاَ بَعْدَهُ تَنْزِيْلُ مِنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدِ أِي اللَّهِ المُحَمُودِ فِي أَمْرِهِ .

٤٣ ٥٥. مَا يُقَالُ لَكَ مِنَ التَّكَوْبِ إِلَّا مِثْلُ مَا السَّكَوْبِ إِلَّا مِثْلُ مَا السَّكَوْبِ إِلَّا مِثْلُ مَا فَذَ قِيَىلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ حَإِنَّ رُسُكَ لَـذُوَّ مُغْيِفُ وَلِلْمُ وُمِينِينَ وَكُوْ عِقَابِ ٱلْهِبْم لِلْكَافِرِيْنَ.

٤٤. وَلُو جَعَلْنُهُ أَي الذِّكُرُ فُوْالًا أَعْجُمِيًّا لُقَالُوا لَوْلَا هَلَا فُصَلَتْ بُينَتَ آيَكَ وَ حَتْى تَفْهُمُهَا أَقْرَانًا أَعْجُمِي وَ نَبِي عُرْبِينَ ﴿ إِسْتِفْهَامُ إِنْكَارِ مِنْهُمْ بِتَحْقِبُق الهُ مَزَةِ الثَّانِيَةِ وَقَلْسِهَا اللَّهُ بِاشْبَاعِ وَدُونَاءٌ قُلُ هُو لِللَّهِينَ أَمُنْوا هُدًى مِن الضلالة وشِقًا يُه من الجهل وَالَّذِينَ لَا يُـؤُمِنُـونَ فِـئَى أَذَانِـهِـُم وَقَـرُ ثِـقَـلُ فَـكَا يسمعونة ولهو عليهم عملي ط فسلا يَفْهَمُونَنَهُ أُولَٰنِكَ يُنَادُونَ مِنْ مَكَانِ بَعِيْدٍ أَى هُمْ كَالْمُنَادِي مِنْ مَكَانِ بَعِينَدِ لَا يُسْمَعُ وَلَا يَفَهُمُ مَا يُنَادُى بِهِ.

শ্রেই এবং প্রেছন দিক থেকেও নেই। অর্থাৎ তার আগে ও পরে এমন কোনো গ্রন্থ নেই যা তাকে অস্বীকার করে। এটা প্রজ্ঞাময় প্রশংসিত তার কর্মসমূহে আল্লাহ <u>তা আলার পক্ষ থেকে অবতীর্ণ।</u>

হতো পর্ববতী রাস্লগণকে। নিক্যুই আপনার পালনকর্তা ঈমানদারদের প্রতি ক্ষমাশীল ও কাফেরদেরকে কঠিন শাস্তি দাতা।

88. আর যদি আমি একে অর্থাৎ এই কুরআনকে অ<u>নারব</u> ভাষায় কুরআন করতাম, তখন তারা অবশ্যই বলতো, এর আয়াতসমূহ পরিষার ভাষায় বর্ণিত হয়নি কেনং যাতে আমরা এটা বুঝতাম এটা কি ব্যাপার যে, কুরআন <u>অনারব ভাষায় আরু রাসূল আরবি ভাষী</u>? এটা তাদের পক্ষ থেকে অস্বীকারমূলক প্রশ্ন। 🕹 -এর মধ্যে দ্বিতীয় হামযাকে প্রথম হামযার সাথে বা আলিফ দারা পরিবর্তন করে বা উভয় হামযার মধ্যখানে আলিফ যুক্ত করে বা আলিফবিহীন অর্থাৎ وُشْبُاعٌ বা وَاشْبُاعٌ বিহীন পড়া যাবে ৷ বলুন, এটা বিশ্ববাসীদের জন্য পথভ্রষ্টতা থেকে [হেদায়েত ও] অজ্ঞতার প্রতিকার : এবং যারা ঈমান গ্রহণ করেনি তাদের কানে রয়েছে বধিরত বোঝা, ফলে তারা তনে না এবং এটা তাদের কাছে অন্ধৃত্ব ফলে তারা এটা বুঝে না। এবং এ সমস্ত লোক যেন তাদেরকে দূরবর্তী স্থান থেকে আহ্বান করা হয়। অর্থাৎ তারা দূর থেকে আহ্বানকৃত ব্যক্তির ন্যায়, তারা গুনে না ও বুঝে না যে, তাদেরকে কি বলা হয়।

हुं 80. आयि मुत्रात्क किलाव जाउडाल जिताहुनाम, खल्नाव . وَلَكُمُ النَّهُ مُوسَمِي الْكُمُ تُمَّ النَّمُ وَأَوْ فَاخْتُلِفَ فِيهِ م بالتَّصْدِيْق وَالتَّكَذِيْبِ كَالْقُرْانِ وَلُولاً كُلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَّبَكَ بِعَاخِبُر الْحِسَابِ وَالْجَزَاءِ لِلْخُلَاتِقِ إِلْي يَوْمِ الْقِيامَةِ لَقُضِيَ بِينَهُمُ مَوْفَى الدُّنْيَا فِيْمَا احْتَكَفُوا فِيهِ وَإِنَّهُمْ أَي الْمُكَذِّبِينَ بِهِ لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مُرِيْبٍ مَوْقِعُ الرِّبْيَةِ.

أَسَاء فَعَلْيها أَى فَضَرُرُ إِسَائِتِهِ عَلَى نَفْسِهِ وَمَا رَبُّكَ بِظُلِّرِم لِلْعَبِيْدِ أَيْ بِذِي ظُلْم لِقُولِهِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ . তাতেও কুরআনের ন্যায় কেউ বিশ্বাস ও কেউ অস্বীকার করে মতভেদ সৃষ্টি হয়। আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে মাথলুকের হিসাব-নিকাশ কিয়ামতের দিবস পর্যন্ত বিলম্ব করার উপর পূর্ব সিদ্ধান্ত না থাকলে অবশ্যই তাদের মধ্যে দুনিয়াতে ফয়সালা হয়ে যেত। সে বিষয়ে যে বিষয়ে তারা মতভেদ করেছে। এবং তারা কুরআনের অস্বীকার কারীগণ কুরআন সম্বন্ধে এক দ্বিধাপূর্ণ সন্দেহে লিগু।

٤٦ 8७. ए गुरुक्य करत स्म निराजत छेनकारतत जाना है. مَن عُصِلُ صَالِحًا فِكُلنَفُسِهِ عَصِلُ وَمُنْ সংকর্ম করে আর যে অসংকর্ম করে তা তার উপরই বর্তাবে অর্থাৎ সে অসুৎ কর্মের অনিষ্টতা তার নিজেরই ফুতি করবেন। এবং আপনার পালনকর্তা বান্দাদের প্রতি অত্যাচারী নয় <u>।</u> অর্থাৎ জুলুমকারী নয় <u>।</u> আল্লাহ তা'আলার বাণী, নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা এক বিশু পরিমাণও জুলুম করবেন না।

### তাহকীক ও তারকীব

বলে ইসিত করে দিয়েছেন ؛ اَحَدُ (.র.) মুফাসসির (র.) اِسْتِفْهَام اِنْكَارِيْ হলো করে দিয়েছেন عَمِلَ صَالِحًا । बरतार مَنْصُرُه कातरा بَعُبِيْنِ क्रिं हे हो वरना चवत الْعَسَنُ । इरताह कातरा إسْتِفْهَام إنكارِي أَقَا مَنْ وُسُلُة خَالِيَة राना

এই ইবারত ধারা মুকাসদির (র.)-এর উদ্দেশ্য হলো : قُولُتُهُ فِي جُنْزِئِيَّاتِهِمَا لِأِنَّ بِعَضْمَهَا فُوقَ بِعَضْ وَلاَ تَسْتَمِونَ الْحَسَنَةُ وَلَا السَّبِئَةُ पर्था পार्थका वर्गना कता : आत भार्थका वर्गना कता चाता छर्डिना हरेला أَجَزُواً . अब جُزُنيُّاكُ - এর মধ্যে এটা বলা যে, দ্বিতীয় थे টা عبين -এর জন্য হয়েছে ناكِيْد -এর জন্য নয় ؛ এটা সর্বজন স্বীকৃত যে, ناكِيْد हाता रें व्या कारना नरून हेनम नग्न । जात تَاكِيْد हाता पूर्ववर्षी تَاكِيْد काता पूर्ववर्षी تَاكِيْد নতুন ইলম, নতুন ফায়দা অর্জিত হয়। আর নতুন বিষয় জানা পুরনো বিষয়ের তাকিদের মোকাবিলায় সর্বাবস্থায়ই উত্তম।

राता أَجْرَاء वना दश اجْرَأَتُ का (अश्म) क् إَجْرَاء वन के وَجُوْرُكِيّاتُ वन وَجُوْرُنِيَّاتُ वन أَجْرَاهُ , ययन ठात दांठ আहে, भा आहं, नाक आहं, مُركَبُ वाता أَجْزَاء वकि वकु वठी अतनक خَالِد निहन के रायन وجُزَّء কান আছে, চোৰ আছে। যোটকথা বালেদ ভিতর এবং বাহির -এর অনেকগুলো । 🚅 -এর সমষ্টিতে গঠিত। । 🚅 -এর সাথে वना दश । आत अत्तक جُزْنِبُ لَدُ प्रात एव तम छि छिति दश जातक جُزْنِيْ वना दश । आत अत्तक جُزْنِيْ الله प्रात एव प े वना इस । अबरे उपने किसाम करते مُسَنَد अवर مُسَنَد के विकास करते وَشُوع विकास करते وَشُوع الْمُرَاة

خَرْعُ خَرَاءُ خَرَاءُ خَرَاءُ خَرَاءُ خَرَاءً خَرَا

عَن أَبِيّ خُرُيْرَةَ (رضا فَالُ قَالُ رَسُولُ اللّٰهِ ﷺ اَلْإِيْسَانُ بِعَنْحُ وُسَيَعُونَ شُعْبَةً فَاقْصَلُهَا قَوْلُ لَا وَلَهُ إِلَّا اللّٰهُ وَادْنَاهُا إِصَاحَةُ الْأَذْى عَنِ الطَّرِيْنَ وَالْعَيَاءُ شُعْبَةً مِنَ الْإِيْسَانِ . (مشكوة ص١٢)

যেমনিভাবে নেক কাজের অনেক أَخَرُنُكُ (এবং مُرُنُكُ इर्राष्ट, অনুর্কপভাবে سَيُسَكُ তথা মন্দকর্মের অনেক হৈছে। তনুধো কোনোটি কোনোটি অপেকা أَخَلُ এবং مُرُنُكُ (यसन কৃষর, শিরক, ফরজ কর্ম পরিত্যাগ করা, ছিনতাই, চূরি, এতিমের মাল ভক্ষণ, গালিগালাজ, বদ ধারণা, বদ নজর, রান্তায় ময়লা আবর্জনা ফেনে রাখা, ডান হাতে ইত্তেঞ্জা করা, ডান হাতে নকে পরিষ্কার করা, ইত্তেঞ্জা করার সময় কেবলার দিকে নিকে আহ্নি নিক্তি গুপু ফেলা, পা বিছিয়ে রাখা এই সবওলাই মন্দক্রের أَنْ أَنْ বা একক। তবে মর্যাদাগত দিক থেকে সবগুলো সমান নয়। বরং পরন্দর একটি অপরটি থেকে একটি হারেছে। একথা কেউ জানে না যে শিরক ও কৃষর এর বিপরীতে কেবলার দিকে ফিরে বা পেছন দিয়ে ইত্তেঞ্জা করা বা কেবলার দিকে ফিরে প্রা প্রহণ আবং পা বিছিয়ে রাখার কোনোই ক্রিক্তান্ত নিক্তি না।

উन्निथिত আয়াতে दें السُّنَةُ وَلَا السُّنَةُ وَالْمَالِمُ وَمَا مَعْمَدُو الْمُسَنَةُ وَلَا السُّنَةُ وَلَا السُّنَةُ وَلَا السُّنَةُ وَلَا السُّنَةِ وَالْمُسَامِّةُ وَلَا الْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِّةُ وَالْمُسَامِعُ وَالْمُسْتِمِعُ وَالْمُسْتُونُ والْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُسْتِينُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُسْتُونُ وَالْمُ

ब्यस्ट्रां निक्षे : ब्रेस्ट्रां निक्षे النَّبِيُّ عَالَ الْمُسْلِمِيْنَ । अभ्यात निक्षे وَمُنَ الْمُسْلِمِيْنَ عَالَمُ अप्र जार्थ عَلَيْهُ إِنَّانِيْ अप्रह्मात निक्षे وَهُو अप्रह्मात जार्थ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ अप्रह्मात अविष्

অৰ্থ গৱম পানি বলা হয় ﴿ مَا لَكُ وَلِي كَامُونُ وَ وَالْمُ كَالَوُ وَلِي كَامُونُ وَالْمُ كَالَوُ وَلِي كَامُو গোসল করেছে। এখন মুতলাক গোসল করাকে ﴿ اَسْتَعِمَا ﴿ عَالِمَ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ عَالَمُهُ كَالُونُ وَلِي كَامُونُ হোক। আবার مَسِمَّة वकुटक वला হয়।

عَلَيْتُ مُّ السَّتَوِيْدُ اللّهِ । عَلَوْلُهُ مُّ السَّتَوِيْدُ بِاللّهِ عَلَيْهُ مُّ السَّتَوِيْدُ بِاللّهِ श्राद्ध पाठ्य पाठ्य (त.) كَنْفُكُوْ (ताल প্ৰকাশ করে निह्नाहन । WWW.eelm.weebly.com হল. এটা (خَمْ مُذَكَّرُ غَانِبُ ٥٥- مُضَارِع بَانُونَ تَاكِيْدَ ثَغِيلًا प्रमात (अरह تَزَعُ प्रमात (अरह) عَلْك মাফউলের যমীর অর্থ ভোষার গুয়াসগুয়াসা আছে।

নিরসন: চন্দ্র সূর্য কে সেজদা করা নাজায়েজ ইওয়া এবং তাদের মধ্যে মাবুদ ইওয়ার যোগাতা না থাকার ইল্লত হলো তাদের মাধলুক ইওয়া। কেননা মাধলুক যতই বড়ত্বের অধিকারী হোক না কেন সে ইবাদতের যোগ্য হতে পারে না। طلقها -এর মধ্যে বহুবচনের যমীর নিয়ে বলে দিয়েছেন যে, চন্দ্র ও সূর্য ও দিন রাতের মতো মাধলুক এবং সৃষ্টির প্রতিক্রিয়ার অধীন।

এবং যা তার উপর ألنَّهُارُ এবং আঠা أللَّيْلُ এবং এবং كَيْرَ مُقَدَّمُ হলো مِنْ أَيَانِهِ : فَوَلُّهُ وَمِنْ أَيَانِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَالُ اللَّهَ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ অতক করা বয়েছে তা النَّمَادُ النَّامَة كَالْمُعَالِّمَة अठार कता वरहाहरू তা اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ अठार कता वरहाहरू जा की

يَكَارِينَل مَصَدَّرُ সহ مَدُخُول স্বীয় أنَّ আর خَبَر مُغَثَّمُ হলো مِن أَيَاتِهِ ఆখানে : قَنُولُهُ وَمِنْ أيَاتِهِ ٱلنَّحُ شَرَى الأَرْضُ النخ مُبْتَدُا مُرْضُرُ

এর জন্য নয়: वत: تَخْبِئِر آثَ أَمْر अत्र मार्था مَا شِئْتُمْ , अरु देशिष्ठ तासाह एवं मोहें के के के के के के بِمَا تَعْمَلُونَ يَصِيْعُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ( अरु فَرِيْمُة क्षा प्रसक्ति जना रासाह । अत فيريْد

رِق रहता اَلَّذِينَ كَنَرُوا अंध उराहर । बात के के الله عنه الله अधा करा मानात के कि मानात के के الله تُجَازيه - إِنَّا اللهِ مِنْ كَنَرُوا عَلَيْهِ مَا مَا مُعَالِّمُ اللهِ عَلَيْهُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ مُّ اللهُ عَلَيْهُ

এই ওজনে হয়েছে। অর্থাৎ যেটা পরিবর্তন পরিবর্ধন এহণ করা থেকে নিবিদ্ধ। وَعَمِينًا بَعَمُنَى فَاعِلِ الْأَ منبع : قُلُولُهُ مَعْنَيْعُ عُمْدِيْدًا (তেই তিছি ) कें الله عُمْدِيْدًا (তেই তিছি ) কিন্তুন । কিন্তুন । مُعْدَدًا (তেই তিছি ) أَغْدُمِينً

كُكُر الْمُصَافِ الْ الله عَمْدِي ( प्रधन ) فَعَلِيهُ عَلَيْ الْمُصَافِ الْ يَا الله عَمْدِي ( وَعَلَيْهُ الْمُصَافِق كَكُر فَ مَجَمِي كَكُر هُ مَدَهِ الْمُحَمِيلُ ( किवीय शायात स्वा الْمُحَمِيلُ ) किवीय शायात स्वा المُحَمِينُ الْمُصَافِق किवीय शायात स्वा الله المُحَمِينُ الله المُحَمِّلُ المُحَمِّلِ المُحَمِّلُ المُحَمِّلِيّةِ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلِيّةِ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلُ المُحَمِّلِيّةِ المُحَمِّلِيّةِ المُحَمِّلِيّةِ المُحَمِّلُ المُحْمِلِي المُحْمِلُ المُحَمِّلُ المُحْمِلُ المُحْمِلُولُ المُحَمِّلُ المُحْمِلِي المُحْمِلُ المُحْمِلُ المُحْمِلُولُ المُحْمِلُ ا

পাঁচটি কেরাত ধারাবাহিকভাবে এই যে, ১. উভন্ন হামযার মাঝে النة বৃদ্ধি করে দ্বিতীয় হামযাকে تَسْهِيْل করে পাঠ কর।

- वाता পরিবর্তন করে পাঠ করা । اَلَيْتُ त्रश्कात्त विजीय शमयात्क اَلْسُدُ الطُّورِيلُ
- ৩. দুই হামযার মাঝে الَبُ বৃদ্ধি না করে দিতীর্হ হামযাকে الَبُ করে পাঠ করা ।
- ে الَيْفِ कुष्कि मा करत الَيْفِينِ مُحَقَّقَتِينِ कुष्कि मा करत الَيْفِ कुष्कि मा करत الَيْفِ

मरनाव : व्यक्तर काव्यानाव वानी بَيْنِ لَمُكُ إِلَيْكُ بِكُلُوا لِمُكَالِّ وَلَمْ لِلْكُوا لِمُكَالِّ وَلَمْ لِكُلُّ : नव كُنُون مُكُلُّ : नव كُنُون مُكُلُّ : नव क्षत्रन : لَكُنُّ أَنْ مَلْكُ : क्षत्र क्षत्रन : व्यक्त क्षत्र क्षत्रवाद काव्यान كَنْ الله مِنْ الله مُلْكُ : नव क्षत्रन كَنْ الله مُلْكُ : नव क्षत्रक क्षत्र क्ष

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

রাসূলুরাহ 🔆 েবলেন, আজান ও ইকামতের মাঝখানে যে দেয়ে করা হয়, তা প্রত্যাখ্যাত হয় না : 🚽 মাযহারী]

হানীসে আজান ও আজানের জবাব দেওয়ার অনেক ফজিলত ও বরকত বর্ণিত রয়েছে। যদি বেতন ও পারিশ্রমিকের দিকে লক্ষা নাকরে ঘাঁটিভাবে আল্লাহ ভা'আলার ওয়ান্তে আজান দেওয়া হয়। নুমাযহারী।

এখান থেকে আপ্তাহ ভা আলার পথে দাওয়াতকারীদেরকে বিশ্বন্ধ পরিদিশ দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ তারা মন্দের ভবাবে তালো ব্যবহার করবে এবং সবর ও অনুগ্রহ করবে এই এই এই করবে এই সবর ও অনুগ্রহ করবে এই করবে এই সবর এই করবে এই সবর ও অনুগ্রহ করবে এই করবে এই করবে এই লাকে করবে এই ভালের অভান্ত তব হওয়া উচিত হি. মন্দের ভবাবে মন্দ না করে বরং ক্ষমা করা উত্তম কান্ত। অতি উত্তম কান্ত এই যে, যে ব্যক্তি তোমাদের সাথে মন্দ্র ব্যবহার করে তুমি তাকে ক্ষমাও করবে, অধিকল্প ভার সাথে সদ্ধাবহার করবে। হয়বত ইবনে আক্রান (রা.) বলেন, এই আয়াতের নির্দেশ এই যে, যে ব্যক্তি তোমার প্রতি টুর্বতা প্রকাশ করে, তুমি তার প্রতি হবি করবে অব্যাব প্রতি মুর্বতা প্রকাশ করে, তুমি তার প্রতি স্বন্দীলিতা প্রদর্শন কর এবং যে তোমাকে জ্বালাতন করে, তুমি তারে ক্ষমা কর। নাম্বাহারী

রেওয়ায়েতে আছে, হয়রত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.)-কে জনৈক ব্যক্তি গালি দিল অথবা মন্দ বলন। তিনি জবাবে বললেন, যনি
তুমি সতাবাদী হও এবং আমি অপরাধী ও মন্দ হই তবে আল্লাহ তা'আলা যেন আমাকে ক্ষমা করেন। পক্ষান্তরে যদি তুমি মিধ্যা
বলে ধাক, তবে আল্লাহ তা'আলা যেন তোমাকে ক্ষমা করেন। —[কুবতুরী]

আঞ্চানের ক্ষমিকত ও মাহাম্ম : হযরত মুরাবিয়া (রা.) বর্ণনা করেন, আমি প্রিয়নবী 🚉: -কে বগতে ওনেছি যে, কিয়ামতের নিম মুরাক্ষিনের গর্দান সবচেয়ে উঁচু হবে : –(রুবারী শরীফ)

হয়রত আৰু সাঈদ (রা.) থেকে বর্ণিত, প্রিয়নবী 💬 ইরশাদ করেছেন, মুয়াচ্চিনের (আজানের) আওয়াজ বত দূর যাবে যত জিল, মানুষ বা জীব জস্তু তা প্রবণ করবে, কিয়ামতের দিন সকলেই তার পক্ষে সাক্ষা দেবে। -[বুমারী দরীক]

হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন, ইমাম জিল্লাদার, মুরাচ্ছিন আমানতদার, হে আল্লাহ ইমামদেরকে হেদারেত কর, আর মুরাচ্ছিনদেরকে মাণাকেরাত দান কর : —[আহমদ, আবৃ দাউদ, তিরমিমী]

হয়বত আন্দুন্নাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত। প্রিয়নবী : ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি ছওয়াবের আশায় সাত বছর যাবত আজান দেয়, তার জন্যে দোজথ থেকে নাজাতের যোষণা লিপিবদ্ধ করা হয়। -[ডিরমিমী, ইবনে মাজাহ, আবৃ দাউদ] হয়বত আন্দুন্নাহ ইবনে এমর (রা.) থেকে বর্ণিত। প্রিয়নবী : ইরশাদ করেছেন, তিন ব্যক্তি জান্নাতের উচ্চ স্থানে থাকবে- ১. সেই গোলাম যে আল্লাহ তা আলার হক আদায় করে এবং তার মনিবের দায়িত্বও পালন করে। ২. সেই ব্যক্তি যে মানুষের ইমামতি করে এবং লোকেরাও তার প্রতি সন্তুষ্ট থাকে। ৩. সে ব্যক্তি যে দিনে রাতে পাঁচবার আজান দেয়। -[ডিরমিমী] হয়বত আন্দুন্নাহ ইবনে ওমর (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী : রাজ ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি বার বছর আজান দেয় তার জন্যে জালাত প্র্যাজিব হয়, প্রত্যেক আজানের জন্যে ৬০টি নেকি লিপিবদ্ধ হয়, আর ইকামতের জন্য ৩০টি নেকি লিপিবদ্ধ হয়, আর ইকামতের জন্য ৩০টি নেকি লিপিবদ্ধ হয়,

–[ইবনে মাজাহ]

আন্নামা ইবনে কাছীর (র.) এ পর্যায়ে হয়রত ওমর (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। তিনি বলেছেন, যদি আমি মুয়াজ্জিন হতাম তবে আমার আকাজ্ঞা পূর্ণ হতো, আর দে অবস্থায় আমি রাত্রের নফল নামাজ এবং দিনের নফল রোজার জন্যেও এত ব্যাকুল হতাম না। আমি ওনেছি যে, হয়রত রাস্পূল্লাহ ক্রি আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে মুয়াজ্জিনদের মাগন্দেরাতের জন্যে তিনবার দোয়া করেছেন, আমি আরজ করেছি, হজুর আমাদেরকে আপনি দোয়াতে শ্বরণ করলেন না অথচ আমরা আজান জারি করার জন্যে জিহাদ করে থাকি। প্রিয়নবী ক্রিই ইবশাদ করলেন, হাা, কিন্তু হে ওমর! এমনও সময় আসবে যখন মুয়াজ্জিনের কাজটি নিতান্ত দরিদ্র এবং অনাথ লোকদের মথ্যে সীমিত হয়ে পড়বে। শোন হে ওমর! যাদের গোশত এবং চর্ম দোজধের উপর হারাম মুয়াজ্জিনও তাদের মধ্যে অন্তর্ভুক রয়েছে। ব্যাক্তমীরে ইবনে কাছীর ভির্দু। পারা ২৪. পৃষ্ঠা-৭৮]

এ আয়াতে সেসব লোকের প্রশংসা করা হয়েছে যারা মানুষকে আল্লাহ তা'আলার দিকে আহ্বান করে এবং যারা সংকাজ করে আর একথা জানিয়ে দেয় যে, আমি একজন মুসলমান।

এ পর্যায়ে ইমাম রাখী (র.) লিখেছেন, এ আরাতের মর্ম অনুযায়ী যাঁরা মানুষকে আল্লাহ তা'আলার দিকে আহনে করেছেন তাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ হলেন স্বর্য্যং হয়বত রাসূলে কারীম 🚟 । সেজন্যে কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এ আয়াত ঘারা তাকেই উদ্দেশ্য করা হয়েছে। এ মত পোষণ দ্বারা সাহাবায়ে কেরামকেও উদ্দেশ্য করা হয়েছে, আর যেহেন্তু মুয়াজ্জিনগণ মানুষকে নামাজের জন্যে আহনান করে থাকেন, সেজনো উছুল মুমিনীন হয়বত আয়োশা (রা.) হয়বত আনুল্লাহ ইবলে ওমর (রা.) এবং হয়বত ইকরিমা (রা.) হয়বত আনুল্লাহ ইবলে ওমর (রা.) এবং হয়বত ইকরিমা (রা.) হয়বত মুজাহিদ (র.) এবং কায়েস ইবলে আবি হাজেম বলছেন, এ আয়াত মুয়াজ্জিনদের সম্পর্কেব কার্জিল হয়েছে। তার অধিকাংশ তাফসীরকারগণ এ মত পোষণ করেন, এ আয়াত সে সব লোকদের সম্পর্কে নাজিল হয়েছে যারা মানুষকে আল্লাহ তাআলার দিকে ভাকে। এ মত পোষণ করেন হয়বত হাদান বসরী (র.), হয়বত মুকাতেল (র.) এবং অন্যান্য অনক তাফসীরকারগণ।

মূলতঃ মুয়াজ্জিনগণের ফজিলত ও মাহাত্ম সর্বত্র স্বীকৃত। হাদীস পরীকে এর বিস্তারিত বিবরণ সন্নিবেশিত হয়েছে যার কিছুটা ইতিপূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে, কিছু আলোচ্য আয়াতে ৩৮ মুয়াজ্জিন নয়, বরং যে কেউ মানুষকে আল্লাহ তা'আলার বন্দেগীর দিকে তাকে, তার ফজিলতের কথাই বর্ণিত হয়েছে। তিনি পীর মূর্শিনও হতে পারেন, দ্বীনি কিতাবের গ্রন্থকারও হতে পারেন, ওয়ায়েজ বা মোদাররেসও হতে পারেন, ন্যায়বিচারক, মুজাহিদও হতে পারেন, মদি কেউ মানুষকে ইসলামের দিকে আন্তরিকভাবে আহ্বান করে এবং নিজেও ইসলামি বিধি-বিধানের উপর আমল করে তবে সে-ই হলো সর্বোত্তম ব্যক্তি, তার মরতবা হবে সর্বোক্ত।

– তাফসীরে রহুল মা আনী, তাফসীরে কাবীর, তাফসীরে আদদুররুল মানসূর, তাফসীরে মাজেদী]

হযরত হাসান বসরী। (র.) বলেছেন, তাঁরাই হলেন আউলিয়া আল্লাহ, আল্লাহ তা'আলার দরবারে তাঁরাই হলেন সর্বাধিক পছ্ননীয় এবং প্রিয়। তারা আল্লাহ তা'আলার প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করেছেন এবং অন্যদেরকে আনুগত্যের জন্য আহ্বান করেছেন এবং সর্বদা নেক আমল করেছেন, নিজের মুসলমান হওয়ার কথা সর্বত্র ঘোষণা করেছেন, পৃথিবীতে তাঁরাই হলেন আল্লাহ তা'আলার প্রকৃত প্রতিনিধি। ন্তাফসীরে ইবনে কান্তীর ভিন্না পারান ২৪, পৃ. ৭৮]

ইমাম রাখী (র.) শিখেছেন, যারা আল্লাহ তা'আলার দিকে মানুষকে দাওয়াত দিয়েছেন, তাদের মধ্যে সার্বান্তম হলো নবী রাসুলগণের দাওয়াত। এরপরের স্থান হলো ওলামায়ে কেরামের দাওয়াতের, কেননা রাসুলুরাহ نَالِنَ وَالْمُلْمُ وَرَبُّوا الْمُلْمُ وَرَبُّوا الْمُلْمِينَا وَرَبُّوا الْمُلْمِينَا وَالْمُلْمِينَا وَالْمُلْمُونِينَا وَالْمُلْمِينَا وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلِمِينَا وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمُلِمِينَا وَالْمُلْمُونِ وَالْمُعَلِمِينَا وَالْمُعَلِمِينَا وَلِمُ مِنْ وَالْمُلْمِينَا وَالْمُلْمُونِ وَالْمُعَلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمُ وَلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمِ وَلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُعِلَّالِمُ وَالْمُعِلِيْكُمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُعِلِّذِي وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُعِلَّامُ وَالْمُعِلَّامُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلِمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمُونِ وَالْمُلِمُ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِ وَالْمُلْمِيْكُمِ وَالْمُلْمُ وَالْمُ

যেহেতু আমাদের প্রিয়নবী সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী, তারপর অন্য কোনো নবী আগমনের আর কোনো সম্ভাবনাই নেই, তার দীনের প্রচারের দায়িত্ব অর্পিত হয়েছে উম্মতের ওলামায়ে কেরামের প্রতি, তাই ওলামায়ে কেরামের লাওয়াতি কর্মসূচিই হলো উস্তম। আর এ আয়াত দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা আলার দিকে দাওয়াত বা আহ্বান করা হলো সর্বোত্তম কান্ধ আর যা সর্বোত্তম কান্ধ কা ওবান্ধিক বা অবশ্য কর্তব্য, অতএব মানুষকে আল্লাহ তা আলার দিকে আহ্বান করা অবশ্য কর্তব্য, তাতএব মানুষকে আল্লাহ তা আলার দিকে আহ্বান করা অবশ্য কর্তব্য,

∸[তাফসীরে কাবীর, খ. ২৬, পৃ. ১২৫-২৬]

হাকীমূল উদ্মত হ্যরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভী (র.) লিখেছেন, আল্লাহ তা'আলার দিকে আহ্বান করার পাশাপাশি সংকাজ করার যে নির্দেশ রয়েছে তা দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, গুধু ভালো কথা বললেই হবে না, বরং ভালো কাজও করতে হবে, যদি গুধু ভালো কথাই বলা হয়, সে অনুযায়ী কাঞ্জ না করা হয় তবে তাতে বরকত হয় না। শ্তাফসীরে বয়ানুল কুরআন, পৃ. ৯২৮]

। अर्था९ आत त्म वत्न, निक्ताई आप्रि आझार जा आनात अनुग्रज्यमत अखर्जुङ । وَقَالُ إِنَّهِيْ مِنَ المُسْلِمِيْنَ

কখনো কখনো বুঝা যায়, যদি ওয়ান্ধ বয়ান তালো হয় এবং নেক আমলও হতে থাকে তথন মানব অন্তরে তার কু-প্রবৃত্তির কারণে অহংকার সৃষ্টি হয়, সে নিজেকে অন্যদের থেকে বড় মনে করতে থাকে, তার ইলম, আমল এবং দাওয়াতি কর্মসৃচির বড়াই করতে থাকে। ঐ ব্যক্তির মনের এ অবস্থা তার সমূহ ঋংসের কারণ হয়, এজনো আলোচ্য আয়াতের সর্বশেষ বাকো এই রোগের চিকিৎসা স্বন্ধশ বিনয় অবলয়নের শিকা দেওয়া হয়েছে, অর্থাৎ যে মানুষকে আল্লাহ তা আলার দিকে ডাকে এবং নিজেও সংকাজ করে, সে একথা বলে যে, আমি আল্লাহ তা আলার অগণিত অনুগত গোলামদের অন্যতম, আল্লাহ তা আলার অনুগত লোকদের সংখ্যা অগণিত, আমিও তাদের মধ্যে একজন। আল্লাহ তা আলা তৌফিক দান করেছেন বলেই আমি তার অনুগত হতে পেরেছি। এটি আমার কোনো গুণ নয়, তাঁরই তৌফিক, তাঁরই দয়া।

আয়াতের মর্মকথা : আলোচ্য আয়াতের মর্মকথা হলো তিনটি বিষয়-

- ১, মানুষকে আল্লাহ তা'আলার দিকে আহ্বান করা, সত্যের নির্দেশ দেওয়া এবং অসত্য থেকে বিরত রাখা অবশ্য কর্তব্য।
- ২. কিন্তু এ কর্তবা পালনের পাশাপাশি নিজেও সংকাজ করতে হবে। মানুষকে সংকাজের নির্দেশ দেওয়া ভালো কাজ, কিন্তু যে পর্বস্ত নির্দেশ দাতা নিজে আমল না করে বরং ওধু অন্যকেই আহ্বান করে তার সে আহ্বান ফলপ্রসূ হয় না।
- ৩. মানুষকে আল্লাহ তা'আলার দিকে আনুগত্যের দিকে আহ্বান করা তথা দাওয়াতি দায়িত্ব পালন করা এবং সর্বদা নেক আমল করার কারণে কখনো আত্মপ্রসাদ লাভ করা উচিত নয়, কখনো মনে যেন দম্ব অহংকার সৃষ্টি না হয়, নিজেকে অন্যদের চেয়ে বড় এবং ভালো মনে করা সমীচীন নয়; বরং বিনীতভাবে একথা প্রকাশ করা উচিত যে, আমিও আল্লাহ তা'আলার অনুগত বান্দাদের একজন।

বর্তমান যুগের মানুষের কর্তব্য : যেভাবে মক্কা মুয়াক্ষমায় কাফেররা ইসলামের বিরোধিতা করেছিল, আর এজন্যে তবন মানুষকে ইসলামের প্রতি আহ্বান জানানো অত্যন্ত বড় কাজ ছিল, বর্তমানে ক্ষেত্র বিশেষে মুসলমান নামধারী, লোকেরাই ইসলামের বিরোধিতা করে ৷ ইসলাম একটি পূর্ণ পরিণত জীবন বিধান, জীবনের সকল অসন ও এর আওতাধীন বয়েছে, জীবনের কোনো দ্বক ইসলামের বাইরে নয়, যদি কোনো ব্যক্তি তার জীবনের কোনো দিককে ইসলামি বিধি-নিবেধের WWW.eelm.weely.com

নাইনে রংখতে চায় সে পরিপূর্ণ মুললমান হতে পারে না। এজনোই কুরআনে কারীমে আল্লাহ তা'আলা সুম্পট ভাষায় গোদণ করেছেন المَالِمُ كَالَيُّ الْدُيْنَ الْمُكُرُّا نِي البَيْلِمِ كَالَّهِ عَلَيْ الْمُكُرُّا نِي البَيْلِمِ كَالَّهِ عَلَيْ الْمُكُرُّا نِي البَيْلِمِ كَانَّةً وَهِ عَادَى পরিত্রপরি রিষয় এই যে, বর্তমান যুগে কোনো কোনো লোককে দেখা যায় রাষ্ট্রীয় জীবনে তারা ইসলামের বিধি-নিষেধ প্রয়োগের কথা স্বীকার করতে রাজি নন, মানব জীবনের এ অসনকে ইসলামের বিধি-নিষেধ থেকে দূরে রাখতে ইক্ষুক্ত : এতা হলো বিশ্বানগত ব্যাপার, জনেক ক্ষেত্রে দেখা যায় বিশ্বাস ঠিকই আছে, কিছু কার্যতঃ তার বাওবায়ন অনুপত্তিত। যেমন সৃদ, যুয় প্রকৃতি ইসলামের দৃষ্টিতে ঘৃণ্য এবং জাবৈধ, কিছু এ বিশ্বাস থাকা সত্ত্বেও সুদ এবং ঘূষের আদান-প্রদান অইরহ চলছে : এতহাতীত, নারী সমাজের ব্যাপারে ইসলামের বিধি-নিষেধ সর্বজনবিধিত, তাদের পর্দায় রাখার ব্যাপারে কুরআনে কারীমের খেষণা অত্যন্ত সুম্পন্ট আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন করিইটিন্টিকট টান্টিকট টান্টিকট টানিটিকট আনিছে ব্যাপ্ত প্রথম করে বেড়াবে না, তোমরা নামাজ কায়েম করবে, এবং জাকাত আদায় করবে এবং আল্লাহ তা'আলা ও তার রাস্থলের প্রকৃত থাকবে।

বর্তমান মূপে এসব নির্দেশ অহরহ লজ্জন করা হয়। ইসলামের এসব বিধান অমান্য করতে কারোই কোনো প্রকার তয় হয় না, 
অধচ এর অবশ্যারাধী পোচনীয় পরিগতি এমন সর্বত্র পরিলক্ষিত হয়। নারীকে বেপদা করে লাঞ্ছিত অপমানিত করা হয়েছে এবং 
এতে করে সমাজে ব্যক্তিচার বৃদ্ধি পেয়েছে। দেখা দিয়েছে নৈতিক অবক্ষয়। হয়রত আবু হুরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসে 
প্রিয়নবী া ইরণাদ করেছেন, ব্যক্তিচারের সময় ব্যক্তিচারী, মদ্যপানের সময় মদ্যপায়ী এবং চুরি করার সময় চোক মুমিন থাকে 
না। মন্ত্র যথন এমনি অন্যায় কালেছি থাকে তখন তার ঈমান দূরে সরে পড়ে। অনা একথানি হাদীদে প্রিয়নবী া ইরণাদ 
করেছেন ওপ্তস্থান ও রসনার পাপেই মানুষকে সবচেয়ে রেশি দোজধের দিকে নিয়ে যাবে অর্থাৎ ব্যক্তিচার ও মিথ্যাবাদিতা মানুষের 
জনো করিন শান্তির কারণ হবে।

হয়রত মায়মূন। (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী 🔆 ইরশাদ করেছেন, এ উম্মত সর্বদা সুখে-শান্তিতে থাকবে, যতদিন তাদের মধ্যে অবৈধ সন্তান জন্মের হার বৃদ্ধি না পাবে। কিন্তু অবৈধ সন্তান জন্মের হার বেড়ে যাবে তখন সমগ্র উন্মতের উপরই আজাব নাজিল হগ্যাের আশক্ষা দেখা দেবে। –[বুথারী শরীফ]

অন্য একখানি হানীদে প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেছেন, যে জনপদে সুদধোরী এবং ব্যক্তিচার প্রকাশ্যে হতে থাকে, তবে মনে করবে সে জনপদের অধিবাসীরা নিজেদেরকে আল্লাহ তা'আলার গজবে পতিত করেছে। প্রিয়নবী 🚎 আরো ইরশাদ করেছেন-كَمُونُ يَكُمُّ الزِكْلُ كَمُكُوًّا النَّهِرُكُ अर्था९ যথন কোনো সমাজে ব্যক্তিচার বেড়ে যাবে তথন হত্যাকাণ্ডও বেড়ে যাবে।

হযরত আন্দুন্নাহ ইবনে আববাস (রা.) বর্ণনা করেন, যে সম্প্রদায়ের মধ্যে খেয়ানত লাভ করবে, আন্নাহ তা'আলা তাদের অন্তরে দুশমনের ভয় সৃষ্টি করে দেবেন। আর যে সম্প্রদায়ের মধ্যে ব্যভিচার বেড়ে যাবে, তাতে হত্যাকাও বেড়ে যাবে। আর যে সম্প্রদায় ওজনে ফাঁকি দেবে তাদের রিজিক কমে যাবে। আর যারা সত্য বিরোধী সিন্ধান্ত গ্রহণ করবে, তাদের মধ্যে হত্যাকাও বেড়ে যাবে। আর যারা প্রতিশ্রুতি বিনষ্ট করবে, অঙ্গীকার ভঙ্গ করবে, আন্নাহ তা'আলা তাদের উপর দুশমনকে চড়াও করে দেবেন।

লক্ষাণীয় নিষয় এই যে, আল্লাহ তা'আলার আজাবের যে সব কারণ ও উপকরণের কথা প্রিয়নবী 🕮 বলে গেছেন, তার কোনটি বর্তমান সমাজকে বিষয়ক সর্পের ন্যায় দংশন করেনিঃ বর্তমান অবস্থার সঠিক মূল্যায়ন করা হলে এ সত্য দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্টভাবে প্রতিভাত হবে যে, প্রিয়নবী 💮 যেন এ মূগের জনোই এসব সতর্কবাণী উচ্চারণ করে গেছেন।

বক্তওঃ বর্তমানে বর্বরতার যুগের ইতিহাসের পুনরাবৃত্তি ঘটছে, একথা আনৌ অভ্যুক্তি নয়। কুরআনে কারীমে আল্লাহ তা আলা এ সম্পর্কে যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেন তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। ইরশাদ হয়েছে- مَنْكُمُ الْمُرْضِيَّةُ وَالْكُرِينَ بِخُوالِمُونَ مَنْ لَمُوسِيَّةُ وَالْكُرِينَ بِخُوالِمُونَ مَنْكُمُ الرَّبِيمَ عَنَابُ الْرَبِّمَ -نَا لَمُوسِيْنَهُمُ وَنِيْنَا أَوْ يَصُوسِنَهُمُ عَنَابُ الرَبِّمَ -করা উচিত যে, তাদের উপর যে কোনো বিপদ বা কঠিন শান্তি আসতে পারে।

বর্তমান যুগে মুসলিম জাতির উপর যে দুর্গতি নেমে এসেছে, এটি সে বিপদই যে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা সতর্কবাণী করেছেন। অতএব, বর্বরতার যুগে মানুষকে আল্লাহ তা'আলার দিকে আরোদ করা থেমন উত্তম এবং অবশ্য কর্তব্য ভিন্ন, চিক তেমনিভাবে আজো তা সর্বাধিক উত্তম ও অবশ্য কর্তব্য। প্রতিটি মুসলমানের বিশেষত ওলামায়ে কেরামের জন্যে এ কর্তব্য অবশ্য পালনীয় আব এর ফজিলত ও মাহাত্য বর্ণনাতীত।

আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত কাউকে সেজদা করা জায়েজ নয় । 
কৈইন্ট্ৰিট্ৰেট্ৰ আয়াত থেকে প্ৰমাণিত হয় যে, সেজদা একমাত্ৰ জগগগৈৰী আল্লাহ তা আলারই প্রাপা। তিনি বাতীত কোনো নকত্ৰ অথবা মানব ইত্যাদিকে সেজদা করা হারাম। এই সেজদা ইবাদতের নিয়তে হোক অথবা নিছক সন্মান প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে হোক, সর্বাবস্থায় উন্মতের ইজমা বলে এটি হারাম। পার্থক্য এই যে, ইবাদতের নিয়তে সেজদা করলে সে কাফের হয়ে যাবে এবং কেউ নিছক সন্মান প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে সেজদা করলে তাকে কাফের বলা হবে না, কিন্তু হারামকারী ও ফাসেক বলা হবে।

ইবাদতের উদ্দেশ্যে আল্লাহ তা'আলা বাতীত অপরকে সেজদা করা কোনো উত্থত ও শরিয়তে হালাল ছিল না। কেননা এটা শিরক এবং প্রত্যেক পরগাম্বরের শরিয়তেই শিরক ছিল হারাম। তবে সম্মান প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে সেজদা করা পূর্ববর্তী শরিয়তসমূহে বৈধ ছিল। পৃথিবীতে আগমনের পূর্বে হযরত আদম (আ.)-কে সেজদা করার আদেশ সমস্ত ফেরেশতাকে দেওয়া হয়েছিল। হযরত ইউনুফ (আ.)-কে তার পিতা ও ভ্রাতাগণ সেজদা করেছিল। কুর আদেশ সমস্ত কেরেশতাকে দেওয়া হয়েছিল। হযরত ইউনুফ (আ.)-কে তার পিতা ও ভ্রাতাগণ সেজদা করের আদেশ সমস্ত কেরেশতাকে দেওয়া হয়েছিল। হয়েছে এই স্থানামে এই আদেশ রহিত করা হয়েছে এবং আল্লাহ তা'আলা বাতীত অপরকে সেজদা করা সর্ববৃদ্ধি হারাম করা হয়েছে। বে ইবামে এই আদেশ রহিত করা হয়েছে এবং আল্লাহ তাআলা বাতীত অপরকে সেজদা করা সর্ববৃদ্ধি হারাম করা হয়েছে। বিশ্বতি প্রয়াতি ওয়াজিব এতে মততেদর রয়েছে। কারী আরু বকর আহকামুল কুরআনে লিখেন, হয়রত আলী ও হয়রত ইবনে মাসতিদ রা।) প্রথম আয়াত অর্থাহ করেছে। বিশ্বতি করিয়া আয়াত অর্থাহ তার্মিক করি সেজদা করতেন। ইমাম মালেক (ব.) তাই অবলম্বন করেছে। হয়রত ইবনে অররাস (রা.) ছিতীয় আয়াত অর্থাহ সৈত্তি হারাহীম নাথয়ী, ইবনে সিরীন, কাতানাহ (র.) প্রমূখ ফিকাহবিদ দিতীয় আয়াত শেষেই সেজদা করতেন। আহকামুল কুরআনে আয়ো বলা হয়েছে, হানাফী মাযহাবের আলেমগণ্ড তাই বলেন। এ মহতেদের কারণে দিতীয় আয়াত শেষে কেন্তান করাই সাবধানতার প্রতীক। কেনলা আসলে প্রথম আয়াতে সেজদা ওয়াজিব হলে তথ্য আল্লাহ হয়ে যাবে এবং দিতীয়কীটিতে ওয়াজিব হলেও আদায় হয়ে যাবে।

কুষরের বিশেষ প্রকার 'ইপহাদ'-এর সংজ্ঞা ও বিধান : المَارِينَ لَمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينَ وَالْمَانِينِ وَالْمِنْ وَالْمَانِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِ وَالْمِنْ وَالْمِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمَانِينِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَلَيْنِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِينِ وَالْمِنْ وَالْمَانِ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِلْ وَالْمِنْ وَالْمُولِ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَا

আলোচ্য আয়াত স্পষ্ট ব্যক্ত করছে যে, কুরআনের আয়াতকে প্রকাশ্য ভাষায় অস্বীকার করা অথবা অসত্য অর্থ বর্ণনা করে কুরআনের বিধানাবদিকে বিকৃত করার চেষ্টা করা সবই কুফর ও গোমরাহী।

সারকথা এই যে, ইলহাদ এক প্রকার কপ্টতামূলক কৃষ্ণর। অর্থাৎ মূথে কুরআন ও কুরআনের আয়াতসমূহ মেনে নেওয়ার দাবি ও খীকারোক্তি করা, কিন্তু আয়াতসমূহের এমন মনগড়া অর্থ বর্গনা করা, যা কুরআন ও সুন্নাহর অন্যান্য বর্গনা ও ইসলাম মূননীতির পরিপস্থি। ইমাম আর্ ইউসুফ (ব.) কিতাবুল খেলাফে বলেন وَمُنْ يُكُونُونُ الْرُيْنِ يُلْحِدُنُونُ وَنَدُ كُلُونًا يُطْلِحُونُ وَنَدُ كُلُونًا لِلْمُنْ يَعْلَمُ وَالْمُ كَالِكُ الْرُكُونُ لِذَا لَا يَعْلَمُ وَالْمُنْ يَعْلَمُ وَالْمُنْ يَعْلَمُ وَالْمُنْ يَعْلَمُ وَالْمُنْ يَعْلَمُ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُعْلَمُ وَالْمُنْ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِّ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ الْمُؤْنِدُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَلَالِمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَلَا لَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ و

এ কারণেই আলেম ও ফিকহবিদগণ বলেম যে, অর্থ উদ্ভাবনের কারণে কাউকে কান্ডের বলা যায় না, তার জন্য শর্ভ এই যে, তা ধর্মের জরুরি বিষয়াদিরে অকাট্য অর্থের বিপরীতে না হওয়া চাই। ধর্মের জরুরি বিষয়াদির শানে ইসলাম ও মুসলমানদের মধ্যে ব্যক্তি পরম্পরায় প্রদিদ্ধ ও সুবিদিত বিষয়াদি, যেগুলো সম্পর্কে অর্মিন্ধিত মূর্থ মহলও ওয়াকিফহাল যেমন পাঞ্জেগানা নামাজ ফরুর হওয়া, ফজরের দুরাকাত ও জোহরের চার রাকাত ফরুর হওয়া, রমজানের রোজা ফরুর হওয়া, সৃদ, মদ ও তকর হারাম ইওয়া ইত্যাদি। যদি কোনো ব্যক্তি এসব বিষয় সম্পর্ক, কুরুরানের আয়াতে এমন কোনো অর্থ উদ্ভাবন করে যদ্ধারা মুসলমানদের মধ্যে বাক্তি পরম্পরায় প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত অর্থ পান্টে যায়, তবে সিন্চিতরূপে ও পর্বস্বস্থতভাবে কাফের হয়ে যাবে। কেননা এটা প্রকৃত প্রস্তার রাস্কুলুরাহ ক্রিক্ত এর কালি করা নামান্তর আধিকাংশ আলেমের মতে সমানের সংজ্ঞাই এই যে, বর্ষণিত ও প্রস্তিত কর্মিন্দ করা, যেগুলোর কর্মিন্ধিত এর সভায়েন করা, যেগুলোর করিবিত অর্থাণ এমন সব বিষয়ে নবী করীম ক্রান্ধ স্বিস্থারণও জানে। বর্ষণা ও অর্থাণ এমন সব বিষয়ে নবী করীম ক্রান্ধ স্বাস্থারণ করা, যেগুলোর কর্মাণ্ড ও প্রস্তান করে বেছি প্রস্তান প্রস্তান বিশ্বনি আদেশ জান্ত্রণানাররণে তার কাছে থেকে প্রমাণিত রয়েছে, অর্থাণ আলেমগণ তো জ্ঞানেনই সর্বসাধারণও জানে।

কাজেই এর বিপরীতে কুফরের সংজ্ঞা এই যে, রাসূলুল্লাহ 🕮 নিষ্ঠিত ও জাজুল্যমানরূপে যেসব বিষয় নিয়ে আগমন করেছেন, সেগুলোর মধ্য থেকে কোনোটিকে অস্বীকার করা।

অভএব যে ব্যক্তি ধর্মের জরুরি বিষয়ালিতে অর্থ উদ্ধাবনের মাধ্যমে বিধান পরিবর্তন করে, সে রাসৃলুল্লাহ 🕮 -এর আনীত শিক্ষাকেই অস্বীকার করে।

বর্তমান বুগে কৃষ্ণর ও ইলহাদের ব্যাপকতা : বর্তমান যুগে একদিকে ইসলাম ও ইসলামের বিধানাবলি সম্পর্কে মূর্বতা ও উদাসীনতা চরমে পৌছেছে : নবিশক্ষিত মুসলমানগণ অনেক প্রয়োজনীয় বিষয় সম্পর্কেও অক্ত : অপরদিকে আধুনিক আলুবিবিইন বন্ধুনিক শিক্ষার প্রভাবে এবং ইউরোপের প্রাচ্য শিক্ষাবিশারদ পণ্ডিতদের প্রচারিত ইসলাম বিরোধী সন্দেহ ও সংশারের প্রভাবে প্রভাবিত হয়ে অনেকই ইসলাম ও ইসলামি মূলনীতি সম্পর্কে বিতর্ক ও আলোচনা তঞ্চ করে দিয়েছে । অবচ ইসলামের মূলনীতি ও পাবা এবং কুরআন ও হাদীস সম্পর্কে তাদের জ্ঞান শ্বেরে কোটায় । তারা ইসলাম সম্পর্কে কিছু অর্জন করে থাকলেও তা ইসলাম বিরোধী ইউরোপীয় কেবকবের লেখা পাঠ করেই অর্জন করেছে । তারা কুরআন ও হাদীসের অকটা ও জাজুলামান বর্নদায় নানবিধ অসতা এর্থ সংযোজন করে পরিয়তের সর্বসম্পত ও চুড়ান্ত বিধানাবলির পরিবর্তন করাকে ইসলামের বেদনত মনে করে নিয়েছে । যথন তালেককে বলা হয়, এটা প্রকাশ্য কুরর, তখন ভারা উপরিউক্ত প্রসিন্ধ নীতির শবণাপন্ন হয়ে বলে, আমরা বিধানতিক অস্থীকার করি না: বরং এতে অর্থ সংযোজন করি মাত্র। কাজেই আমানের প্রতি কৃষ্ণরের অতিযোগ আরোগিত হয় না ।

হয়রত শাহ আব্দুল আজীজ (ব.) বলেন, যে অসতা অর্থ বিয়োজনকে কুরুআনের আয়াতে ইলহাদ নামে অভিহিত করা হয়েছে, তা দু'প্রকার । এক, যে অর্থ কুরুআন-হাদীনের অরুটো ও মৃতাওয়াতির বর্ণনা এবং অরুটা ইজমার পরিপত্তি, এটা নিংসন্দেহে কুফর এবং দুই, যা কুরুআন ও হাদীসের ধারণাপ্রস্ত কিন্তু নিক্ষয়তার নিকটবতী বর্ণনার অথবা প্রচলিত ইজমার পরিপত্তি। এটা গোমরাহী ও পাপাচার [ফিসক] কুফর নহা। এ দুপ্রকার অসত্য অর্থ বিয়োজন ছাড়া কুরুআন ও হাদীসের ভাষার বিভিন্ন সম্বাবনার ভিত্তিতে যেসব অর্থ বর্ণনা করা হয়, সেওলো সাধারণ ফিকুহবিদগণের ইজতিহাদের ময়দান, যা হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী সর্ববিদ্ধার প্রকার ও ছওয়াবের কাজ।

এতে বর্ণিত হয়েছে যে, কুরআন আরাহ তা আলার কিছু যে, কুরআন আরাহ তা আলার কিছু থেকে সংরক্ষিত। হয়েছে এবং সন্থা দিক ও পদ্যাদিক বংক সংরক্ষিত। হয়েছে এবং সন্থা দিক ও পদ্যাদিক বংল সমস্ত দিক বোঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, শ্রতান কোনোদিক থেকেই এ কিভাবে হস্তক্ষেপ করতে পারে না এবং এতে কোনোর্ক্স পরিবর্তন করতে সক্ষম হয় না।

তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, জিন অথবা মানব কোনো প্রকার শয়তানই কুরআন পরিবর্তন ও পরিবর্ধন করতে সক্ষম নয়। রাফেযী সম্প্রদায়ের কেউ কেউ কুরআনে দশটি পারা এবং কেউ কেউ বিশেষ আয়াত সংযোজন করতে চেয়েছিল। কিছু তাদের সে প্রচেষ্টা ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছে।

আবৃ হাইয়্যান বলেন, বাতিল শব্দটি কেবলমাত্র শয়তানের জন্যই প্রয়োজ্য নয়; বরং শয়তানের পক্ষ থেকে হোক অথবা অন্য কারো পক্ষ থেকে হোক, যে কোনো বাতিল কুরআনে প্রবিষ্ট হতে পারে না। অতঃপর তিনি তাবারীর বরাত দিয়ে আয়াতের অর্থ এই বর্ণনা করেছেন যে, কোনো বাতিলপদ্থিদের সাধ্য নেই যে, সামনে এসে এ কিতাবে কোনো পরিবর্তন বা পরিবর্ধন করে। এমনিভাবে পেছন দিক থেকে গোপনে এসে এর অর্থ বিকৃত করার ও ইলহাদ করার সাধ্যও কারো নেই।

তাবাবীর তাফ্ষণীর এ স্থানের সাথে খুবই সামঞ্জস্যপূর্ণ। কেননা কুরআনে ইলহাদ ও পরিবর্তনের পথ দুটিই। এক. বোলাপুলিভাবে কুরআন কোনো পরিবর্তন করার চেষ্টা করা। একে কুরআন কোনো পরিবর্তন করার চেষ্টা করা। একে কুরআনর অর্থে বিয়োজন সাধন করা। একে কুরআনর রাক্ত্র পা-ঢাকা দিয়ে অসত্য অর্থ বিয়োজনের মাধ্যমে কুরআনের অর্থে বিয়োজন সাধন করা। একে কুরা করে করার লাভি বেমন কারো নেই, তেমনি এর অর্থ সন্তার বিকৃত করে বিধানারলির পরিবর্তন করার সাধ্যও কারো নেই। যখনই কোনো হতজাগা এরূপ করার ইচ্ছা করেছে, তখনই সে লাঞ্ছিত ও প্রত্যাখ্যাত হয়েছে এবং কুরআন ভার নাপাক কৌশল থেকে পাক-পরিএ রয়েছে। কুরআনের জাষায় যে পরিবর্তন করার উপায় নেই, তা প্রতাকে দেখে এবং কুরআন চৌদশ বছর অর্বাধ সারা বিশ্বে পঠিত হচ্ছে এবং লাখো মানুহাকে বুকে সংরক্ষিত আছে। কেউ একটি যের ও যবরে জুল করনেও বৃদ্ধ থেকে বালক পর্যত এবং আলো থেকে জাহেল পর্যত্ত সাম্বাধার স্বামন কার ভ্রম বিশ্ব পরিত হাছে এবং কারা মানুহাক বুকে করে করে করে করে মানুহাক করা হয়েছে যে, তালালা করেল কুরআনেরে জায়া সংরক্ষণের দার্ঘিত্তই নৈনিন্ বরং এর অর্থ সন্তারের হেজাক করাও আল্লাহ তা আলার কালা কেবল কুরআনের জায়া সংরক্ষণের দার্ঘিত্তই নিনিন্ বরং এর অর্থ সন্তারের ব্যক্ষা সম্বাধার করে করে সাধ্যমে কুরঅনের অর্থ সম্বার এমন সংরক্ষিত করে দিয়েছেন যে, কোনোন রাম্বায়ে করেমানের মাধ্যমে কুরঅন করারে আলোর তা করেমান করেমে করেমের মাধ্যমে কুরঅন করেমের মাধ্যমে কুরঅনার করেমের অর্থ করেমান নাধ্যমের একে পরিবর্তন সাধন করতে চাইলে সর্বত্র সর্ব্বয়নে যাল্লায় ব্যক্রো একে সর্বনাম নাম্বায় বাক্ষেট্র এক সর্বনাম বারা কুরআন বুরানো হয়েছে এবং কুরআন কেবল ভাষার নাম নয়। বরং ভাষা ও অর্থসম্ভার উত্তয়ের সাম্বাহিক কুরআন কলা হয়।

আলেক্য আয়াতসমূহের মোটামুটি বিষয়বকু এই যে, যারা রাহ্যত মুসলমান তারা খোলাগুলিভাবে অস্থীকার করতে পারে না। কিছু আয়াতসমূহে অসতা অর্থ বর্ণনার মাধ্যমে কুরআন ও রাসুলুরাহ : - এর অকাটা বর্ণনার বিপরীত উদ্দেশ্য বাক করে। তাদের এ ধরনের পরিবর্তন থেকেও আরাহ তা আলা তার কিতাবের হেফাজত করেছেন। ফলে কারো মনগড়া অর্থ প্রসার লাভ করতে পারে না। কুরআন ও হানীসের অন্যানা বর্ণনা এবং আলেমগণ তার মুখোশ উল্মোচিত করে দেন। সহীহ হানীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী কিয়ামত পর্যন্ত মুসলমানদের মধ্যে এমন দল থাকরে, যারা পরিবর্তনকারীদের পরিবর্তনের মুখোশ উল্মোচিত করে কুরআনের সঠিক অর্থ জনসমক্ষে ফুটিয়ে তুলবে। তারা মানুষের কাছে নিজেদের কুফর যতেই গোপন করনক আরাহ তা আলার কাছে গোপন করতে পারের না। আরাহ তা আলা যথন তাদের চক্রান্ত সম্পর্কে সতর্ক, তথন তাদের এ অপর্কর্মের শান্তি ভোগ করাও অপরিহর্মে।

আরব বাতীত দুনিয়ার অপর জাতিসমূহকে 'আজম' বলা হয়। যদি পশটির প্রথমে আলিফ যোগ করে ক্রা হয়, তবে এর অর্থ হয় অপ্রাঞ্জল বাকা। তাই যে ব্যক্তি আরবি নয়, তাকে আজমি বলা হবে যদিও সে প্রাঞ্জল তালা বলে। বস্তুত مَنْجُمُونُ বলা হবে ডাকেই যে ব্যক্তি প্রাঞ্জল ভাষা বলতে পারে না।

আয়াতের মর্মার্থ এই যে, আমি যদি আরবি ভাষা ব্যতীত অপর কোনো ভাষায় কুরআন নাজিল করতাম তবে কুরাইশরা অভিযোগ করতো যে, এ কিতাব আমরা বৃথি না। তারা আন্তর্যান্তিত হয়ে বলতো, রাসূল তো আরবি আর কিতাব হলো কিনা মনাবে, অপ্রাঞ্জন ভাষায় .

ত্রি । এখানে কুরআনের দুটি ৩ণ ব্যক্ত হয়েছে- এক. কুরআন হেদায়েত. জীবনের প্রতিট ক্ষেত্রে এক. কুরআন হেদায়েত. জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রে মানুষকে কলাাগের পথ প্রদর্শন করে, দুই. কুরআন আরোগ্যদানকারী। কুফর, শিরক, অহংকার, হিংসা লোভ-লালসা ইত্যাদি রোগ যে কুরআনের মাধ্যমে নিরাময় হয়, তা বলাই বাহ্লা। কুরআন বাহ্যিক ও দৈহিক রোগেরও প্রতিকার। অনেক দৈহিক রোগের চিকিৎসা কুরআনী দোয়া ঘারা হয় এবং সফল হয়।

টিটে ভূটি কুটা কুটা কুটা নুষ্টান্ত। যে ব্যক্তি কথা বোনে, অনারবরা তাকে বলে أَنْكُ سُكَارُونَ مِنْ مُكَانِ كُمِفِيدٍ অর্থাৎ তুমি নিকটবর্তী স্থান থেকে ভনছ। আর যে কথা বোনে না, তাকে বলে مِنْ بَمُنِيدٍ অর্থাৎ তুমি নিকটবর্তী স্থান থেকে ভনছ। আর যে কথা বোনে না, তাকে বলে কুটা কুটা আর্থাৎ তোমাকে নুর থেকে ভাকা হচ্ছে। -[কুরতুরী]

উদ্দেশা এই যে, তারা যেহেতু কুরআনের নিদর্শনাবলি শোনার ও বোখার ইচ্ছা রাখে না, তাই তাদের কান যেন বধির এবং চচ্চু বন্ধ। তাদেরকে হেদায়েত করা এমন, যেমন কাউকে অনেক দূব থেকে ডাক লেওয়া, ফলে তার কানে আওয়াজ পৌছে না এবং সে সাডা দিতে পারে না।

# টিশতম পারা : الْجُزْءُ الْخَامِسُ وَالْعِشْرُونَ

অনুবাদ :

٧٤. إلبه يُردُ عِلْمُ السَّاعَةِ م مَثَى تَكُونُ لاَ يَعْلَمُهَا عَبْرَهُ وَمَا تَخْرَجُ مِنْ ثَصَرَةٍ مَا تَخْرَجُ مِنْ ثَصَرَةٍ مَا يَخْرَجُ مِنْ ثَصَرَةٍ مِنْ اَكْمَامِها أَوْمِنَ قَصَرَةٍ مِنْ اَكْمَامِها أَوْمِنَ قَصَرَةٍ الْحَيْفِةِ عَلَى مَنْ اَكْمَامِها أَوْمِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ بِعِلْمِهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ إِلاَّ يَعِلْمِهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ إِلاَّ يَعِلْمِهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ إِلَّا لَا إِلَّا اللَّهِ عِلْمِهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ إِلاَّ يَعِلْمِهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ اللَّهِ يَعْلَمُهِ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْفَى وَلاَ تَضَعُ اللَّهُ الْوَلَا مَا مِنَا اللَّهُ اللَّهِ مِنْ شَهِبِيدٍ عَلَى اللَّهُ مَا مِنَا اللَّهُ مِنْ شَهِبِيدٍ عَلَى أَنْ اللَّهِ مِنْ لَلْهُ مِنْ اللَّهِ عِلْمَ اللَّهِ اللَّهِ عِلْمُ إِلَيْ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْعِلَمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُلُولُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْمُلْكُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْكُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْكُولُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْم

٤٨. وضَلَّ غَابَ عَنْهُمْ مَا كَانُواْ يَدْعُونَ يَدْعُونَ يَعْبُدُونَ مِنْ قَبْلُ فِي الدُّنيَا مِنَ الْاَسْنَامِ وَظَنَّوا اَيْفَنُواْ مَا لَهُمْ مِنْ الْعَنْوا مَا لَهُمْ مِنْ مَعْيِيْضٍ مَهْرَبِ مِنَ الْعُنَابِ وَالتَّغْمُ فِي الْمُدَابِ وَالتَّغْمُ فِي الْمُدَابِ وَالتَّغْمُ فِي الْمُدَابِ وَالتَّغْمُ فِي الْمَدَابِ وَالتَّغْمُ فِي الْمَدَابِ وَالتَّغْمُ وَقِيلًا مَعْمَلَةً التَّغْمِ سُدَّةً المَعْمُولَيْنِ.

٤٩. لَا يَسْاَمُ الْآَنْسَانُ مِنْ دُعَا َ الْخَبْرِ دَائَ لَا يَسْاَمُ الْآَنْسَانُ مِنْ دُعَا َ الْخَبْرِ دَائَ لَا يَسْالُ وَالْسَيْسَةُ وَالْشَيْرَ الْفَقْرُ وَالشَّيِسَةَ وَغَيْرَهُمَا وَإِنْ هَسَّهُ الشَّرِ الْفَقْرُ وَالشِّيدَةُ وَغَيْرَهُمَا وَمَا فَيَنْوْطُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ وَهُذَا وَمَا بَعْدَهُ فِي الْكَافِرِيْنَ.

৪৭. কিরামতের জ্ঞান একমাত্র আব্রাহর দিকেই ফিরানো
হয়। কখন কিয়ামত সংঘটিত হবে আল্লাহ ব্যতীত
কেউ জানেন না। সব ফলই আবরণ মুক্ত হয় অন্য
কেরাতে ১৯ কিরামের বিবং ১৯ শিশটি ১৯ এর
(১৮ এর মধ্যে যের হারা এর) বহবচন; আল্লাহর
জ্ঞানেই। এবং কোনো নারী গর্ভধারণ ও সন্তান প্রসর
করে না আল্লাহর ইলম ছাড়া। যেদিন আল্লাহ
তাদেরকে ডেকে বলবেন, আমার শরিকরা কোথায়ং
সেদিন তারা উত্তর দেবে যে, আমরা অপনাকে
বোহণা দিয়েছি যে, আমরা আপনার নিকট জানিয়ে
দিয়েছি যে, আমারা আপনার নিকট জানিয়ে
দিয়াহি যে, আমারা কেউ এটা স্বীকার করে না।
আমরা কেউ এটা স্বীকার করিনি যে, আপনার শরিক
আছে।

৪৯. <u>মানুষ কল্যাণ কামনায় ক্লান্ত হয় না</u>। অর্থাৎ মানুষ সর্বদা তার রবের নিকট সম্পদ, সৃস্থতা ইত্যাদির উন্নতি কামনা করতে থাকে। <u>আর যদি তাকে অমঙ্গদ</u> দারিদ্র ও কট্ট মসিবত স্পর্শ করে, তবে সে সম্পূর্ণরূপে <u>নিরাশ হয়ে পড়ে।</u> আরাহর রহমত থেকে এবং এরপর সে অকৃতজ্ঞশীলদের অন্তর্ভুক্ত হয়।

रत्र, जन्मीख जनतन्त्रेत (बन थ्यू) कः (क)

WWW.eelm.weebly.com

٥. وَلَئِنْ لَامُ قَسْمٍ أَذَقْنُهُ أَتَيْنَاهُ رَحْمَةً غِندًى وَصِيَّحَةٌ مِنَّا مِنْ لِنَعْدِ ضَرَّآءُ شِدَّةَ وَيَلاَءِ مَسَّتُهُ لَيَعُولُنَّ لَخُذَا لِي أَيْ بِعَمَلِي وَمَا أَظُّرُ السَّاعَةَ قَالَهُمَةً وَّلَنِينَ لاَمُ قَسْمِ رُّجَعْتُ النِّي رَبِّي انَّ ليَّ عِنْدَهُ لَلْحُسْنِي ج أَيْ ٱلْجَنَّةُ فَلَنُنُيِّنَنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِمَا عَملُوا رولَنُذبُ قَنَّهُم مِنْ عَذَابِ عَلَيظٍ شَدِيْدِ وَاللَّامُ فِي الْفِعْلَيْنِ لاَمُ تَسْمِ.

٥١. وَإِذَا أَنْعَتُمُنَا عَلَى أَلانْسَانِ ٱلْجِنْسِ أَغْرَضَ عَن الشُّكُر وَنَّا بِجَانِبِهِ ج ثُنِّي عيظفَهُ مُتَبَخْتِرًا وَفِي قَرَاءَةِ بِتَفْدِيْمِ الْهَمْ مِنْ وَاذَا مَسَّهُ النَّسُرُّ فَخُوهُ دُعَاَّ و عَرِيْضِ كَثِيْر .

٥٢. قُلُ ارَأَيْتُمُ إِنْ كَانَ اَيْ الْقُرْأُنُ مِنْ عِنْدِ اللَّه كَمَا قَالَ النَّنبِيُّ عَلَى ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ مِنْ أَيْ لَا اَحَدُ اَضَلُ مِسْنَ هُوَ فِي شِفَاقِ خِلَانٍ 'بَعِيبُدٍ عَنِ الْحَقَّ أَوْقَعَ هَٰذَا مَوْقَعَ مَنْكُمْ بَبَانًا لِحَالِهِمْ.

السَّهُ مُوَاتِ وَالْآدَضِ مِنَ النَّيْرَاتِ وَالنَّبَاتِ وَالْأَشْجَارِ وَفَيَّ أَنْفُسِهِمْ مِنْ لَبَطِينِ الصَّنْعَة وَبَدِيْعِ الْحَكْمَة خَتَّى يَتَبَسَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ أَيْ الْقُرْأَنُ الْحَقُّ ط

৫০. کُنْوُ -এর ل কসমের জন্যে আমি যদি তাকে আম অব্যাহ ধিনরতু, সম্ভূতা আস্থাদন করাই, দঃখ -দুর্দশা কষ্ট, মসিবত স্পূর্শ করার পর, তখন সে বলে, এটা আমার প্রাপ্য অর্থাৎ আমার কর্মের বিনিময়ে এবং আমি মনে করি না যে, কিয়ামত সংঘটিত হবে। আমি যদি আমার পালনকর্তার কাছে ফিরে যাই তবে অবশ্যই তাঁর কাছে আমার জন্যে কল্যাণ জানাত রয়েছে। অতএব আমি অবশ্যই কাফেরদেরকে তাদের কর্ম সম্পর্কে অবগত করব ও তাদেরকে কঠিন শান্তি আস্বাদন করাব ৷ পূর্বের দুই ফে'লের মধ্যে ১ বর্ণটি কসমের জনে

৫১. এবং আমি যখন মানুষের প্রতি الْأَنْسَانُ দারা মানুষ জাতি উদ্দেশ্য অনুগ্রহ করি, তখন সে কৃতজ্ঞতা থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং পার্শ্ব পরিবর্তন করে অর্থাৎ অহংকার করে পার্শ্ব পরিবর্তন করে। 🖒 ফে'লের মধ্যে ভিন্ন কেরাত মতে হামযাকে পূর্বে নিয়ে আসবে অর্থাৎ 🖒 পড়বে। আর যখন তাকে অনিষ্ট স্পর্শ করে, তখন সে অধিক দোয়া কামনাকারী হয়।

৫২. বলুন, তোমুরা কি ভেবে দেখেছ, যদি এ কুরআন আল্লাইর পক্ষ থেকে হয় যেমনটা মুহামদ 🚟 বলেন। অভঃপর তোমরা একে অস্বীকার কর তার চাইতে কে অধিক পথন্ডষ্ট যে সত্য থেকে দরে থেকে করআনের বিরোধিতায় লিপ্তঃ অর্থাৎ তার চেয়ে অধিক পথভ্রষ্ট কেউ নেই। উক্ত আয়াতে বিরোধিতাকারীদের অবস্থা বর্ণনা مِثَنَّ مُوَّ نِيلٌ شِفَاقٍ لَهُ عِبْدٍ अब खुल مِثَنَّ مُوَّ نِيلٌ شِفَاقٍ لَهُ عَبْدٍ مِنكُمُ वला इरख़रू विशेष مَنْ वना शरारह। रकनना مِسَّنَّنَ هُوَ نِينَ شِفَاقٍ بُعِبْدٍ वना बादारे जॉरनत अवञ्च अकाग रहा ना أَضَلَ مِثْكُمُ

०० ९७. नीखर आप्त जामतरक प्रथाव, आप्रात निमर्गनावित . سَنُسَرُسُهُمُ أَيُسِينَا فِسَى الْأَضَاقَ أَقَطَكُار দিগদিগন্তে আসমান ও জমিনের প্রান্তে এবং এই নিদর্শনসমূহ হলো তারকা-নক্ষত্র, তৃণলতা ও গাছপালা ইত্যাদি এবং তাদের নিজেদের মধ্যে আমার নিদর্শন দেখিয়েছি নিপণ কারিগরি ও জ্ঞান দানের মাধ্যমে ফলে তাদের কাছে ফুটে উঠবে যে, এ করআন সতা ।

ٱلْمُنَدَّرُكُ مِنَ اللَّهِ بِالْبَعْثِ وَالْحِسَابِ وَالْعِقَابِ فَيُعَاقَبُونَ عَلَي كُفُرِهم به وَيِالْجَائِيْ بِهِ أُولَّهُ يَكُنِي بَرِّبُكَ فَاعِلُ يَكُفِ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَوْعُ شَهِيْدٌ بَذَلَّ مِنْهُ أَيْ أَوْلَمْ يَكُفهم فيْ صِدْقكَ إِنَّ رَبَّكَ لَا يَغَيْثُ عَنْهُ شَيْحُ مَا .

٤٥. أَلَّا انَّهُمْ في مرية شَكِّ مِنْ لَقَاءَ رَبِّهمْ لانْكَارِهِمُ الْبَعْثَ أَلَا إِنَّهُ تَعَالَىٰ بِكُلَّ شَدُ مُحيطٌ عِلْمًا وَقُدْرَةً فَيُجَازِيه بكُفْرهمُ.

প্রকৃথান হিসাব ও শারি ইত্যাদির সত্যায়নে আল্রাহর পক্ষ থেকে অবন্তীর্ণ হয়েছে। অন্তএব এ কুরআন ও এর বাহককে অস্বীকারকারীদেবকে শান্ধি দেওয়া হবে ৷ এটা কি যথেষ্ট নয় যে আপনাব পালনকর্তা সর্ববিষয়ে সাক্ষ্যদাতা : 🕮 🗀 বাক্যটি إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ अत कासन अवर يَكُتْ টি এর্ট্র থেকে এর্ট্র অর্থাৎ আপনার সভ্যায়নের ব্যাপারে তাদের জন্য এটা কি যথেষ্ট নয় যে আপনার রব থেকে ক্ষ্দ্র কোনো বস্তুও ল্ক্কায়িত নয়।

৫৪. জেনে রাখ, তারা তাদের পালনকর্তার সাথে সাক্ষাতের ব্যাপারে সন্দেহে পতিত রয়েছে। পুনরুথানের ব্যাপারে তাদের অবিশ্বাসের কারণে। তনে রাখ, নিক্য তিনি সবকিছকে পরিবেইন করে রয়েছেন। ইলম ও কুদরত দ্বারা। অতএব তিনি তাদের কফরির শান্তি প্রদান করবেন।

### তাহকীক ও তারকীব

مُغَدَّم वत पात पात पात पात पात पात हाता वा - اَلَيْهُ يُرَدُّ वत पित है कि कहा रहाए " حَصْر पे عَصْر করার দারা বুঝা যায় অন্যথায় তো 🛍 📆 হতো।

थत सर्पा मूर्णि त्कताण بن : قَوْلُهُ के مَا تَخُرُهُ अवाग्रिण कारसलात छेलत अितिक इस्सरह । فَمَرَةُ مِنْ أَكُمُـامِهَا 

أَذُتُكَ مَا مِننَا वाता छेरमा। रहा مَوْضَعَيْن अशरन : ﴿ قَوْلُهُ وَالنَّفَقُى فِي الْمُوْضَعَيْنِ مُعَلَّقَ عَنِ النُّعَمَلِ এর মধ্যে শাদিকভাবে আমল করার يَعْلُ الْ نَنِيُ এবং يَعْلُ اللَّهُ مِنْ شَهِيْدُ فَاللَّهُ مَ مِنْ شَهِيْدِ श्राहि : فَكُنْ أَ عُلَيْنًاكَ أَ طُنِّرًا विदः أَذَنُكُ - طُنِّرًا विदेश فَكُنَّ عَلَمُ अंजिरिकक أَمُكُمٌّ عُكُمُ अंजिरिकक أَمُكُمٌّ وَالْعَالِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا تَعْلَيْنَ वत अवर्गठ वका إَنْعَالُ قُلُوبٌ काख्तर عِنْ اللَّهِ عَلَيْ الْعَلَا قُلُوبٌ ٥٠- ظُنُّرا ، وهم عوره النَّعَالُ قُلُوبٌ مُعَالًى عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل ্র্রি -এর অর্থ হলো শব্দের মধ্যে আমলকে রহিত করে দেওয়া– অর্থের মধ্যে নয়। আর এ আমল রহিতকরণ সে সময় হয়ে बात यथन এই ফে'লগলো ﴿اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَل

साना مُتَعَلَقٌ عَن الْعَبَلِ शरमातक : فِعْل श्रम्भात्रनित (त.) अथात्न वनारक कारण्यन त्य, यनि छिन्निथिछ : فَعُولُـهُ وَقَعْلُ السخ না হয় তবে উভয় স্থানেই 🏥 -কে দুই মাফউলের স্থলাভিষিক্ত মানতে হবে। 🛍 -এর প্রথম মাফউল এবং দিতীয় মাফউলের স্থলাভিষিক্ত এবং اَذْنَاكَ -এর দিতীয় ও ভৃতীয় মাফউলের স্থলাভিষিক্ত। اَذْنَاكُ -এর كَاتُ ضَيْرُ হলো প্রথম মাফউল । اَلْفُرَارُ अर्थ حَاصَ يَحِينُصُ حَبِّنْكًا । रहाहर । जर्थ रहना आर्युग्रहन طُرْثُ مُكَانُ रहाह عَيْضَ विषे : قَوْلُهُ مُحَسِّص তথা পর্নায়ন করা।

- وَمَا اللَّهُ اللَّهُ عَجْرُورُ श्रात وَضَافَةٌ مَصْنَرٌ إِلَى الْمَغْصُرُّلِ अशाल ইंगारूउठा : قَوْلُـهُ مِنْ دُعَاهِ النَّخَيْرُ

राग्रत्य مُسَمَلُق

-এর জন্য হরেছে। মুফাসদির (র.) بَمْسَلِيْ عَدْدَ وَلِيَّهُ هَذَا لِيَّا عَلَيْهُ هَذَا لِيَّ عَلَيْهُ هَذَا لِي عَمْسَارِعُ بِالرَّوْنَ فَاكِنَهُ مُضَارِعُ بِالرُّوْنَ فَاكِنَدُ نُفِيِّلُهُ عَدَى اللهِ : فَقُولُهُ فَلَا لَمُنْكِنَدُ مُثَّمِّ অবশাই বলে দেব। উভয় ফেলের মধে। مُشَيِّم بَالرُّوْ فَالْكِنَةُ مِنْ مَنْسِمُ अवभाই वल দেব। উভয় ফেলের মধে।

نَّا करब जर्मा لَنْ : के وَلَـامُ - عَالَ गाँउ - مع وَلَـامُ - مَلَى करब जर्मा : ﴿ وَلَـامُ وَلَـامُ इामयात مُعَنَّمُ - के करब वा - مَلَى कामयात - أَمَلَ के करब वा - أَمِلَ के करब वा - أَلِفُ : के وَلَـامُ

إِسْتِغْهَامْ إِنْكَارِيْ 10- مِنْ अ प्राधा : فَوْلُـهُ ﴾ अ वे اَضَلُّ , उठा देकिल तास्राए : فَوْلُـهُ لَا اَصَدُّ

- عَنْ مُونَ يُمُثِيدُ अर्था : فَوْلُـهُ أَوْفَـعُ هُـذًا - إَعْرَاضُ اللهِ مِسْنَ هُوَ فِي ْشِفَانٍ يُمُثِدِ अर्थार : فَوْلُـهُ أَوْفَـعُ هُـذًا পতিত হয়েছে। অন্যথায় مُنذُكُم वनाह यथिष्ठ हिन। ययदिष्ठ مُنْ أَضْلُ مِنْكُمْ वनाह यथिष्ठ مَنْ أَضْلُ مِنْكُمْ يَضَنَ هُو َ عَالَمُ مَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ مَعْمِيدٍ عَل

একটি সংশ্যথ ও তার জবাব : وَعَلَى الْأَ سِنِينَ এর মধ্যে مِنْ اللّهِ করে তার ডবিষ্যতকালের সাথে নির্দিষ্ট করে দেয়। এতে বুঝায় যায় যে, ভবিষ্যতে আল্লাহ তা আলা বীয় ক্ষমতার নিদর্শনাবিদি দেখাবেন। অথচ آبُاتُ فَنْرُتَ এখনও তো বিদ্যমান রয়েছে এবং দৃষ্টিশোচরও হস্থে।

كَنْرِرْهُمْ عَوَاقِبَ أَبَاتِنَا -अर्थास्त कवाव राष्ट्र- वात्का مُضَانَ डिक प्रश्नासत्त कवाव राष्ट्र- वात्का

छटा देवाबठ वराना : هَـُـولُـنَهُ वराना है: अध्यो छटा देवाबर छव उलत श्रादर्ज करवार आहे : هَـُـولُـنَهُ أَوْلَمَ سِكَتُّهُ بِرَبِّكُ عَلَى إِنْكَارِهُمْ وَمُعَارَضَتِهِمْ لَكَ رَبَّمَ لِكُكُلُكُ رَبُّكُ وَ اللّهِ الْحَكَرُنُ عَلَى إِنْكَارِهُم दरप्रदर्ज عَلَيْكُ عَلَيْ إِنْكَارِيْ وَاللّهِ عَلَيْكُ مِنْكُولُكُ وَكُنْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ

### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক: পূর্ববর্তী আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে, যে ব্যক্তি ভালো কান্ধ করে তা সে তারই উপকারার্থে করে, আর যে মন্দ কান্ধ করে তার শোচনীয় পরিণতি কিয়ামতের দিন তাকেই ভোগ করতে হবে, তখন কেউ প্রশ্ন করল, কিয়ামতের সেই ভয়াবহ দিন কবে আসবেগ তারই জবাবে আল্লাহ পাক আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ করেছেন- المُنْفِيْرُونَ بِالْمُوْمِيْرِيْرُةُ (কিয়ামত সম্পর্কীয় জ্ঞান তথু আল্লাহ পাকের নিকটই রয়েছে।

অর্থাৎ কিয়ামত কবে হবে? কোন দিন হবে? কোন মূহূর্তে হবে, তা একমাত্রা আল্লাহ পাকই জানেন। এ সম্পর্কে আল্লাহ পাক বাতীত কারোই কোনো জ্ঞান নেই, যে যত বড় জ্ঞানী-তণীই হোক না কেন, এ প্রশ্নের জবাবে ওধু বলবে, আমি জানি না। এ সম্পর্কে আল্লাহ পাক ব্যতীত কেউ কিছুই জানে না। মঞ্জার কাফেররা প্রায়ই বিদ্রুপ করে এ প্রশ্ন করত, যে কিয়ামত সম্পর্কে আমানেরকে তয় দেখানো হয় সে কিয়ামত কবে আসবে? তারই উত্তরে ঘোষণা করা হয়েছে যে, কিয়ামতের জ্ঞান ওধু আল্লাহ পাকের নিকটই রয়েছে, এ সম্পর্কে আর কেউ কিছু বলতে পারে না। -[তাফসীরে কারীর, খ, ২৭, পু. ১৩৬]

আরা দুনিয়াতে আরাহ পাকের একত্বানে বিশ্বাস করত না, আরাহ পাকে র্ডিউ তান বিশ্বাস করত না, আরাহ পাকে র্ডিউ অন্য কিছুর পূজা করত, তাদেরকে কিয়ামতের দিন সমগ্র সৃষ্টজগতের সমুখে তর্পসান করে জিজ্ঞাসা করা হবে, দুনিয়ার জীবনে যাদেরকে আমার শরিক মনে করতে, যাদের পূজা-অর্চনা করতে, তারা এবন কোথায়ঃ

্মুশরিকরা তথন জবাবে বলবে, আমরা পূর্বেই আরজ করেছি, আমাদের মধো কেউ আর এখন শিরকের কথা স্বীকার করে না, শিরক সম্পর্কে সাক্ষ্য দেয় না। অর্থাৎ মুশরিকরা যখন দোজধের আজাব স্বচক্ষে দেখবে, তথন শিরকের কথা অস্বীকার কররে। কোনো কোনো তাফসীরকার আলোচ্য আয়াতের 'শাহীদ' শব্দটিকে 'শাহেদ' অর্থে এহণ করে এভাবে ব্যাখ্যা করেছেন, আমাদের মাধ্যে শিরকে বিশ্বাস করে এমন লোক দেখতে পাই না, সকলেই অদৃশ্য হয়ে গেছে, শিরকের দাবিদার লাকরেক বিশ্বাস এখন আর কেউ নেই। কেননা সত্য সুস্পষ্ট হয়েছে, প্রত্যোককে আল্লাহ পাকের মহান দরবারে হাজির হতে হয়েছে, পরকালীন জীবনের হিসাব-নিকাশের কথা যারা দুনিয়াতে অস্বীকার করত তারা আজা হিসাব-নিকাশের মুখ্যেমুখি হয়েছে, বাস্তবের ক্ষায়াত তাদেরকৈ সত্য কথা বলতে বাধা করেছে, তাই সেদিন তারা বলবে, আমাদের মধ্যে শিরকে বিশ্বাসী কেউ নেই। –'তাফসীরে মাযহারী খ. ১০, পৃ. ৩০০, তাফসীরে কারীর খ. ২৭, পৃ. ১৩৬-৩৭

ভিন্ত ভলার নিশ্চিতভাবে বিশ্বাস করেছে যে তাদের নাজাত নেই।" কান্টের মুশরিকরা আল্লাহ পাকের ইবাদতের স্থলে যাদের উপাসনা করত, যাদের সম্পর্কে তাদের বিশ্বাস ছিল যে, দুর্দিনে তারা কাজে লাগবে, সে উপাস্যরা সেদিন উধাও হয়ে যাবে। তারা এ সত্য উপলব্ধি করবে, আজ আল্লাহ পাকের আজার থেকে আছারকার কোনো উপায়ই নেই। কুরআনে কারীমের অন্য আয়াতে কথাটিকে এতাবে যোষণা করা হয়েছে — ত্রিন্ত ভূদিনি তারি কুর্দুন্ত তিনি কুর্দুন্ত নিশ্বিত তারে ক্রিন্ত তার বিশ্বাস করবে যে, তারা দোজবাক দেখবে এবং একথা নিশ্বিতভাবে বিশ্বাস করবে যে, তারা দোজবাক নিকিন্ত হবে, আর দোজবাক থেকে আছারকার কোনো উপায় নেই।' — ত্রিফ্রান্ত ক্রিন্ত তারে বিশ্বাস করবে যে, তারা দোজবাক নিকিন্ত হবে, আর দোজবাক বেকে আছারকার কোনো উপায় নেই।' — ত্রিফ্রান্ত ইবনে কাসীর উর্দুণ্ড পারা। ২৫, পৃ. ২

चें "उन्निजित আकांककार कला(एत প्रार्थना प्रानुष कथरना क्रांखि : "قَوْلُتُهُ لاَ يُسَتَّتُمُ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ النَّخَيْرِ النخ (वाध केंदर ना, আर्त रिन रिजाना मुद्ध जारक न्यार्ग करत जारत राज ज्ञान्य निवाग राह পঢ়ে।"

মানুষের বিচিত্র প্রকৃতি : এ আয়াতে মানুষের বিচিত্র প্রকৃতির একটি রূপ প্রকাশ পেয়েছে। মানুষ যখন একটু সুখস্বাচ্ছন্দোর
মুখ দেখে তখন তার লোভ বেড়ে যায়, সে অর্থসম্পদ বৃদ্ধির আকাক্ষা করতে থাকে এবং আল্লাহ পাকের দরবারে এজন্যে
প্রার্থনা করতে থাকে, এ পর্যায়ে কোনো সংকোচ বা ক্লান্তি বোধ করে না, সারা পৃথিবীর সমন্ত সম্পদের মালিক হলেও তার
"আরো চাই" ভাব কমে না, কোনো অবস্থাতেই সে পরিতৃত্তি লাভ করে না, কিছু যদি অবস্থার পরিবর্তন ঘটে, কোনো দুঃধকষ্ট
তাকে স্পর্শ করে তখন সে হতাশ হয়ে সম্পূর্ণ তেম্বে পড়ে।

মুমিন ও কাফেরের মধ্যে পার্থক্য : আলোচ্য আয়াতের ঐতিশ্র শব্দতি সম্পর্কে তাফসীরকার সুন্দী (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো, কাফের, অকৃতজ্ঞ মানুষ, লোত-লালসায় যার মন পরিপূর্ণ। আর ঐ স্থলে ﷺ শব্দটির অর্থ হলো ধনসম্পদ, স্বাস্থ্য এবং জাগতিক উন্নতি।

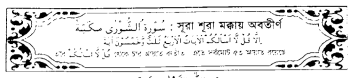
অতএব, আয়াতের মর্মকথা হলো যারা কাফের অকৃতজ্ঞ তাদের চারিত্রিক বৈশিষ্ট্য হলো এই, সারা দুনিয়ার সমস্ত সম্পদ পাওয়ার পরও তারা তৃষ্ট হয় না। অথচ তাদেরকে কোনো প্রকার দৃঃখ স্পর্শ করনেই তারা হয়ে পড়ে সম্পূর্ণ নিরাশ, তগ্ন-চিত্র, দারুণ ক্ষোত তাদেরকে পেয়ে বঙ্গে।

পক্ষান্তরে, মুমিনের অবস্থা সম্পূর্ণ ভিন্ন, মুমিন সর্বাবস্থায় আল্লাহ পাকের প্রতি আস্থাপীল, আল্লাহ পাকের রহমতের আশায় আপান্তিত মুমিন আল্লাহ পাকের প্রতি সে পূর্ণ ভরসা রাখে, মুমিন যদি নিয়ামত লাভ করে তবে সে আল্লাহ পাকের দরবারে শোকরওজার হয়, করুশাময়ের প্রতি কৃতজ্ঞতায় তার মনে ভরে উঠে, আর যদি কোনো দুঃধকট তাকে স্পূর্ণ করে তখন সে আশা করে যে, আল্লাহ পাক এজনো ছওয়াব দান করবেন, তাই সে সবর অবলম্বন করে। কিন্তু যারা তাওহাঁদে বিশ্বাসী নয়, যারা আধিরাতের জীবনকে অস্বীকার করে, তারা কথনো মানের শান্তি লাভ করে না, মনের শান্তি লাভ হয় মনের মাদিক আল্লাহ পাকের স্বরণে, তাঁর আদেশ পালনে। এর কোনো বিকল্প নেই।

ভ অর্থাং কাফের লোকদের অত্যাস এই যে, আল্লাহ তা আলা তাকে কোনো নিরামত, ধনসম্পদ ও নিরাপত্তা দিলে সে তাতে মগু ও বিভোর হয়ে আল্লাহ তা আলার কাছ থেকে আরো দূরে চলে যায় এবং তার অহংকার ও উদাসীনতা আরো বেড়ে যায়। পক্ষান্তরে সে কোনো বিপদের সম্থীন হলে আল্লাহর কাছে সুদীর্ঘ দোয়া করতে

থাকে। সুদীর্ঘ দোয়াকে এ ছলে مَرْضُهُ অর্থাৎ প্রশন্ত দোয়া বলা হয়েছে। এতে আতিশয় প্রকাশ পেয়েছে। কেননা যে বন্ধ প্রশন্ত ও বড়, তা যে দৈর্ঘ্যেও বড় হবে, তা আপনা–আপনিই বোঝা যায়। এ কারণেই জান্নাতের বিবৃত্তি বর্ণনা করার ক্ষেত্রেও আহাহ তা আলা مَرْضُهُا السَّسَارَاتُ رَالْاَرْضَ পুথিবীর সংক্রমান হয়ে যায়।

সহীহ হাদীস থেকে জানা যায় যে, দোয়ার মধ্যে কাকুতিমিনতি, কান্লাকাটি ও বারবার বলা উত্তয়। -[বুখারী ও মুসন্দিম] সেমতে দীর্ঘ দোয়া করা প্রশংসনীয় কাজ। কিছু এ ছুলে কাফেরদের নিন্দা দীর্ঘ দোয়ার কারণে করা হয়নি; বরং তাদের এ সামগ্রিক অভ্যাসের কারণে করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ব নিয়ামত পেলেই সে অহংকারে মেতে উঠে এবং বিপদের সম্মুখীন হলেই দুঃখ বর্ণনা করে ফিরে। এতে তার উদ্দেশ্য দোয়া নয়; বরং হা-ছতাশ করা ও মানুছের কাছে তা প্রেয়ে ফেরা।



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرُّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দ্যালু আল্লাহর নামে তরু করছি।

### प्रक्रें . १ ३. श-भीम।

- . ك عَسَى اللَّهُ أَعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِهِ. ١٢ ع. <u>आहेन, त्रीन,काक</u> এটার মর্মার্থ আল্লাহই ভালো
- و أُوحِي اللِّي الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ فَاعِلْ ٱلْأَيْحَاءِ الْعَزِيْزُ فِي مِلْكِهِ الْعَكِيْمُ فِيْ
- مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيْدًا وَهُوَ الْعَلِيُّ عَلِيٰ خَلْقِهِ الْعَظِيْمُ الْكَبِيْرُ.
- ٥. تَكَادُ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ السَّمْوْتُ يَتَفَطَّوْنَ بِالنُّوْذِ وَفِي قِرَاءَةِ بِالنَّنَاءِ وَالتَّشْدِيْدِ مِنْ نَوْتِهِنَّ أَيْ تَنْشَقُّ كُلُّ وَاحِدَةٍ فَوْقَ الَّتِيْ تُلْبَهَا مِنْ عَظْمَتِهِ تَعَالَىٰ وَالْمَلُنُكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ أَيْ مُلَابِسِيْنَ لِلْحَمْد وَيسْتَغَفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ط مِنَ الْمُؤْمِنِيِّنَ الْآ إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَفُورُ لاولكانه الرَّحِبْم بهم.

- .٣ ७. <u>अप्रतिलात</u> अर्था९ এই अदि अवजीर्न कडाड नगाय . كَذُلكُ أَيْ مِثْلَ ذُلِكَ الْابْحَاء يُوحْمَّي الْبْكَ আল্লাহ আপনার প্রতি ও আপনার পূর্ববর্তীদের প্রতি فَاعِلُ এর الْحَاءُ - এর فَاعِلُ এই প্রের্ণ করেন, আল্লাহ হলেন যে আল্লাহ পরাক্রমূশীল তাঁর রাজতে ও প্রজাময় তাঁর সষ্টিতে।
- 8. नाज्य वन व क्यवत या किছ আहि तरिकेष्टरे . كُمْ مَا فِي السَّمَا وَمَا فِي الْأَرْضُ مَا আল্লাহ্র মালিকানা, সৃষ্টি ও দাস হিসাবে। এবং তিনি সমুনুত তার মাথ**লুকে**র উপর <u>ও</u>মহান বড়।
  - ৫. আসমান উপর থেকে ফেটে পড়ার উপক্রম হয়. ু শব্দটি ت বা , ে ছারা উভয়রূপে পড়া যায় । ্রি কিইট শব্দটি ও -এর সাথে এবং অন্য কেরাত মতে ా দ্বারা এবং 🌡 -এর মধ্যে তাশদীদসহ পঠিত রয়েছে। وَيُغَمِّنُ অর্থাৎ আল্লাহর শ্রেষ্ঠাত্তের কারণে আস্মানের উপরের স্তর ফেটে নিচে পড়ে যাবে : আর তখন ফেরেশতাগণ তাদের পালনকর্তার প্রশংসাসহ পবিত্রতা বর্ণনা করে অর্থাৎ তাসবীহ ও তাহমীদ উভয়টি একসাথে বর্ণনা করে سُنْحَانُ اللّٰهِ वनाउ थातक। এवर পृथिवीएउ অবস্থানরত ঈমানদার ব্যক্তিদের জন্যে ক্ষমা প্রার্থনা <u>করে। জেনে রাখ, নি-</u>চয় <u>আল্লাহ</u> তা'আলা ক্ষমাশীল, তার বন্ধদের প্রতি পরম করুণাময়। তাঁদের সাথে।

- رَالَيْذِيْنَ اتَخَذُواْ مِنْ دُوْيِهِ أَيْ اَلْأَصْنَاءَ اَوْلِيَاءَ اللّٰهُ حَفِيْهُ ظُ مُحْمِي عَلَيْهِمْ دَ لِيُجَازِنْهِمْ وَمَا اَنْتَ عَلَيْهِمْ يَوَكِيْلِ تُحَصِّلُ الْمَظْلُونُ مِنْهُمْ مَا عَلَيْكَ اللّٰ الْبَلَاةُ.
- وَكَذَٰلِكَ مِشْلَ ذُلِكَ الْإِينَّحَاءِ آوْحَبُنْنَ النَّهِ فَرُانًا عَرَبِينًا لِلْبَكَ فَرُانًا عَرَبِينًا لِيَتُنْذِرَ تُخَيِّفَ أَمُّ الفَّرَى وَمَنْ حَوْلَهَا آَيُ آهُلَ مَكَّةَ وَسَائِرَ النَّاسِ وَمَنْ حَوْلَهَا آَيُ آهُلَ مَكَّةَ وَسَائِرَ النَّاسِ وَتَسْتَفِزَ النَّاسِ الْيَعْلَمِ الْخَلْقَ لَآ رَبَّ مَنَى يَوْمَ الْجَسْعَ آَيْ يَعْمَ فَي الْجَسْعَ آَيْ يَوْمَ الْجَسْعَ وَفِي الْجَسْعَ وَفَيْ الْجَسْعَ وَفَيْ الْجَسْعَ وَفَيْ الْجَسْعَ وَفَيْ الْجَسِمَ وَفِي الْجَسْمِ وَفَيْ الْجَسْمِ وَلَيْ الْمُ لَيْعِ الْجَسْمِ وَفَيْ الْجَسْمِ وَفَيْ الْجَسْمِ وَفَيْ الْمُسْمِي وَلِي الْجَسْمِ وَفَيْ الْمُسْمِي وَلِي الْجَسْمِ وَفَيْ الْجَسْمِ وَفَيْ الْمُعَلِيمُ وَفَيْ الْمُسْمِي وَالْمُ الْفَالِقُولُ لَا وَالْمُلْمُ الْمُنْعِلُ وَلَهُ وَالْمُ الْمُ الْمُسْمِي وَالْمُ لَهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُنْ الْمُسْمِ وَلَيْلُولُ لَا وَالْمِلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِمُ الْمُنْ الْمُعْمِ وَلَيْلُولُ لَا الْمُسْمِعُيْسِ الْمُنْ ا
- وَلَوْ شَكَاءَ اللّٰهُ لَجَعَلَهُمْ أُصَّةً وَّاحِدَةً أَيْ عَلَىٰ وِيْسِنَ وَاحِدٍ وَهُوَ الْإِسْلَامُ وَلَٰكِئُ يُسُنْخِلُ صَنْ يَسُشَكَاءُ كِسَيْ رَحْسَمَتِهِ ط وَالظَّلِيسُونَ الْكَافِرُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيَّ وَلاَ نَصِيْبِي يَذَفَعُ عَنْهُمُ الْعَذَابَ.
- آمِ انْتَخَذُوا مِن دُونِهِ أَى اَلْاَصْنَامَ اَوْلِيَا َ َ عَ اَمْ مَنْفَطِعَةً بِمَعْنَى بَلِ النَّنِى لِلْآنِيقَالِ وَالْهَذَوَّةً لِلْإِنْكَارِ أَى كَبْسَ الْمُنْتَجِنُونَ اَوْلِيكَ آ َ فَاللَّهُ هُوَ الْوَلِيِّ أَى النَّنَاصِيرُ لِلْمُؤْمِنِيْنِيْنَ وَالْفَاءُ لِمُجَرَّدِ الْعُطْفِ وَهُوَ تَرْخَى الْمَوْلَى وَهُوَ عَلَى كُلِ شَعْرَ الْعُطْفِ وَهُوَ

- যারা আল্লাহ ব্যতীত মৃতিসমূহকে <u>অভিভাবত বানিয়েছে, আল্লাহ তাদের প্রতি লক্ষ্য রাখেন।</u>
  তাদেরকে অবশাই শান্তি দেবেন। <u>এবং আপনি তাদের জিম্মাদার নন।</u> যে, তাদের কাছ থেকে লক্ষ্য অর্জন করবেন, বরং আপনার দায়িত্ হলো দাওয়াত পৌছালো।
- ৭. আর এমনিভাবে এই প্রত্যাদেশের ন্যায় আমি আপনার প্রতি আরবি ভাষায় কুরআন নাজিল করেছি, যাতে আপুনি সভর্ক করেন ভয় দেখান মক্কা ও তার আশপাশের লোকদের অর্থাৎ মক্কাবাসী ও সকল লোকদের এবং লোকদেরকে সত্তর্ক করেন সমবেত হওয়ার দিনের ব্যাপারে অর্থাৎ কিয়ামতের দিনের ব্যাপারে ঘেদিন সমস্ত সৃষ্টজীবকে একত্র করা হবে। যাতে কোনো সন্দেহ নেই। তাদের মধ্যে একদল জানাতে এবং একদল জাহান্নামে প্রবেশ করবে।
- . ৸ ৮. আয়াহ ইচ্ছা করলে তাদের সবাইকে এক উয়তে এক ধর্মের তথা ইসলামের অনুসারী পরিণত করতে পারেন ৷ কিন্তু তিনি যাকে ইচ্ছা সীয় রহমতে দাখিল করেন আর জালেমদের কাফেরদের কোনো অভিভাবক ও সাহায্যকারী নেই ৷ যে তাদের থেকে শান্তি দ্রীভৃত করবে ৷
- জভিভাবক বানিয়ে নিয়েছে ব্যতীত অপরকে মৃতিসম্হকে

  জভিভাবক বানিয়ে নিয়েছে
  প্রদান করে, যা পরিবর্তিত হওয়ার অর্থে এবং হাম্যা
  অধীকার করার অর্থে আসে। অর্থাং তারা মাকে
  অভিভাবক স্থির করেছে তা বাস্তব অভিভাবক নয়:
  বরং আল্লাহই একমাত্র অভিভাবক অর্থাং যিনি
  ইমানদারকে সাহায্যকারী এবং

  আজফের জনো। তিনি মৃতদেরকে জীবিত করেন।

### তাহকীক ও তারকীব

কেতিপয় মুফাসসির বলেন, এটা সূরা পুরা -এরই অপর নাম, এ কারণেই এটাকে পুথক দৃটি আয়াতরূপে গণ্য করেছেন। আবার কেউ কেউ বলেন, উভয়টি মিলে একটি নাম, কিন্তু অন্যান্য خُرِ সংবলিত সূরার সাথে অম্যাতরূপে এক ক্রন্যান্য خُرِ অব জন্য পুথক পুথক লেখা হয়েছে।

় مِنْدُلُ ذَلِكَ الْإِلْمُعَاءِ عَلَى هَذِهِ التَّمْرُوَ مِنَ الْمَعَانِيُّ अर्थार : فَوُلِمُ مِنْدُلُ ذَلِكَ الْإِلْمُعَاءِ এर এ বিষয়ের প্রতি ইন্সিত রয়েছে যে, وَمَنْدُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَى هَمْهُ وَمَنْدُ مُطْلَقُ قَا كَانَ هَمْ - كَذَلِكَ عَلَيْكَ مَعْلَمُ مُثْلُلُ مُطْلَقُ قَا كَانَ هَمْ - كَذَلِكَ عَلَيْكَ مَعْلَمُ مُثَلِّلُ مُطْلَقُ قَا كَانَ هَمْ - كَذَلِكَ عَلَيْكَ مَعْلَمُ مُثَلِّلُ مُطْلَقُ قَا كَانَ هَمْ - كَذَلِكَ عَلَيْكَ مِثْلُ مُطْلَقُ قَا كَانَ هَمْ - كَذَلِكَ عَلَيْكَ مِنْكُ ذَلِكَ الْإِلْمُعَا مِنْ مُعْلَمُ وَمُعْلَمُ مُثَلِّلُ مُعْلِمُ مُثَلِّلُ مُثْلُلُ مُنْكُولُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلَمُ وَمُعَلِمُ مُثَلِّمُ مُثَلِّمُ مُعْلَمُ وَمُعْلَمُ مُعْلَمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلَمُ وَمُعْلِمُ مُعْلَمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُوالِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُؤْمِنُهُ مُعْلِمُ وَمُؤْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُؤْمِ وَمُعْلِمُ وَالْمُعُمِّمُ وَمُؤْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْل مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعِلَمُ

প্রশ্ন. পূর্ববর্তী নবীগণের প্রতি ওহি প্রেরণের কথা ব্যক্ত করার জন্য اَرْحُى ফে'লে মামী -এর সীগাঁহ ব্যবহার করা উচিত ছিল, مُصَارِعُ -এর সীগাহ بُرَحَى নায়।

উত্তৰ بُشِيَّارُ رُوسُ अंता शंकार वावका वर्गमात विदिष्ट بُشِيِّسُرَارُ رَمِسُ - त्य त्र शोंगार जठीएज जवहा वर्गमात विदिष्ट بُشَيِّرَارُ . अंते بُشَيِّرَارُ . वत आर्थ वरारह। यमितक मूकाननित (त. مَاضِشُ الْأَسْتُمَارُ

राा जात थवत । فِي الْجَنَّةِ इरा भूवजाना जात فَرِنْق व्यांत : فَقُولُهُ فَوَرِيْقٌ مِنْهُمَّ

थम. عَبْنَتَدا أَ अंग कि करत مُبْتَدا وَ وَكُونَ وَ عَرْبُكُوا وَ الْعَالَ عَلَيْ وَالْكُوا وَالْمُ

উত্তর, মুফাসদির (র) مُرْمَنُ উত্তর মেনে ইদিত করেছেন যে, مُرِيِّنَ بَالصِّرِية সিফাতটি উত্তা রয়েছে। উত্ত ইবারত হলো-وَمُرِيِّنَ مُنِ السَّمِيْرِ مِنْهُمُ مِنِ الْجُنِّرَةِ : কাজেই এখন তার মুবতাদা হওয়া বৈধ হয়েছে। আর مُرِيِّنَ مُن السَّمِيْرِ তারকীবই হয়েছে।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূবা শূবা প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : হয়রও আপুল্লাই ইবনে আববাস (রা.) থেকে বর্ণিড, এ সূরা মক্কা মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে। কোনো কোনো তবুজ্ঞানীর মতে, চারটি আয়াত, মতান্তরে, সাভটি আয়াত ব্যক্তীত সকল আয়াতই মক্কা মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে। এতে ৫ রুকু', ৫৩ আয়াত, ৮৮৬ বাক্য এবং ৩, ৫৮৮ অক্ষর রয়েছে।

−[তানবীরুল মিকবাস মিন তাঞ্চসীরে ইবনে আব্বাস প্. ৪০৫।

সূরার নামকরণ : এ সূরাকে সূরা শূরা এবং এতদ্যতীত সূরা হা-মীম আইন-সীন স্থাফও বলা হয়।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সুরায় সত্য-বিরোধীদের প্রশ্নের জবাব এবং তাদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে। আর পূর্ববর্তী সুরার ন্যায় এ সুরাতেও প্রিয়নবী 🎫 -এর রিসালতের প্রমাণ, পবিত্র কুরআনের শ্রেটত্ব ও মাহাত্ম্য বর্ণনার পর প্রিয়নবী 🚎 -কে সাল্ত্রনা দেওয়া হয়েছে যে, "কাফেরদের নির্যাতনে ব্যধিত হবেন না।"

হামীম, আইন-সীন-ক্রাফ হলো হরফে মুকান্ততাআত। বি সম্পর্কে ইতঃপূর্বে বিস্তারিত আলোচনা হয়েছে। ইবনে জারীর এ সুরার প্রথম অক্ষরতলো সম্পর্কে একটি ঘটনা উদ্ধৃতি দিয়েছেন। ঘটনাটি হক্ষে-

এক ব্যক্তি হ্যরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.)-এর খেদমতে হাজির হয়, তখন হ্যরত হ্যায়ফা ইবনে ইয়ামান (রা.) তাঁর নিকট উপস্থিত ছিলেন। এ ব্যক্তি হ্যরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.)-এর নিকট ব্যমীম, আইন-মীন-কৃষ্ণ, এ অক্ষরগুলোর ব্যাখ্যা জানতে চাইলেন। এন কিছু ক্ষণের জনো মাধা নিচু করে রাখলেন, এরপর তার দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিলেন। এ ব্যক্তি দ্বিতীয়বারও একই প্রশ্ন করল, তিনি পুনরায় তার দিক থেকে মুখ ফিরিয়ে নিলেন এবং তার এ প্রশ্ন করাকে অপছব্দ করলেন। সে তৃতীয়বারও একই প্রশ্ন করল, কিছু তিনি এর কোনো জবাব দিলেন না। তখন হ্যরত হ্যায়াক্ষা (রা.) বলদেন, আমি ডোমাকে বলছি, আর আমি জানি তিনি জবাব দেওয়া কেন পছব্দ করছেন না, তার আত্মীয়বজনের মধ্যে এক ব্যক্তি সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়েছে, থাকে আব্দুল এলাহ বা আব্দুল্লাহ বলা হয়। সে প্রাচ্যের কোনো। নদীর তীরে অবতর্ষণ

করে এবং সেখানে দুটি শহর আবাদ করবে, নদী দুটিকে ঐ শহর পর্যন্ত পৌছিয়ে দেবে। যথন আল্লাহ পাক তার পতনেব ইন্ধা করবেন এবং তারও সময় শেষ হয়ে আসবে, তথন ঐ দুটি শহরের একটির উপর আগুন জুলে উঠবে, আর ঐ শহরটিকে তন্দীভূত করে দেবে। সেখানকার লোকেরা এ দৃশা দেখে আকর্ষান্তিত হবে, তাদের কাছে মনে হবে এখানে কিছুই ছিল না, অতি প্রভ্যুবে সেখানে সকল সভ্যন্ত্রোহী, অহংকারী লোকেরা একত্র হবে এবং তথনই আল্লাহ পাক তাদের সহ ঐ শহরকে ধ্বংস করে দেবেন। আর এটিই হবে হা-মীম, আইন-সীন-কা্চের অর্থ। অর্থাৎ আল্লাহ পাকের তরক্ষ থেকে এ সিদ্ধান্ত হয়ে আছে। আইন অন্ধান আদেব বা সুবিচারকে উদ্দেশ্যে করা হয়েছে, সীন অক্ষরটির তাৎপর্য হলে অদূর ভবিষ্যতে হবে, আর ক্রুকের তাৎপর্য হলে। একটি ঘটনা ঘটবে।

অন্য একটি বর্ণনার রয়েছে, থলীফাতুল মুসলিমীন হয়রও ওমর (রা.) মসজিদে নববীর মিছরে উপবিষ্ট লোকদেরকে জিজাসা করলেন, তোমাদের মধ্যে এমন কে আছ যে, হয়রও রাসুলে কারীম ﷺ এর নিকট এ অক্ষরগুলোর অর্থ শ্রবণ করেছ। তথন হয়রও আপুরাহ ইবনে আকাস (রা.) হ্যা-সূচক জবাব দিলেন এবং বললেন, আমি থনেছি। 'হা-মীম' আরাহ পাকের নামসমূহের অন্যতম। 'আইন' এর ভাৎপর্য হলো বদরের যুদ্ধের দিন পৃষ্ঠ-প্রদর্শনকারী কাফেররা আজাবের স্থাদ ভোগ করেছে। আর 'সীন' এর ভাৎপর্য হলো, জালেমরা অনুর ভবিষ্যুতে জানতে পারবে তাদের পরিগতি কত ভয়াবহ হবে। আর 'ক্যুফ' এর ভাৎপর্য হলো, জালেমরা অনুর ভবিষ্যুতে জানতে পারবে তাদের পরিগতি কত ভয়াবহ হবে। আর 'ক্যুফ' এর ভাৎপর্য তিনি বলতে পারেননি। তখন হয়রত আবু জর (রা.) দগ্যয়মান হলেন এবং হয়রত আবুরাহ ইবনে আকাস (রা.) যেভাবে ব্যাখ্যা করেছেন, তিনিও সেভাবে ব্যাখ্যা করে বললেন, আর ক্যুফ' এর ভাৎপর্য হলো, গজব আসন্ম যা ভাদেরকে সর্বস্থান্ত করবে। বিজ্ঞাই বেরিইং গুং গুং হার্মীয় বুলফ ফন্যুব ১ ১ গুং ১০ রাজীরেইংন ফর্টার বিল্লি থান ২৫ গুং হা

ভালের প্রবাস্থান করে। স্থানিক ক্রান্থ এবং এমনি অস্যান্য মুক্তার্থানী করে। বিষ্ণু করে বিষ্ণু মারার পাকই অবগত যালচন এরজা রলাই উল্লেখ্য - ভালাফ্রসীরে করিব খ ১৭ প ১৪১।

রয়েছেন, একথা বলাই উন্তয়: -ভাফসীরে কবীর ব. ২৭, পৃ. ১৪১]
: অর্থাৎ হে রাসুল! ঘেডাবে আপর্নার প্রতি এ জানগর্ভ উল্লেখি স্বা নাজিল করেছি, এডাবেই অত্তীতের নবী-রাস্লগণের নিকটও ওহি প্রেরিত হয়ে এসেছে। মানবজাতির হেলায়েতের লক্ষ্যে নবী-রাস্লগণের প্রেরণ করা এবং তাঁদের নিকট ওহী নাজিল করা আল্লাহ পাকের চির শাশ্বত নিয়ম।

غُوْلَهُ يَوْلُهُ يَلُولُهُ وَ এতে হাদীসের বরাত দিয়ে উপরে বর্ণিত হয়েছে যে, ফেরেশতাদের বোঝার চাপে আকাশে এমন আওয়াজ সৃষ্টি হয়। এতে বোঝা গেল যে, ফেরেশতাদের ওজন আছে এবং তা ভারী, এটা অবান্তরও নয়। কেননা এটা স্বীকৃত যে, ফেরেশতাগণও দেহবিশিষ্ট যদিও তা খুব সৃষ্ট। সৃষ্ট দেহও বহুসংখ্যক একত্র হলে ভারী হওয়া অসম্ভব নয়। -[ডাফসীরে বয়ানুল কুরআন]

ইতি এর অর্থ সকল জনপদ এবং শহরের মূল ভিত্তি। এখানে মক্কা মোকাররামা বুঝানো হয়েছে। এই নামকরণের হেন্তু এই যে, শহরটি সমধ্য বিশ্বের শহর-জনপদ এমনকি ভূপৃষ্ঠ অপেক্ষা আল্লাহর কাছে অধিক সন্ধানিত ও শ্রেষ্ঠ। মুদনাদে আহমদের রেওয়ায়েতে আদী ইবনে হামরা যুহরী বলেন, রাস্কুলাহ 

ব্বিক্তরত করেছিলেন এবং হাযুরা নামক স্থানে ছিলেন তখন আমি তনেছি তিনি মক্কাকে সন্বোধন করে বলেছিলেন 

لَّ اَلْ اَلْمُ اَلَمُ اللّٰهِ اللّٰمَ وَلَوْلَا أَنَى اللّٰم وَلَمْ اللّٰهِ اللّٰمِ وَلَمْ اللّٰهِ اللّٰمَ وَلَوْلاً أَنَى الْمُرْجَّدُ وَلَا اللّٰه اللّٰم وَلَمْ اللّٰه اللّٰم وَلَمْ اللّٰه اللّٰم وَلَمْ اللّٰه اللّٰم وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ اللّٰم اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ وَلَا مُعْمَلُمْ وَلَمْ وَلَمْ اللّٰمُ وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَا مُعْرَفِحُ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَا مُعْلِم اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ اللّٰمُ وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَا مُعْلِم اللّٰمُ وَلِيْ اللّٰمُ وَلَمْ اللّٰم اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلِمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلِمْ اللّٰم وَلِمْ اللّٰم وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰم وَلَمْ وَلَمْ اللّٰمُ وَلَمْ وَلَمْ اللّٰمُ وَلَمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمْ اللّٰمِ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ اللّٰمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ اللّٰمُ

ক্রিন্দির আরব দেশসমূহও হতে পারে এবং পূর্ব-পশ্চিম তথা সমগ্র বিশ্বত হতে পারে। তাফসীরে নুরুদ কুরআনের ভাষায়— মক্কার চতুর্দিক বলতে সমগ্র বিশ্বতে উদ্দেশ করা হয়েছে। এ ব্যাপারে তাফসীরকারগণ একমত। মক্কা যায়েছেমা হলো পৃথিবীর নাভি অর্থাৎ পৃথিবীর কেন্দ্রে বা মধ্যস্থান অরবিছত। মক্কা মোয়াজ্জমা সারা পৃথিবীতে সর্বোত্তম স্থান যায় আর এ শহরের ফজিলতের জন্যে একথাই যথেষ্ট যে, কারা দারীকের প্রাপ্ত নামান্ত আদায় করলে এক পক্ষ নামাজের ছওয়াব হয়।

প্রিয়নবী 😳 –এর বৈশিষ্ট্য : প্রিয়নবী 🚎 ইরশাদ করেছেন আমাকে অন্যান্য সমস্ত নবীগণের উপর বিশেষভাবে। পাচটি জন্তিলভা দান করা হায়াছে। যথা–

- ১. সমগ্র বিশ্ববাসীর নিকট আমাকে প্রেরণ করা হয়েছে। অিন্যান্য নবীগণ বিশেষ কোনো এলাকার জন্যে প্রেরিত হয়েছেল। যেহেতু প্রিয়নবী ্রান্ত সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্যে বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্য বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্মের বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্য বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল হয়েছেল তাই আলোচ্য আয়াতে বিশ্ববাসীর জন্যে প্রেরিত হয়েছেল হয়েছে হয়েছেল হয়েছে হয়েছে
- ২, আমার উচ্চতের জন্যে আমার শাফায়াতের ব্যবস্থা রাখা হয়েছে (অর্থাৎ প্রিয়নবী 🚃 -কে কিয়ামতের দিন সমগ্র উদ্বতের জন্মে শাফায়াত করার অনমতি দেওয়া হয়েছে।
- ৩. এক মাসের পথ সমুখের দিকে এবং এক মাসের পথ পেছনের দিকে দুশমনের অন্তরে আমার ভয় প্রবেশ করিয়ে দেওয়া

  য়য়েছে এভাবে আমাকে সাহায়্য করা হয়েছে।
- ৪. সমগ্র পৃথিবীকে আমার জন্যে মসজিদে এবং পবিত্রতা অর্জনের উপকরণ করে দেওয়া হয়েছে অর্থাৎ পৃথিবীর যে কোনো স্থানে ইবাদতের অনুমতি দেওয়া হয়েছে এবং এর যে কোনো অংশ দ্বারা তায়ায়্মমের মাধ্যমে পবিত্রতা অর্জনের অনুমতি দেওয়া হয়েছে।

স্বিজীয়ত অন্যান্য নবীগণ যেমন একটি নির্দিষ্ট এলাকাবাসীর হেলায়েতের জন্যে প্রেরিত হয়েছেন, ঠিক তেমনিভাবে তাঁদের যুগের জন্যেই তারা নবী ছিলেন, অর্থাৎ যতদিন তাঁরা জীবিত ছিলেন, ততদিনই তাঁদের নবুয়ত ছিল। কিন্তু প্রিয়নবী হ্রুত হুদ্ যে সমগ্র বিশ্ববাসীর হেলায়েতের জন্য প্রেরিত হয়েছেন তাই নয়; বরং সর্বকালের জন্যে তিনি নবী এবং রাসূল হিসেবে আগমন করেছেন। যেডাবে তাঁর জীবদ্দশায় তিনি নবী ও রাসূল ছিলেন, ঠিক তেমনিভাবে তাঁর যুগ থেকে নিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত তিনিই নবী, তিনিই রাসূল কেননা তিনি সর্বশ্রেষ্ঠ নবী ও রাসূল, এটি তাঁরই বৈশিষ্ট্য।

١. وَمَا أَخْتَلَفُتُمْ مَعَ الْكُفَّارِ فَيْهِ مِنْ تَشْرُعُ مِنَ الدِّينَ وَغَيْرِهِ فَحُكُمُهُ مَرْدُودٌ إلَى اللَّهِ ط يَوْمَ الْقِيمَة يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ قُلْ لُّهُمْ ذَٰلِكُمُ اللُّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَالَيهُ أَنبِبُ أَرْجُعُ . ١١. فَاطِرُ السَّمَٰوْتِ وَالْأَرْضِ ط مُبْدِعُهُمَا جَعَلَ لَكُمْ مِينَ انْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا حَيْثُ خَلَقَ حَوَّاءَ مِنْ ضِلْعِ أَدْمَ وَمِنَ الْآنَعُامِ ٱزْوَاجًا جِ ذُكُورًا وَأُنَاتًا يَنْذُرُؤُكُمْ بِالْمُعْجَمَة يَخْلُقُكُمْ فِيشِهِ مَ فِسِي الْسَجِيعِيلِ الْسَصَذِّكُودِ أَيُّ حَيْثُركُمْ بَسَبِبِهِ بِالتَّوَالُدِ وَالضَّمِيْرُ لِلْلَانَاسِيُّ وَالْاَنْعَامِ بِالنَّفَعْلِيْبِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءُ مِ ٱلْكَافُ زَائِدَةً لَاتُّهُ تَعَالَى لا ا مِثْلَ لَهُ وَهُوَ السَّمِيْعَ لِمَا يُقَالُ الْبَصْيُرُ بِمَا يُفْعَلُ.

١٢. لَـهُ مَقَالِبْ لُهُ السَّسَمُ وَتِ وَالْارَضِ ع أَى مَفَاتِبْعُ خَزَائِنِهِ مَا صِنَ الْمَطَرِ وَالنَّبَاتِ وَغَنْدِهِمَا يَبْسُطُ اليَّرْفَ يُوسِّعُهُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ عَدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ عَدُ لِمَنْ يَعْدُ لِمَنْ عَدُ لِمَنْ عَدُ لِمَنْ عَدُ لِمَنْ عَدَيْدًا لَهُ لِمَنْ عَدِيدًا لَا يَعْدُ لِمَنْ عَلِيدًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

١٣. شَرَعَ لَكُمْ مِنَ اللِّدِيْنِ مَا وَصَٰى بِهِ تُوحَٰ مُو اَوَّلُ اَنْهِيَاءِ الشَّورِيْعَ وَالَّذِي اَوْحَيْنَا اللَّلِيْ وَمَا وَصَّنِنَا بِهِ إِبْرَاحِيْمَ وَسُوسُى وَعِيشْسُى اَنْ اَحْشِدُ اللِّهِينَ وَلاَ تَنَفَّرُونُواْ فِيبْهِ ط

### অনুবাদ :

- ১০. যে বিষয়ে অর্থাৎ ধর্ম ইত্যাদি নিয়ে কাফেরদের সাথে তোমরা যা মততেদ করেছ, তার ফয়দাল আল্লাহর নিকটই সমর্পিত। কিয়ামতের দিন তিনিই তোমাদের মধ্যে ফয়দালা করে দেবেন। আপনি তাদেরকে বলুন, ইনি আল্লাহ! আয়ার পালনকর্তা, আমি তারই উপর নির্ভর করি এবং তারই মতিয়ুঝী ফ্রা এজারতন করি।
- ১১. তিনি নতোমণ্ডল ও ভূমওলের মৃষ্টা কোনো নম্না
  ছাড়াই সর্বপ্রথম আবিষ্কারক তিনি তোমাদের মধ্যে
  থেকে যুগল সৃষ্টি করেছেন। তিনি হযরত আদম
  (আ.)-এর পাঁজরের হাড় থেকে হযরত হাওয়া
  (আ.)-কে সৃষ্টি করেছেন। এবং চতুম্পদ জান্তুদের
  মধ্যে থেকে জোড়া নর-মাদি সৃষ্টি করেছেন। মুন্টাই অর্থাৎ উল্লিখিত
  পদ্ধতিতে তোমাদেরকে সৃষ্টি করা হয়েছে যেন তিনি
  তোমাদের বংশ বিজ্ঞার করেন। ঠ সর্বনাম মানুষ ও
  প্রাণী উভয়ের দিকে ফিরানো হয়েছে। কোনো কিছুই
  ভার অনুরূপ নয়
  আল্লাহর কোনো সদৃশ নেই। তিনি সর্ব শ্রবণকারী,
  যা বলা হয় পর্যবেক্ষণকারী যা করা হয়।
- ১২. আকাশ ও পৃথিবীর চাবি তাঁর কাছে অর্থাৎ আসমান ও জমিন উভয়ের সঞ্চিত ধনের যেমন-বৃষ্টি ও ফসল ইত্যাদির চাবি তাঁর নিকট। তিনি যার জন্যে ইচ্ছা রিজিক বৃদ্ধি করেন পরীক্ষামূলক এবং যার জন্যে ইচ্ছা পরিমিত করেন পরীক্ষার জন্যে। তিনি সর্ববিষয়ে জ্ঞানী।
- ১৩. তিনি তোমাদের জন্যে দীনের ক্ষেত্রে সে প্থই

  নির্ধারণ করেছেন, যার আদেশ দিয়েছিলেন হযরত
  নূহ (আ.)-কে। হযরত নূহ (আ.) আহকামে
  শরিয়তের ব্যাপারে প্রথম নবী। এবং যা আমি
  প্রত্যাদেশ করেছি আপনার প্রতি এবং যার আদেশ
  দিয়েছিলাম ইবরাহীম, মুসা ও ঈসা (আ.)-কে এই
  মর্মে যে, তোমরা দীনকে প্রতিষ্ঠিত কর এবং তাতে
  অনৈক্য সষ্টি করো না।

لَّهُ أَا هُوَ الْمَشُرُوعُ الْمُوصَلَى بِهِ وَالْمُوحَلَى إلَّى مُحَمَّدٍ عَنَّ وَهُوَ التَّوْحِيدُ كَبُرُ عَظَمَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَذَعُوهُمْ إلَيْهِ 4 مِنَ التَّوْحِيْدِ اللَّهُ يَجْتَبِى إلَيْهِ إلَى التَّوْحِيْدِ مَنْ يَّشَاءُ وَيَهْدِئَ اللَّهُ يَجْتَبِى إلَيْهِ مَنْ يُتَيْنُ بَيْنَ بُ يَقْبَلُ

. وَمَا تَفَرَّقُوْا اَيْ اَهُلُ الْأَدْبَانِ فِي اللَّذِيْنِ
إِنَ وَحَدَ بَعْضُ وَكَفَر بَعْضُ إِلَّا مِنْ 'بَعْدِ
مَا جَا هَمُ الْعِلْمُ بِالتَّوْحِيْدِ بَغْبًا مِن
الْكَافِرِيْنَ 'بَيْنَهُمْ طُ وَلَوْلاً كَلِيمَةٌ سَبَقَتْ
مِن يُسِكَ بِسَاخِيْدِ الْجَزَاءِ اللَّي اَجَلِ
مَن يُسِكَ بِعَنْ الْقِيلُمَةِ لَقَضِي بَيْنَهُمْ طُ
مُسَمَّى بَوْمَ الْقِيلُمَةِ لَقَضِي بَيْنَهُمْ طُ
النَّيْنَ اوْرِثُوا الْكِتْبَ مِنْ 'بَعْدِهِمْ وَهُمُ
الْبَهُودُ وَالنَّصَارُى لَفِيْ صَنْ 'بَعْدِهِمْ وَهُمُ
مُعْتَدِ عَظْ مُرْبِيدٍ مَوْقَعُ فِي الرِّنْبَةِ مِنْ الْمَعْدِهِمْ وَهُمُ

এবং তাদের প্রতি এই নির্দোশিত পথ ও মুহাছদ 

-এর প্রতি প্রেরিত ওহি হলো, তাওহীদ তথা

একত্বাদ । আপনি মুশরিকদের যে তাওহীদের প্রতি

দাওয়াত জানান, তা তাদের নিকট দুঃসাধ্য বড় মনে

ইয় । আল্লাহ যাকে ইচ্ছা তাওহীদের জন্যে মুনোনীত

করেন এবং যে তাঁর অভিমুখী হয়, তাঁর আনুগত্যের

অভিমুখী হয় তাকে হেদায়েত দান করেন ।

১৪. আহলে দীন ধর্মের ব্যাপারে <u>তথনই মততেদ করেছে,</u>

আর্থাৎ কেউ ঈমান এনেছে এবং কেউ কৃষ্ণরি করেছে

<u>যথন তাদের নিকট তাওহীদের জ্ঞান এসেছে, তাদের</u>

কান্ধেরদের <u>মধ্যে পারম্পরিক বিভেদের কারণে যদি</u>

আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত

কিয়ামতের দিবস পর্যন্ত শান্তি বিলম্ব করার <u>অবকাশের</u>

পূর্ব সিদ্ধান্ত না থাকত, তবে তাদের ব্যাপারে

কান্ধেরদেরকে দুনিয়াতে শান্তি দেওয়ার <u>ফয়সালা হয়ে</u>

<u>যেত। আর যাদেরকে তাদের পরে কিতাব দেওয়া</u>

<u>হয়েছে</u> অর্থাৎ ইহুদি ও নাসারাগণ <u>তারাও</u> হয়রত

মুহাম্মদ 

—এর ব্যাপারে <u>অম্বন্তিকর সন্দেহে পতিত</u>

<u>হয়েছে।</u>

১৫. সুতরাং হে মুহামদ 

। আপনি মানুষকে এই 
তাওহাদের দিকে আহ্বান করুন এবং এর উপর 
অবিচল থাকুন যেমন আপনার প্রতি নির্দেশ দেওয়া 
হয়েছে। আর এটা পরিত্যাগ করে আপনি তাদের 
থেয়াল-খুশির অনুসরণ করবেন না।বলুন, আরাহ যে 
কিতাব নাজিল করেছেন, আমি তাতে বিশ্বাস স্থাপন 
করেছি এবং আমাকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, আমি 
যেন তোমাদের মধ্যে ন্যায় প্রতিষ্ঠা করি। আলাহ 
আমাদের ও তোমাদের পাল্নকর্তা।

لَنَا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ وَفَكُلُّمُ اَعْمَالُكُمْ وَفَكُلُّ يُجَازِى يِعَمَلِهِ لَا حُجَّةَ خُصُوْمَةَ بَيْنَنَا وَيَسَنَكُمُ وَ هَٰذَا قَبْلُ اَنْ يُتُومُرَ يِالْجِهَادِ اللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا عِنِي الْمَعَادِ لِفَصْلِ الْقَضَاءُ وَلَا لِيْهِ الْمَصْبُرُ الْمُرْجَمُ .

. وَالَّذِيْنَ يُحَاجُونَ وَيَ دِنْنِ اللَّهِ نَبِيَهِ مِنْ اللَّهِ نَبِيهِ مِنْ اللَّهِ مُوْ الْمَهُوْدِ مُحَبَّتُهُمْ دَاحِضَةً الْمُهُودُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةً المُطلَقة عِنْدَ رَبِيهِمْ وَعَلَيْهِمْ عَضَبُ وَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَضَابُ وَلَهُ عَلَيْهِمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَصَابُ وَلَهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَضَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَابُ وَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَلَهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَصَلَالُولُهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَصَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَهُمْ عَلَهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْ

الله الَّذِي اَنْزَلَ الْكِنْبُ الْقُرْانَ بِالْحَقِّ مَانْزَلَ الْكِنْبُ الْقُرْانَ بِالْحَقِّ مَعْتَعَلِقُ بِانْزَلَ وَالْعِيْزِانَ ء الْعَدْلَ وَمَا لَيْسَاعَةَ أَيْ إِثْبَانُها لَيُدَرِثُكَ يُعْلِمُكَ لَعُلَّ السَّاعَةَ أَيْ إِثْبَانُها قَرِيْبُ وَلَعَلَّ مُعَلَقً لِلْفِعْلِ عَنِ الْعَمَلِ وَمَا بَعْذَهُ سُدًّ مُصَدًّ الْمَغُعُولَيْنِ .

١٨. يَسْتَعْجِلُ بِهَا النَّيْنَ لَا يُوْمِنُونَ بِهَا عَلَيْ لَا يُوْمِنُونَ بِهَا عَ يَعْدَلُونَ مَشْي تَاتِى ظَنَّا مِنْهُمْ النَّهَا غَيْدِرُ الْتِبَةِ وَالنَّذِيْنَ امْنُوا مَشْفِعُونَ خَارُنُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ النَّهَا الْحَقَّ طَلَا الْعَلَى الْمَنْ الْمُثَالِقِينَ الْمَنْوَلِ اللَّهِينَ الْمَنْوَلِ اللَّهِينَ الْمَنْوَلِ اللَّهِينَ اللَّهَا الْحَقَّ طَلَا اللَّهِينَ اللَّهَا الْحَقَى اللَّهَا اللَّهَا الْحَقَى اللَّهَا اللَّهَا النَّهَا الْحَقَى اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذَاءُ اللَّهُ اللَّذَاءُ اللْهُ اللَّذَاءُ اللَّهُ اللَّذَاءُ اللْهُ اللَّذَاءُ اللللَّذَاءُ اللَّذَاءُ اللَّذَاءُ اللَّذَاءُ اللَّهُ اللَّذَاءُ اللَّذَ

আমাদের জন্য আমাদের কর্ম এবং তোমাদের জন্য তোমাদের কর্ম। অতএব প্রত্যেককে তাদের কর্মের প্রতিদান দেওয়া হবে। <u>আমাদের মধ্যে ও তোমাদের মধ্যে কোনো বিবাদ নেই।</u> এই বিধান জিহাদের হুরুম আসার পূর্বের। <u>আরাহ তা'আলা</u> কিয়ামতের দিবসে ফয়সালার জন্যে <u>আমাদের সবাইকে সমবেত করবেন এবং তাঁরই দিকে প্রত্যাবর্তন হবে।</u>

১৬. <u>যারা আল্লাহর</u> দীনের ব্যাপারে তার নবীর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়, নবীর মু'জিযাসমূহ প্রকাশ হওয়ার কারণে <u>তা মেনে নেওয়ার পর</u> এবং তারা হলো ইহুদি সম্প্রদায় <u>তাদের বিতর্ক তাদের পালনকর্তার নিকট</u> বাতিল। <u>আর তাদের উপর আল্লাহর গন্ধব এবং</u> তাদের জন্যে রয়েছে কঠোর শান্তি।

১৭. <u>আল্লাহ তা'আলা সত্যসহ কিতাব</u> কুরআন নাজিল করেছেন করেছেন নাজিল এবং সাথে সম্পর্কিত। এবং তিনি <u>মীযান</u> ইনসাফ ও ন্যায়ের মানদও <u>অবজীর্ণ করেছেন। আপনি কি জানেন। সম্ভবত কিয়ামত নিকটবর্তী</u> অর্থাৎ কিয়ামতের আগমন নিকটবর্তী। ত্র্থান অব্যয়টি পূর্বের نَصْلُ অব্যয়টি পূর্বের نَصْلُ অব্যয়টি ব্রের প্রবর্তী বাক্য بُنْرِي এব পরবর্তী বাক্য بُنْرِي এবং দুই মাফউলের স্থলাতিষিক।

১৮. <u>যারা তার প্রতি ঈমান আনে না তারা তাকে দ্রুত</u>
কামনা করে। তারা বলে, কিয়ামত কথন আসবে?
এবং তারা বিশ্বাস করে যে, কিয়ামত সংঘটিত হবে
না। এবং যারা এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে, তারা
তাকে তয় করে এবং জানে যে, এটা সত্য। জেনে
রাখ, নিচয় যারা কিয়ামত সম্পর্কে বিতর্ক করে, তারা
দূরবর্তী প্রভাতায় লিপ্ত রয়েছে।

اللَّهُ لَطِيفٌ أَبِعِبَادِهِ بَرَّهُمْ وَفَ ١٩ . اللَّهُ لَطِيفٌ أَبِعِبَادِهِ بَرَّهُمْ وَفَ يَرْزُقُ مَنْ يُسَلَّاءُ } مِنْ كُلِّ مِنْهُمَ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ عَبَلِي مُرَادِهِ الْعَزِيْزُ الْغَالَبُ عَلَي أَمْره .

নেককার হোক বা বদকার, তাই তিনি বান্দার পাপের কারণে তাদেরকে অনাহারে ধ্বংস করেন না। তিনি যাকে ইচ্ছা রিজিক দান করেন এবং তিনি প্রবল তাঁর উদ্দেশ্যে ও পরাক্রমশালী তাঁর হুকুমে।

### তাহকীক ও তারকীব

७ म्वडामा ذُلكُمُ الْحَاكُم الْعَظِيْمُ الشَّانُ अवीर ذُلِكُمْ अवार : فَوْلُهُ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبَّنَى عَلَيْهِ يَتَوَكَّلْتُ 

बत मीगार, वर्ष लिनि लापाएनतरक मृष्टि. وَأَحِدُ مُذَكِّرٌ غَانِبٌ २७٦ مُضَارع राज نَنعٌ वात वात : فَوْلُهُ يَنذُرُ مُكُمٌّ

করছেন, ছড়িয়ে দিচ্ছেন, বৃদ্ধি করছেন।

खर्शर सृष्टित فِيْ ذَٰلِكَ الْخَلْقِ عَلَىٰ هٰذِهِ الصَّنَةِ अंति مُرْجِعْ १८- ضَبِيْر مُجْرُورُ राला جَمَلَ अर्थार हिंब : قُولُهُ فِيْبِهِ هما अर्थार सृष्टित فِيْهِ ذَٰلِكَ الْخَلْقِ عَلَىٰ هٰذِهِ الصَّنَةِ अर्थार अर्थत بِنِيْدِ الصَّنَةِ अर्थार कि ति रामाएनतरु खंधम (अर्द्ध कृदि कर्द्ध हान जानहरून) विकेश क्षेत्र ويُعْلِقُونُهُ فِيْبِهِ ब्याद्य राख्यं राख्यं राज्यं कांग्रामत कांग्रामत कांग्रामत कांग्रामत कांग्रामत केंग्रामत केंग्रामत مرجع

र्डिग्यारनदरक मृष्टि कदरहन, इंफ्रिर्स मिरवहन (र्कनमा এই رُحِيَّتُ रा त्काफ़ारे दश्न-वृक्षित कावंग : नंण्डल कवीर हेरत कविश يُشَرِّمُنا प्रमादत के यभादत مَّا : فَلُولُـهُ سِيْرَجُكُمْ प्रमादत : काता المَرْجِعْ प्रमादत مَّا : فَلُولُـهُ سِيْرُخُكُمْ হওয়া উচিত ছিল।

؛ এ ইবারত বৃদ্ধিকরণ ঘারা একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদ্দেশা ؛ فَوْلُـهُ الْـكَـافُ زَائِدَةٌ প্রস্ন. আয়াতের প্রকাশ্য ভাব দ্বারা বুঝা যায় যে, আল্লাহর সদৃশ রয়েছে। কেননা আয়াতের অনুবাদ হলো তার সদৃশ্যের কোনো न्दे । जर्थार مِثْل ्ठा तराह, जात مِثْل व्यव काला مِثْل लाहे । जराह जात مِثْل ्ठा तराह, जात مِثْل नाहे । जराह নিরাকার ।

لَبْسَ مِثْلُهُ شَرْعٌ - अत्र प्राक्ष अधितिरुक . أُنْ कि अधुमाव जाकिरमत अमा तरस्र । উरा देवातल दला كَمثُلِهِ .

- এর বহুবচন, অর্থ- চাবি ؛ أَنْلَبْد वा الْنَابْد वा الْنَابْد वा الْنَابْد वा عَنْوَلُكُ مَقَالِمُكُ

جَعَلَ لَكُمْ طَرِيْغًا وَاضِعًا अर्थ राय़र अर्थार عَنَ की- ضَرَعَ अरात : قَوْلُهُ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ النّيانِ مَا وَصَلَّى بِهِ نُوْحُنا كَذْلِكٌ يُوْيَّنُ ٱلْبَّكَ وَإِلَى الَّذِبْنَ مِنْ উত্তেৰ যার উল্লেখ وإِجْمَالُ সেই اَنْكَ الْكِنْ এর মধ্যে সংক্ষিপ্তভাবে করা হয়েছে এবং کُـنْ দারা উত্থতে মুহামদী 🚐 -কে সম্বোধন করা হয়েছে।

ছারা করেছেন, অথচ এডে مِنَ النَّوْمِيْدِ ছারা কুনুকেন مَا تَدْعُرُهُمْ إِلَيْهِ (র.) প্রস্ন স্কাসসির عَوْلُهُ مِنَ المَّوْمِيْدِ

ेद अखर्ड करत, (यरहरू ठाउँदीम इरला مُرُومٌ अरह أُصُولُ الأُصُولُ وَهُ عَلَى الْمُولِ عَلَى الْمُعَالِينَ تَعَادُ الدَّيْنِ अथा नीतत खब अरह أَصُولُ عَلَى المُعَالِينَ عَلَى الْمُعَادُ الدَّيْنِ এ কারণেই তার উপর أَكْنَفُ केरतह्न :

হতে নির্গত, এর অর্থ নির্বাচন করা ও বেছে নেওয়া। এ কারণেই তাওফীক দেওয়ার إِجْسَبَاءُ أَنْوَلُـهُ يَجْشَبِ অর্থেও ব্যবহৃত হয় :

। प्राता तुला यात्र (سُنِعُنْنَا ، या مَغْمُرلْ لَهُ एक एक प्रकार्ट्य تَفَرَّقُوا ( यह : فَعُولُهُ بَنْفَيْنَا

عَنْهُ مُرْبِبُ عَوْلَهُ لَفَى شَبِّكُ مِنْهُ مُرْبِبُ عَوْلَهُ لَفَى شَبِّكُ مِنْهُ مُرْبِبُ . عَنْهُ عَالَمُ عَنْهُ بَاللَّهُ عَنْهُ اللَّهِ عَنْهُ وَمُنْهُ وَمُنْهُ وَلَيْبُ وَلِيْبُ وَلِيْبُونَ بُحَاجُونَ وَلَا يَعْلَى مُعْلَمُ وَلَيْبُ وَلِيْبُ وَلِيْبُ وَلَيْبُ وَلِيْبُ وَلِيْبُونَ مُعْلَمُ وَلِيْبُ وَلِيْبُ وَلِيْبُونَ مُعْلِمُ وَلِيْبُ وَلِيْبُ وَلِيْبُونَ مُعْلِمُ وَلِيْبُونَ مُعْلِمُ وَلِيْبُ وَلِيْبُونَ مِنْ وَلِيْبُونَ مِنْ وَلِيْبُونَ مِنْ وَلِيْبُونِ وَلِيْبُونَ مِنْ وَلِيْبُونُ وَلِيْبُونُ وَلِيْفِي وَلِيْبُونُ وَلِيْبُونُ مِنْ وَلِيْفُونُ مِنْ وَلِيْبُونُ وَلِيْنِ وَلِيْلِ মুবতাদার খবর। দ্বিতীয় মুবতাদা তার খবরকে নিয়ে প্রথম মুবতাদার খবর হয়েছে।

এটা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব। قَوْلُـهُ أَيُّ اتَّعَانُهُا

थन्न. مَذَكَّرُ क्ल कन مُذَكِّرُ त्नखप्ता राग्रहः। अथह (अधा مُذَكِّرُ श्वीलिक्षत त्रिकाठ राग्रहः। कार्छाई وَرَبِّياً

डेखर. बॉकाग्रिट प्रयान डेटा वाहार । अर्थार مَعْشِيُّ السَّاعَة काराजर مَعْشِيُّ السَّاعَة काराजर مَا السَّعْمَ مَا مُورِيَّ مَا السَّعْمَة عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّاعَةِ فَرَيْبُ ( अर्थार ) وَمَا يَسْدُرِيْكَ لَمَعَلَّ السَّاعَةَ فَرَيْبُ े राज अवत रासाह । مُعَدُّ مُرَّتُونُهُ इसाह आत مُعَدُّ مُرَّتُونُهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

े पूर्ववर्षी आग्नाठमगूरह आज्ञार वा आनात धमल वाशिक و تَقُولُنهُ شَرَعَ لَنكُمْ مِنَ الدِّيْن مَا وَمتُني بِه نُوحًا দৈহিক নির্মায়ত উল্লিখিত হর্মেছিল। এখান থেকে আধ্যাত্মিক নিয়ামতসমূহের বর্ণনা শুরু হচ্ছে। তা এই যে, আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে এক মজবুত ও সৃদৃঢ় ধর্ম দান করেছেন, যা সমস্ত পয়গাম্বরেরই অভিনু ও সর্বসন্মত ধর্ম। আয়াতে পাঁচ পয়গাম্বরের উল্লেখ রয়েছে। সর্বপ্রথম হযরত নৃহ (আ.) ও সর্বশেষ আমাদের রাসূল 🚐 এবং মাঝখানে পয়গাম্বরগণের পিতা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নাম উল্লিখিত রয়েছে। কুফর ও শিরক সত্ত্বেও আরবের লোকেরা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নবুয়ত স্বীকার করত। কুরআন অবতরণের সময় হযরত মূসা ও ঈসা (আ.)-এর ভক্ত ইন্থদি ও খ্রিস্টান সম্প্রদায় বিদ্যমান ছিল। তাই হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর পরে এ দুজন পয়গাম্বরের নাম উল্লেখ করা হয়েছে। সুরা আহ্যাবেও পয়গাম্বরগণের وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيَيْنَ مِيْسَافَهُمْ وَمِيْنَكَ - अत्रीकात श्रव श्रवाहतत नाम উद्घिषिक स्त्राह । वना स्त्राहन वेश स्वरं हे के हैं। ﴿ وَمِنْ مُوعٍ وَأَبْرَاهِمْ وَمُوسَلَى الْعِيْسَاسِ الْمِنْ مُرْتِمْ وَالْمِرْمِمُ وَمُوسَى وَعَيْسُسِي الْمِنْ مُرْتَمْ নূহ (আ.)-এর নাম শেষে রয়েছে 🖟 এতে সম্ভবত ইঙ্গিত রয়েছে যে, খাতামুল আম্বিয়া 😅 যদিও আবির্ভাবের দিক দিয়ে সবার শেষে এসেছেন; কিন্তু নবুয়ত বণ্টনে সবার অধ্যে। এক হাদীসে বলা হয়েছে, আমি সৃষ্টির ক্ষেত্রে সকল পয়গাম্বরের অব্যবতী এবং আবির্ভাবে শেষে। -[ইবনে মাজাই, দারেমী]

े अठा পूर्ववर्षी वात्कात्रहे तााचा । वर्षा॰ य मीन वा धर्ममारू : قَوْلُتُهُ أَنْ اَفَيْمُوا الدَّيْسَ وَلاَ تَتَغَرَّفُوا فِيْهِ পর্যাধিরণণ সকলেই অভিনু ও এক, সে ধর্মকৈ প্রতিষ্ঠিত রাখ, তাতে বিভেদ ও অনৈক্য বৈধ নয়; বরং ধংসের কারণ।

ধর্ম প্রতিষ্ঠিত রাখা ফরজ এবং বিভেদ সৃষ্টি করা হারাম : 💮 এ আয়াতে ধর্ম প্রতিষ্ঠিত করার নির্দেশ এবং তাতের বিভেদ সৃষ্টির নিষেধাজ্ঞা বর্ণিত হয়েছে। ধর্ম বলে সকল পয়গান্বরের অভিনু ধর্মকে বুঝানো হয়েছে। অর্থাৎ মৌলিক বিশ্বাস যেমন তাওহীদ, রিসালত, পরকালে বিশ্বাস এবং মৌলিক ইবাদত যেমন- নামাজ, রোজা, হজ ও জাকাতের বিধান মেনে চলা। এছাড়া চুরি, ডাকাতি, ব্যভিচার, মিথ্যা, প্রতারণা, অপরকে বিনা কারণে নিপীড়ন করা, প্রতিজ্ঞা ভঙ্গ করার মতো অনাচারসমূহের নিষিদ্ধতা। এগুলো সমস্ত ঐশীধর্মেরই অভিনু ও সর্বসম্মত বিষয়। শাখা বিধানসমূহে পয়গাম্বরগণের শরিয়তে पार्शनक विजिज्ञिख बाग्नरह : कृतपात्मक व प्रमार्क वना शहारह - يَكُلُّ جَعَلْتَا مِنْكُمْ شِرْعَةً رَّمِينْهَاجًا পয়গাম্বরগণের অভিনু বিধানাবলিতে বিভেদ সৃষ্টি করা হারাম এবং ধ্বংসের কারণ।

হযরত আনুরাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, একদিন রাস্লুব্লাহ 😄 আমাদের সামনে একটি সরল রেখা টানলেন। অতঃপর এর ডানে ও বাঁয়ে আরো কয়েকটি রেখা টেনে বললেন, ডান-বামের এসব রেখা শয়তানের আবিষ্কৃত পথ। এর প্রত্যেকটিতে একটি করে শয়তান নিয়োজিত রয়েছে। সে মানুষকে সে পথেই চলার উপদেশ দেয়। অতঃপর তিনি মধ্যবর্তী সরল রেখার দিকে ইশারা করে বললেন- "مُسْتَغْفِيْتًا فَاتَبِّهُوْءُ - এটা আমার সরল পথ। তোমরা এরই অনুসরণ কর: -(তাফসীরে মাযহারী)

এ দৃষ্টান্তে সরল পথ বলে পয়গান্বরগণের অভিন্ন ধর্মের পথই বুঝানো হয়েছে। এতে শাখা-প্রশাখা বের করা ও বিভেদ সৃষ্টি वर्धां वर्धा वर्षाण प्रमानतम्त स्रामाण (शदक वर्षशार्थ शदिमागण मृति मर्ते केंद्रे وَمُنَا الْإِسْلَام عَنْ مُنْقِم পড়ে সে ইসলামের বন্ধনই তার কাণ থেকে সনিয়ে দিল। তিনি আরো বলেন, ক্রিটাটি ক্রিটাটি আরা আরারর রহমতের হাত রয়েছে। হযরত মু আজ ইবনে জাবাল (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ 💥 গলেন, শর্মজান মানুষের জন্য বাদ্রম্বর্ধণ। বাঘ ছাগলের পেছনে লাগে অতঃপর যে ছাগলটি পালের পেছনে অথবা এদিকে-ওদিকে বিচ্ছিন্ন হয়ে থাকে, সেটির উপরই পতিত হয়। তাই ভোমানের উচিত দলের সঙ্গে থাকা, পৃথক না থাকা। -|ভাফসীরে মায়হারী| সারকথা এই যে, এ আয়াতে সকল প্রধাস্থাম কর্তৃক অনুস্ত অভিনু ধর্মকে প্রতিষ্ঠিত রাথার আদেশ রয়েছে। এতে মতভেদকে শালাক বিবিদ্ধান করা হয়েছে। হাদীমে এ মতভেদকেই ঈমানের জন্য বিপজ্জনক ও ধ্বংসের বন্ধে বাছাই ক্রিমান করা বায়ার বাগলের বাথাপারে যে ক্ষেত্রে ক্রমজান বিদ্ধান করি হাদীমে এ মতভেদকেই সমানের জন্য বিপজ্জনক ও ধ্বংসের বন্ধে বার্মিক বিশ্বরিক বিশ্বরীতা আছে, সেথানে মুজাতাহিদ ইমামগেন দিছি নিজ ইক্রিটান দারা বিধান বর্ণনা করেছেন এবং এতে মতাদর্শের বিভিন্নতার কারণে পরশ্বরের মধ্যে মতভেদও হয়েছে। আয়াতে বিহিদ্ধ মতভেদের সাথে এ মতভেদের করেনা সম্পর্ক নেই। এ ধরনের মতভেদ রাস্ত্রাহ 🚞 এত আমানে থকে সাহাব্যে কেরামের মধ্যে হবে আমছে এবং এটা যে উন্ধতের জন্য রহমতহর্বন, এ বিষয়ে ফিকইবিদ্বাণ একমত।

ভাওইদের দাঁওয়াত কঠিন মনে হওয়ার কারণ এই যে, তারা ধর্মকে বোঝার এবং তা মেনে চলার ইচ্ছাও করে না।
কর্মিন মনে হওয়ার কারণ এই যে, তারা ধর্মকে বোঝার এবং তা মেনে চলার ইচ্ছাও করে না।
কর্মিন করে বলা হয়েছে, সভাধর্ম ও সরল পথের প্রতি তাদের বিমুখতা এমনিতেও নির্বৃদ্ধিতাপ্রসূত ছিল,
তদুপরি আরাহর পক্ষ থেকে জ্ঞান এসে যাওয়ার পর তারা এরূপ করেছে। জ্ঞান এসে যাওয়ার অর্থ হয়রত ইবনে আব্বাস
(য়া)-এর মতে যাবতীয় জ্ঞান-গরিমার উৎস রাস্লে কারীম ক্রিম -এর আগমন। কেউ কেউ এই অর্থ বর্ধনা করেন যে,
প্রবর্তী উম্মতরা নিজেদের পয়গামরগণের ধর্ম থেকে আলাদা ও বিচ্ছিন রয়েছে, অবচ তাদের কাছে পয়গায়রগণের মাধ্যমে
সরল পথের সঠিক জ্ঞান এসে গিয়েছল। পুরুষ্ঠি উম্মতদের কথা বলা হোক অথবা কুরাইশ কাফেরদের কথা বলা হোক,
তিরু মেরায়ার কিরের তো পথন্তইতায় লিঙা ছিলই, রাস্লণগকেও তাদের পথে চালানোর প্রয়াসী ছিল। তাই অতঃপর

রাস্লুলাহ 🚟 -কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে-

فَلِفُكِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِعْمُ كَمَا ٱمْرَنَ وَلَا تَقَيْعُ ٱلْحَرَّاهُمُ وَقَلُ الْمُنْتُ بِنِيّا آنْزُلَ اللّٰهُ مِنْ كِنَابٍ وَٱمْرِثُ لِاعْدِلَ بَيْنَكُمْ- اللّٰهُ يُكْنَا وَمُكُمَّ وَلَنَا اعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَمْمَالُكُمْ لَا حَجَّةَ بَيْنَاتُ وَيَبْتِكُمْ- اللّٰهُ يَجْمَعُ بَيْنَاتُ وَلِيْتِهِ الصَّهِيْرِ. .

হাচ্ছেন্ধ ইবনে কাসীর (র.) বলেন, দশটি বাক্য সংবলিত এই আয়াতের প্রত্যেকটি বাক্যে বিশেষ বিশেষ বিধান বর্গিত হয়েছে। সমগ্র কুরআনে আয়াতৃল কুরসীই এর একমাত্র নজির। তাতেও দশটি বিধান বিধৃত হয়েছে। যথা–

প্রথম বিধান– کَنَانِیَ عَنْ অর্থাৎ যদিও মুশরিকদের কাছে আপনার তাওহীদী দাওয়াত কঠিন মনে হয়, তথাপি এ দাওয়াত ত্যাদ করবেন না এবং উপর্যুপরি দাওয়াতের কাজ অব্যাহত রাধুন।

ষিতীয় বিধান কর্ম নির্মিষ্ট কর্মাণ আপনি এ ধর্মে নিজে অবিচল থাকুন, যেমন আপনাকে আদশে করা হয়েছে।
ফর্থাং যাবতীয় বিশ্বাস, কর্ম, চরিত্র, অভ্যাস ও সামাজিকতায় যথাযথ সমতা ও ভারসাম্য কায়েম রাখুন। জোনা দিকেই যেন জোনোরপ বাড়াবাড়ি না হয়। বলা বাহুস্য, এরূপ দৃঢ়তা সহজসাধ্য নয়। এ কারণেই কোনো কোনো সাহাবী রাস্পুলাহ ক্রিন্দ্র এর কচে তিনের হুলে পাক ধরে যাওয়ার ব্যাপারে জিজেস করলে তিনি বললেন ক্রিন্দ্র অর্থাং সূরা হুদ আমাকে বৃদ্ধ করে দিয়েছে। সুরা হুদেও এই আদেশ এ ভাষায়ই ব্যক্ত হুয়েছে। পূর্বে এ সম্পর্কে বিন্তারিত আলোচনা করা হয়েছে।

য়ৈ ক্রম্পতি জনসক্ষীন (৪ম ছও) ১০ (২)

ভূতীয় বিধান وَلاَ نَتَبِعُ أَمُوا هُمُ অর্থাৎ প্রচারের দায়িত্ব পাননে আপনি কারও বিরোধিতার পরোয়া করবেন না। कक्रन आज़ार ठा आना यछ किठाव साजिन करताहरू وَ مُنْ أَمُنْتُ بِمَا ٱلْمُؤْلُ اللَّهُ مِنْ كِمَانٍ कर्ज़्य विधान সবওলোর প্রতি আমি বিশ্বাসী।

পঞ্চম বিধান- أُمْرُتُ لِأَعَيْدُ بَعْنَكُمٌ -এর বাহ্যিক অর্থ এই যে, পারস্পরিক বিবাদ-বিসম্বাদের কোনো মকদ্দমা আমার কাছে আসলে তাতে ন্যায়বিচার করার নির্দেশ আমাকে দেওয়া হয়েছে। কেউ কেউ এখানে ১৯৫ -এর অর্থ করেছেন সাম্য। তারা এ আয়াতের অর্থ করেছেন, আমি আদিষ্ট হয়েছি যে, ধর্মের যাবতীয় বিধিবিধান যেন তোমাদের মধ্যে সমান সমান রাখি, প্রভাকে নবী ও প্রত্যেক কিতাবে বিশ্বাস স্থাপন করি এবং সব বিধান পালন করি এরূপ নয় যে, কোনো বিধান মানব আর কোনোট অমান্য করব। অথবা কোনোটির প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করব ও কোনোটির প্রতি করব না।

ষষ্ঠ বিধান- 🖒 🛍 অর্থাৎ আল্লাহ আমাদের সকলের পালনকর্তা।

সক্তম विধান- وَلَكُمْ الْمُعْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ अर्था विधान وَلَكُمْ اللَّمَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ লাভ-লোকসান হবে না এবং ভোমাদের কর্ম ভোমাদের কাজে আসবে, আমার তাতে কোনো লাভ ও ক্ষতি নেই। কেউ কেউ বলেন, মঞ্জায় যখন কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদ করার আদেশ অবতীর্ণ হয়নি, তখন এ আয়াত নাজিল। হয়েছিল। পরে জিহাদের আদেশ অবতীর্ণ হওয়ায় এই বিধান রহিত হয়ে যায়। কেননা জিহাদের সারমর্ম এই যে, যারা উপদেশ ও অনুরোধে প্রভাবিত হয় না, যুদ্ধের মাধ্যমে তাদেরকে পরাভূত করতে হবে। তাদেরকে তাদের অবস্থার উপর ছেড়ে দিলে চলবে না। কেউ কেউ বলেন, আয়াতটি রহিত হয়নি এবং উদ্দেশ্য এই যে, দলিলের মাধ্যমে সত্য প্রমাণিত হওয়ার পর তোমাদের না মানা কেবল শক্রতা ও হঠকারিতাবশতই হতে পারে। শক্রতা সৃষ্টি হয়ে যাওয়ার পর এখন প্রমাণাদির আলোচনা অর্থহীন। তোমাদের কর্ম তোমাদের সামনে এবং আমার কর্ম আমার সামনে থাকবে। -[তাফসীরে কুরতুবী]

আষ্ট্রম বিধান- 🎞 🏥 🛍 মর্থাৎ সত্য স্পষ্ট ও প্রমাণিত হওয়ার। পরও যদি তোমরা শক্রুতাকেই কাজে লাগাও, তবে তর্কবিতর্কের কোনো অর্থ নেই। কাজেই আমাদের ও তোমাদের মধ্যে এমন কোনো বিতর্ক নেই।

নবম বিধান- اَللَّهُ يَجْمَعُ بَبْنَتُ অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা'আলা আমাদের সকলকে একত্র করবেন এবং প্রত্যেকের কর্মের প্রতিদান দেবেন

দশম বিধান- رَابُ النَّصِيُّ অর্থাং আমরা সকলেই তাঁর দিকেই প্রত্যাবর্তন করব। يَ مُوْلُـهُ النَّـهُ يَطِيْفُ مِعِيّاهِم ' অতিধান عَلَيْثُ بِعِبًاهِم ' عَمْوَلُـهُ النَّـهُ يَطِيْفُ مِعِيّاهِم অনুবাদ করেছেন, 'দয়ালু' এবং মুকাতিল (র.) করেছেন, 'অনুগ্রহকারী'।

হযরত মুকাতিল (র.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা সমস্ত বান্দার প্রতিই দয়ালু : এমনকি কাফের এবং পাপাচারীর উপরও দুনিয়াতে তাঁর নিয়ামত বর্ষিত হয়। বান্দাদের প্রতি আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ ও কৃপা অসংখ্য প্রকার। তাই ইমাম কুরতুবী (त्र.) يُطِيِّنُ भरमद অনেক অর্থ বর্ণনা করেছেন। সবগুলোর সারমর্মই দয়ালু ও অনুগ্রহকারী ؛

আল্লাহ তা'আলার রিজিক সমগ্র সৃষ্টির জন্য ব্যাপক। স্থলে ও জলে বসবাসকারী যেসব জন্তু সম্পর্কে কেউ কিছুই জানে না, আল্লাহর রিজ্পিক তাদের কাছেও পৌছে। আয়াতে যাকে ইচ্ছা রিজিক দেন। এ সম্পর্কে তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, আল্পাহ তা'আলার রিজিক অসংখ্য প্রকার। জীবনধারণের উপযোগী রিজিক সবাই পায়। এরপর বিশেষ প্রকারের রিজিক বর্ণ্টনে তিনি ভিন্ন ন্তর ও মাপ রেখেছেন। কাউকে ধনসম্পদের রিজিক অধিক দান করেছেন। কাউকে স্বাস্থ্য ও শক্তির, কাউকে জ্ঞান ও মারিফতের এবং কাউকে অন্যান্য প্রকার রিজিক দিয়েছেন। এতাবে প্রত্যেক মানুষ অপরের মুখাপেন্দীও থাকে এবং এই মুখাপেক্ষিতাই তাদেরকে পারম্পরিক সাহায্য ও সহযোগিতায় উদ্ধন্ধ করে, যার উপর মানব সভ্যতার ভিত্তি প্রতিষ্ঠিত।

হয়রত জাফর ইবনে মুহাম্মদ (র.) বলেন, রিজিকের ব্যাপারে বান্দাদের প্রতি আল্লাহ তা আলার দয়া ও অনুকম্পার স্বরুপ হলো, তিনি কাউকে তার সারা জীবনের রিজিক একযোগে দান করেন না। এরূপ করলে তার হেফাজত দুরূহ হয়ে পড়ত এবং শত হেঞ্চাঞ্জতের পরেও তা পচা-গলা থেকে নিরাপদ থাকত না 1 –[তাফসীরে মাযহারী]

একটি পরীক্ষিত আমল: মাওলানা পাহ আবুল গনী ফুলপুরী (র.) বলেন, হযরত হাজী ইমদাদুল্লাহ (র.) থেকে বণিও আছে, যে বাজি সকাল ও সন্ধ্যায় সত্তর বারে اللَّهُ لَطِيفًا يُمِينَاوِ، بَرْزُونُ مِنْ يَسْتَا دُرُمُو الْغَرِينُ الْغَرِينُ الْغَرِينُ الْمَرْبَاتُ করবে, সে রিজিকের অভাব-অনটন থেকে মুক্ত থাকবে। তিনি আরো বলেন, এটি বহুল পরীক্ষিত আমল।

हैत. शक्तीख सामानादैन (GR द5) GO (व)

. مَنْ كَانَ يُسِيْدُ بِعَمَدِيهِ حَرْثُ الْأَخِرَةِ أَىْ كَسَبَهَا وَهُوَ الشَّوَابُ نَرِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ عَ بِالشَّقْطِيقِ فِينُ الْحَشَنَةُ إلى الْعَشَرَةِ بِالشَّقْطِيقِ فِينُهِ الْحَسَنَةُ إلى الْعَشَرَةِ وَالْحَشَرَةُ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثُ الدُّنْيَا لُنُوْتِهِ مِنْهُا لا يَلاَ تَضْعِيْنِي مَا قُسِّمُ لَهُ وَمَا لَهُ فَي الْآخَرَة مِنْ نَصِيْبٍ.

مَّ أَمْ بَدُلُ لَهُمْ لِكُفَّادٍ مَكَّةَ شُرِكُو هُمْ مَ الْمَبَلُو هُمْ شَرَكُو هُمْ شَبَاطِ بِنُهُمْ شَرِعُوا أَى الشُركَاءُ لَهُمْ لِلْكُفَّارِ مِنَ الدِّبْنِ الْفَاسِدِ مَا لَمْ يَاذَنْ بِهِ لِلْكُفَّارِ مِنَ الدِّبْنِ الْفَاسِدِ مَا لَمْ يَاذَنْ بِهِ لَلْكُفُرُ مِنَ اللَّهُمِ لَا أَنْ الْفَصَلِ أَى الْفَصَاءِ السَّابِقِ بِانَّ كَلِيمَةُ الْفَصَلِ أَى الْفَصَاءِ السَّابِقِ بِانَّ كَلِيمَةً الْفَصَلِ أَى الْفَصَاءِ السَّابِقِ بِانَّ كَلَيمَةً الْفَصَلِ أَى الْفَصَاءِ السَّابِقِ بِانَّ لَلْمَهُمْ اللَّهُ الْفَلِيمِ لَلْهُمْ فِي وَبَيْنِ الشَّالِقِ فِي السَّالِقِ فِي اللَّهُ عَذِيبُ لِللَّهُمْ فِي اللَّهُ عَذِيبُ لِللَّهُمْ فِي اللَّهُمْ فِي اللَّهُ عَذِيبُ لَهُمْ فِي اللَّهُ عَذِيبُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ فَي اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمْ اللَّهُمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُمُ الْمُعَلِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِيمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ الْمُنْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمِنْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْمُلْعِلَيْمِ اللْمُلْعِلَمُ اللَّهُمُ اللْمُلْعِلَى اللَّهُمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللَّهُمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللَّهُمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِلَمُ اللْمُلْعِل

تَرَى الظّلِيبِينَ بَرْمَ القَينُمَةِ مُشْفِقِبْنَ خَارِفِينَ القُلْمِينَ بَرْمَ القَينُمَةِ مُشْفِقِبْنَ خَارِفِينَ الدُّنْبَا مِنَ السَّينِانِ أَنِ الدُّنْبَا مِنَ السَّينِانِ أَنْ الدُّعَلَيْمَةِ السَّينِانِ أَنْ الدُّهَا وَاللَّهِ اللَّهِ مُنْ الْفَينُمَةِ الْهَينَ مَا يَوْمَ الْفَينُمَةِ لَا مَسَحَسَالَةَ وَاللَّفِينَ المُنْتُوا وَعَيمِلُوا لَا مُسَلِّوا المُسْتُوا وَعَيمِلُوا السَّينَةِ عَالَى مَنْ دُونَهُمُ لَهُمْ مَا يَشَمَاءُ وَنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَمَاءُ وَنَ اللَّهُ مَا يَسَمَاءُ وَنَ إِللَّهُ اللَّهُ مَا يَسَمَاءُ وَنَ عَلَيْهُمَا لِللَّهُ مَا يَسَمَاءُ وَالفَصْلُ الدَّكِيلِينَ .

অনুবাদ :

Y . ২০, যে ব্যক্তি নিজের আমল দারা প্রকালের ফসল তথা আথেরাতের কল্যাণ ও ছওয়াবের কামনা করে আমি তার জন্যে সেই ফসল দ্বিতা বাড়িয়ে দেই। অর্থাৎ ছওয়াবের দশগুণ ও এর চাইতে অধিক পর্যন্ত বাড়িয়ে দেই। আর যে ব্যক্তি তথু দুনিয়ার জীবনের ফসল কামনা করে, আমি তাকে এর কিছু অংশ অতিরিক ব্যক্তিত তার জন্যে নির্ধারণ করা অংশই দান করি। সে সমস্ত লোকদের জন্যে পরকালে তার কোনো অংশই বাকি থাকবে না।

্প ১ ২০ তাদের মন্ধার কাফেরদের কি আরাহ ছাড়া এমন কিছু

শরিক দেবতা তাদের শয়তানসমূহ আছে, যার অর্থাৎ

শরিকসমূহ এদের কাফেরদের জন্যে এমন ফাসেদ

বিধান-ধর্ম প্রণয়ন করেছে, যার অনুমতি আরাহ

দেননি? যেমন শিরকের বিধান, পুনরুখানের অবীকার

ইত্যাদি। যুদি কিয়ামতের দিনের সিদ্ধান্তব একটি

ঘোষণা না থাকত, অর্থাৎ পূর্বের চূড়ান্ত সিদ্ধান্ত যে,
প্রতিদান কিয়ামতের দিন দেওয়া হবে তাহলে তাদের

ব্যাপারে কয়সালা হয়ে যেত। কাফেরদেরকে

দুনিয়াতে শান্তি দানের মাধ্যমে মুমিন ও তাদের মধ্য

ফয়সালা হয়ে যেত। নিক্র জালেমদের কাফেরদের

জনো কঠিন ঘরণাদায়ক শান্তি রয়েছে।

. YY ২২. আপনি কিয়ামতের দিন <u>জালেমদেরকে দেখতে পাবেন</u>

<u>জীতসন্তুরু দুনিয়াতে তাদের পাপকর্মসমূহের জনো।</u>

যার কারণে ডাদেরকে শান্তি দেওয়া হবে। <u>নিক্র্ম</u>

<u>তাদের কর্মের শান্তি</u> কিয়ামতের দিন <u>তাদের উপর</u>

পৃতিত হবেই। আর যারা ঈমান এনেছে ও সংকাজ করেছে তারা জান্নাতের উদ্যানে অবস্থান করবে।

জান্নাতের উদ্যানসমূহ অন্যের তুপনায় অধিক মনোরম <u>তাদের জন্যে রয়েছে তাই যা তারা চাইবে তাদের</u> পাদনকর্তার নিক্ট। এটাই হক্ষে আল্লাহর

हात प्राहार जा जाता है। है . १४ २७. <u>विगेर राख त्यर</u>े नियामल, <u>आतार जा जाता जात</u> مُخَفُّفًا وَمُثَقَّلًا بِهِ عِبَادَهُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلَحُتِ طَ قُلْ لَا آلَسُالُكُمُ عَلَيْهِ أَيْ عَلَىٰ تَبْلَيْغِ الرَّسَالَةِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَةَ فِي الْقُرْبِي طِ إِسْتِثْنَاءٌ مُنْقَطِعُ أَيْ لَكِنْ أَسْأَلَكُمْ أَنْ تُوَدُّوا قَرَابَتِيْ هِيْ قَرَابَتُ كُمْ ايَضًا فَإِنَّ لَهُ فَمْ، كُلَّ بَطْن مِنْ قُرَيْشِ قَرَابَةٌ وَمَنْ يَنَقْتَرِفْ يَكُتُسِبُ حَسَنَةً طَاعَةً نَزَدُ لَهُ فِسْهَا حُسْنًا ط بِيَضْعِيْفِهَا إِنَّ اللَّهُ غَفُورً لِلذُّنُوبُ شَكُّورٌ لِلْقَلِيلِ فَيُضَاعِفُهُ.

٢٤. أَمْ بَالْ بَقُولُونَ افْتَوَىٰ عَلَى اللَّه كَذِبًا ج خسبَخة الْقُرْأَن إِلَى اللَّيهِ تَعَالَى فَإِنَّ يَّشَا اللُّهُ يَخْتِمُ يَرْبِطُ عَلَى قَلْبِكَ ط بِالصَّبْرِ عَلِي أَذَاهُمْ بِهُذَا الْقُولِ وَغَيْرِهِ وَقَدْ فَعَلَ وَيَسَمُّعُ النَّلَهُ النَّبَاطِلُ النَّذِيُّ قَالُهُ أُوبُحِقُ النَّحَقُّ لِنُعْبِئُهُ بِكُلِّمْتِهِ ط الْمُنَذَّلَةُ عَلَى نَبِيِّهِ أِنَّهُ عَلِيتُم بَذَاتِ الصُّدُور بِمَا فِي الْفَلُوبِ.

٢٥. وَهُو الَّذِي يَعْبَلُ التَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِه منتهم وبتعفوا عَنْ السَّبِّياتِ الْمُعَابِ عَنْهَا وَيَعْلَمُ مَا تَغْعَلُونَ بِالْيَاءِ وَالتَّاءِ .

সেসব বান্দাদেরকে যার সুসংবাদ দেন, যারা ঈমান এনেছে ও সংকাজ করেছে। 🚈 अञ्चल তাশদীদ ও তাশদীদবিহীন উভয়ন্ধপে পঠিত রয়েছে বলুন, আমি তোমাদের নিকট এর অর্থাৎ দাওয়াতে রিসালতের তথা দীন প্রচারের উপর কোনো পারিশ্রমিক চাই না কেবল আত্মীয়তাজনিত সৌহার্দ্য তাই। أَلَمُودُهُ । অর্থাৎ কেবল আমি তোমাদের নিকট চাই যে, তোমরা আমার আত্মীয়তার হক আদায় কর যা তোমাদরেই আত্মীয়তার সৌহার্দ্য। কেননা রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর কুরাইশ বংশের প্রত্যেক গোত্রেই আত্মীয়ভার সম্পর্ক ছিল। যে কেউ হাসানা পুণ্য কাজ করে আমি তার জন্যে তাতে পুণ্য দ্বিত্তণ বাড়িয়ে দেই। অবশ্যই আল্লাহ তা'আলা ক্ষমাশীল, পাপসমূহ গুণগ্রাহী সামান্য নেক আমলের প্রতিও: অতএব তিনি তাতে বাডিয়ে দেন।

২৪. বরং <u>তারা বলে যে, নুঁ</u> অব্যয়টি 🔟 এর অর্থে তিনি মুহামদ 🎫 আল্লাহর বিরুদ্ধে মিথ্যা আরোপ করেছেন, আল্লাহর দিকে করআনের নিসবত করে আল্লাহ তা'আলা চাইলে আপনার অন্তরে মোহর মেরে দিতে পারতেন তাদের এ জাতীয় মিথ্যা অভিযোগের উপর সবর ও ধৈর্য ধারণ ইত্যাদির মাধামে এবং বস্তুত আল্লাহ তাই করেছেন এবং আল্লাহ তা'আলা তাদের মিথ্যাদাবিকে মিটিয়ে দেন এবং তার নবীর উপর নাজিলকত নিজ বাক্য দারা ও ওহীর মাধ্যমে সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করেন। নিশ্যয় তিনি অন্তর্নিহিত বিষয় সম্পর্কে সবিশেষ জ্ঞাত।

২৫. <u>ভিনি তাঁর বান্দাদের তওবা কবুল করেন এবং</u> তওবাকৃত পাপসমূহ মার্জনা করেন এবং তিনি তোমাদের কত বিষয় সম্পর্কেও জানেন ؛ يَغْمُلُونَ -কে ্র ও 😅 উভয়ের সাথে পড়া যাবে।

- ٢٦. وَيَسْمَتْ جِيبُ الَّذِيثُنَ أَمَنْـُوا وَعَمـلُـهَا ٢٦. وَيَسْمَتْ جِيبُ الَّذِيثُنَ أَمَنْـُوا وَعَمـلُها الصُّلِحاتِ يُجِيبُهُمْ إِلَى مَا يَسَأَلُونَ وَيَزِيدُهُمُ مُن فَصَلِهِ م وَالْكُورُونَ لَهُمُ عَذَابُ شَدِيدُ .
- ٢٧. وَلُوْ بِسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَاذِهِ جَمِيْعُهُمْ لَبَغَوا جَمِيعُهُم أَيُّ طَغُوا فِي الْأَرْضِ وَلْكِنْ يُنْنَزَلَ بِالتَّخْفِينِي وَضِيدَهِ مِنَ الْأَرْزَاقِ بِفَدَرٍ مَّا يَشَاءُ طَ فَيَبْسِطُهَا لِبَعْضِ عِبَادِهِ دُونَ بَعْضٍ وَيَنْشَأُ عَنِ الْبَسْطِ الْبَغْي إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيْرٌ بُصِيرً
- ٢٨. وَهُوَ الَّذِي يُنَزَلُ الْغَيثُ الْمَطَرَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا يِئِسُوا مِنْ نُزُولِهِ وَيَنْشُرُ رُحْمَتُهُ م يَرْسُطُ مَطَرُهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ المُحْسِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ الْحَمِيدُ الْمَحْمُودُ عِنْدُهُمْ.
- ٢٩. وَمِنْ أَيْتِهِ خَلْقُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَخَلَقَ مَا بَثُ فَرُقَ وَنَشَرَ فِيهُمَا مِنْ دُأَبُةٍ ط هِي مَا يَدُبُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ النَّاسِ وَغَيْرِهِمْ وَهُوَ عَلَى جَعَعِهِمْ لِلْحَشْرِ إِذَا يَشَاَّهُ قَدِيْرُ فِي الضَّمِيرُ تَعْلِيْبُ الْعَاقِيل عَلٰى غَيْره .

- ঈমান আনে এবং নেক আমল করে, তারা যা চায় তা করুল করেন তিনি তাদের প্রতি নিজ অন্থহ বাডিয়ে দেন এবং কাফেরদের জন্যে রয়েছে কঠোর শান্তি।
- ২৭. যদি আল্লাহ তার সব বান্দাদের রিজিকে প্রাচুর্য দিতেন তাহলে তারা নিঃসন্দেহে পৃথিবীতে বিপর্যয় <u>সৃষ্টি</u> করত ফ্যাসাদ সৃষ্টি করত। <u>কিন্তু তিনি যে</u> পরিমাণ ইচ্ছা সে পরিমাণ নাজিল করেন ৷ كُنْزُلُ ফে'লকে া; অক্ষরে তাশদীদ ও তাশদীদবিহীন উভয়ভাবে পড়া যাবে। অতএব তিনি তার অনেক বান্দাদেরকে অধিক বিজিক দান করেন এবং অনেককে অধিক রিজিক দেন না ৷ আর রিজিকের প্রাচুর্যতা অহংকার সৃষ্টি করে। তিনি নিক্য় তাঁর বান্দাদের থবর রাখেন ও স্বকিছু দেখেন।
- ২৮. ভিনি বৃষ্টি বর্ষণ করেন, মানুষ বৃষ্টি থেকে নিরাশ হয়ে যাওয়ার পর এবং স্বীয় রহমত ছড়িয়ে দেন অর্থাৎ বৃষ্টি ছড়িয়ে দেন। এবং তিনিই হচ্ছেন মুমিনদের অভিভাবক অনুগ্রহকারী প্রশংসিত বান্দাদের নিকট :
- ২৯, তাঁর এক নিদর্শন নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের সৃষ্টি এবং এতদুভয়ের মধ্যে তিনি যেসব ছড়িয়ে দিয়েছেন এদের সৃষ্টি। 🗓 বলা হয় পৃথিবীতে বিচরণকারী প্রাণীকে যেমন, মানুষ ইত্যাদি। তিনি যখন ইচ্ছা, এদের স্বাইকে একত্র করতে সক্ষম । -এর সর্বনাম 🎜 ছারা জ্ঞানসম্পন্ন ও জ্ঞানহীন সকল ধরনের প্রাণী উদ্দেশ্য: কিন্তু জ্ঞানসম্পন্ন অন্যদের উপর প্রাধান্য দিয়ে 🚅 আনা হয়েছে। यদি জ্ঞানহীনদের প্রাধান্য দিত তখন ﴿ ﴿ صِعْهَا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا عَرَامًا

#### তাহকীক ও তারকীব

पनिशा ও पावितारवत छन्। आमनकातीरनंत مُستَانِفَه اللهِ: قَنُولُهُ مَنَ كَانَ يُونِندُ بِعَمَلِهِ حَرَّثُ الأَخِرةِ আমলের মধ্যে পার্থকা করার জন্য নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ যে ব্যক্তি ভধুমাত্র আখিরাতের জন্য আমল করবে, তবে তার আমলে مُعْمَانُا وَهُمَانُا وَالْمُمَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانُونَ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعَانِينُ وَالْمُعَانُونُ وَالْمُعَانُونُ وَالْمُعِلِّينُ وَالْمُعَانُونُ وَالْمُعَانُ وَلِمُعَانُونُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِّينُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعَانُونُ وَالْمُعَالِمُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعَالِقُونُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَلِينِهِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِينِ وَلِينِ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينِ وَالْمُعِلِي وَلِي الْمُعِلِي وَلِينُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِينُ وَالْمُعِلِي وَلِمُعِلِي وَالْمُعِلِيلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَلِمُ অংশ যা তার ভাগো রয়েছে তাকে দেওয়া হবে। তবে এ জাতীয় লোকেরা পরকালে কোনো কিছুই পাবে না।

جَوَابِ شَرَّط राला نَيزِدٌ لَهُ इरहाए जात مُحَلَّا مَرْفُوع या मुक्छाना إلىم شَرَط विन : قَنُولُـهُ مَنْ

مُثُبُّه राला حَرْث अत्रकालत करा आंग्रलरक حَرْث अश नगारकातव नार्थ जानवीर निरस्रहन । बात عَرْث राला عَرْث الشُّوابُ এরপর ﴿ وَمَا الْمُعَلِّمَ وَمُورِيعِينَةُ व्यत्न وَمُعَلِّمُ وَمُعَلِّمُ وَمُواكِعُ وَمُواكِعُ وَمُ र्मन अर्थ राता أَلْسَدُو بِي الْأَرْضُ तत्न निरग़रून । وَمُرْثُ अपकडार्त्व छै९पत्न नाग़रूक وَالْفَاءُ الْبِدُو فِي الْأَرْضُ আমলের প্রতিদানের উপর্ত্ত প্রয়োগ করা হয়।

र उत्राद कातरा मानमृत रहारह مُنْعُبُول بد وها- تَضْعِبُن ( पण : فَنُولُـهُ ٱلْحَسَنَةُ

إنشِقِالًا على شُرِعَ لَكُمْ مِنَ الدَّبِينِ الغ प्रामितः (त़.) أَمْ (त़) वर أَمْ (त्र) ؛ قُولُهُ أَمْ لَهُمْ شُوكَاهُ -এর জন্য হয়েছে । অন্যান্য মুফাসসিরগণ مُسَرَّه ،এবং مُسَرَّه -এর সাথে উহ্য মেনেছেন, यो مُسْرَبُ -এর জন্য হয়েছে । আর ইমাম वड़ . تَغَرِيعُ اللَّهُ خَذَ، प्रात صِلَهُ कि وَرَسِم कि राला إِنْ مُواكِمَةُ اللَّهُمْ شُرَكًا ؛ कुब्रूदी (इ.) أَمُ لَهُمْ شُرَكًا ؛ (क.) कुब्रूदी (इ.) أَمْ لَهُمْ شُركًا ؛ (क.) कुब्रूदी (इ.) وَاللَّهُمْ شُركًا ؛ (क.)

यरर्ष्ट्र कारकवानव लामवादिव مُجَازِقٌ हरग्ररः . فَخَارِيُّ कि إِمْنَاهُ عِنْهُ عَوْدًا कित कि- شَبَاطِينَ : فَوَلُهُ شَرَعُوا मतरतत मिरक शराह । إِسْنَادُ अतरतत मिरक शराह ।

يخَافُونَ مِنْ مَرَا مِنْ كَسُبُوا - अर्था है माण बर्साह त्य, वात्का मूपाण छेदा वत्यात्व । वर्षार- أ يُحُولُهُ أنَّ يُجَارُواً عَلَيْ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ إِنَّهِ : فَعُولُهُ يُجَمِّسُوا اللَّهُ الل व स्थात पूर्वर إنْمَالُ वारव إنْمَالُ इराठ, प्यात छानमीमयुक इरल वारव إبْنَارُ

वार سَسِعٌ अर्थ- वकुष्, मरस्वण, वकुष् कता । مُصَدّر مَنْصُوب الله : فَوَلَّهُ المُمُودّة

-हाराज نَصَرَ दारा : فَعَلَمْ काषीग़ाजा, तिकछाजा ؛ वाराज إستم مُصَدَرُ विकान وَهُدُ بُضُرًى वार وَلُفَى اللّه : فَعُولُـهُ ٱلسَّفُولِيلِي فَدُأَيَةً

أَجُرًا वरन مُسْتَكَنَعُ مِنْهُ वरत ؛ क्तमा إِسْتِينَنَا ، مُنقَطِعٌ . ८ -वरछ पूषि यछ तसाए : قَوْلُهُ إِلَّا الْمَعَوَّدُةَ فِي الْمُقُونِئِي प्रत अर्था९ مُسْتَكُفُنَى مُتُصِلٌ . ٧ لَا أَسَّنُكُمُ أَجَرًا قُطُّ अता खरक रहाने । अर्था९ مُسْتَكَفَنَى وبُد الْأَمْسَتُكُنِي استَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَّا هَٰذَا وَهُوَ أَنْ تَوَدُّواْ أَهُلُ قَرَابَتِي الَّذِينَ هُمْ قَرابَتُكُمْ

ابَعَهُ فِي الْقُرَبِلِ अर्था९ ا बरारह مَالَ बरा مُعَكَلَق मिरल مُجَرُور अव جَارُ विषे : قُولُـهُ فِي الْـقَربلي

এই اَضَرَبَ विश्व बाव राला فَكُنَّ يَغُرِّقُ لِعِبَالِمِ كَسُبًا -का रग्न اَلْكُسْبُ पर्जार اَلْفُرْفُ وَلَكُمْ قَرْمِينَ وَأَحَقُّ مِن الْجَالِيسِ وَاطْمَاعَنِينَ فَإِذَا قَدْ الْبَسْتُمَ ذَٰلِكَ فَاحْتَظُوا حَقُ الفُرْئِي وَصِلُوا ، عَا العَرَاضِ عَالَمَا عَنِينَ فَإِذَا قَدْ الْبَسْتُمَ ذَٰلِكَ فَاحْتَظُوا حَقُّ الفُرْئِي وَصِلُوا ، عَلَيْهِ وَالْعَاعِدِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَاجِينِ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَالِمِينَ وَالْعَلَامِينَ وَالْعَلَ عقار بعض ولا مُعْمَى ولا مُوْدُونُونَي अर्थार কোমরা আমার সম্মুদায়। যারা আমার দাওয়াতে সাড়া দিয়েছে এবং আমার আনুগতা এহণ করেছে র খেকে তোমরা অধিক হকদার। এখন বখন তোমরা তা অস্থীকার করে দিয়েছ অন্তত পক্ষে আমার আত্মীয়তার খেয়াল এবং আমার সাথে আন্দ্রীয়তাসুলত আচরণ কর এবং আমাকে কট দিয়ো না : -(লুগাডুল কুরআন)

تَاكِينُد آتَا بِــَيْن ,द्वानानित (व.) يُجِيبُ अंदा करत देनिक करतदान (य : هُـُولُـهُ يُــ -अत कर्मा अधितिक दरहरक् : स्वमन- क्रिकेटी या क्रिकेट आर्थ स्टाइस्स (

## প্রাসঙ্গিক আপোচনা

ার্নিট্রিটি নির্দ্দির করিব কাছে আমার রাজ্যানের সবার কাছে আমার রাজ্যানের সবার কাছে আমার রাজ্যানের এই যে, তোমানের সবার কাছে আমার রাজ্যানের এই যে, তোমানের সবার কাছে আমার রাজ্যানের এই যে, তোমারা আমার রাজ্যানের কিছু নেই। কিছু আমার একটি মানবিক ও পারিবারিক হকও রয়েছে, যা তোমরা অধীকার করেতে পার না। তোমানের অধিকাংশ পোলে আমার আখীয়তা রয়েছে। আখীয়তার অধিকার ও আখীয়-বাৎসল্যের প্রয়েজন তো তোমারা অধীকার কর না। অতএব, আমি তোমানের শিক্ষা, প্রচার ও কর্ম সংশোধনের যে দায়িত্ পালন করি, এর কোনো পারিপ্রমিক তোমানের কাছে চাই না। তবে এডটুকু চাই যে, তোমরা আখীয়তার অধিকারের প্রতি লক্ষ্য রাখ। যানা না মানা তোমানের ইক্ষা। কিছু শক্রতা প্রদর্শনে তো কমশক্ষে আখীয়তার সম্পর্ক প্রতিবন্ধক হওয়া উচিত।

নলা বাহুল্য, আত্মীয়তার অধিকারের প্রতি লক্ষ্য রাখা স্বয়ং তাদেরই কর্তব্য ছিল। একে কোনো শিক্ষা ও প্রচারকার্যের পারিশ্রমিক বলে অভিহিত করা যায় না। আয়াতে একে রূপক অর্থে পারিশ্রমিক বলা হয়েছে। অর্থাৎ আমি তোমাদের কাছে এটাই চাই। এটা প্রকৃতপক্ষে কোনো পারিশ্রমিক নয়। তোমরা একে পারিশ্রমিক মনে করলে ভুল হবে। এ বাক্যের নজির দুনিয়ার প্রত্যেক ভাষাতেই বিদ্যমান রয়েছে। কবি মুতানাববী বলেন-

وَلاَ عَيْبَ فِينِهِمْ غَيْرَ أَنَّ سُيُوفَهُمْ \* بِهِنَّ فُكُولًا مِنْ قَرَاعِ الْكَتَائِبِ

অর্থাৎ কোনো এক গোত্রের বীরত্ প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, তাদের মধ্যে এছাড়া কোনো দোষ নেই যে, অহরহ যুদ্ধ ও যারামারির কারণে তাদের তরবারিতে দাঁত সৃষ্টি হয়ে গেছে। বলাবাহ্লা, বীরের জন্য এটা কোনো দোষ নয়; বরং নৈপুণ্য। জনৈক উর্দু কবি বলেন مجهمين ايك عيب برامے كه وفادار موں ميس محمد من ايك عيب برامے كه وفادار موں ميس কবি তার বিশ্বস্ততার তণকে দোষক্রপে ব্যক্ত করে নিজের নির্দোষ্তাকে বড় করে দেখিয়েছেন।

সারকথা এই যে, আত্মীয়বাৎসল্য বাস্তবে পারিশ্রমিক নয়। কাজেই আমি এছাড়া তোমাদের কাছে আর কিছুই চাই না।

বুধারী ও মুসলিমে আলোচ্য আয়াতের এ তাফসীরই হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত রয়েছে। যুগে যুগে প্রগাঘরগণ নিজ্ঞ নিজ্ঞ সম্প্রদায়কে পরিষ্কার ভাষায় বলে দিয়েছেন, আমি ভোমাদের মঙ্গলার্থে থে প্রচেষ্টা চালিয়ে যাক্ষি, তার কোনো বিনিময় তোমাদের কাছে চাই না। আমার প্রাপ্য আল্লাহ তা আলাই দেবেন। অতএব রাস্পুল্লাহ 🎞 সকলের সেরা পয়গাঘর হয়ে স্বজাতির কাছে কেমন করে বিনিময় চাইবেন।

ইমাম শাবী (র.) বলেন, আমি এ আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে জিজ্ঞাসিত হয়ে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কাছে পত্র জিবলে তিনি জবাবে লিখে পাঠালেন- الله وَقَدْ الله وَقَدْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

হথরত ইবনে আববাস (রা.) থেকেই আরো বর্ণিত আছে যে, এ আয়াতটি নাজিল হলে কেউ কেউ রাস্নুল্লাহ 

ভিজ্ঞেস করন, আপনার আখীয় কারা। তিনি বললেন, আলী, ফাতেমা ও তাদের সন্তানসন্ততি। এ রেওয়ায়েতের সনন কৃষ
দূর্বল। তাই আল্লামা সুস্তী ও হাফেজ ইবনে হাজার (র.) প্রমুখ একে অগ্রাহ্য বলেছেন। এছাড়া এই রেওয়ায়েতের অর্থ এই
যে, আমি আমার কাজের বিনিমমে তোমাদের কাছে এডটুকু চাই যে, তোমরা আমার সন্তানসন্ততির প্রতি লক্ষ্য রাখ। এটা
পয়গায়রগণ বিশেষত সেরা ও শ্রেষ্ঠ পয়গায়রের উপযুক্ত কথা হতে পারে না। সুতরাং সঠিক তাফসীর তাই, যা উপরে উল্লেখ
করা হয়েছে। রাফেমী সম্প্রদায় এ রেওয়ায়েত কেবল পছন্দই করেনি, এর উপর বিরাট বিরাট আশার দুর্গও রচনা করেছে, ছ্বা
সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন।

নবী পরিবারের সন্মান ও মহর্মাত : উপরে এতটুকুই বলা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াতে রাসূলুল্লাহ — নিজের কাজের বিনিময়ে জাতির কাছে স্বীয় সন্তানদের প্রতি মহর্মাত প্রদর্শনের আবেদন করেননি। এর অর্থ এই নয় যে, রাসূল পরিবারের মাহাত্ম্য ও মহর্মাত কোনো গুরুত্ব্যুর অধিকারী নয়। যে কোনো হতভাগা পথভ্রষ্ট ব্যক্তিই এরূপ ধারণা করতে পারে। সভা এই যে, রাসূলুল্লাহ — এর সন্মান ও মহর্মাত সবিজিত্বর চাইতে বেশি হওয়া আমাদের ঈমানের অঙ্গ ও ভিত্তি। অভঃপর রাসূলুল্লাহ — এর সাথে যার যত নিকটবতী সম্পর্ক আছে, তার সন্মান ও মহর্মাত এবং সে অনুপাতে জরুরি হওয়া অপরিহার্য। প্রবস্থাত সন্তান সর্বাধিক নিকটবতী আত্মীয়। তাই তাদের মহর্মাত নিভিতরপে ঈমানের অঙ্গ। কিন্তু এর অর্থ এই নয় যে, বিবিগণও অন্যান্য সাহাবায়ে কেরামকে সম্পূর্ণরূপে ভূলে যেতে হবে, অথচ তাদেরও রাসূলুল্লাহ — এর নেকট্য ও আত্মীয়তার বিভিন্নরপে সম্পূর্ণ রয়েছে।

> بَا رَاكِبًا فِنْ بِالسُّمُحُسُبِ مِنْ مِنْسَ \* وَاحْفَقِ بِسَاكِنِ نَخِفِهَا وَالنَّاهِضِ سَحًّا إِذَا فَاضَ الْحَجِينُجُ إِلَى مِنْسَ \* فَهَضَّا كُمْ لَسَطَمَ الشُّرَاتُ الفَاتِيشُ إِنْ كَانَ رِفْضًا حَبُّ الْاُمُحَسِّدِ \* فَلَهَضُهِ الثَّفَلُونِ إِثْنَ رَافِيضَ

অর্থাৎ হে আশ্বারোহী, তুমি মুহাস্পাব উপত্যকার অদ্রে দাঁড়িয়ে যাও। প্রত্যুব্ধে যথন হাজীদের স্রোত ক্যেরাত নদীর উত্তাল তরঙ্গের ন্যায় মীনার দিকে রওয়ানা হবে, তখন সেখানকার প্রত্যেক বাসিন্দা ও পথচারীকে ডেকে তুমি ঘোষণা কর - যদি কেবল মুহান্দা 🚌 -এর বংশধররের প্রতি মহন্দত রাখলেই মানুষ রাক্ষেমী হয়ে যায়, তবে বিশ্বজণতের সমস্ত জিন ও মানব সাক্ষী পাকুক আমিও রাক্ষেমী।

আলোচা আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে আলাহ তা'আলা রাস্বুল্লাই আলোচা আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে আলাহ তা'আলা রাস্বুল্লাই 

-এর নবৃষত, বিসাপত ও কুরআনকে ডান্ড আখ্যাদানকারী এবং আল্লাহর বিকক্ষে অপপ্রচার আখ্যাদানকারীদেরকে একটি
সাধারণ নীতি বর্ণনা করে জ্বাব দিয়েছেন। নীতিটি এই যে, পরণাধরের মু'জিয়া ও জাদুকরের জাদু –এ দুই এর মধ্যে
কোনোটিই আল্লাহর ইচ্ছা বাতিরেকে কিছু করতে পারে না। আল্লাহ তা'আলাই বীয় অনুম্বহে পরণাধরণপের নবৃষত সম্বমাণ
করার উদ্দেশ্যে তাদেরকে মু'জিয়া দান করেন। এতে পরণাধরের কোনো এখতিয়ার থাকে না।

এমনিজাবে আল্লাহ তা আলা জাদুকরদের জাদুকেও পরীক্ষার ভিত্তিতে চালু হতে দেন। কিন্তু জাদু ও মু'জিমার মধ্যে এবং জাদুকর ও পদ্মগাঘরের মধ্যে পার্থকা করার জন্য তিনি এই নীতি নির্ধারণ করেছেন যে, যে ব্যক্তি মিছ্যামিছি নবুয়ত দানি করে, তার হাতে কোনো জাদুও সঞ্চল হতে দেন না, নবুয়ত দাবি করার পূর্ব পর্যন্তই তার জাদু কার্যকর হয়ে থাকে।

পক্ষান্তরে আল্লাহ যাকে নবুয়ও দান করেন, ওাঁকে মু'জিয়াও দেন এবং সমুজ্জুল করেন। এভাবে স্বাভাবিক গতিতেই তাঁর নবুয়ত সপ্রমাণ করে দেন। এছাড়া স্বীয় কালামের আয়াতের সত্যায়নও নাজিল করেন।

কুরআন পাকও এক মুজেযা। সারা বিশ্বের জিন ও মানব এর এক আয়াতের নমুনাও রচনা করতে অকম। তাদের এই অক্ষমতা নবী করীম : এন বুশ্লেই সপ্রমাণ হয়ে গেছে এবং আজ পর্যন্ত সপ্রমাণ আছে। এমন বুশ্লেই মুজিয়া উপরিউক্ত নীতি অনুযায়ী কোনো মিথ্যা নবীর পক্ষ থেকে প্রকাশ পেতে পারে না। অতএব রাসূলুল্লাহ : এচ এই ও রিসালত সম্পর্কিত দাবি সম্পূর্ণ সতা ও বিতন্ধ। যারা একে ভ্রান্ত ও অপপ্রচার বলে, তারা নিজেরাই বিভারিও অপপ্রচারে লিও।

দ্বিতীয় আয়াতে কাম্পেরদেরকে উপদেশ দেওয়া হয়েছে যে, এখনও কৃফর থেকে বিরত হও এবং তওবা কর। আল্লাহ তা আলা পরম দয়ালু। তিনি তওবাকারীদের তওবা করুল করেন এবং তাদের পাপ মার্জনা করেন।

ভঙৰার স্বন্ধশ: ভঙৰার শাদ্দিক অর্থ ফিরে আসা। শরিয়তের পরিভাষায় কোনো গুলাহ থেকে ফিরে আসাকে ভঙৰা বলা হয়। ভঙৰা বিশ্বদ্ধ ও ধর্তবা হওয়ার জন্য তিনটি শর্ভ রয়েছে- ১, বর্তমানে যে গুলাহে নিপ্ত রয়েছে, তা অবিলয়ে বর্জন করতে হবে। ২, অতীতের গুলাহের জন্য অনুভপ্ত হতে হবে। ৩, ভবিষ্যতে সে গুলাহ না করার দৃঢ় সংকল্প গ্রহণ করতে হবে এবং কোনো ফরজ কাজ ছেড়ে থাকলে তা আদায় অথবা কাজা করতে হবে। গুলাহ যদি বালার বৈষ্ক্রিক হক সম্পর্কিত হয়, ভবে শর্ত এই যে, প্রাপক জীবিত থাকলে তাকে সে ধনসম্পদ ফেরত দেবে অথবা মাফ করিয়ে নেবে। প্রাপক জীবিত না থাকলে তার ওয়ারিশনেরকে ফেরত দেবে। কোনো ওয়ারিশ না থাকলে তার ওয়ারিশনেরক ফেরত দেবে। কোনো ওয়ারিশ না থাকলে বায়তুল মালে জমা দেবে। যদি বায়তুলমালও না থাকে অথবা তার ব্যবস্থাপনা সঠিক না হয় তবে প্রাপকের পক্ষ থেকে সদকা দেবে। বৈষ্ক্রিক নয়, এমন কোনো হক হলে যেমন কাউকে অনাায়ভাবে জ্বালাতন করনে, গালি দিলে অথবা কারো গিবত করলে যেভাবেই সম্বন্ধপর হয় তাকে সমুষ্ট করে ক্ষমা নিত য়বে সকল ওওবার জনাই আল্লাহর ওয়াস্তে গুলাহ বর্জন করতে হবে, শারীরিক দুর্বলতা ও অক্ষমতার কারণে গুলাহ বর্জন করলে তওবা হবে না। যাবতীয় গুলাহ থেকে তওবা করাই শরিয়তের কাম্য। কিছু কোনো বিশেষ গুনাহ থেকে তওবা করনেও আহলে সুন্নতের মত্য-বৃদ্ধতির মত্য-বৃদ্ধায়ী সে গুলাহ মাফ হবে, কিছু অন্যান্য গুলাহ বর্জল থাকবে।

া কুলি বুলি আলোচা আয়াতসমূহে । বিগির সম্পর্ক ও শানে-নুযুদ্ধ : আলোচা আয়াতসমূহে আরাহ তা আলা তাওহীন সম্প্রমাণ করার জন্য তার অসাধারণ প্রজার উল্লেখ করেছেন, যার মাধ্যমে তিনি বিশ্বজগতকে এক মজবুত ও অটল বাবস্থাপনার সূত্রে প্রথিত করে রেখেছেন। উদ্দেশ্য এই যে, বিশ্বজগতের এই অটল বাবস্থাপনা এ বিষয়ের দলিল যে, একজন প্রজাময়, সর্বজ্ঞ সন্তা একে পরিচালনা করেছেন।

পৃথিবীতে জারিক্ত একটি অর্থনৈতিক ব্যবস্থাপনার দিকে ইঙ্গিত করে আল্লাহ তা আলা এ বিষয়বস্তুর সূচনা করেছেন। পূর্ববতী আয়াতসমূহের সাথে এ বিষয়টির সম্পর্ক এই যে, পূর্বের আয়াতসমূহের বিবৃত হয়েছিল, আল্লাহ তা আলা মুমিনদের ইবাদত ও দোয়া কর্বন করেন। এতে প্রশ্ন দেখা দিতে পারত যে, মুসলমানরা অনেক সময় পার্থিব উদ্দেশ্য হাসিলের জন্য দোয়া করে, কিন্তু তাদের সে উদ্দেশ্য হাসিল হয় না। এরপ ঘটনা বিরল নয়; বরং প্রায়েই সংঘটিত হতে দেখা যায়। এ সম্পেহের জবাব উদ্লিখিত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে দেওয়া হয়েছে। এর সারমর্ম এই যে, মানুষের প্রত্যেকটি বাসনা পূর্ব হত্যা মাঝে মাঝে বয়ং মানুষের রাজিগত ও সমষ্টিগত উপযোগিতার পরিপন্থি হয়ে থাকে। কাজেই কোনো সময় কোনো মানুষের দোয়া বাহাত কবুল না হঙ্গে এক পশ্চতি বিশ্বজ্ঞগতের এমন কিছু বার্থ নিহিত থাকে, যা সর্বজ্ঞ ও প্রজ্ঞাময় দ্রষ্টা ব্যতীত আন কেই জানে না। দুনিয়ার প্রত্যেক মানুষকেই সব রকম বিজ্ঞিক ও নিয়ামত দান করা হঙ্গে দুনিয়ার প্রজ্ঞাভিত্তিক বাবস্থাপনা অচল হয়ে যেতে বাধা। –ভাকসীরে কারীর।

কোনে কোনো বেওয়ায়েত থেকে এই বকবোর সমর্থন পাওয়া যায়। বেওয়ায়েতে আছে যে, আলোচ্য আয়াত সেসব মুসলমান সম্পর্কে অবতীর্থ হয় যারা কাফেরদের ঐশ্বর্যের প্রাচ্ছর্য দেখে নিজেরাও সেরপ প্রাচ্ছর্যের অধিকারী ২ওয়ার বাসনা প্রকাশ করত । ইমাম বগভীর বেওয়ায়েতে সাহাবী থাববার ইবনে আরত (রা.) বলেন, আমার যখন বনু-কুরায়য়া, বনু-নুয়ায়ের ও বন্ কায়নুকার অগাধে ধনসম্পদ দেখলাম্ তখন আমাদের মনেও ধনাঢ় ২ওয়ার বাসনা মাথচাড়া দিয়ে উঠল। এবই পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আরাত অবতীর্থ হং । হয়রত ওমর ইবনে হ্রায়স (রা.) বলেন, সুফফায় অবস্থানকারীদের মধ্যে কেউ কেউ রাস্কুল্লহে 

া এব পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতটি অবতীর্থ হয়। -[তাফসীরে রহুল মাআনী]

দুনিয়াতে ঐশ্বর্যের প্রাচুর্য বিপর্যয়ের কারণ : আয়াতে বলা হয়েছে যে, দুনিয়ার সব মানুষকে সবরকম রিজিক ও নিয়ামত প্রচুর পরিমাণে দেওয়া হলে তাদের পারস্পরিক হানাহানি সীমা ছাড়িয়ে যেত। কারণ ধনসম্পদের প্রাচুর্যের কারণে কেউ কারো মুখাপেক্ষী থাকত না এবং কেউ কারো কাছে নতি স্বীকার করত না। অপরদিকে ধনাঢ্যতার এক বৈশিষ্ট্য এই যে, ধন ঘতই বাড়ে, লোভ-লালসাও ততই বৃদ্ধি পেতে থাকে। ফলে এর অপরিহার্য পরিণতি দাঁড়াত এই যে, একে অপরের সম্পত্তি করায়ন্ত করার জন্য জোরজবরদন্তির প্রয়োগ ব্যাপক হয়ে যেত। মারামারি, কাটাকাটি ও অন্যান্য কুকর্ম সীমা ছাড়িয়ে যেত। তাই আল্লাহ তা আলা সব মানুষকে সব রকম নিয়ামত না দিয়ে এভাবে বন্টন করেছেন যে, কাউকে ধনসম্পদ বেশি দিয়েছেন, কাউকে স্বাস্থ্য ও শক্তি অধিক পরিমাণে যুগিয়েছেন, কাউকে রূপ ও সৌন্দর্যে পরিপূর্ণ করে দিয়েছেন এবং কাউকে জ্ঞান ও প্রক্তা অপরের তুলনায় বেশি সরবরাহ করেছেন i ফলে প্রত্যেকেই কোনো না কোনো বিষয়ে অপরের মুখাপেক্ষী এবং এই পারম্পরিক মুখাপেন্দিতার উপরই সভাতার ভীত প্রতিষ্ঠিত রয়েছে। ﴿ يَشَا لُو يَشَارُ لُو يَشَارُ لُو يَشَارُ مُ الْم আন্তাহ তার নিয়ামতসমূহ বিশেষ পরিমাণে মানুষকে দান করেছেন। এরপর إِنْهُ بِمِبِسُادٍ وَمِنْهُ مِرْسِيرًا وَمُعَالَّ হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা সম্যক জানেন কার জন্য কোন নিয়ামত উপযুক্ত এবং কোন নিয়ামত ক্ষতিকর। তাই তিনি প্রত্যেককে তার উপযোগী নিয়ামত দান করেছেন। তিনি যদি কারো কাছ থেকে কোনো নিয়ামত ছিনিয়ে নেন, তবে সমগ্র বিশ্বের উপযোগিতার ভিন্তিতেই ছিনিয়ে নেন। এটা মোটেই জরুরি নয় যে, আমরা প্রত্যেক ব্যক্তির উপযোগিতা বৃষ্ততে সক্ষম হবো। <del>কার</del>ণ এখানে প্রত্যেকেই তার জ্ঞানের এক সীমিত পরিধির মধ্যে চিন্তাভাবনা করে। আর আল্লাহ তা'আলার সামনে রয়েছে সমগ্র বিশ্বরূপতের অন্তরীন উপযোগিতার ক্ষেত্র। কাজেই তাঁর সমস্ত রহস্য অবগত হওয়া মানুষের পক্ষে সম্ভবপর নয়। এর একটি ইন্দ্রিয়হান্ত দুষ্টান্ত এই যে, একজন ন্যায়পরায়ণ রাষ্টপ্রধান মাঝে মাঝে ব্যক্তিবিশেষের স্বার্থের পরিপস্থি নির্দেশও জারি করেন। ফলে তারা বিপদাপদের সম্মুখীন হয়ে পড়ে। বিপদে পতিত ব্যক্তি যেহেতৃ নিজ স্বার্থের সীমিত গণ্ডিতে থেকে চিন্তা করে, তাই রাষ্ট্রপ্রধানের এই পদক্ষেপ তার দৃষ্টিতে অযৌক্তিক ও অসমীচীন প্রতিপন্ন হওয়া অসম্ভব নয়। কিন্তু যার দৃষ্টি গোটা দেশ ও জাতির প্রতি নিবদ্ধ এবং যে মনে করে যে, ব্যক্তিবিশেষের স্বার্থের প্রতি লক্ষ্য রেখে গোটা দেশের স্বার্থকে জনা লি দেওয়া যায় না, সে এই পদক্ষেপকে মন্দ বলতে পারে না। অতএব যে সন্তা সমগ্র বিশ্বজগৎ পরিচালনা করছেন, তাঁর প্রজ্ঞা ও রহস্য মানুষ কিরুপে পুরোপুরি বুঝতে সক্ষম হবে? এই দৃষ্টিকোণে চিন্তা করলে কোনো ব্যক্তিকে বিপদাপদে পতিত দেখে মনে যেসব কুধারণা ও জল্পনা-কল্পনা সৃষ্টি হয়, সেগুলো আপনা-আপনিই উবে যেতে পারে :

এ আয়াত থেকে আরো জানা যায় যে, বিশ্বের সব মানুষই সমান ধনসপদের অধিকারী হোক এটা সম্ভবপর নর, কামাও নর এবং বিশ্ব ব্যবস্থাপনার সৃষ্টিগত উপযোগিতাও এর পক্ষে নয়। সূরা যুধককের وَعَنْ مُنْكُنُ الْمُرْكُنُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللل

ভারাত ও পুনিরার পার্থক): এখানে খটকা দেখা দিতে পারে যে, জান্নাতে তো সমস্ত মানুষকেই সর্বপ্রকার নিয়ামত প্রচুর পরিমাণে সরবরাহ করা হবে। সেবানে তাতে বিপর্যয় সৃষ্টি হবে না কেন? জবাব এই যে, দুনিয়াতে বিপর্যয়ের কারণ ধনসম্পদের প্রাচুর্যসহ লোভ-লালসার প্রেরণা, যা ধনাঢাতার সাথে সাথে সাথারণত বৃদ্ধিই পেতে থাকে। এর বিপরীতে ভারাতে তো নিরামতসমূহের ব্যাপক বৃষ্টি বর্ষিত হবে, কিছু লোভ-লালসা ও অবাধ্যতার প্রেরণা নিচিহ্ন করে দেওয়া হবে। ফলে কোনোরেপ বিপর্যয় দেবা দেবে না। –[তাফসীরে বয়ানুল কুরআন]

দুনিয়াতে ধনসম্পদের প্রাচুর্যের মাধ্যমে লোভ-লালসার প্রেরণা নিশ্চিক করে দেওয়া হলো না কেনং এখন এ আপতি ইথাপন করা নিশ্চিতই অর্থহীন। কেননা দুনিয়া সৃষ্টির উদ্দেশ্যই ভালো ও মন্দের সমন্ত্রিভ একটি বিশ্ব রচনা করা। এটা ব্যত্তীত ভগৎ সৃষ্টির মূল রহস্য মানুষকে পরীক্ষা করা কিছুতেই সম্ববপর নয়। সুতরাং দুনিয়াতে মানুষের এসব প্রেরণা নিশ্চিক করে দেওয়া হলে দুনিয়া সৃষ্টির আসল লক্ষাই অর্জিভ হতো না। পক্ষাভবে জানুতে কেবল কল্যাণই কল্যাণ থাক্যে মন্দের কোনো অন্তিত্ই থাক্যে না। তাই সেখানে এসব প্রেরণা খতম করে দেওয়া হবে।

ভূপৃষ্ঠে পানির তীব্র প্রয়োজন দেখা দিলে বৃষ্টি বর্ষণ করাই আল্লাহর সাধারণ নিরাম। কিলু এখানে 'নিরাদ হওয়ার পর' বলে ইলিত করা হয়েছে যে, মাঝে দাবা দিলে বৃষ্টি বর্ষণ করাই আল্লাহর সাধারণ নিরাম। কিলু এখানে 'নিরাদ হওয়ার পর' বলে ইলিত করা হয়েছে যে, মাঝে মাঝে আল্লাহ তা'আলা সাধারণ নিয়মের বিপরীতে বৃষ্টি বর্ষণে বিলম্বও করেন। ফলে মানুষ নিরাল ও হতাশায়েছ হতে থাকে। এতে পরীক্ষা ছড়ো এ বিষয়ে ইণিয়ার করাও উদ্দেশ্য থাকে যে, বৃষ্টি ও অনাবৃষ্টি সবই আল্লাহ তা'আলার নিয়ভাগীম। তিনি যখন ইক্ষা মানুষের পাপাচারের কারণে বৃষ্টি বন্ধ করে দেন, যাতে মানুষ তার রহমতের প্রতি মনোনিবেশ করে তার সামনে কাকুতিমিনতি প্রকাশ করে। নতুবা বৃষ্টির জন্য এমন ধরার্ঝাধা সময় নির্ধারিত থাকলে যার চ্ল পরিমাণ বাতিক্রম হয় না, তবে মানুষ একে বাহিকে কারণের অনুগামী মনে করে আল্লাহর কুদরতের প্রতি বিমুখ হয়ে পড়ত। ঝখানে 'নিরাশ' বলে নিজেনের তদবির থেকে নিরাশ হওয়া বুঝানো হয়েছে। নতুবা আল্লাহর রহমত থেকে নেরাশ্য কৃষ্ণর।

অভিধানে নিজ ক্ষমতা বলে চলাফেরা ও নড়াচড়া করতে সক্ষম প্রত্যেক বস্তুকে এটি কৰা ক্ষম প্রত্যেক বস্তুকে এটি কৰা জীবজন্ত অর্থেক হৈছে ক্ষমতা করে। আয়াতে বলা হয়েছে যে, আহ্রাহ তা'আলা আকাশ ও পৃথিবীতে অনেক চলমান বস্তু সৃষ্টি করেছেন। পৃথিবীতে চলমান সৃষ্টবন্তু সম্পর্কে সবাই অবগত। আকাশে চলমান সৃষ্টবন্তুর অর্থ ফেরেশতাও হতে পারে এবং এমন জীবজন্তুও হতে পারে, যা এখনো মানুষের কাছে আবিষ্কৃত হয়নি।

উদ্দেশ্য এই যে, যদিও বিশ্ব-ব্যবস্থার উপযোগিতাবশত আল্লাহ তা'আলা সব মানুষকে ধনাঢ্যতা দান করেননি; কিছু বিশ্বজ্ঞগতের ব্যাপক উপকারী বন্ধু দ্বারা সব মানুষকেই উপকৃত করেছেন। বৃষ্টি, মেঘ, ভূপৃষ্ঠ, আকাশ এবং এগুলোর যাবতীয় সৃষ্টবন্ধু মানুষের উপকারার্থে সৃজিত হয়েছে। এগুলো সবই আল্লাহর তাওহীদ ব্যক্ত করে। এরপর কারো কোনো কট হলে তা তার কৃতকর্মের ফলেই হয়। সৃতরাং কটে পতিত হয়ে আল্লাহ তা'আলাকে ভর্ৎসনা করার পরিবর্তে তার উচিত নিজের দোষক্রেটি দেখা।

مُّصِيْبَة بَلِيَّةِ وَتُذَّةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمُّ أَى كَسَبِينَمْ مِنَ الذُّنُوْبِ وَعُبَرَ بِالْأَبِ لِآنَّ أَكُثُرَ الْأَفَعَالِ تُزاولُ بِهَا وَيُعَفُّوا عَنْ كَثِيْر مِنْهَا فَلَا يُجَازِي عَلَيْهِ وَهُوَ تَعَالُي أَكْرُمُ مِنْ أَنْ يُثْنَى الْجُزَاءَ فِي الأخرة واماً غير المنتبين فما يصيبهم فِي الدُّنْيا لِرَفْع دُرَجَاتِهِمْ فِي الْأَخْرةِ. . وَمَا آنَتُمْ بِا مُشْرِكِيْنَ بِمُعْجِزِيْنَ اللَّهُ . وَمَا آنَتُمْ بِا مُشْرِكِيْنَ بِمُعْجِزِيْنَ اللَّه هَرِيًّا فِي الْأَرْضِ مِ فَتَفُوتُونَهُ وَمَا لَكُمُ مِّسَنْ دُونِ السَّلِواكَ عَسَرِهِ مِسنْ وَّلِيَ وَلَا

٣٢. وَمِنْ ايْسُتِيهِ الْسَجَسُوارِ السُّسُفُ بِن فِسِي الْبَحْرِكَالْأَعْلَام كَالْجِبَالِ فِي الْعَظِّم.

نَصِيرٌ بِدَفَعُ عَذَابَهُ عَنَكُمٌ .

ত তত, তিনি ইচ্ছা করলে বাভাসকে থামিয়ে দিতে পারেন رُواكِد ثُوَابِتَ لاَ تَجْرِي عَلْى ظَهْرِه ط إِنَّ في ذَٰلِكَ لَأَيْتِ لَكُلُ صَبَّارِ شَكُوْدِ هُوَ الْسُوْمِنَ يَصْبِرُ فِي الشُّدُةِ وَيَشْكُرُ فِي الرُّخَاءِ.

يُغْرِقُهُنَّ بِعَصْفِ الرِّيْحِ بِالْعَلِيهِنَّ بِمَا كَسَبُوا أَيْ اَهْلُهُنَّ مِنَ الذُّنُوْبِ وَيَعُفُ عَنْ كَثِيثُر لا مِنْهَا فَلاَ يُغَيِّرِقُ اهْلَهُ. অন্বাদ :

৩০. হে ঈমানদারগণ! তোমাদের উপর যেসব বিপদ-আপদ আপতিত হয়, এখানে ঈমানদারগণকে সম্বোধন কর্ হয়েছে তা তোমাদের কর্মেরই ফল। অর্থাৎ তোমাদের হাতের উপার্জন পাপের কারণেঃ উক্ত আয়াতে পাপসমূহকে হাতের উপার্জন বলা হয়েছে, কেননা অধিকাংশ পাপসমূহ হাত দারা সংঘটিত হয়। এবং তিনি তোমাদের অনেক গুনাহ ক্ষমা করে দেন । অর্থাৎ এর উপর শান্তি দেওয়া হয় না। আল্লাহ তা'আলা বড়ই মেহেরবান, তিনি পরকালে কোনো অপকর্মের শাস্তি পুনরায় দেওয়া থেকে পবিত্র। আর নিরাপরাধ ঈমানদার দুনিয়াতে যেসব বিপদ-আপদের সম্খীন হয়, তা পরকালে মর্যাদা বৃদ্ধির জন্যে হয়।

আল্লাহকে অক্ষম করতে পার না যাতে ভোমরা তাঁব পাকড়াও থেকে রক্ষা পাবে। আল্লাহ ব্যতীত তোমাদের कात्ना कार्यनिवारी तरे, সारायाकाती तरे। यिनि তোমাদের থেকে তা দূর করে দিবেন।

৩২. আল্লাহ তা'আলার কুদরতের নিদর্শনসমূহের মধ্যে সমূদ্রের মধ্যে বাতাসের বেগে বেয়ে চলা পাহাডসম জাহাজসমূহ পাহাড়ের ন্যায় বৃহৎ জাহাজ।

<u>ফলে এসব</u> জলযানসমূহ সমুদ্রের বুকে নিশ্চল হয়ে পড়ে থাকবে ৷ ফলে এসব সমুদ্রে চলবে না নিকয় এতে প্রত্যেক ধৈর্যশীল ও কৃতজ্ঞদের জন্যে নিদর্শন রয়েছে। অর্থাৎ ঈমানদারগণের জন্যে যারা কটের সময় ধৈর্যধারণ করে সুখের সময় কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে।

কারণে সেগুলোকে ধ্বংসও করে দিতে পারেন। এর আতফ غيث -এর উপর অর্থাৎ তিনি সে র্জাহাজগুলোকে তাদের যাত্রীসহ বাতাসের তীব্রগতি দারা ভূবিয়ে দিতে পারেন। এবং তিনি অনেক <u>পাপীদেরকে ক্ষমাও করে দিতে পারেন। ফলে তিনি</u>

- وَيَنْعَلَمُ بِالرُّفْعِ مُسْتَىانِكُ وَبِالنَّصْدِ مَعْطُونًا عَلَى تَعْلِبُ لِ مُقَدِّدِ أَيُّ يُغْرِقُهُمْ لِيَنْتَهَمَ مِنْهُمْ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَادُلُونَ فِي الْتِنَا طِ مَا لَهُمْ مَنِ مُّحِينِصٍ مَهَربٍ مِنَ الْعَنْذَابِ وَجُمْلُةُ النَّفْي سُدَّت مَسَدَّ مَفَعُمُولَيْ يَعْلَمُ أُو النَّفْيُ مُعَلَّقٌ عَنِ الْعَمَلِ .
- ত। ७५ ७७. व अयाननात ७ अयूननियनन वहुक लागात्तव و अयूननियनन वहुक लागात्तव وَغَيْرِهِمْ مِنْ شَنْ مُنْ مِنْ اثَاثِ الدُّنْبَا فَكُمَّنَّا كُم النَّحَيلُورَ الدُّننيَّاج يَعَكُمُنَّعُ بِهِ فِينَهَا ثُمُّ يَنُولُ وَمَنَا عِنْنَدَ اللَّهِ مِنَ الثُّوابِ خَبْرُ وَّابُقِي لِلَّذِينَ أَمَنُوا وَعَلَى رَبُهُمْ بِتُوكُّلُونَ .
- ٣٧. وَيُعْطَفُ عَلَيْهِ وَالَّذِيْنَ يَجَعَنِبُونَ كَبِّيرَ الْإِثْمَ وَالْفَوَاحِشَ مُوْجِبَاتِ الْحُدُودِ مِنْ عَطَفِ الْبِعَنْضِ عَلَى الْكُلُ وَإِذَا صَا غَضِبُوهُمْ يَغَفِرُونَ ج يَتَجَاوُرُونَ .
- তে তে তে والكَوْيْنُ اسْتَجَابُوا لِكَيِّهِمُ اجَابُوهُ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الكَوْهُ إِلَى مَا دَعَاهُمْ إِلَيْهِ مِنَ التَّوْجِيْدِ وَالْعِبَادَةِ وَاقَامُوا الصَّلُوةَ صِ أَدَامُوهَا وَامْرُهُمْ الَّذِي يَبِدُو لَهُمْ شُورِي بِينَهُمْ بِشَاوِرُهُ رفيدِ وَلَا يَعْجِلُونَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ اعْطَيْنَاهُمُ ينْفِقُونَ فِي طاعَةِ اللَّهِ وَمَن ذكر صِنْف.

- তি ৩৫. যারা আমার কুদরতের নিদর্শনসমূহের ব্যাপারে বিতর্ক করে, তারা যেন জানে যে, তাদের শান্তি থেকে مَا لَهُمْ مُنَ مُحِبُص إ अनायत्मत कात्म जायुगा तुर না-বোধক বাক্যটি پَعْلَمُ ফে'লের দুই মাফউলের স্থলাভিষিক্ত অথবা عَلَيْ টি عَلَيْ -কে আমল থেকে রহিত করে দিয়েছে। عَمَلَ পেশবিশিষ্ট অবস্তায় স্বতন্ত্র বাক্য ও নস্ববিশিষ্ট অবস্থায় উহ্য ফে'লের উপর يُغْرِثُهُمْ لِيَنْتَقِمَ مِنْهُمْ وَيُعْلَمُ عَالَهُمْ اللَّهِ
  - দনিয়ার ধনসম্পদ থেকে যা কিছ দেওয়া হয়েছে তা এ দুনিয়ার কতিপয় অস্থায়ী ভোগের সাম্প্রী মাত্র : এটার দারা তোমরা দনিয়াতে কিছদিন ভোগ করবে অতঃপর তা ধ্বংস হয়ে যাবে। আর আল্রাহর কাছে যা রয়েছে পুণ্য থেকে তা উৎকৃষ্ট ও স্থায়ী তাদের জন্যে, যারা বিশ্বাস স্থাপন করে ও তাদের পালনকর্তার উপর ভরসা করে।
  - . ﴿ الَّذِينَ الْمُنْوَا वाकाि পूर्वत الَّذِينَ يَجْعَنِبُونَ . ७٩ الَّذِينَ يَجْعَنِبُونَ উপর আতফ যারা বড় গুনাহ ও অশ্লীল গুনাহ যেসব পাপ দণ্ড ওয়াজিব করে থেকে বেঁচে থাকে এবং যখন তারা রাগান্বিত হয় তখন ক্ষমা করে দে<u>য়</u>। عَطْفُ উপর উপর كَبَأَنِرُ الْإِثْمَ আতফ وَالْفَرَاحِثَرُ البعش عكى الْكُلَ
    - অর্থাৎ তাদের প্রতি দাওয়াতকৃত তাওহীদ ও ইবাদতের আদেশ কবুল করে এবং নামাজ কায়েম করে, সর্বদা নামাজ আদায় করে: পারস্পরিক পরামর্শক্রমে কাজ করে, অর্থাৎ যখন তাদের সম্মুখে কোনো কাজ উপস্থিত হয়, তখন তারা পরামর্শ করে ও দ্রুত করে না। এবং তারা খরচ করে আমি তাদেরকে যে রিজিক দিয়েছি তা থেকে আল্লাহর আনুগত্যে। এখানে উল্লিখিত গুণাবলি মুমিনদের একটি দলের।

- ٣٩ ٥٥. وَالَّذِينَ إِذًا اصَابَهُمُ الْكُفُّ الطُّلَّمُ هُمْ হয় জলুমের শিকার হয়। মুমিনদের আরেক দল হলো তারা প্রতিশোধ গ্রহণ করে তাদের উপর কত অত্যাচারের সমপরিমাণ যারা ভাদের প্রতি অত্যাচার করেছে, তাদের থেকে: যেমন আল্লাহ তা'আলা आगठ आग्राटक रतनन ( وعُلُهُ مُعَلِّمُ السَّمَةِ عَنْ السَّمَةِ السَّمَةِ عَنْ السَّمَةِ السَّمِ السَّمَةِ السَّمِيّةِ السَّمَةِ السَّمِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمِيّةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمِيّةِ السَّمَةِ السَّمِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمِيّةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ السَّمَةِ الْمَاسُمِيْمَ السَّمَةِ السَّمَاءِ السَّمَةِ السَّمَاءِ السَّمَةِ
  - ৪০ আর মন্দের প্রতিফল তার অনুরূপ মন্দই। এখানে দ্বিতীয়টি অর্থাৎ প্রতিশোধকে 🚅 💆 তথা মন্দ্র বলা হয়েছে, কেননা প্রকাশ্যে এটাও প্রথমটির ন্যায় । এটা ঐ জাতীয় প্রতিশোধের মধ্যে স্পষ্ট, যেখানে কিসাস নেওয়া হয় : আর অনেকে বলেছেন দুষ্টান্তস্বরূপ্ যদি কেউ তোমাকে বলে, নি ভারি তথা আল্লাহ তোমাকে অপদস্থ করুন, তখন তুমিও তার জ্বাবে বলবে, اَغَوْالُوا আর্থাৎ আল্লাহ তোমাকেও অপদস্ত করুন। কিন্তু যে ক্ষমা করে দেয় তার প্রতি জুলুমকারীকে এবং আপস করে অর্থাৎ তার প্রতি জ্বমকারীদের সাথে ভালোবাসা ও মহকাতের সাথে আপস করে ক্ষমা করে দেয় তার পুরস্কার আল্লাহর কাছে রয়েছে। অর্থাৎ নিঃসন্দেহে আল্লাহ তাকে প্রতিদান দেবেন। নিশ্চয় তিনি অত্যাচারীদের পছন্দ করেন না । অর্থাৎ তিনি সর্বপ্রথম জুলুমকারীদের পছন্দ করেন না এবং তাদের উপর আল্লাহর শাস্তি পভিত হরে।
  - নিক্তর যে অত্যাচারিত হওয়ার পর অর্থাৎ জ্ঞালিয় ভার উপর জুলুম করার সমপরিমাণ প্রতিশোধ গ্রহণ করে তাদের উপর কোনো অভিযোগ ধরপাকড নেই।
  - ৪২. অভিযোগ তাদের বিরুদ্ধে, যারা মানুষের উপর জুলুম করে এবং পৃথিবীর বুকে অন্যায়ভাবে বিদ্রোহের আচরণ করে বেড়ায় : তাদের জন্যে রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি :
- এবং ক্ষমা করে দেয়, নিক্য় এটা ক্ষমা ও ধৈর্য হচ্ছে সাহসিকতার কাজসমূহের মধ্যে অন্যতম অর্থাৎ সাহসিকতার কাজ অর্থাৎ শরিয়তসম্মত

- يَنْتُصُونَ صِنْفُ أَيُّ بِنَتَقَمُونَ مِمَّنَّ ظَلَمَهُمْ بِمِثْلِ ظُلْمِهِ كُمَا قَالَ تَعَالَى: وَحَوَّا أَوْ سَنَعُةِ سَيِّنَةً مَثْلُهَا و سُمَيْت الثَّانِيُّةُ سَيَنَةً لِمُشَابَهَتِهَا لِلْأُولِي فِي الصُّورة وَهٰذَا ظَاهِرٌ فِيسَمَا يُقَنَصُ فِيهِ مِنَ الْجَرَاحَاتِ قَالَ بِعَضُهُمْ وَاذَا قَالُ لَهُ ۚ اخزاك الله فيُجيبُهُ أخزاك اللُّهُ فَعَنَّ عَافَ عَنْ ظَالِمِهِ وَأَصْلَعَ الْوُدُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ بِالْعَفْوِ عَنْهُ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ ط أَيْ أَنَّ اللَّهُ يَاجِرُهُ لَا مُحَالَةً إِنَّهُ لَا يُحَدُّ الظُّلِعِينُ آي الْبَادِيْبِنَ بِالظَّلْمِ فَيُرَتُّبُ عَلَيْهِمْ عِقَابُهُ .
- ٤١. وَلَدَىنِ انْسَصَرَ بَعَدَ ظُلْمِهِ أَيْ ظُلْم الظَّالِمِ إِيَّاهُ فَأُولَٰئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِّنْ سَبِيْلِ مُواخَذَةً .
- ٤٢. إنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذَتِ؟ بَ لنُّاسُ ويبغون بعسكون في الأرض بِغَيْرِ الْحُقَّ د بالسَعَاصِي أُولْنِكَ لَهُ عَذَاكُ البِيمُ مُؤلمُ .
- إِنَّ ذَٰلِكَ الصُّبُرُ وَالسَّجَاوُزُ لَمِنْ عَنْم الأمور أي مسعروماتِها بسسعني الْعَطَلُوبَاتِ شَرْعًا .

#### তাহকীক ও তারকীব

কেননা পৃথিবীতে কাফেরনের উপর যে বিপদাপদ পতিত ২য় তা بِعَضِ عُمَاتِ بُعْضِ عُمَاتِي এর ভিন্তিতে হয়ে পাতে: পতিপূৰ্ব শান্তি পরকালে হবে। আর পৃথিবীতে মুমিনগণের উপর যেই বিপদীপদ নিপতিত হয় এটা হয়তো ভনাহের প্রফল্ডার হয়ে থাকে, অথবা মর্যাদা বন্ধির কারণ হয়ে থাকে।

। उत्पाद بَكَانُ करतादा بَكَانُ वत प्रत्य مَن مُصَيِّبَةِ वत प्रत्य : فَوَلُمُ وَمَنَ اصَابِكُمْ مَنَ مُصِيْبَة حَرَّابِ اللَّهِ مَنَ اصَابِكُمُ का प्रत्य مَن عَلَيْهِ مَن مَا का प्रत्य وَفَ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ فَهِمَا كَسَنَبُتُ اللَّهِ وَكُمْ شَرَط رُجُزًا. वाजीख तरप्रहा । ये সুরতে মুবতাদা খবরের তারকীবই উত্তম । এ সুরতে أَشْرَتُ أَبْدِيْكُمُّ বলে ১৯৯৯ বেক উহা মানা ১১৯১

فِعُل 🗈 काता करत देशिक काताहन کَسَبْتُمُ वाता करत है وَيَمِمَا كَسَبْتُمُ أَيْدِيْكُمُ : قُولُهُ أَى كَسَبْتُمْ مُرَنَ الدُّنُ -এর সম্পাদনকারী اَتُ হয়ে থাকে কিন্তু যেহেতু بِعَىٰ এর সম্পাদনের ক্ষেত্রে অধিক অংশ এবং দখল হাতের হয়ে থাকে এজন্য نِمْل -এর নিসবত রূপকভাবে হাতের দিকেই করা হয়ে থাকে ।

দু প্রকার– ১. সেই গুনাহ যার শান্তি পৃথিবীতেই আপদ-বিপদের মাধ্যমে দিয়ে দেওয়া হয়। ২. সেই গুনাহ যাকে ক্ষমা করে দেওয়া হয়। এরপর এ ব্যাপারে পৃথিবীতে কিংবা পরকালে কোনোরপ ধরপাকড় করা হয় না যে গুনাহ ক্ষমা করে দেওয়া হয় তার সংখ্যা, যাকে ধরপাকড় করা হয় তার চেয়ে অনেক বেশি। আল্লাহ তা'আলা যেহেডু اَكُرُمُ الْأَكْرُمِينَ أَنْكُرُ مِينَ শান্তি পৃথিবীতে দিয়ে দেওয়া হয়েছে তার শান্তি পুনরায় আর দেবেন না এবং যেগুলো ক্ষমা করে দেওয়া হয়েছে তারও শান্তি পুনরায় প্রদান করা হবে না। হযরত আলী (রা.) বলেন, পবিত্র কুরআনের এ আয়াত খুবই আশাব্যঞ্জক।

رَيْعَفُوْ अतु प्राप्त : فَوَلَتُهُ के وَ تَعَالَى अतु प्राप्त : فَوَلَتُهُ هُوَ تَعَالَى أَكُرُمُ वत जाएव मिनिस्य स्विसा। - فَيِسَا كُسُبَتْ أَيْدِيكُمْ करत مُغَدَّمُ व्यत जेंदर्

خَاشِيَةُ वर्षमान بَا مُشْرِكُونَ राजा صَحِيْع अथठ بِعَامِيّة वर्षमान नुत्रशाल بَا مُشْرِكِيْنَ بَا এর সুরতে : مَرَفُوعُ بِالْوَارِ হয়ে থাকে। কাজেই مَنْنِي এর উপর مَرْفُوعُ بِالْوَارِ এর কুসধায় রয়েছে। কেননা মুনাদাটা হওয়া উচিত।

فَارُيْنَ مِنْ عَنَابِهِ عِلَاهِ عِلَيْهِ عَلَاهِ عَلَوْلُهُ مُعَجِزِيْنَ । स्विर्ध - عَارِيدٌ अनिष्ट بَوَارِ । कि. के व्यापन ( के कि कार ) بَاءُ हरिज़रत أَرْسُمُ الْحَظَرِ : فَوَلُهُ ٱللَّجُوارِ

র্অর্থ- প্রবাহিত নৌকা, চলমান নৌকা। এकि সংশয় ও তার জবাব : वाशिकভাবে বুঝা याग्न (य, السُّغُنِ طَالَ عَلَيْ عَالَى الْجَوَارِ এवि गर्भग्न ও তার জবাব : مَوْصُوْف عَلَيْ عَالَى الْجَوَارِ عَلَيْ الْجَوَارِ عَلَيْ الْجَوَارِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلْ السُّمُو السُّمُو ( उर्यमनि आक्षामा मरकी (त.) السُّمُو ( उर्यमनि आक्षामा मरकी (त.) السُّمُو السُّمُو क्लू थवात السُّمُنِ भाधमुक्रिक छैदा कदा कारांक नय । रकतना مُوصُون - क रत प्रमय भर्यत छेदा कदा कारांक नय, रचकन कात्ना صِغْتَ عَامُ वा श्राध مَاشِ दिष नम्र । उकाबरावे مُرَرَّتُ بِمَاشٍ अर्थन مُعَتْ अरुम्एकत प्रार्थ مَاشِ वा श्राध مَعْتُ - كَانِيَكُ अवा এवा أَ अवा वना वाट পারেँ। অবচ مُرَرُثُ بِكَانِبٍ अव مُرَرُثُ بِمُهُمُنيسٍ तय। जर خَاصَ आर कि مُومُون সিফাত; কিন্তু তাদের مُوْصُوْب উহা রর্মেছে। কেননা এটা سِفَات خَاصَّة এব জন্তর্ভুক্ত। এব বিপরীত হলো ঠিকুনি এটা - व्यत मार्र्स خَاصٌ नद्र । कार्लरे - ٱلسُّفُنُ नद्र । कार्लरे خَاصٌ अत्र मार्र्स ना रेखग्ना উচिত ا

এ সংশ্যের জবান এই যে, مُوَمُونُ উহা করা সে সময় হয় যথন مُوَمُونُ এব উপর ক্রিন্টা প্রাধান্য না পার। আর যথন مُوَمُونُ প্রাধান্য না পার। আর যথন المَّابُثُ গালিব হয়ে যায়, তখন مُومُونُ কে উহ্যকরণ বৈধ হয়ে যায়। (यभন- أَبُرُنُ বলা হয়। কিন্তু এখন একটি নির্দিষ্ট বতুর নাম হয়ে গেছে, যা উজ্জ্বল পদার্থ। কাজেই এখন তার مُرُمُونُ করা হয়। কিন্তু এখন একটি নির্দিষ্ট বতুর নাম হয়ে গেছে, যা উজ্জ্বল পদার্থ। কাজেই এখন তার مُرْمُونُ করা জায়েন্ড হবে . এমনিভাবে أَبُرُنُ वর অর্থ হলো প্রশক্ত এবং والا برنا)

কিন্তু এখন তাতে سَرْصُوْل কৰ এখন তাতে السَّمَان এখন। পাওয়ায় নিৰ্দিষ্ট একটি উপত্যকার অথে হয়ে গেছে। কাজেই এর سَرْصُوْل কে উহ্য করা জায়েড রয়েছে। এমনিতাবে سَنْمَ এর কথ হলো পরিজারক্ত । এটা سَنْمَ किन्তु এর উপর উপন শুলানা লাভ করেছে। এর এক করেছে। এর কর্তুক করেছে। এর কর্তুক করেছে। এর কর্তুক করেছে কর سَرْصُوْل করে । অথহ এখন তার কর্তুক ভার করে এখন তার কর্তুক ভার করে এখন তার ভার নাম আরুর পভারে بالنَّمِرُ । এর বছরচন ক্ষোত হয়েছে। এর অর্থ হলো প্রবাহিত, চলন্ত। কিন্তু এখন তার উপর আখানা লাভ করেছে। যার কারণে নৌকাকে এক ক্রেছিন । করেছে এর অর্থ হলো প্রবাহিত, চলন্ত। কিন্তু এখন তার উপর আখানা শুলাক সিমার (র.) سَرْصُوْل করেছে লগেল। কাজেই এর অর্থকান্ট করেছেন।

बर्थ जा राय عَوْلُهُ يَعْلَلُنَا مِصَارَعُ वर्ष وَيَتَ عَانِبُ لاقَ مُصَارِعُ राठ طَلُّ الَّهُ : فَوَلُهُ يَعْلَلُنَا يَحْسِوْنَ शरार عَنْدُ वाता करत देखिक करताहन राय, बशान के मुख्लाकान بَصَرَةُ वाता करत देखिक करताहन राय, बशान طَلُ हो मुख्लाकान بَعْلُلُنَا ، ब्या अर्थ रायाह । बनायाय के ब्या क्ष्य क्ष्य क्ष्य हाना निर्मा काल देखात अरवान मिख्या। रायमन عُلُ व्यव अर्थ हाना ताट कारना काल देखात अरवान मुख्या।

ভারে করে ইন্সিড করে দিয়েছেন যে, যিনি উল্লিখিত দুটি নিফাতের বিদ্ধ তর্ন দিয়েছেন যে, যিনি উল্লিখিত দুটি নিফাতের বিহক তির্নি পরিপূর্ণ মুমিন, মনে হয় যেন ঈমানের দুটি অংশ রয়েছে। একটি হলো, شَكْر আর অপরটি يُكُر সবরের অর্থ হলে ওনাহের উপর সবর করা। আর يُنكُر এর অর্থ হলে। ওয়াজিবসমূহকে আদায় করা।

অর্থে হয়েছে অর্থাৎ যদি তিনি চান তবে নৌকাগুলোকে তার আরোহীসহ তুবিরে ধংংস করে দির্ভে পারের : قُولُـةُ بِـاهُلِـهِنْ দির্ভে পারের :

مَجَزُوم याप्तात त्यतक وَاحِدْ مُذَكَّرْ غَانِبُ व्यव के مُضَارِعُ पाप्तात त्यतक عَفَرُ اللهَ : فَوَلُمُ وَيَعفُ عَن كَثَيْرِ مُنْهَا وَ مَجَزُومٌ अप्तात के وَيَعَفُ عَن كَثَيْرِ مُنْهَا وَهَمَا وَهُمَا عَلَيْهِ وَمُنْهَا وَهَمَا وَهُمَا اللّهُ وَمُنْهُمُا وَمُعْمَلُومُ وَهُمَا وَهُمَا وَهُمَا وَهُمَا وَمُنْفَعُهُمُ اللّهُ وَمُنْهُمُ اللّهُ وَمُعْمَلُهُمُ وَمُعْمَلُهُمُ وَمُنْفَعُهُمُ

অর্থাৎ اَلْسُنُوْ । অর্থাৎ اَلْسُنُوُ अर्थाৎ কভিপয় নৌকাকে ভূবিয়ে দেন না, বা কভিপয় নৌকা আরোহীদের ক্লু-ক্রুটিক ক্ষমা করে দেন।

रिं بِنْ هَاهَ مُبِنَدُا مُوخُرُ वरला مِن شَعِيتِمِ बात خَبَرُ مُقَدَّمُ वरला مَا لَهُمْ : فَلُولُهُ مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيتِمِي عَمَاهُمُهُمْ عَالَمُهُمْ عَرِيْنَ مُعِيتِمِي عَلَيْهِ عَبْرُ مُقَدَّمُ वरला مُبَنَدُا مُوخُدُ عَالَمُهُمْ مِن

এব বেশিটোর অন্তর্গুড়। كَمْلِيْن । قَاوِلُهُ مُعَلَّقُ عَنْ الْمُعَمِلِ এক বেশিটোর অন্তর্গুড়। كَمْلِيْن । السَّعَمَل عَمْل المُعَمَل क्वाद्य राज । كَمْلِيْن عَمْل المَعْمَل الله عَمْل عَمْل الله عَمْل الله عَمْل عَمْل عَمْل عَمْل الله عَمْل عَمْل الله عَمْل عَمْل عَمْل عَمْل الله عَمْل عَمْل عَمْل عَمْل عَمْل الله عَمْل الله عَمْل عُمْل عَمْل عَمْ

مُغَثَرُ वात करता مُدَارَت كُذُمُ विकीय माक्छल أُونَينَتُمُ बात شَرَطِيَّة वात مَا व्यात : قَلُولُهُ فِمَا أُونِينَتُمُ वतारह أَ وُنبِنتُم - वत عُناطَت .. عُناطَت الله वत माराह أُونبِنتُم ا

। বা অম্পষ্টতা রয়েছে وَإِنْهَامُ वा अम्पष्टेज राग्नह इस्स्रह مِنا اللَّهُ : فَتُولُنُهُ مِنْ شُتَى

राला छेरा मूवरामात वनत المُحَيَّامُ अप्तरह । आत مُحَامُ हो के के के विकास अपार्थ : فَوَلُمُ هُمَتَاعُ الْحَيَاةِ الكُنْيَا

हाँ को पाउजून प्रलाह मिल मुवजान दरहरह । यात عَنَدُ اللَّهِ عَنَدُ اللَّهِ خَلِقٌ وَمَا عِنْدُ اللَّهِ خَلِقٌ ع عَمَدُ عَنَدُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهِ عَنْدُ الل

হরফে জারের অধীনে أَلَيْنِنَ أَمُنُوا । বন উপর । বাক্টি وَالَّذِيْنَ يَجَنَّتُوْبُوْنَ السَخ

घाता वित्नव وَمُراحِشَ अपात فَرَاحِشَ अपात عَبَانِ वाता प्रविश्वात वर्ष अनार उत्तान, आत 

। बोठा चांता अकिं त्रश्यात नितनन कता राहाह : قَوْلُهُ مِنْ عَطَفِ النَّبَعُضِ عَلَى الْحَلِّ

नंश्यम : প্রত্যেক বড় গুনাহকেই তে كَيَاتِنُ तत, यात মধ্য مُرَاحِنَى उ उ उ उ उ उ و مُرَاحِنَى अरथा كَيَاتِكُ عَلَيْهِ وَالْمَاعِينَ وَالْمِنْ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمِنْ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِقَ وَالْمَاعِينَ وَلَامِينَا وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمِنْ وَالْمَاعِقِينَ وَالْمِنْ وَالْمَاعِينَ وَالْمِنْ وَلِينَا وَالْمَاعِلَيْكُونَا وَالْمِنْ وَالْمَاعِلَى وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمَاعِلِينَا وَالْمَاعِلَى وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِينَ وَالْمِنْ وَلِيلِيلِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِلْمِلِيلِي وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ و প্রয়োজন ছিল?

निवमन : এটা مُعَلَّى الْخَاصَ عَلَى الْعَامَ عَلَى الْخَاصَ عَلَى الْعَامَ عَلَى الْعَامَ निवमन : এটা مُعَلَّمُ الْخَاصَ عَلَى الْعَامَ निवमन : এটা مُعَلِّمُ الْعَامَ عَلَى الْعَامَ الْعَامَ निवमन

। अप्रता कवा रखाए कवा रखाए عكن الصُلَوَات وَالصَّلُورَ الْوَسُطَى - तना रखा। त्यमन وَ عَطَفُ بَكُضِ عكن الكُلُ جون بخشم من آيند ايشان अपित के जिलिक कुगतिप्रख वना रखा : قَولُمُ وَلِوَّا مَا عَضْبُ وَهُمْ يَخْفِرُونَ مُنْصُرُب अर्था९ येथेन जिनि त्रार्शाक्षिक रन ज्यन जिनि क्रमा करत रनन । [3] हो من مَسْرَنْد रायरह । यो عُطُرُن व्यत छेनत مُعَطُرُن व्यत छेनत مُعَطُرُن वरला जिंदिक वर के वर اللَّذِينَ राजा مُع ط -এর ত্রিছে। উহা ইবারত হর্লো وَالْذِينَ يَجْتُنِبُونَ وَالْذِينَ جَمُنَهُ وَعَلِيْهُ وَالْمُونِينَ مِ আবশ্যক হবে :

। अना अविषे जादकीव अजादव करू भारत (य, 🏅 में में مُنْ بَيَغَيْرُونَ इस्सरह : अ मृतरु نَاكِبُد क्रांत गर्ज स्रव অবুল বাকা (ব.) বলেন, 🚵 মুবভাদা আর 💥 তার খবর। এরপর বাক্য হয়ে জবাবে শর্ত হয়েছে। কিন্তু এটা ক্রিক্ত مَعَرُورَ कियु إِذَا جَاءَ زَيْدُ فَعَمَرُو بِمُنْطِلِقُ -अब कवाव दश जरव أَمَا وَقَا جَاءَ زَيْدُ فَعَمَرُو بِمُنْطِلِقُ -क्या पनि اللهِ عَمْرُو يَعْطِلقُ -व्यव कवाव وَاللَّهِ عَمْرُوا لِمُعَالِقُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع [ حَمَاً ]- वना कारार्क नग्न : ﴿ مُمَا ا

এর আতফ পূর্বের। মাওস্লের উপর হয়েছে। মুফাসসির (র.) أَمُولُمُ وَالَّذِيْنَ اسْتَجَابُواً অফসীর اَجَابُوا ছারা করে ইঙ্গিত করেছেন যে, اِسْتَجَابُوا إِسْتَجَابُوا এর মধ্যে وَمِنْ هُا عُوْدُ هُ هُ الْجَابُوا নিকট নিয়ামতসমূহ সে সকল লোকদের জন্য, যারা আল্লাহর হুকুমের উপর লাব্বাইক বলে থাকেন।

स्ला كَيْنَهُمُ वरला छात थवत شُورُي स्ताकारव ইयाकी হয়ে सूवठाना أَمْرُهُمَ अवात : قَوْلُهُ أَمْرُهُمْ شُورُي بَيْنَهُمْ

। করা ভাষনে অর্থ পরামর্শ করা بُشَرَى এবং بُشَرَى वारव المُعَاصَلَة ।বাবে شَارَرَتُهُ اللهِ : فَعُولُمُ شُورًى

(فَتَكُ الْقَدِيرِ : شُوكَانِي، لُغَاثُ الْقُرَأَنِ) بِغَبْرِ ,ग्राता करत हैकि करतरहर्न (प بِعَمْلُونَ क्षाता करत हैकि करतरहर्न (प بِعَبْرِ (३.) प्रमानित ( وَيَبْغُونَ بِعُمْلُونَ विनाणि بِغَيْرِ الْحَقِّ अ इस्स थात्क छात्र शस्त بِغَيْرِ الْحَقِّ विनाणि . تُأْسِيْسِ اللَّ الْحَقّ वड़ खना - تاسيس ألَا يغنبر النحق ठाकिन হरत । आत यिन بَيغُونَ क - يَعْفُونَ क विन हरत । अत यिन والمؤرث इरठ । आत تَاكِيْد हि تَاكِيْد रख उत्तर शतक ।

হতে নির্গত यা রখসতের বিপরীত। অর্থাৎ সবর ও ক্ষমা করা মোন্তাহাব। তবে সমতার ভিত্তিতে প্রতিশোধ নেওয়াও **জায়েজ** ।

रेज, राज्यीक सामास्त्रीय (ध्या च्छ) ८३ (४)

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হামন থাকে বিণিত আছে, এ আয়াত অবতীর্ণ হলে বাস্পুলাহ : ত্রা বলনেন, সে মন্তার কসম, যার নিয়ন্ত্রপে আমার প্রণ , যে বাজির গায়ে কোনো কারে আঁচড় লাগে, অথবা কোনো দারা ধড়ফড় করে, অথবা পা পিছলে যায়, তা সবই তার ওনাহের কারণে হয়ে থাকে। আলাহ তা আলা প্রত্যেক ওনাহের শান্তি দেন না, সেগুলোর সংখ্যাই বেশি। হমরত আশরাফুল মাশায়েখ বলেন, দৈহিক পীড়া ও কট যেমন ওনাহের কারণে হয়, তেমনি আত্মিক ব্যাধিও কোনো ওনাহের ফলক্রতিতে হয়ে থাকে। এক ওনাহ হয়ে গেলে তা অন্য ওনাহে লিঙ হওয়ার কারণে হয়ে যায়। হাফেজ ইবনে কাইট্যাম (র.) দাওয়ায়ে শন্টী গ্রন্থে লিখেন, ওনাহের এক নগদ শান্তি এই যে, এর পরেই মানুষ অন্য ওনাহে লিঙ হয়ে যায়। এমনিজাবে সংকর্মের এক নগদ প্রতিদান এই যে, এক সংকর্ম অন্য সংকর্মের দিকে আকর্ষণ করে।

বায়যাতী প্রমুখ বলেন, এ আয়াত বিশেষতাবে তাদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য, যাদের দ্বারা গুলাহ সংঘটিত হতে পারে। প্রগান্ধরগণ নিষ্পাপ হয়ে থাকেন। অপ্রাপ্তবয়ন্ধ বালক-বালিকা ও উন্মাদ ব্যক্তি দ্বারা কোনো গুলাহ হতে পারে না। তারা যদি কোনো কট ও বিপদে পড়ে, তবে তারা এ আয়াতের অন্তর্ভুক্ত নয়। তাদের কটের অন্যান্য কারণ ও রহস্য থাকতে পারে। যেমন মর্যাদা উন্নীত করা ইত্যাদি। প্রকৃতপক্ষে এসব রহস্যও মানুষ পূর্ণরূপে জানতে পারে না।

কোনো কোনো রেওরায়েত দারা প্রমাণিত রয়েছে যে, যেসব গুনাহের শান্তি দুনিয়াতে হয়ে যায়, মুমিন ব্যক্তি সেগুলো থেকে পরকানে অব্যাহতি লাভ করবে। হাকেম ও বগড়ী (র.) হযরত আলী (রা.) -এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর উকি উদ্ধৃত করেছেন। -[তাফসীরে মাযহারী]

আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে, দুনিয়ার নিয়ামতসমূহ অসপূর্ণ ও ধ্বংসশীল এবং পরকালের নিয়ামতসমূহ পরিপূর্ণ ও চিরন্তন। পরকালের নিয়ামতসমূহ অর্জনের সর্বপ্রধান শর্ত সমান। ঈমান ব্যতিরেকে সেখানে এসব নিয়ামত কেউ লাভ করতে পারবে না। কিন্তু ঈমানের সাথে যদি সংকর্ম ও পুরোপুরি সম্পাদন করা হয়, তবে পরকালের নিয়ামত তকতেই অর্জিত হয়ে যাবে। নতুবা তনাহ ও ক্রটির শান্তি তোগ করার পর অর্জিত হবে। তাই আলোচ্য আয়াতসমূহে সর্বপ্রথম শর্তা তিন্দিত হয়েছে। এরপর বিশেষ বিশেষ কর্মের উল্লেখ করা হয়েছে। এতলো ব্যতীত আইন অনুযায়ী পরকালের নিয়ামতসমূহ তকতেই পাওয়া যাবে না; বরং তনাহের শান্তি ভোগ করার পর পাওয়া যাবে। "আইন অনুযায়ী" বলার কারণ এই যে, আল্লাহ তা আলা ইচ্ছা করলে সমন্ত তনাহ মাফ করে তকতেই পরকালের নিয়ামতসমূহ মহাপাপীকেও দিতে পারেন। তিনি কোনো আইনের অধীন নন। এখন এখানে তকত্ব সহকারে উল্লিখিত কর্ম ও তথাবিদি লক্ষ্য করুল—

প্রথম ৩ব- غَلَى رَبُهُمْ يَتَوَكُّلُونَ – অর্থাৎ সর্বকাজে ও সর্বাবস্থায় পালনকর্তার উপর ভরসা রাখে। তিনি ব্যতীত অপরকে সত্যিকার কার্যনির্বাহী মনে করে না।

विकीय थन- النَّرْيِنَ يَجْتَرْبُونَ كَبُالُو الْفُرَاوِمُ अर्थार याता कवीता छनार হতে মহাপাপ वित्मवरु अञ्चील कार्यकलाल त्यांक तरेक थात्क ।

কৰীরা তলাহসমূহের মধ্যে সমস্ত তলাহই অন্তর্ভুক্ত। তবে অপ্লীল তলাহকে আলাদা করে বর্ণনা করার তাৎপর্য এই যে, অপ্লীল তলাহ সাধারণ কৰীরা তলাহ অপেক্ষা তীব্রতর ও সংক্রামক ব্যাধির ন্যায়.হয়ে থাকে। এর দ্বারা অন্যরাও প্রভাবিত হয়। নির্দদ্ধ কাজকর্ম বুঝানের জন্য فَرَامِينُ শব্দ ব্যবহৃত হয়। যেমন ব্যভিচার ও তার ভূমিকাসমূহ। এছাড়া যেসব কুকর্ম ধৃষ্টতা সহকারে প্রকাশে। করা হয় সেতলোকে فَرَامِينُ তথা অপ্লীল বলা হয়। কেনলা এতলোর কু-প্রভাবও যথেষ্ট তীব্র এবং গোটা মানবসমাজকে কলুবিত করে:

জ্জীয় গুণ ্টান্ট্রিক নুর্বিত্র কিন্তু অর্থাৎ ভারা রাগান্তিত হয়েও ক্ষমা করে। এটা সক্রিত্রতার উত্তয় নমুনা। কেননা কারো ভালোবাসা অববা কারো প্রতি র্ক্রোধ যবন প্রবল আকার ধারণ করে, তখন সৃস্থ, বিবেকবান ও বৃদ্ধিয়ান মানুষকেও জন্ধ ইম. তাকসিঞ্জ জ্ঞালনকার (এম খুও) ৫১ (খ)

ও বধিও করে দেয়। সে বৈধ-অবৈধ, সক্তা-মিথা। ও আপন কর্মের পরিবাতি সম্পর্কে চিন্তাভাবনা করের গোণ্যতাও হারিয়ে ফেলে। কারো প্রতি ক্রোধ হলে সে সাধামতো ঝাল মেটানোর চেষ্টা করে। আল্লাহে তা'আলা মুমিন ও সংকর্মীদের এ গুণ বর্ণনা করেছেন যে, তারা ক্রোধের সময় কেবল বৈধ-অবৈধের সীমায় অবস্থান করেই ক্ষান্ত হয় না; বরং অধিকার পাকা সত্ত্বেও ক্ষমা প্রদর্শন করে।

চতুর্ধ ৩৭- أَنَّامُوا الصَّلَوَ وَهَ الْمَاكِمُ الصَّلَوَ المَّلَوَ الصَّلَوَ المَّلَوَ المَّلَّ المَّلَوَ المَّلِيَّ المَّلِيَّ المَّلِيَّ المَّلِيَّ المَّلِيِّ المُلْوَلِيِّ المَّلِيِّ المَلِيِّ المَّلِيِّ المَّلِيِّ المَّلِيِّ المَّلِيِّ المَلْمِيْ المَّلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلْمِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلْمُ المَلِيِّ المَلْمُ المَلْمُ المَلِيِّ المَلْمُ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُ المَلِيِّ المَلْمُ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلْمُ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيْلِيِّ المَلْمِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلْمِيْلِيِّ المَلْمِيلِيِّ المَلْمُ المَلْمُ المَلْمُلِيِّ المَلْمِيْلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلِيِّ المَلْمِيْلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلْمِيْلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمِلْمُ المَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمَلِيِّ الْمِلْمِيلِيِّ الْمِلْمِيْلِيِّ الْمِلْمُلِيِّ الْمِلْمِيلِيِّ الْمِلْمُلِيِّ المَلْمِيلِيِّ الْمِلْمُلِيِّ الْمِلْمُلِيِّ المَلْمِيلِيِّ المَلْمُلِيِّ الْمِلْمُلِيِّ المَلْمُلِيِّ المَلْمُلِيِّ المَلِيِّ الْمِلْمُلِيْمِيلِيِيِيِيِيْلِي الْمَلْمِيلِيِيِيِيْلِيِيِيْلِيِيِيِيْلِيِيِي

পরামর্শের ৩কত্ব ও পছা: খতীব বাগদাদী (র.) হযরত আদী (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, তিনি বলেছেন, আমি রাস্নুরাহ

কে জিজেস করলাম, আপনার অবর্তমানে আমরা যদি এমন কোনো ব্যাপারের সম্মীন ইই যাতে কুরআনের কোনো
ফয়সালা নেই এবং আপনার পক্ষ থেকেও কোনো ফয়সালা না পাই, তবে আমরা সে ব্যাপারে কি করব। রাস্নুর্রাহ হ্রেলবে বললেন
ফ্রেলবে বললেন
ফ্রেলবে বললেন
ফ্রেলবি বলকেন
ভ্রাবে বললেন
ভ্রাবি ত্রিক করবে। এক করবে এবং পারশেরিক পরামর্শের ভিত্তিতে কর্তব্য হির করবে; কারো একক মতে
ফয়সালা করো না।

এ রেওয়ায়েতের কোনো কোনো জায়ে عَلَيْكُ । এবং عَلَيْكُ भन ব্যবহৃত হয়েছে। এ থেকে জানা যায় যে, এমন লোকদের কাছু থেকে প্রামর্শ নেওয়া দরকার, যারা ফিকহবিদ অর্থাৎ ধর্মীয় জ্ঞানে জ্ঞানী এবং তৎসঙ্গে ইবাদতকারীও।

ভাফসীরে মহল মা'আনীর গ্রন্থকার বলেন, যে পরামর্শ এভাবে না নিয়ে বে-ইলম ও বে-দীন লোকদের কাছ থেকে নেওয়া হয়, ভার সুফলের চেয়ে কুফগই বেশি হবে।

বায়হাকী বর্ণিত হয়বত ইবনে উমরের রেওয়ায়েতে রাস্কুল্লাহ 
ক্রান্ত বাদন, যে ব্যক্তি কোনো কাছের ইচ্ছা করে তাতে পরামর্শ গ্রহণ করে, আল্লাহ ডাআলা তাকে সঠিক বিষয়ের দিকে হেদায়েত করবেন। অর্থাহ যে কাছের পরিবতি তার জন্য মন্তব্যানক ও উত্তম, সে কাছের দিকে তার খনের গতি কিরিয়ে দেবেন। এমনি ধরনের এক হাদীস ইমাম বুবারী আল-আদাবুক মুক্তরাদে হয়বত হাসান থেকে বর্ণনা কর্মেছেন। তাতে তিনি উল্লিখিত আরাত তেলাওরাত করে বনেন- এ 
ক্রান্ত ব্যক্তি বুলি ক্রান্ত ব্যক্তি কর্মিশ ক্রান্ত করে বন্দেন- এ 
ক্রান্ত বুলি বুলি ক্রান্ত বুলি বুলি ক্রান্ত বিশ্ব বিশ

এক হাদীলে রাস্পুরাহ : া বলেন, যতদিন পর্যন্ত তোমাদের শাসকবর্গ তোমাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠতম ব্যক্তি হবে, তোমাদের বিশালীরা দানশীন হবে এবং তোমাদের কাজকর্ম পারাম্পরিক পরামর্শক্রমে সম্পন্ন হবে, ততদিন ভূপুষ্ঠে তোমাদের বসবাদ করা অর্থাৎ জীবিত থাকা তালো। পক্ষান্তরে যথন তোমাদের শাসকবর্গ মন্দ ব্যক্তি হবে, তোমাদের বিস্তশালীরা কৃপণ হবে এবং তোমাদের কাজকর্ম নারীদের হাতে ন্যন্ত হবে, তারা যেভাবে ইচ্ছা কাজ করবে, তথন তোমাদের বসবাদের জন্য ভূপুষ্ঠ অপেক্ষা ভূপান্ঠ শ্রেয় হবে অর্থাৎ বিচে থাকার চেয়ে মরে যাওয়াই উত্তম হবে। শ্রাফসীরে রহল মাআনী

ষষ্ঠ ৩৭- ুর্নি করে। ফরজ জাকাত, নফন দান-থ্যরাত সবই এর অন্তর্ভুক্ত। কুরআনের সাধারণ বর্ণনাপন্ধতি অনুযায়ী নামাজের সাথে জাকাত ও সদকার উল্লেখ থাকা উচিত ছিন। এখানে নামাজের আলোচনার পরে পরামর্শের বিষয় বর্ণনা করে জাকাতের উল্লেখ করা হয়েছে। এতে সম্বত্ত ইপিত রয়েছে যে, নামাজের জন্য মসজিদসমূহে দৈনিক পাঁচবার লোকজন সমব্বেত হয়। পরামর্শসাপেক বিষয়াদিতে পরামর্শ নেওয়ার কাজেও এ সমাবেশকে ব্যবহার করা যায়। -ভাফসীরে করল মাঅানী।

সপ্তম তাৰ তাৰ কৰিব না। এটা প্ৰকৃতপক্ষে তৃতীয় গুণেৰ বাখ্যা ও বিবরণ। তৃতীয় গুণ ছিল এই যে, তারা শক্রাক কমা করে। কিতৃ বিশেষ পরিস্থিতিতে কমা করেলে অত্যাচার আরো বেড়ে যায়। তখন প্রতিশোধ গ্রহণ করে কমা করে। কিতৃ বিশেষ পরিস্থিতিতে কমা করেলে অত্যাচার আরো বেড়ে যায়। তখন প্রতিশোধ গ্রহণই উক্তম বিবেচিত হয়। আয়াতে এবই বিধান বর্ণিত হয়েছে যে, কোথাও প্রতিশোধ গ্রহণ শ্রেয় বিবেচিত হলে সেখানে সাম্যাক্র সীমালক্ষন না করার প্রতি লক্ষ্য রাখা জকরে। সীমালক্ষিত হলে প্রতিশোধ গ্রহণ অত্যাচারে পর্যবসিত হবে। এ কারণেই পরে বলা হয়েছেন প্রতি লক্ষ্য রাখা জকরে। সীমালক্ষিত হলে প্রতিশোধ গ্রহণও অত্যাচারে পর্যবসিত হবে। এ কারণেই পরে বলা হয়েছে- অর্কুর কৃতি হব । এ কারণেই পরে বলা হয়েছে- অর্কুর তুরি তির্কু কৃতিই কর। তবে শর্ত এই যে, তোমার মন্দ্র কাজটি যেন পাপকর্ম না হয়। উনাহরণত কেউ করে, তুর্মি তার ঠিক তত্ত্বিক কতিই কর। তবে শর্ত এই যে, তোমার মন্দ্র কাজটি যেন পাপকর্ম না হয়। উনাহরণত কেউ তোমাকে বলপূর্বক মন পান করিয়ে দিওল লাহ করেছে। আয়াতে যদিও সমান-সমান প্রতিশোধ নেওয়ার অনুমতি দেওয়া হয়েছে, কিতৃ পরে এ কথাও বলে দেওয়া হয়েছে। এই অর্থাণ নিক্সিক করে, তার পুরন্ধার আল্লাহর দায়িত্বে রয়েছে। এতে নির্দেশ রয়েছে যে, ক্ষমা করাই উক্তম। পরবর্তী দু-আয়াতে এবই আরো বিবরণ দেওয়া হয়েছে।

ক্ষমা ও প্রতিশোধ গ্রহণে সুষম ফয়সালা : হযরত ইবরাহীম নাখায়ী (র.) বলেন, পূর্ববর্তী মনীঘীগণ এটা পছন্দ করতেন না যে, মুমিনগণ পাপাচারী লোকনের সামনে নিজেনেরকে হেয় প্রতিপন্ন করবেন। ফলে তানের ধৃষ্টতা আরো বেড়ে যাবে। তাই যেকেন্দ্রে ক্ষমা করার ফলে পাপচারীদের ধৃষ্টতা বেড়ে যাওয়ার আশঙ্কা থাকে, সেক্ষেত্রে প্রতিশোধ নেওয়াই উত্তম। ক্ষমা করা তখন উত্তম, যথন অত্যাচারী ব্যক্তি অনুতপ্ত হয় এবং তার পক্ষ থেকে অত্যাচার বেড়ে যাওয়ার আশঙ্কা না থাকে। কাজী আব্ বকর ইবনে আরাবী ও কুরতুরী (র.) এ নীতিই পছন্দ করেছেন। তারা বলেন, ক্ষমা ও প্রতিশোধ দুটিই অবস্থাতেনে উত্তম। যে যাকি জনাচার করার পর লক্ষিত হয়, তাকে ক্ষমা করা উত্তম এবং যে ব্যক্তি স্বীয় জেনে ও অত্যাচারে অটল থাকে, তার ক্ষেত্রে প্রতিশোধ নেওয়াই উত্তম।

বয়ানুল কুরআনে বলা হয়েছে যে, আরাহ তা'আলা আলোচা দৃ-আয়াতে বাঁটি মুমিন ও সংকর্মীদের দুটি বৈশিষ্ট্য উল্লেখ করেছেন। مُمْ يَغْفُرُونُ বাকো বলা হয়েছে যে, তারা ক্রোধের সময় নিজেদেরকে হারিয়ে ফেলে না; বরং তখনো ক্ষমা ও অনুকাশা তাদের মধ্যে প্রবল থাকে। ফলে ক্ষমা করে দের। পক্ষান্তরে مُمْ يَنْتَمُورُونَ বাক্যে বলা হয়েছে যে, কোনো সময় অত্যাচারের প্রতিশোধ গ্রহণের প্রেরণা তাদের মধ্যে জাগ্রত হলেও তারা তাতে ন্যায়ের সীমালক্ষম করে না, যদিও ক্ষমা করে দেওয়া উত্তম।

#### অনুবাদ :

- 3. وَمَنْ يَكُشْلِلِ اللّٰهُ فَهَا لَهُ مِنْ وَلِي مِنْ اللّٰهِ مِنْ عَدِرَائِكَ بِعَدْ إِضْ كَالِ مِنْ اللّٰهِ عِدْ إِضْ كَالِ مِنْ اللّٰهِ إِلَيْ اللّٰهِ إِلَيْ اللّٰهِ اللّهِ وَتَرَى الطّٰلِوبِيْنَ لَسًّا وَاوَا الشَّلِيبِيْنَ لَسًّا وَاوَا الشَّلَا اللّٰهِ عَلَى إلَى مَدَدِّ إِلَى اللّٰهِ اللّٰهِ مَدَدِّ إِلَى اللّٰهِ عَلَى إلَى مَدَدِّ إِلَى اللّٰهِ عَلَى إِلَى اللّٰهِ عَلَى إِلَى اللّٰهِ عَلَى إِلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى إِلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ إِلَى اللّٰهِ إِلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ إِلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ إِلَيْنَا إِلَى اللَّهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللَّهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهُ اللّٰهِ اللَّهُ اللَّهُ اللّٰهِ الللَّهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللَّهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰمِ الللّٰمِي
- 20. وَتَرَاهُمْ بُعَرَضُونَ عَلَيْهَا اَيِ النَّالِ خَشِونِنَ خَالِفِينَ مُتَوَاضِعِينَ مِنَ الذَّلِ خَشِي مِن الذَّلِ صَدَافَةً وَمِنْ النَّلُو صَدَاوَةً وَمِنْ النَّلُو صَدَاوَةً وَمِنْ النَّهُو مَسَارَقَةً وَمِنْ النَّوَانِينَةُ الْمَنْوَالِينَةُ الْمَنْوَالِينَةُ وَمِنْ النَّوْلِينَةُ أَمِنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللَّهِينَ اَمْنُوا اللّهِينَ اَمْنُوا اللّهِينَ اَمْنُوا اللّهِينَ اَمْنُوا اللّهِ وَقَالَ اللّهِينَ اَمْنُوا اللّهُ مَنِينَ اللّهِينَ اَمْنُوا اللّهِ مَنْ اللّهِينَ اللّهُ ال
- . وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنَ أَوْلِيكَا ، يَنْصُرُونَهُمْ مِّنْ أَوْلِيكَا ، يَنْصُرُونَهُمْ مِّنَ دُولِيكَا ، يَنْصُرُونَهُمْ مِّنَ دُونِ اللَّهِ مَا أَيْ غَيْرٍه يَدُونَعُ عَذَابَهُ عَنْهُمْ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ قَسَمَا لَهُ مِنْ سَرِيقٍ إِلَى الْحَقِّ فِي الدُّنْيَا وَلِي الْحَقِّ فِي الدُّنْيَا وَلِي الْحَقِ فِي الدُّنْيَا وَلِي الْحَقِ فِي الدُّنْيَا

- এই ৪৪. আলাহ যাকে পথস্কট করেন, তার জন্য তিনি ছাড়া আর কোনো অভিভাবক নেই। অর্থাৎ আল্লাহ তাকে গোমরাহ করার পর তাকে কেউ হেদায়েত করতে পারবে না। পাপাচারীরা যখন আজার পর্যক্ষেণ করে, তখন আপনি তাদেরকে দেখবেন যে, তারা আফসোসের সাথে বলবে, আজু এখান থেকে পৃথিবীতে ফিরে যাওয়ার কোনো পথ আছে কিঃ
  - ৪৫. আপনি তাদেরকে দেখবেন, যখন তারা অপমানে 

    অবনত হয়ে যাবে তারা অর্ধনির্মিলিত দৃষ্টিতে 
    অসহায়ের মতো তাকিয়ে থাকবে 

    ত্রু অবায়াটি النياء । এর অর্থে বাবহৃত হয়েছে।

    মুমিনগণ বলবে, কিয়ামতের দিন ক্ষতিগ্রন্ত তারাই যারা

    নিজেদের ও তাদের পরিবার-পরিজনের ক্ষতি সাধন

    করেছে সর্বদা জাহান্নামের আজাবে প্রবেশ করিয়ে 
    এবং তাদের জন্যে প্রস্তুতকৃত হ্রসমূহ থেকে বিশ্বত 
    করে। অর্থাৎ যদি তারা ইমান আনত এ সমন্ত 

    নিয়ামত তারা অর্জন করত। । ত্রু শবর। জেনে রাখ, নিভয় 
    জালেমরা কাফেবরা হায়ী আজাবে থাকবে। এটা 
    আলাহর উকি।
  - ৪৬. তাদের আল্লাহ ছাড়া এমন কোনো সাহায্যকারী থাকবে না, যারা তাদেরকে সাহায্য করবে। অর্থাৎ তাদের থেকে আজাবকে দূর করবে আল্লাহ তাআলা যাকে পথক্রই করেন তার জন্যে দূনিয়াতে সঠিক পথে পৌছার কোনো রাজ্ঞা নেই। এবং পরকালেও জান্নাতে পৌছার কোনো রাজ্ঞা নেই।

- وَالْعِبَادَةِ مِنْ قَبِلِ أَنَّ يَّاتِيَ يُومُ هُوَ الْقَيْمَة لَا مُرَدُّ لَنَهُ مِنَ اللَّهِ مِا أَيُّ أَنُّهُ اذًا تَـلْجَـؤُوْنَ إِلَيْهِ يُوْمَـٰنِيذِ وَمَا لَـكُمْ مَـن تُكِيْرِ إِنْكَارِ لِلْأُنُوبِكُمْ.
- عَلَيْهُمْ حَفَيْظًا مِ تُحَفِّظُ أَعْمَالُهُمْ بِأَنَّ تَوَافَقَ الْمَطَلُوبُ مِنْهُمْ إِنَّ مَا عَلَيْكِ الَّا الْبَلْغُ مَا وَهٰذَا قَبُلُ الْأَمْرِ بِالْجِهَادِ وَإِنَّا إِذَّا ٱذَقَٰنَا الْانْسَانَ مِنَّا رَحْمَةٌ بِعُمَةٌ كَالْعِنْي وَالصَّعَّةِ فَرَحَ بِهَا عَ وَإِنْ تُصِبُّهُمْ اكشميش للإنسان باغتبار الجنس سَيَئَةً بَلَاءُ بِمَا قَدْمَتْ ايَذِيهِمْ أَيْ قَدُّمُوهُ وَعُبَيَر بِالْآيَدِي لِآنَّ اكْفَرَ الْآفَعَالِ تُزَاوِلَ بِهَا فَإِنَّ الْانْسَانَ كُفُورٌ لِلنَّعْمَة.
  - للُّه مُلْكُ السَّمْ إِنَّ وَالأَرْضِ مِ يَخَلُقُ مَا شَيَّاءُ مَا يَسَهَبُ لِسَنَ يُسْتَأَءُ مِنَ الْأُولَادِ إِنَاقًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَسْنَاءُ الدُّكُورَ ٧
- وْ يُزُوجُهُمْ أَيْ يَجَعَلُهُمْ ذُكُرانًا وَإِنَاتًا ء وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيهُما مَ فَكُلا يَلِكُ وَلا ٠ يُولَدُ لَهُ إِنَّهُ عَلِيكُم بِمَا يَخْلُقُ قَدَيْزٌ عَلَى مَا

- ৪৭. তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের ভাকে তাওইাদের বিশ্বাস ও আনুগত্যের সাথে সাড়া দাও, আল্লাহর পক থেকে অবশ্যম্ভাবী দিন কিয়ামতের দিন আসার পর্বে অর্থাৎ কিয়ামতের দিবস আসার পর কেউ তা ফিরাতে পারবে না। সেদিন তোমাদের কোনো আশ্রয়স্থল থাকবে না । যেখানে তোমরা আশ্রয় নেবে। এবং তোমাদের জন্যে কোনো অস্বীকারকারী থাকরে না। যিনি তোমাদের পাপসমূহ অস্বীকার করবে।
- प्रका थरक मूख जात जात जारू त्राज़ एवंडा थरक मूख . فَأَنَّ أَعْرَضُوا عَنَ الْإِجَابَةِ فَمَّا أَرْسُ ফিরিয়ে নেয়, তবে আপনাকে আমি তাদের রক্ষক করে পাঠাইনি। যাতে আপনি তাদের আমলসমহ রক্ষণাবেক্ষণ করেন। যেন তাদের আমলসমূহ তাদের থেকে প্রত্যাশিত আমলসমূহের ন্যায় হয় । আপনার দায়িত কেবল আল্লাহর বাণী সঠিকভাবে পৌছে দেওয়া : এ হকুম জিহাদের নির্দেশ আসার পূর্বের এবং আমি যখন মানুষকে আমার রহমত নিয়ামত যেমন- প্রাচুর্য ও সুস্থতা আস্বাদন করাই, তখন সে আনন্দিত হয় এবং যখন তাদের কৃতকর্মের কারণে তাদের কোনো অনিষ্ট ঘটে তখন মানুষ আল্লাহর নিয়ামতের না-শোকরি করে। 🚅 -এর সর্বদাম মানবজাতির দিকে ফিরেছে। مُدُمِّتُ الْمُدِينَةُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّاللَّا اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا -এর অর্থ نَدُّنَيْ অর্থাৎ তারা যা পেশ করে এবং এখানে তাদের হাতসমূহকে তাদের সান্তার সাথে তুলনা করা হয়েছে, কেননা মানুষের অধিকাংশ কাজসমূহ হাত দ্বারা সংঘটিত হয়।
  - . £ 4 ৪৯. আকাশমণ্ডলী ও জমিনের সার্বভৌমত একমাত্র আল্লাহ তা'আলার জন্যে, তিনি যা ইচ্ছা তাই সষ্টি করেন, যাকে চান তাকে কন্যাসম্ভান দান করেন আবার যাকে ইচ্ছা তাকে পুত্রস<u>স্তান দা</u>ন করেন ৷
    - ৫০. আবার যাকে চানু তাকে পুত্র-কন্যা উভয়টাই দানু করেন এবং যাকে চান তাকে তিনি বন্ধ্যা করে দেন। অর্থাৎ স্বামী ও ব্রী উভয়েই সন্তান জন্মদানে সম্পূর্ণ আক্ষম হয়ে পড়ে। নিক্য় তিনি সর্বজ্ঞার সৃষ্টিজীব সম্পর্কে ক্ষমতাশীল তাঁর ইচ্ছার প্রতি।

وَمَا كَانَ لِبُشَرِ أَنْ يُكَلِّمُهُ اللُّهُ إِلَّا أَنْ يُوَخِي رِالَيْهِ وَحْياً فِي الْمَنَامِ أَوْ بِالْإِلْهَامِ أَوْ الا مِنْ وَرَأَىٰ حِجَابِ بِانَ يُسْمِعُهُ كَلَامُهُ وَلا يَرَاهُ كَمَا وَقَعَ لِمُوسَلَى عَلَيْهِ السَّلَامُ أَوْ إِلَّا أَنْ مُرْسِلُ رَسُولًا مَلَكًا كَرِجبُرُنِيلُ فَيُوجِي الرَّسُولُ إِلَى الْمُرْسَلِ إِلَيْهِ أَيْ يُكَكِّمُهُ بِإِذْنِهِ أي اللُّهِ مَا يَشَاءُ وَ اللَّهُ إِنَّهُ عَلِيٌّ عَنْ صِفَاتِ السُّحَدِّ ثِبْنَ حَكِيبُمُ فِي صُنْعِهِ.

الرَّسُولِ اوْحَيْنَا إِلْيِكَ يَا مُحَمَّدُ رُوحًا هُوَ ٱلْقُرَأْنُ بِهِ تُحْيِي الْقُلُوبَ مِنَن آمَرِنَا طَ ٱلَّذِي نُوْجِيْءِ إِلَيْكَ مَا كُنْتُ تَدْدِي تَعْرِفُ قَبْلَ الُوَحْى إِلَيْكَ مَا الْكِتَابُ الْقُرَأُنُ وَلَا ٱلإِنْسَانُ ۗ أَيُّ شَرَائِعُهُ وَمَعَالِمُهُ وَالنَّفْيُ مُعَلَّقُ لِلْفِعْلِ عَسن السُّعَسَمَسل وَمَسَا بِسُعْسَدَهُ سُسدٌ مَسُسدٌ الْسَفَعُولَيْنِ وَلَٰكِنْ جَعَلَنْهُ أَي الرُّوحَ اَوَ الْسَكِسَابَ نُسَوًّا نَسَّهَ دِى بِهِ مَسْنَ نَسُشَا مُ مِسْ عِبَادِنَا طَ وَإِنَّكَ لَتَهَدِينَ تَذَعُو بِالْمُوطَى إِلَيْكَ رَالَى صَرَاطٍ طَرِيقٍ مُسْتَعَيْبُ وِيْنِ الْإِسْلَامِ.

०० ८०. <u>व्याज्ञारत १०१ न त्लामधन ७ इमधरन या किছ वाहर</u>ू. صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِيُّ لَهُ مَا فِي السَّـعُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضَ ط مِلْكًا وَخَلْقًا وَعَبِيدًا الْأَالِيَ اللُّو تَصِيْرُ الْأُمُورُ تَرْجِعُ.

 ० \ ৫১. कार्ना मानुरखत करनाई अठी तक्षत नय त्य, बाङ्गाइ তার সাথে কথা বলবেন, ক্রিন্তু গ্রহির মাধ্যমে তার কাছে ওহি প্রেরণ করা হবে স্বপু বা ইলহাম দ্বারা অথবা পর্দার অন্তরাল থেকে, যেমন পর্দার অন্তরালে বান্দাকে তাঁর বাণী ওনানো হবে; কিন্তু তিনি তাকে দেখবেন না। যেমন- হযরত মৃসা (আ.)-এর প্রতি এভাবে ওহি প্রেরণ করা হয়েছে। অথবা তিনি কোনো দৃত ফেরেশতা যেমন- হযরত জিবরাঈল (আ.)-কে প্রেরণ করবেন, অতঃপর আল্লাহ যা চান, সে তার অনুমতিক্রমে পৌছে দেবে। অর্থাৎ আল্লাহর অনুমতিতে দৃত নির্দিষ্ট প্রাপকের নিকট ওহি পৌছে দেবে। নিশ্চয় তিনি সর্বোচ্চ, পার্থিব সকল তণাবলি থেকে প্রজ্ঞাময়, তাঁর কারিগরিতে :

ं अन्। अर १२. <u>वमिनजारव</u> वर्शः १३ मुशंघन 🕮 । अन्। مَكُذُلِكَ أَيْ مِثْلَ الِيْحَاثِنَا إِلَى غَبْرِكُ مِنْ রাসূলগণের মতো <u>আমি আপনার নিকট আমার</u> নির্দেশে রহ অর্থাৎ কুরআন যা দারা অন্তরসমূহ জীবিত হয় প্রেরণ <u>করে</u>ছি ৷ অর্থাৎ আমি আপনার প্রতি যা ওহি প্রেরণ করেছি তা হলো কুরআন, যাতে মানুষের অন্তরসমূহ জিন্দা হয়। আপনি ওহি নাজিলের পূর্বে <u>জানতেন না কিতাব</u> কুরআন <u>কি? এবং জন</u>তেন না ঈমান কি? অর্থাৎ ইসলামের বিধিবিধান জানতেন না। اَسْتِغْهَامُ তার পূর্বের উল্লিখিত ফে'লকে আমল থেকে রহিত করে দিয়েছে। বা তার পরবর্তী বাক্য দুই মাফউলের স্থলাভিষিক: কিন্তু আমি একে অর্থাৎ রহ বা কিতাবকে করেছি নূর, যা দ্বারা আম<u>ি আমার</u> <u>বান্দের মধ্য থেকে যাকে ইচ্ছা পথপ্রদর্শন করি ৷</u> নিষ্ঠয় আপনি আপনার কাছে প্রেরিত ওহির দ্বারা সরল পথ ইসলাম ধর্মের দিকে পথপ্রদ<u>র্শন করেন</u> ।

> <u>সব তাঁরই</u> রাজত্ব, সৃষ্টি ও দাসত্ব সব হিসেবে <u>তনে</u> রাখ, <u>আল্লাহ তা'আলার কাছেই সব বিষয় পৌ</u>ছে।

#### তাহকীক ও তারকীৰ

- مِنْ يَعْدِه عَبَمَةِ ٥ لَيْسَ لَدُولِنُ يَكِنْ مِمَائِكُهُ بَعْدَ اضْلَالِهِ عَلَاقَهُ أَحْدِ يَكُنِي وَمَا عَلَمُ عَلَمُ مِنْ يَعْدِهِ اللّهِ अत्र मित्क फित्रत्व अवश् अणे। अखव रा, بَعْدِه اللّهِ अत मित्क फित्रत्व । याव رسوى اللّهِ اللّهِ عَلَمْ اللّهِ अवर्थ रत्व। ताद पुत्रत्व अनुवाम रत- आहाद वाजीव कांत्र तकाता अधिकादक शाकरत ना।

खराज مُخَاطَبُ अर এव وَيُنَت بَصُرِيَه वाता وَرُزِيَتْ عَادِيَهُ عَالِيَهُ وَتَرَى الطَّلِمِيْنَ वाकि यात प्रक्षा - رُزِيَتْ بَصَرِيه

অর্থ- ফিরিয়ে আনার সময় বা ফিরিয়ে আনার স্থান। قُلُولُ مُكَانُ হতে رُمُّ اللهِ عَلَيْهُ مُلُولُهُ مُل

উত্তর . العَمَالَ عَرَجِعٌ শব্দি হারা যা বুঝা ব্যাখ্যাকার (র.) ইঙ্গিত করে দিয়েছেন । العَمَالُ 'শব্দি হারা যা বুঝা যাছে কাজেই কোনো বিপত্তি থাকে না । (جَمَلُ)

جُسَلَه কার কার কার কর্ম কর্ম। এবং يُغْرِضُونَ উদ্দশ্য । আর رُونَت بَصَرِى হারা تَرَى পানে : قَاوِلُهُ شَرَاهُمُ جُسَلَه ফার্মট هُمْ ইয়ানে خَارِمِمِينَ (এবং يُغْرِضُونَ উদ্দশ্য । আর خَارْمِمِينَ

। स्रारह مُتَعَلَقَ त्राय कि - خَاشِعِبُنَ اللّهُ : قَـُولُـهُ مِنِ النَّذَلَ

بمؤگان سیاه کردی بزاران رفته درتیم \* بیا کاز چشم بیمارت بزاران درد برد جینم কবি লক্ষাবনত দৃষ্টিক پنیکار ছারা ব্যক্ত করেছেন। কিয়ামতের দিন যখন পাণীদেরকে দোজ্যখের সামনাসামনি করা হবে তখন লক্ষ্য ও লাঞ্জ্নার কারণে চোখসমূহ পরিপূর্ণরূপে খুলতে সক্ষম হবে না; বরং চোখের কিনারা ছারা আড় চোখে দেববে।

مِنَ طُرْنِ إ अवात : فَوَلْمُ النَّارِ वार विर्ण النَّارِ उप निर्ण إلَيْهَا अवात : فَوَلْمُ يَنْظُرُونَ النَّهَا مِنَ طُرْنِ إ अववा . فَوَلْمُ النَّارِ वार विर्ण إِنْفِيانِيَّ مَا مَنْ إِلْمَانِيَّ وَالْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

- إِنْ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلِي عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

عند عنه عنه که کنتر مُرکِب عنه الله و اله و الله و الله

राहर । जावात مُتَمَكِّنَ शास এकथात अर्थ है कि कहा राहर (य. مَرَدُ اللّٰهِ विष्ठ कहा राहर (य. مُتَمَكِّنَ आर्थ -এর সাথে مُتَمَكِّنَ कहा क्षाद्राव ، كَبَائِنَ कहा क्षाद्राव ।

ا ۱۱۵۹ مینی دی است

এর - أَنْكُرُ টা খেলাফে কিয়াস لَنْكِيرُ .এই বারতে এ কথার প্রতি ইসিত করা হয়েছে যে, نَكْوَلُهُ اِنْكَارُ للدُنُوْسِكُمْ ज्ञाभनांत इरग्रहः। अर्था९ अप्रतिपित्त परक वीग्र अप्रताधरक अवीकात कता प्रक्षत दरत ना । रकनना مُعَمِنْ أَعُمَالُ আমলনামাতে তাদের কার্যবিবরণী সংরক্ষিত রয়েছে এবং অপরাধীদের অঙ্গপ্রতাঙ্গ তাদের বিরুদ্ধে সাক্ষ্য দেবে।

شَرْط राला إِنَّ أَعْرَضُواً प्रहात हें कावात उरात हैं कावात हैं : فَوْلُـهُ فَمَآ ٱرْسَلْنَاكَ عَلَيْهُم حَفيْظًا अर्था९ पूर्णातकरमत विमूच थाकात कातरम किखिए إِنَّنَا مَا ٱرْسُلْنَاكَ عَلْبَهِمْ حَفِيْنِظَ ] अर्था९ मूर्णातकरमत विमूच थाकात कातरम किखिए হবেন না। কেননা আমি আপনাকে তাদের রক্ষক বানিয়ে প্রেরণ করিনি, আপনার দায়িত্ব তো কেবল প্রচার করা। অর্থাৎ অহেতুক তাদের চিন্তায় পড়ে থাকবেন না যে, তাদের আমল তাদের থেকে প্রার্থিত আমল অনুপাতে হয় কিনা?

। अठि अकि अलात जनाव : قَوْلُهُ الضَّمِيْرُ لِلْأَنْسَانَ بِاعْتِبَارِ الْجِنْسَ

बर्जा . وَرَجْمُ وَ وَمُعَلِّمُ وَ وَمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ বহুবচন আর کریخ হলো একবচন।

উত্তর, انْسَان শব্দটি শব্দ হিসেবে যদিও একবচন; কিন্তু جنش হওয়ার ভিত্তিতে বহুবচন, কাজেই বহুবচনের যমীর নেওয়া বৈধ

- عَرْع - عَرْع - क्यां (तुष्ठा) रायुष्ठ وَنُسْلَنْ अध्या रायुष्ठ وَنُرِع - عَرْع - عَرْع - عَرْع - عَرْع

स्याम وَيَانَهُ كُنُورٌ व्यात हुन ، युल हिन اِيسُمُ طَاهِرْ व्यात اِيسُمُ ضَمِيبٌر व्यात : قَوْلُـهُ فَانَ الإنسسانَ كَفُوْرٌ नातथी (त्.) वर्तन, व वाकाि بَرَابُ केखू वाखवजा दला वहें त्य, व جَرَابُ شُرُط हा छेरात हेला । छेरा हेवातज हता-فَإِنَّ الْإِنسَانَ كَفُورٌ अवात भर्ठ छेरा तासार وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ نَسِسَ النِّعْمَةُ رَأَسًا فَإِنّ الْإِنسَانَ كَفُورٌ نَسِسَ البَّعْمَةُ رَأَسًا জবাবে শর্তের ইরত

वना ﴾ كَيْلِدُ अ अम्लर्क بالله आरथ क्यांश यिन तक्का नाती दश जरव نَلاَ يَلِدُ : قَنُونُهُ فَلاَ يَلِيدُ وَلاَ يُونُدُنُهُ হবে। কিন্তু এ সুরন্ত ثَلَثُ তথা َ نَا مُ তর সাথে হওয়া উচিত। তবে বলা যায় যে, مُذَكِّرُ विका दिस । कात्ना कात्ना नूत्रश्रास عَلِيَة -७ इत्सरह, या अधिक प्रमीठीन । आत وَكُو يُولُدُ عَالِمَ प्रमाण विकारना नूत्रश्रास عَلِية -७ इत्सरह, या अधिक प्रमीठीन । आत বা বন্ধ্যাত্ত্ব পুরুষের সাথে হয় ؛ আর মিসবাহগ্রন্থে রয়েছে যে, ﴿ يُرْلُدُ لَنَا كَا كَا عَلَيْهِ وَا পুরুষের মধ্যে হোক বা নারীর মধ্যে হোক। -[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

। উদ্দেশ্য عَدَمُ رُوْيَتْ অর্থাৎ لَازِمْ مَعْنَى ٩٥٥- حِجَابْ এ ইবারতে এ কথার প্রতি ইন্সিত রয়েছে যে, এখান خِجَابْ

কেননা আল্লাহর জন্য পর্দা বা হেজাব অসম্ভব; বরং بِعَابٌ বান্দার সিফত।

श्वास्पर नात्य राहाह । وَكُولُهُ مِنَا الْكِتَابُ राहा भूवठामा आव أَلْكِتَابُ ( का थवत । वाकाणि खेश भूपास्पर नात्य राहाह । অর্থাৎ وَمُولَا الْكِتَالِ ﴿ অর্থাৎ আপনি সেই প্রশ্নের জবাবও জানতেন না যে, কিতাব কিং 🚽 ﴿ وَمُولَا الْكِتَالِ ﴿ الْكِتَالِ الْكِتَالِ ﴿ الْكِتَالِ الْكِتَالِ الْكِتَالِ ﴾ : এ ইবারত বৃদ্ধির উদ্দেশ্য হলো একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব প্রদান করা ؛ فَدُولُهُ أَنَّي شَرَائُكُ وَمُعَالَمُهُ

প্রশ্ন, রাসূল 🚌 তো নবুয়তের পূর্বেই তাওহীদে বিশ্বাসী ছিলেন এবং আল্লাহর একত্ববাদ সম্পর্কে ভালোভাবেই জানতেন এবং হেরাগুহায় শরিকহীন একক আল্লাহর ইবাদত করতেন। এরপরও তার সম্পর্কে "আপনি ঈমান সম্পর্কে অনবগত ছিলেন" বলার অর্থ বা উদ্দেশ্য কি?

উত্তর, ঈমান দ্বারা উদ্দেশ্য হলো اَخْكُاءٌ ও শরিয়ত এবং এর বিস্তারিত বিবরণ। যে সম্পর্কে ডিনি ওহি আসার পূর্বে অনবগত ছিলেন।

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

আলোচ্য প্রাথমিক আয়াতসমূহে তাদের পরিণতি উল্লেখ করা হয়েছে, যারা মুমিন সংকর্মীদের বিপরীতে কেবল দুনিয়ার আরাম-আয়েশ ও সুখ-শান্তি কামনা করে। এরপর إِسْتَجْبَبُوا لَرُبَكُمُ वात्का তাদেরকে কিয়ামতের আজাব আসার পূর্বে তওবা করার উপদেশ দেওয়া হয়েছে। অতঃপর রাসূলুল্লার্হ 🚐 -কে সান্ত্রনা ও প্রবোধ দেওয়া হয়েছে যে, আপনার বারংবার غَانْ اَعْرَضُواْ فَمَا اَرْسُلْنَاكَ । প্রচার ও প্রচেষ্টা সত্ত্বেও যদি তাদের চৈতন্য ফিরে না আসে, তবে আপনি দুঃখিত হবেন না । বাক্যের মর্ম তাই व عَلَيَهُم حَغَيْظًا

এশব আয়াতে সন্তানের প্রকার বর্ণনা প্রসঙ্গে আল্লাহ তা'আলা সর্বপ্রথম কন্যাসন্তানের উল্লেখ করেছেন, আর পুত্র সন্তানের উল্লেখ করেছেন পরে। এ ইপিতদৃষ্টে হয়রত ওয়াছেলা ইবনে আসকা বলেন, যে নারীর গর্ভ থেকে প্রথমে কন্যাসন্তান জন্মহরণ করে, সে পুণাময়ী। –[ডাফসীরে কুরভূবী]

ভারতি মুন্দ দাবির জবাবে অবতীও বনেহে। বগভী ও কুরতুবী (র.) প্রমুখ লিখেছেন, ইহদিরা রাস্বুল্লাহ 🕮 -কে বলন, আমরা আপনার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে পারি না। কেননা আপনি হয়রত মুসা (আ.)-এর ন্যায় আল্লাহে তা'আলাকে দেখেন না এবং তাঁর সাথে সামনাসামনি কথাবার্তাও বলেন না।

রাসূল্কাং 🏥 বললেন, একথা সত্য নয় যে, হখরত মূসা (আ.) অল্লোহ ভা'আলাকে দেখেছিলেন। এরই প্রেক্ষিতে আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। এর সারমর্ম এই যে, এ দুনিয়াতে আল্লাহ ভা'আলার সাথে সরাসরি ও সামনাসামনি কথা বলা কোনো মানুদ্রের পক্ষেই সম্ভব নয়। স্বয়ং হ্যরত মূসা (আ.)-ও সামনাসামনি কথা গুনেননি, বরং যবনিকার অন্তরাল থেকে আওয়াজ গুনেছেন মাত্র।

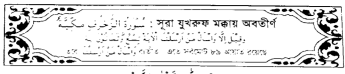
এ আয়াতে আরো বলা হয়েছে যে, কোনো মানুষের সাথে আল্লাহ তা'আলার কথা বলার তিনটি মাত্র উপায় রয়েছে। যথা—প্রথম উপায় । এটা জাগ্রত অবস্থায়ও হতে পারে এবং নিল্রাবন্থায় বরেছে। অব্যাহ অব্যাহ করে দেওয়া। এটা জাগ্রত অবস্থায়ও হতে পারে এবং নিল্রাবন্থায় বর্গের আকারেও হতে পারে। অনেক হালীসে বর্গিত আছে যে, রাসুলুলাহ النَّنَى نِي رَوْعِن عَنْ مَصَادِي বলতেন। অর্থাং এ বিষয়টি আমার অন্তরে জাগ্রত করা হয়েছে। পর্যাঘরগণের বপুও ওহি হয়ে থাকে। এতে শয়তানের কারসাজি থাকতে পারে না। এমতাবস্থায় সাধারণত আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে শব্দ অবতীর্ণ হয় না; কেবল বিষয়রক্তু অন্তরে জাগ্রত হয়, যা পয়নাম্বর নিজের ভাষার বান্ধ করেন।

षिकीय छैभाग्न : وَمِجَابِ क्रिंथों कथां कांध्रज जवज्ञाय यविनकांत जलतान थरिक क्रांता कथा त्याना । इयत्रज पूत्रा जुद भर्वराज अजात्वर जान्नार कांजानात कथा अत्मिहितन । किन्नु फिनि जान्नार जांजानात त्राकाश नांज करतमि । जारे رَبُ لُونِيْ जिस त्राकाराज्य जारतमन जानान, यात त्मिजवांठक कवांच تَنْ مُرَانِيْ विन तिम्लया इस ।

দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলার সাক্ষাতের অন্তরায় যবনিকাটি এমন কোনো বস্তু নয়, যা আল্লাহ তা'আলাকে ঢেকে রাখতে পারে। কেননা তাঁর সর্ববাাপী নূরকে কোনো বস্তুই ঢাকতে পারে না; বরং মানুষের দৃষ্টিশক্তির দুর্বলতাই এ সাক্ষাতের পথে অন্তরায় ইয়ে থাকে। জান্নাতে মানুষের দৃষ্টিশক্তি প্রথর করে দেওয়া হবে। ফলে সেখানে প্রত্যেক জান্নাতি আল্লাহ তা'আলার দর্শন লাতে ধনা হবে। সহীহ হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী আহলে সূনুত ওয়ালে জামাতের মাঘহাবও তাই।

আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত এ নীতি দুনিয়ার ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। দুনিয়াতে কোনো মানুষ আল্লাহ তা'আলার সাথে সামনাসামনি কথা বলতে পারে না। আলোচনা যেহেতু মানুষ সম্পর্কে, তাই আয়াতে বিশেষভাবে মানুষের উল্লেখ করা হয়েছে। নতুবা বাহাত ক্ষেব্রেশতাগণের সাথেও আল্লাহ তা'আলার সামনাসামনি কথা হয় না। তিরমিয়ীর রেওয়ায়েতে হয়রত জ্লিবরাইল (আ.)-এর উচিং বর্ণিত আছে যে, আমি অনেক কাছাকাছি চলে গিয়েছিলাম, তবুও আমার এবং আল্লাহ তা'আলার মধ্যে সত্তর হাজার পর্দা রয়ে গিয়েছিল। কোনো কোনো আলেমের উচিং অনুযায়ী যদি মেরাজ রঙ্জনীতে আল্লাহ তা'আলার সাথে বাস্বুল্লাই ্রা-এর মুখোমুখি কথাবার্তা প্রমাণিত হয়, তবে তা উপরিউক্ত নীতির পরিপত্তি নয়। কেননা সে কথাবার্তা এ জগতে নয়, আরশে হয়েছিল।

তি বিশ্ব প্রতিষ্ঠিত কর্মানের বিশ্বর প্রতিষ্ঠিত করেন। তার আরাতি প্রথম আয়াতে বর্ণিত বিষয়বন্ধরই পরিশিষ্ট। এর সারমর্ম এই যে, দুনিয়াতে মুখোমুবি কথাবার্তা তো কারো সাথে হয়নি, হতে পারেও না। তবে আল্লাহ তা আলা বিশেষ বাদ্যানের প্রতি থে ওহি প্রেরণ করেন, তার তিনটি উপায় প্রথম আয়াতে বিবৃত্ত হয়েছে। এ নিয়ম অনুযায়ী আপনর প্রতিও ওহি প্রেরণ করা হয়। আপনি আল্লাহ তা আলার সাথে সামনাসামনি কথা ববুন ইহুদিদের এ দাবি মুর্বতাপ্রস্ত ও প্রক্রারতামূলক। তাই বলা হয়েছে, কোনো মানুষ এমনকি কোনো রাসুল যে জান লাভ করেন, তা আল্লাহ তা আলারই দান। যতক্ষণ আল্লাহ তা আলা ওহির মাধ্যমে তা বাক্ত না করেন, ততক্ষণ পর্যন্ত রাসুলগণ কোনো কিতাব সম্পর্কেও জানতে পারেন না এবং ইমানের বিশাদ বিবরণ সম্পর্কেও জানতে পারেন না এবং ইমানের বিপাদ বিবরণ সম্পর্কেও অয়াকিফহাল হতে পারেন। কিতাব সম্পর্কে না জানার বিষয়টি বর্ণনা সাপেক্ষ নয়। ইমান সম্পর্কেও অয়াকিফহাল না হওয়ার অর্থ এই যে, ইমানের বিবরণ, ইমানের সর্বাতিবি এবং ইমানের সর্বোভ্ত ত্বর সম্পর্কে ওহির পূর্বে জ্ঞান থাকে না না কৃত্ব এ বিষয়ে আলেমগণের ইজমা তথা ঐকমত্য রয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা যাকে রাসুল ও দাবী করেন, তাকে তক্ত থেকেই ইমানের উপর সৃষ্টি করেন। তার মন-মানসিকতা ইমানের উপর ভিতিশীল থাকে। নর্মত দান ও ওহি অবতরপের পূর্বেও তিনি পাকাপোচ্জ মুনিন হয়ে থাকেন। ইমান তার মজ্জা ও চরিত্রে পরিণত হয়। এ কারণেই যুগে যুগে বিভিন্ন সম্প্রদায় পয়গাররগণের বিরোধিতা করে তাদের প্রতি নানা রকম দোষারোপ করেছে; কিছু কোনো পয়গায়রকে বিরোধিবা এ দোষ দেয়নি যে, আপনিও তো নবুয়ত দাবির পূর্বে আমাদের মতোই প্রতিমা পূজা করতেন।



## بسم اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرُّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে ওরু করছি।

#### অনুবাদ :

- ४ . وَالْكَتُبِ الْقُرْأَنِ الْمُبِيْنِ ٢ اَلْمُظْهِرِ طَرِيْق الْهُدى وَمَا يَحْتَاجُ الَيْهِ مِنَ الشَّوِيْعَةِ .
- عَرَبِيًّا بِلُغَةِ الْعَرَبِ لَعَلَّكُمْ بِا أَهْلَ مَكُّةُ تَعْقَلُونَ تَفْهَمُونَ مَعَانيْهِ.
- न अर मारक्रिय कुत्रजान जामात कार्ड न अर मारक्रिय في أمّ الْكتُب أَصْل الكتاب أي اللُّوج الْمَحْفُوظِ لَدَيْنا بَدْلُ عِنْدَنَا لَعَلَيُّ عَلَىَ الْكِتُبِ قَبْلَهُ حَكْمُ لَا ذُو حَكْمَة بَالغَة.
- ० त. <u>जामि कि त्जामामत काइ एएक এरे उन्नमनामा</u> وم. أَفَنَضُرِبُ نُمُسِكُ عَنْكُمُ الذَّكْرَ الْفَرْأَنَ صَفْحًا امْسَاكًا فَلاَ تُوْمَرُونْ وَلاَ تُنْهُونَ لأجُل إِنْ كُنْتُمْ فَوْمًا مُسْرِفَيْنَ ٧٠
- كَانُوْا بِهِ يَسْتَهَزُّونَ كَاسْتَهُزَاء تَوْمِكَ بِكَ وَهٰذَا تَسْلَيَةٌ لَهُ عَلَا .

- ও শরিয়তের জরুরি বিধানাবলি সুস্পষ্টকারী। نَا يُعَالَىٰهُ أَوْ خَذَا الْكِيَانَ وَوْ الْنَا حَمَالُنَهُ أَوْخَذَا الْكِيَانَ وَوْ الْنَا عَالَىٰ الْكِيَانَ وَوْ الْنَا ভাষার কুরআন করেছি, যাতে তোমরা হে মক্কাবাসী। বৃঝ এর অর্থসমহ বৃঝ।
  - সম্মুত পূর্ববর্তী সকল কিতাবের উপর অটল অবস্থায় বিদ্যুমান রয়েছে। عَنْدَنَا ि كَدُنْنَا থেকে كُدلُ -
  - কুরআন প্রত্যাহার করে নেব যাতে তোমাদেরকে আদেশ ও নিষেধ করা না হয় ৷ গুধুমাত্র এ কারণে যে, তোমরা সীমালজ্ঞানকারী সম্প্রদায় :
  - ে وَكُمْ ٱرْسَلْنَا مِنْ نَّبِيّ فِي ٱلأَوْلِيْنَ. ﴿ ٦. وَكُمْ ٱرْسَلْنَا مِنْ نَّبِيّ فِي ٱلأَوْلِيْنَ. প্রেরণ করেছি।
- ٧ ٩ مَمَا كَانَ بَأْتِينِهِمْ أَنَاهُمْ مِنْ نُسِيّ إلَّا সাথে তারা ঠাষ্টা-বিদ্রাপ করেনি। যেমন আপনর গোত্র আপনার সাথে ঠাট্টা-বিদ্দপ করে : উক্ত বাক্যটি নবী করীম === -কে সান্তনা দেওয়ার জন্যে বলা হয়েছে।

- ٨. فَاهْلَكُنْا اَشَدَّ مِنْهُمْ مِنْ قَوْمِكَ بَطْشُا فُوهُ مَنْ فَوْمِكَ بَطْشُا فُوهُ أَيْاتٍ مَشَلُ الْكَارِيْنَ صِفْتُ هُمْ فِي الْإِهْلَالِ فَكَاقِبَةٌ قَوْمِكَ كَذٰلِكَ
   فَعَاقِبَةٌ قَوْمِكَ كَذٰلِكَ
- ٩. وَلَنِيْنَ لَامُ فَسَيْمٍ سَالْتَسَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمُ مِنْ خَلَقَ السَّمُ مَنْ خَلَقَ السَّمُ مَنْ خَلَقَ السَّمُ مِنْ خَلَقَ مِنْهُ تُونُ الرَّفْعِ لِيتَوَالِي السَّمُونَاتِ وَ وَاوُ الشَّمِيْنِ خَلَقَهُنَّ السَّاكِنَيْنِ خَلَقَهُنَّ السَّكِنَيْنِ خَلَقَهُنَّ الْعَرْبُرُ الْعَلِيْمُ أَخِرُجُوا بِهِمْ آيُ اللَّهُ دُو الْعِلْمَ أَوْرُجُوا بِهِمْ آيُ اللَّهُ دُو الْعِيْرَةَ وَالْعِلْمَ زَادَ تَعَالَىٰ.
- ١٠. الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً فِرَاشاً
   كَالْمَهْ ولِلصَّبِيّ وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها شَبُ لِا ظُرْفا لَعَلَّكُمْ تَهْ تَلَوُنَ عَ اللَّى مَقَاصِدِكُمْ فِي اللَّي مَقَاصِدِكُمْ فِي اللَّي اللَّقارِكُمْ .
- ١١. وَالَّذِي نَوْلُ مِنَ السَّمَا وَمَا ءً يِعَدَرِهِ أَى مِنَاءً يِعَدَرِهِ أَى يَعَدْرِ خَاجَتِكُمْ النَّهِ وَلَمْ بُنْزِلُهُ طُوْفَانًا فَانَشَرْنَا أَحْمَيْنَنَا بِهِ بَلَدَةً مَنْتَنَا عِهْ بَلَدَةً مَنْتَنَا عَلَيْكَ أَيْ مِقْلَ هَذَا الْإِحْبَاءِ مَنْتَنَا عِهْ بَلُودُكُمْ أَحْبَاءً .
- ١٢. وَالَّذِي خَلَقَ الْآزُواَجَ الْأَصَنْانَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْغُلُكِ السَّغُنِ وَالْآنَعَامِ كَالْإِسِلِ مَا تَرْكَبُونَ حُذِفَ الْعَائِدُ لِيَحْارِمُ فَي الْأَوْلِ اَيْ فِيلْهِ مَنْصُوبُ فِي الْلَّائِنِ.

- ৮. সূতরাং বারা তাদের চেয়ে তোমার গোত্র থেকে অধিক শক্তিসম্পান তাদেরকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছি : পূর্ববর্তীদের এই উদাহরণসমূহ বিভিন্ন আয়াতে <u>অতীত</u> হয়ে গোছে । অর্থাৎ ধ্বংসের মধ্যে তাদের অবস্থা বর্ণনা হয়েছে । অতএব আপনার সম্প্রদায়ের মবস্থাও গৌ য়ে
- ৯. তোমরা যদি ঐসব লোকদের জিজাসা করে। কে

  নাতামণ্ডল ও ভ্রমণ্ডল সৃষ্টি করেছেন

  জন্যে অবশ্যই তারা বলবে, এগুলো সৃষ্টি করেছেন

  মহাপরাক্রমশালী ও মহাজানী আল্লাহই। بَنْوُلُوْرُنْ আসলে نَبْدُولُوْرُنْ ছিল। পরম্পর কয়েকটি ও একএ

  হওয়ার بَنْوُلُوْرُنْ الْرَفْع করে দিয়েছে। অতঃপর

  দুটি সার্কিন একএ হওয়ার দর্ফন ্কে বিনুত্ত কর বিনুত্ত করা য়য়ছে
- ১০. যিনি তোমাদের জন্যে পৃথিবীকে বিছানা বানিয়েছেন যেমন শিওর জন্যে দোলনাকে বানিয়েছেন এবং তাতে করেছেন তোমাদের জন্যে পথ যাতে তোমরা ভ্রমণে নিজের গন্তব্যস্থলে পৌছ যাতে তোমরা তোমাদের গন্তব্যস্থলের পথ খাঁজে পাও। مُرَافَّ الْمُورِيْرُ ٱلْمُرْيِّرُ ٱلْمُرْيِرُ آلْمُرْيِرُ وَالْمَا لِمَالِّهِ الْمَالِيْرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيَرُ الْمُرْيَرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيِرِيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمِرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمِرْيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمِيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرِيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيِرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيرُ الْمُرْيِرِ الْمُرْيرُ الْمُرْيِيرُ الْمُرْيِلِ الْمُرْيِرِ الْمُرْيِيرُ الْمُرْيِقِيرِ الْم
- ১১. যিনি আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন পরিমিত তোমাদের প্রয়োজন অনুসারে এবং প্লাবন ও তৃফানের আকৃতিতে প্রেরণ করেনি। অতঃপর তার সাহায্যে আমি মৃত ভূমিকে জীবিত করে তুলেছি। তেমনিভাবে অর্থাৎ এই জীবন দানের ন্যায় তোমাদের পুনকজ্জীবিত করা হবে তোমাদের কবর থেকে।
- ১২. এবং যিনি সবকিছুর যুগল জোড়া জোড়া সৃষ্টি করেছেন এবং নৌকা ও চতুম্পদ জন্তুকে যেমন উটকে তোমাদের যানবাহন রূপে সৃষ্টি করেছেন। প্রভাবর্তনকারী যমীরকে সংক্ষেপকরণের জন্যে বিলুপ্ত করা হয়েছে এবং প্রথম প্রতাবর্তনকারী যান নির্ভাগ নির্ভ

الصَّحِبْرُ وَجُهِمَ الطَّهْرُ نَظْرًا لِلَفْظِ مَا وَمَعْنَاهَا ثُمَّ تَنْذُكُرُوا نِعْمَةَ رُبَّكُمُ إِذَا استَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سَبْحُنَ الَّذِي سَخَّرَ لَنا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُ قُرنيْنَ لا مُطِيْقِينَ.

১٤ ১৪. <u>आमता जनगृह आमातन श्रुत नित</u>्क. اللَّهُ رَبَّنَا لَمُنْقَلِبُونَ لَمُنْصَرِفُونَ.

.١٥ ٥٥. وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبُادِهِ جُزْءً ﴿ خَيثُ قَالُواْ الْمَلْئِكَةُ بَنَاتُ اللَّهِ لِأَنَّ الْوَلَدَ جُزْءُ الْوَالِدِ وَالْمَلْيُكُةُ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ إِنَّ ٱلانسَانَ الْقَائِلُ ذٰلِكَ لَكَفُورٌ مُبِينٌ ط بَيَّنُ ظَاهِرُ الْكُفُر ـ

স্থিত তোমরা তার পিঠে আরোহণ করে। ছিরতার । لَقَسْمُتُوا لِنَسْمَةُ عَلَى ظُهُوْرِهِ ذَكِرَ সাথে। এখানে এ- طُهُوْرِهِ مَاكِينَ الْمُعْلَمِينَ अगाथ। এখানে طُهُوْرِهِ مَاكِينَ مَا مُعْلَى طُهُوْرِهِ وَكُو আর ুর্ক কহবচন আনা হয়েছে 🖒 শব্দটির শাব্দিক ও অর্থগত উভয় দিকে লক্ষ্য করে ৷ অতঃপর তোমরা যখন তার উপর ঠিকঠাকভাবে আরোহণ কর তোমাদের পালনকর্তার নিয়ামত শ্বরণ করে বল, পবিত্র সেই সূত্রা যিনি আমাদের জন্য এসুব জিনিসকে অনুগত করে দিয়েছেন। অথচ আমরা এদেরকে আয়ত্তে আনার উপর সক্ষম ছিলাম না ৷

প্রত্যাবর্তনকারী 🗆

কোনো বান্দাকে আল্লাহর অংশ বানিয়ে দিয়েছে। যেমন তারা বলে, ফেরেশতাগণ আল্লাহর কন্যা। কেনন্য সম্ভান পিতারই অংশ আর ফেরেশতাগণ আল্লাহরই বান্দা ৷ <u>বাস্তবিক মানুষ</u> এ জাতীয় উক্তিকারী স্পষ্ট অকৃতজ্ঞ প্রকাশ্য কৃষ্ণরকারী।

#### তাহকীক ও তারকীব

क कथात সारिय जातदात. 'رُخْرُنُ : سُــَّوْرَةُ النَّرُخُـوُنِ केंब्रा रुप्र उथन जर्थ रुप्त- भिथा, প্রতারণা ইত্যাদি। ইরশাদ হচ্ছে- ﴿ اللَّهُ مُرُورُ الْفَرُلِ غُرُورُ الْفَرْلِ غُرُورًا وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَّمُ عَلَّمُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَى عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلًا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلًا عَلَّهُ عَلًا عَلَّهُ عَلًا عَلَهُ عَلّ مُجْرُورُ प्राथगुरु निकाल पिता ٱلْكِيتَابُ ٱلنَّبِيْنَ आत تَسْبِيَّهُ جَازًهُ एला है हि राना وَالْكِتَابِ الْمُعِيْنِ قَمَمْ किता مُتَعَلِّقُ अब كَأَمِلُ व्यवः فَأَمِلُ व्यव्ह مُتَعَلِّقُ अब किता اللّهِ किता مُجَرُورٌ ف جَارٌ नि 

षाता करत এकिए अरमूत उस्ते الْكِتَابَ वाता करत এकिए अरमूत उसे 

গ্রন্থার بَعْمَوْل হওয়াকে বুঝায় এবং مُجْمَوْل মখলুক বা সৃষ্টজীব হয়ে থাঞ্চে। কাজেই এর ছারা কুরআনের ক্রিয়া আবশ্যক হয়, যা হলো মৃ'তাযেলাদের বিশ্বাস ও চিস্তাধারা। যেমন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন- رَجَعَلُ الظُّلُمَاتِ وَالتُّورُ আল্লাহ ভা আলা আলো ও আঁধারকে সৃষ্টি করেছেন। অথচ এটা আহলে সুন্নত ওয়াল غَبْر आवारत সিফাত रंगीत कामाएउत मराउ كَنَامُ نَنْسِنُ आवारत সিফাত रंगीत कामाएउत मराउ كَنَامُ نَنْسِن خَدِيْم ٩٩٠ مَخْلُوق

উদ্ভৱ: শ্ববাবের সারকথা হলো, خَلَنَ টা خَلَنَ ।এর সাথে খাস নয়; বরং পবিত্র কুরআনেও অন্য অর্থে ব্যবহুও হয়েছে । বেষন- عُمَلُ আৰ্ব ব্যবহার ব্য়েছে। যেমন আল্লাহর বাণী- أَمُورُنَ وَزَيْرًا مُمُورُنَ وَرَبِيًّا مَعْتُ अर्थ ব্যবহার

बाहामा بَرَابُ قَسُ اللهُ وَاللّهُ فِيلًا أُمُ الْكِتَابِ اللّهِ الْكِتَابِ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ فِيلًا أُمُ الكِتَابِ الْكِتَابِ بَعَ مُحَالِكُ فَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

वत त्राय পर्फ्रह्म । كَشَرُ مُ مُعَلَّمُ مُ مَا مُشْرِطِيًّا कि إِنَّ ( क्ष. ) . قَوْلُهُ إِنْ كُنْتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِيْنَ

প্রশ্ন : অব উপর প্রবিষ্ট হয়। অথচ মুশরিকদের শিরক كَتُوَلِّ مُحَقَّقُ । ছিল। তাহলে এখানে কি করে ﴾ ﴿ ছিল। তাহলে এখানে কি করে ﴿ وَالْ مُرْكِنَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ

উত্তর, يَسْكَنَّنَ কথনো وَانْسَرْطِيَّة .এর উপরও প্রবিষ্ট হয় سُغَاطَعْ কে এই رُفْرُطِيَّة (দওয়ার জন্য যে, مَسَكَنَّقُ পতিত হওয়ার বিশ্বাস নেই; বরং সে শর্ত ঠুঠুর হওয়ার ব্যাপারে দ্বিধাহনু ও সন্দেহের মধ্যে রয়েছে, এটা প্রকাশ করার জন্য এ ধরনের ফে'লের প্রকাশ হওয়া জ্ঞানী ও বুছিমান থেকে مُسْتَنِّعَة বা অসম্ভব।

আর আল্লামা বাকুন (a) وَالْ كُنْمُولِيَّ । তার সাথে পড়েছেন এবং بَنْمُ عَلَيْكِ -क উহা মেনেছেন। উহা ইবারত হলো- كَنْ كُنْمُ مُولِّيْكُ مُعَلِّمُ مُولِّيْكُ وَعَلَيْمُ مُولِّيْكُ مُنْمُ مُولِّيْكُ مُسَرِّفِيْنَ নেবং অৰ্থাৎ আমি একণ কৰব না।

ः व्यात مَفْعُولَ مُغَدَّمُ कि - أَرْسَلْنَا पा خَبَرَيَّةُ का राला كُمُّ व्यात : قَوْلُهُ كُمْ أَرْسَلْنَا

. এবাদে مَاضِقُ एं একাদে بَانْسِيَةِ अ उपाय اَنَاهُمَ विका करत होक्ल करताहरू (य, أَنْسِيَةٍ अपाय وَهُولُكُ أَلْسُكُمْمُ अकर्य प्रस्तास সুतार والمُستَقِيَّة والمُعالِّمُ عنه عَلَيْهِ अजर्य प्रस्तास সुतार के करताहरू ।

تَمْيِيز राला بَطْتُ هاه مَفْعُولُ १ مه - أَهْلَكُنَ राला مَرْصُونَ शक खर माधमुरफत निकार । जात : فَوْلُهُ أَشَدُ مُنْهُمْ اَهْلَكُنَا قَرْمًا أَنْدًا مِنْ تَرْمِكُ مِنْ جَهَةِ الْبُطْيِنِ - किश इंबातर राला :

جَرَابْ राला لَيَغُولُنَّ कात شَرْطِيَّة (राला إِنْ कात وَمُسْتِيَّة (वर مَاطِفَة 'राबि क्रिंट) وَارْ عَلَمُ وَ فَوَلَّهُ وَلَيْنُ سَمَالْطَهُمْ علام عَمْرُوط (कि) قَدْمُ (ط 188) قَدْمَ (عَمَّا مَهُمُّ مَيْرُول الْمُجُولُ كُسْمِ (का उदार مَرَابُ مَرْط 189 جَرَابُ شَرْط (علام عَدِينَ مَيْرَابُ فَسَمْ عَالِم قَامَتُهُمْ مُعَالِمٌ فَيْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ ع ভয় বয়েছে। ﴿ مُرَابُ مُرَابُ عَرَابُ عَرَابُ عَلَا এয়ানে এটাও যে, মুফালদিন (ব.) بُوَابُ عَرَابُ عَرَابُ عَر আওয়ান ইল্লভ একাধিক ، بُوَابُ عَرَابُ مُعَنِيْتُ (عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ं क्षेत्रें : य नम वृक्षिकतन धाता উप्लमा राता है: ﴿ وَالْمُوالَّالُ مِنْ الْمُوْلِمُ الْأَوْلُمُ الْأَصْلَاكُ প্ৰসিদ্ধ অৰ্থ তথা জোড়া অৰ্থে ব্যবহাৰ হয়নি: বরং সাধারণ مَنْ أَنْزَاعُ उथा क्षात्राख्यत अर्थ व्यवहुट राहाছ । وَالنَّفَاتُ مُعْمَلُمُ مُنْ اللَّهِ وَالنَّفَاتُ مُعْمَلُمُ مُنْ اللَّهِ عَالَيْهُ فَالْمُشْرِينُا وَاللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُشْرِينَا وَاللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُشْرِينَا وَاللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُشْرِينَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُشْرِينَا وَاللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُشْرِينَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْافِعَةً فَالْمُعْمَالِينَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

به آهن العالمية जिल्लाना हरता إسكار تركيون المسكون أو المسكون أن تركيون أن توليك كيون أن توليك كيون العالمية المسكون المسكون العالمية المسكون العالمية والمسكون العالمية والمسكون المسكون المسكون المسكون أن توليك المسكون المسكون أن توليك أو المسكون المسكون المسكون المسكون المسكون المسكون المسكون أن المسكون أن المسكون أن المسكون أن المسكون أن المسكون المسكو

এর বাপারে বলতে চাচ্ছেন نَهُولُهُ وَكُمُ الصَّمِيْتُو َ এব নাপারে বলতে চাচ্ছেন نَهُولُهُ وَكُمُ الصَّمِيْتُونُ কিব্লুলাক কিব

সতকীকরণ: মুফাসসির (র.) যদি کُرُرُ الصَّبِّرُ এর পরিবর্তে الصَّبِّرُ বলতেন, তবে বেশি উত্তয় হতো। কেননা عَلَىٰ ظُهُرُونَ आर्या गिर्फे क्षारा करिलाश مُلَكُرُ आर्या गिर्फे छेव्ह क्षार्व अर्थित প্রতি লক্ষ্য করা হতো তবে عَلَىٰ ظُهُرُونَا अर्थित क्षारा करिलाश करा عَلَىٰ طُهُرُونَا अर्थित क्षारा करा हिल्ला। आत्र यिक উত্তয় স্থানে শব্দের প্রতি লক্ষ্য করা হতো তবে عَلَيْهُ हें होटा।

مُطِيْنَيْنَ مَاخُوذًا مِنْ ٱقْرَنَ ٱلشَّىٰ إِذَا اَطَافَهُ अर्थार : قَوْلُتُهُ مُفَرَّنِيْنُ

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

সূরা যুখকক প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : এ সূরা মক্কা শরীকে অবতীর্ণ, তবে হযরত মুকাতিল (র.) বলেন, নির্মাণী আয়াতিটি মদিনায় অবতীর্ণ। কেউ কেউ বলেন, সূরাটি মি'রাজের সময় আকাশে অবতীর্ণ হয়েছে। –[রূহল মা'আনী] এতে ৮৯ আয়াত, ৮৩৩ বাক্য এবং ৩,৪০০ অক্ষর রয়েছে।

ইবনে মরদুবিয়া হযরত আব্দুরাহ ইবনে আকাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়ে বলেছেন, সূরা যুখরুফ মক্কা মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে।

পূর্ববর্তী সুরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরার প্রারম্ভে ওহির কথা বলা হয়েছে, আর ওহি কিভাবে নাজিল হতো তার বিবরণ ছান পেয়েছে সূরার পরিসমান্তিতে। আলোচ্য সূরা ওক্ত করা হয়েছে ওহি তথা পবিত্র কুরআনের শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্মাের বর্ণনা ঘারা। হাকীমূল উত্থত হয়রত মাওলানা আশরাফ আলী থানতী (র.) পিথেছেন, এ সূরার প্রারম্ভে "পবিত্র কুরআন আলাহ পাকের তরফ থেকে অবতীর্ণ" ঘোষণা ঘারা প্রিয়নবী 🏥 -এর নরুমতের প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছে, আর যারা তাঁকে বা পবিত্র কুরআনকেও অবীকার করে, তাদের উদ্দেশ্যে রয়েছে সতর্কবাণী।

**আ'মাশুল কুরআন** : সূরা যুখক্রফ লিপিনন্ধ করে বৃষ্টির পানি দিয়ে ধৌত পরে পান করলে কফ কাশি দুরীভূত হয়।

–(তাফসীরে দুরাক্তন নজম)

ৰপ্লের তারির : যে ব্যক্তি ৰপ্লে দেখনে সে নৃত্য যুখক্রম্ম তেলাওয়াত কংছে, তার অর্থ হবে ঐ ব্যক্তি নূনিয়ার জীবনে সক্ষণ হবে, আর আধিবাতেও সে লাভ করনে উচ্চ মরতনা :

এ সুরাটি মন্ধায় অবতীর্ণ। তবে হয়রত ্রুকাতিল (ব.) বলেন, وَأَسْتُواْ مِنْ أَرِسُلُكُ अग्नाতটি মদিনায় অবতীর্ণ। কেই কেউ বলেন, সুরাটি মি'রাজের সময় আকালে অবতীর্ণ হয়েছে । নৃত্যক্ষীরে রন্থল মা'আনী।

পরবর্তী দাবির দলিল হয়ে থাকে। এখা দেবুরআনকে নুখানো হাছেছে। আল্লাহ তা আলা যে বন্তুর ক্রম করেন, তা সাধারণত পরবর্তী দাবির দলিল হয়ে থাকে। এখা নে কুরআনের ক্রম করে ইপিত করা হয়েছে যে, কুরআন স্বয়ং তার অলৌকিকতার কারণে নিজের সত্যতার দলিল। কুরআনেরে সুন্দাই বলরে অর্থ এই যে, এর উপদেশপূর্ণ বিষয়বন্ধ সহস্লেই বোঝা যায়। কিছু এ থাকে শরিয়তের বিধিবিধান চয়ন করা নিঃসালেহে এক দুরুহ করে : ইজতিহাদের পূর্ণ যোগাতা সাতিরেকে এ কাজ করা যায় না। সেয়তে অন্যয় একথা শ্রেষ্ট করে দেওয়া হায়েছে পলা হয়েছে । ক্রম্ম এই ক্রিটিট্র ট্রিট্রিসালেহে আমি কুরআনকে উপদেশ হাসিলের জন্য সহজ করে দিয়েছি। অত্তর্থ কোনো উপদেশ গ্রহণকারী আছে কিঃ। এতে বলা হয়েছে যে, কুরআন উপদেশ গ্রহণের জন্য সহজ ১ থোকে ইজতিহাদ ও বিধান চয়ন সহজ হওয়া জরুরি হয় না; বরং অন্যভাবে প্রমাণিত রয়েছে যে, এ কাজের জন্য সংগ্রিষ্ট বিভিন্ন শান্তে দক্ষতা অর্জন করা শর্ড।

প্রচারকের পক্ষে নিরাশ হয়ে বসে থাকা উচিত নয় : আর্থি কিট্রান্ত কর্মন করিছ থেকে এ উপদেশগ্রন্থ প্রত্যাহার করে নেব এ কারণে যে, তোমরা সীমাতিক্রমকারী সম্প্রদায়?। উদ্দেশ্য এই যে, তোমরা অবাধ্যতায় ঘতই সীমা অতিক্রম করে। নঃ কেন, আমি তোমাদেরকে কুরআনের মাধ্যমে উপদেশ দান পরিত্যাগ করব না। এ থেকে জানা গোল যে, যে ব্যক্তি দাওয়াত ও তাবলীগের কাজ করে, তার উচিত প্রত্যেকের কাছে পরগাম নিয়ে যাওয়া এবং কোনো নলের কাছে তাবলীগ তধু এ কারণে পরিত্যাগ করা উচিত নয় যে, তারা চরম পর্যায়ের মুলহিদ, বেদীন অথবা পাপাচারী।

কুৰআন সৃষ্ট নয়; বরং فَالِمْ తথা চিরপ্তন-শাখত : আহলে সুন্নত ওয়াল জামাতের বিতন্ধ আকিলা হলো কুরআন সৃষ্ট নয়; বরং المن তথা চিরপ্তন-শাখত। কেননা কুরআন আল্লাহর কালাম ও বাণী আর আল্লাহর নাায় আল্লাহর বাণী কুরআনও ত চিরপ্তন। কিন্তু বাতিলপথ্ডি মুতাঘিলা সম্প্রদার দল বনে, কুরআন মাখলুক ও সৃষ্ট। ভারা দলিল দিতে গিয়ে বলে যে, আল্লাহ পাক স্বয়ং কুরআনে বলেন فَرَيْنَا عَرَيْنًا وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ عَرَيْنًا عَرَيْنًا وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

তানের জবাবে ইমাম রায়ী (র.) বলেন, আল্লাহর কালাম বার্ত্তনিক ও প্রকৃতগত [نَسْسُنُ] হিসেবে কূদীম ও চিরন্তন। অতএব আল্লাহর বাণীকে অন্যান্য শান্দিক ও জাহেরী কথাবার্তার সাথে সমতুলা করা যাবে না। আল্লামা আদৃসী (র.) বলেন, উক্ত আয়াতে مَشْسُرُ এর অর্থ ন্যান্ত خَلْقُ و مُشْسِّرُ اللهِ এবু সঠিক নয়।

रेत्र, ठावजीता सात्यत्वदीत (०३१ चड्ड) ६२ (क)

জালেচে। আমাতে আল্লাহ পৃথিবীকে বিছানার পরিবর্তে দোলানা বলে আখ্যায়িত করেছেন। কেননা একটা শিত যেভাবে তার দোলনার মধ্যে আরামে গঙ্গে থাকে মহাশুনো ভাসমান এই বিশাল গ্রহকে তোমাদের জনো তেমনি আরামের জারগা বানিমে দিয়েছেন। এটি তার কক্ষের উপর প্রতি ঘণ্টায় এক হাজার মাইল গতিতে ঘুরুছে এবং প্রতি ঘণ্টায় এক হাজার মাইল গতিতে ঘুরুছে এবং প্রতি ঘণ্টায় এ৬,৬০০ মাইল গতিতে ছুটে চলছে। কিছু এসব সন্থেও ভোমাদের স্রষ্টা তাকে এতটা সুশান্ত বানিয়ে দিয়েছেন যে, তোমরা আরামে তার উপর যুমাও অথচ ঝাঁকুনি পর্যন্ত অনুভব করো না। তোমরা তার উপর বসবাস কর কিছু অনুভব পর্যন্ত করতে পার না যে এটি মহাশুন্যে ঝুলন্ত এই আর ভোমরা তাতে পা উপরে ও মাথা নিচের দিকে দিয়ে মুলছ। তোমরা এর পিঠের উপরে আরামে ও নিরাপনে চলাফেরা করছ অথচ এ ধারণা পর্যন্ত ভোমাদের নেই যে, তোমরা বন্দুকের ওলির চেয়ে দ্রুভগতি সম্পন্ন গাড়িতে আরোহণ করে আছ। উদ্দেশ্য এই যে, পৃথিবীর বাহ্যিক আকার বিছানার মতো এবং এতে বিছানার অনুরূপ আরাম পাওয়া যায়। সূতরাং এটা গোলাকার হওয়ার পরিপত্থি নয়।

তেনে নাব ও চতুপ্দদ জত্ব সৃষ্টি করেছেন, মাতে তোমরা আরোহণ কর ।। যানুষের যানবাহন দু প্রকার। যথা— ১. যা মানুষ নিজের শিল্পকোল দ্বারা নিজেই তৈরি করে। ২. যার সৃষ্টিতে যানুষের বিদ্ধান্ধের যানবাহন দু প্রকার। যথা— ১. যা মানুষ নিজের শিল্পকোল দ্বারা নিজেই তৈরি করে। ২. যার সৃষ্টিতে যানুষের শিল্পকোলর কোনো দখল নেই। 'নৌকা, বলে প্রথম প্রকার যানবাহন এবং চতুপ্পদ জত্ব বলে দ্বিতীয় প্রকার যানবাহন বুঝানো হয়েছে। সর্বাবস্থায় উদ্দেশ্য এই যে, মানুষের ব্যবহারের যারকীয় যানবাহন আল্লাহ তা আলার মহাঅবদান। চতুপ্পদ জত্বর যে অবদান, তা বর্ণনা সাপেক্ষ নয়। এগুলো মানুষের চেয়ে কয়েকণ্ডণ বেশি শক্তিশালী হয়ে থাকে। কিন্তু আল্লাহ তা আলা এগুলোকে মানুষের এমন বশীভূত করে দিয়েছেন যে, একক্ষন বালকও ওদের মুখে লাগাম অথবা নাকে রিশি লাগিয়ে থথা ইচ্ছা নিয়ে যেতে পারে। এমনিভাবে যেসব যানবাহন তৈরিতে মানুষের শিল্পকৌশলের দখল আছে, সেওলোও আল্লাহ তা আলারই অবদান। উড়োজাহাজ থেকে ওক্ষ করে সাধারণ সাইকেল পর্যন্ত যদিও বাহাত মানুষ নির্মাণ করে, কিন্তু এগুলো নির্মাণের কৌশল আল্লাহ বাতীত কে শিক্ষা দিয়েছেঃ সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা আলাই মানুষের মন্তিকে এমন পত্তি দান করেছেন যে, মানুষ লোহাকেও মোমে পরিণত করে ছাড়ে। এছাড়া এগুলোর নির্মাণে যে কাঁচামাল ব্যবহৃত হয়, তা এবং তার বৈশিষ্ট্য ও ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়া সরাসরি আল্লাহর সৃষ্টি।

হায়েছে যে, একজন বৃদ্ধিমান ও সচেতন মানুষের কর্তব্য হলো সতিয়ের গালনকর্তার অবনান ক্ষরণ কর :] এতে ইঙ্গিত করা হায়েছে যে, একজন বৃদ্ধিমান ও সচেতন মানুষের কর্তব্য হলো সতিয়ের দাতা আল্লাহ তা আলার নিয়ামতসমূহ ব্যবহার করার সময় অমনোয়োগিতা ও উদাসীনতা প্রদর্শন করার পরিবর্তে এ বিষয়ের গ্যান করা যে, এগুলো আমার প্রতি আল্লাহর দান। কাজেই তার কৃতজভা প্রকাশ করা ও তার উদ্দেশ্যে বিনয় ও অসহায়ত্ব ব্যক্ত করা আমার উপর ওয়াজিব। সৃষ্টজগতের নিয়ামতসমূহ মুমিন ও কাজের মধ্যে পার্থকা এই যে, কাম্মের চরম উদাসীনতা ও বেপরোমা মনোভাব নিয়ে ব্যবহার করে, জিল্প প্রকৃতপক্ষে মুমিন ও কাজেরের মধ্যে পার্থকা এই যে, কাম্মের চরম উদাসীনতা ও বেপরোমা মনোভাব নিয়ে ব্যবহার করে আর মুমিন আল্লাহর নিয়ামতসমূহকে চিন্তায় উপস্থিত রেখে তার সামনে বিনয়ারনত হয়। এ লক্ষেই কুরআন ও হালীসে বিভিন্ন কাজ আঞ্জাম দেওয়ার সময় সবর ও শোকরের বিষয়বত্ব

সংবলিত বিভিন্ন দোয়া শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। মানুষ যদি দৈনন্দিন জীবনে উঠাবসা ও চলাফেরার এসব দোয়া নিয়মিত পাঠ করে, তবে তার প্রত্যোক বৈধ কাজই ইবাদত হয়ে যেতে পারে। এসব দোয়া আল্লামা জয়রীর কিতাব 'হিসনে হাসীন' এবং মাওলানা আশরাফ আলী থানতীর কিতাব 'মোনাজাতে মকবুলে' দুষ্টবা।

সফরের দোয়া : الَّذِيُ اللَّذِيُ اللَّذِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ٱللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ مِن السَّغَرِ وَٱلْخَلِيْنَةُ مِن ٱلْآهَلِ وَالْمَالِ اللَّهُمَّ إِنِّى أَعُوذُيكَ مِنْ وَعَشَاءِ السَّغَرِ وَكَابَرَ الْمُنْغَلَبِ وَالْحُودَ بَعَدَ الْكُوْدِ رَسُوَّ الْمَنْظِرِ فِي الْآهِلِ وَالْمَالِ

ाँगी है हैं। اَللَّهُمُ لَا اِلدَّالِةَ النَّتَ طَلَعْتُكُ تَعْشِيقُ فَاغْفِرُ لِي إِنَّا لَا بَعْثِرُ الذُّنوُبُ إِلاَّ اَنتُكَ -बक ख़बबात्सरक व वाकाव विषेठ चारक--(जाकनीत्त कड़वरी)

ं আমরা এমন ছিলাম না যে, একে বশীভূত করব। এটা যান্ত্রিক যানবাহনের ক্ষেত্রেও প্রযোজ্য। কেননা আল্লাহ ভাতালা মৌল উপাদান সৃষ্টি না করলে অথবা তাতে প্রয়োজনীয় বৈশিষ্টা ও প্রতিক্রিয়া না রাখলে অথবা মানুষের মন্ত্রিকে সেসব বৈশিষ্ট্য আবিষ্কারের শক্তি দান না করলে সমগ্র সৃষ্টি একত্র হয়েও এমন যানবাহন সৃষ্টি করতে সক্ষম হাতা না।

িনিঃসন্দেহে আমরা আমানের পালনকর্তার দিকেই ফিরে যাবে।। এ বাকে।

ক্রিটা নিওয়া হারছে যে, মানুষের উচিত পার্থিব সফরের সময় পরকালের কঠিন সফরের কথা স্বরণ করা, যা সর্বাবস্থায়
সংঘটিত হবে। সে সফর সহজে অতিক্রম করার জন্য সংকর্ম ব্যতীত কোনো সওয়ারি কাজে আসবে না।

ভাৰে আলাহৰ বংশ হিন কৰিছে। এশনি আলাহৰ বাদাদেৰ মধ্যে থেকে আলাহৰ অংশ হিন করেছে। এখানে অংশ বলে সভান বুঝানো হয়েছে। মুশবিকরা দেবেশতাগণকে 'আলাহর কন্যাসভান' আখ্যা দিত। 'সভান' না বলে 'অংশ' বলে মুশরিকদের এই বাভিল দাবির মুক্তিভিন্তিক খওনের দিকে ইনিত করা হয়েছে। সংক্ষেপে তা এভাবে যে, আলাহ তা আলার কোনো সন্তান থাকলে সে আলাহ তা আলার অংশ হবে। কেননা, পুত্র পিতার অংশ হয়ে থাকে। যুক্তিসংগত নিয়ম এই যে, প্রত্যেক বন্ধু সীয় অন্তিত্বের জন্য ভার অংশসম্হের প্রতি মুখাপেন্সী। এ থেকে জকরি হয়ে পড়ে যে, আলাহ তা আলাও তার সন্তানের প্রতি মুখাপেন্সী হবেন। বলা বাহল্য যে, কোনো প্রকার মুখাপেন্সিতা আলাহর মর্যাদার সম্পূর্ণ পরিপত্তি।

- أَيْ تَقُولُونَ اتَّخَذَ مِمًّا يَخْلُقُ بَنَاتِ لنَفْسه وَاَصْفُكُمْ أَخْلَصَكُمْ بِالْبَنِيْنَ اللَّازِمُ مِنْ قَوْلِكُمُ السَّابِقُ فَهُوَ مِنْ جُمُلَةِ الْمُنْكَرِ . ١٧ ك٩. <u>عَلَى مَعَمَ عَمَة عَمَة عَمَة عَلَمَة عَلَى ٩٠. عَلِزَا بُشَّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمُن</u> مُثَلًا جَعَلَ لَهُ شِبْهًا بِنَسْبَةِ الْبِنَاتِ إِلَيْهِ لأنَّ الْوَلَدَ يَشْبَهُ الْوَالِدُ الْمَعْنُي إِذَا أَخْبِرَ
- أَحَدُهُمْ بِالْبُنَاتِ تَنُولُدَ لَهُ ظَلَّ صَارَ وَجَهُهُ سُودًا مُتَغَيِّرًا تَغَيُّرَ مُغْتَمَّ وَهُوَ كَظِيْمٌ مُمْتَلِيٌّ غَمًّا فَكَيْفَ يُنْسِبُ الْبَنَاتِ إلَبْه تَعَالىٰ عَنْ ذُٰلِكَ .
- এর মধ্যে হাম্যা অস্বীকারমূলক অর্থ প্রদান করে وَ أَوْ الْعَطْفِ لِجُمْلَةٍ الْإِنْكَارِ وَ وَاوُ الْعَطْفِ لِجُمْلَةٍ أَيْ يَجْعَلُونَ لِلُّه مَنْ يَنْشَوُّا أَيْ يُرَبِّي في لَجِلْيَةِ الزَّيْنَةِ وَهُوَ فِي الْخِصَامِ غَبُرٌ مُبِئِنِ مُظْهِرُ الْحُجَّةِ لِضُعْفِهِ عَنْهَا
- نَحَوَلُ: الْسَلَنَ كَوَ النَّدِثُ: هُـُهُ عِبْدُ الرَّحْمٰنِ انَاثًا مِ أَشَهِدُوا حَضُرُوا خَلْفَهُمْ مِهِ سَتُكُنتُ شَهَادَ تُنَهُمُ بِأَنَّهُمُ انَاثُ وْيَسْتُلُونَ عَنْهَا فِي ٱلْأَخِرَةِ فَيَتَوَتَّبُ عَلَيْهَا الْعِقَابَ.

- জন্য ক্রান্তর মুষ্টির মধ্য পেকে নিজের জন্য ১৬. আল্লাহ তা'আলা কি তার সৃষ্টির মধ্য পেকে নিজের জন্য ক্ন্যাস্ভান বেছে নিয়েছেন এবং তোমাদের জন্যে মনোনীত করেছেন পুত্র সন্তানং এ কথাটি তোমাদের পূর্বের কথা থেকে বুঝা ঘায়। 🔏 অব্যয়টি হাময়ায়ে ইনকার তথা অস্বীকারমূলক অর্থে ব্যবহৃত হামধার অর্থ এসেছে এবং কথাটি উহা অর্থাৎ آئَنُوْلُوْنَ তথা তোমরা কি বলং এবং الله بالبَنبُن عام عاقبة المُعادِّد اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْمُعَادِّدُ اللهُ ال উপর। বস্তুত এটা মুনকার তথা আন্দোভনীয়।
  - তথা আলুহের জন্যে যে কন্যাসন্তান বর্ণনা করে, যখন তাদের কাউকে তার সংবাদ দেওয়া হয়, কন্যাদেরকে তার দিকে নিসবত করে তাঁর 🕰 তথা সদৃশ সাব্যস্ত করা হয়েছে। কেননা সন্তান পিতার অনুরূপ হয়। যার অর্থ হলো, যখন তাদের ঘরে কন্যাসন্তান জন্মের সংবাদ দেওয়া হয় তখন তার মুখমওল কালো চিন্তাযুক্ত ব্যক্তির ন্যায় পরিবর্তন হয়ে যায় এবং মন দুঃখ ভারাক্রান্ত হয়ে যায়। তবুও সেই কন্যা সন্তানের নিসবত আল্লাহর দিকে কিভাবে করা হয়ু আল্লাহ এটা থেকে পবিত্র।
  - এবং আতফের 🐧 জুমলার উপর আতফের জন্যে। অর্থাৎ তারা কি এমন ব্যক্তিকে আন্মাহর জন্যে বর্ণনা করে. যে অলঙ্কারে লালিতপালিত হয় এবং বিতর্কে কথা বলতে অক্ষম মহিলা হওয়ার কারণে তাদের দূর্বলতার দরুন দলিল প্রকাশ করতে অক্ষম :
  - ১৭ ১৯, তারা ফেরেশতাগণকে যারা অল্লাহর খাস বানা. তাদেরকে স্ত্রীলোক গণ্য করেছে ৷ তারা কি তাদের সৃষ্টি প্রত্যক্ষ করেছে? তাদের এ দাবি ফেরেশভাগণ ন্ত্রীলোক ছিল লিপিবদ্ধ করা হবে এবং এ সম্পর্কে তাদেরকে জিজ্ঞাসা করা হবে ৷ কিয়ামতের দিন এবং এর উপর শান্তি দেওয়া হবে :

- . وَقَالُوْا لَوْشَا َ الرَّحْمُنُ مَا عَبَدْنَهُمْ لا اَى اَلْمَلْنِحَةَ فَعِبَادَ تُنَا إِيَّاهُمْ بِمَشْيَتِهِ فَهُوَ دَاضٍ بِهَا قَالَ تَعَالَى مَا لَهُمْ يَذَٰلِكَ الْمَقُولِ مِنَ الرِّضَا بِعِبَادَتِهَا مِنْ عِلْمِ دَانَ مَا هُمْ إِلَّا يَحْرَصُونَ ء يَكُذِبُونَ فِبْهُ فَيَتَرَتَّبُ عَلَيْهِمُ الْعِقَابَ بِهِ.
- ٢١. أَمْ أَتَيَنُهُمْ كِتٰبًا مِنْ قَبْلِهِ الْقُرْانِ
   يعِبَادَةِ عَيْرِ اللّٰهِ فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ
   أَى لَمْ يَقَعْ ذَٰلِكَ.
- ٢٢. يَلْ قَالُوْا إِنَّا وَجَدْنَا ابْنَا مَنَا عَلَى اُمَّةٍ مِلْهِ مَلْهِ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ وَإِنَّا مَاشُونَ عَلَى الْمُرِهِمْ مُلْهُ مَلُونَ كَالِي الْمُرْهِمْ مُلْهُ مَلْدُونَ عَلَى الْمُرْهِمْ مُلْهُ مَلْدُونَ عَلَى الْمُلْهِ .
- ٢٣. وَكَذٰلِكَ مَا ٱرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِنْ فَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِنْ فَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِنْ فَبْلِكَ فِى مَنْقَبِمُوهَا مِنْ فَنْقِهِمَا مِنْ فَعْلَى مِنْ فَعَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنَا عَلَى مُثْفِقًا أَلَا مَنَا عَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنَا عَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنْ عَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنْ عَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنْ عَلَى مُثَنِعُونَ مَنْ عَلَى أَنْ وَجَدْنَا ٱلْمَا مَنْ عَلَى أَنْ وَمِنْ مَنْ فَعَنَدُونَ مَنْ عَلَى مُثَنِعُونَ .
- ٢٤. قَلَلَ لَهُم اَ تَتَبِعُونَ ذٰلِكَ وَلَوْ جِنْتُكُم اللهِ عَلَيْهِ الْمَاتَهُم اللهِ قَالُواْ
   يَا هُدُك مِثَ وَجَدُتُم عَلَيْهِ الْمَاتَ كُم اللهُ قَالُواْ
   إِنَّا بِمَا آرْمُلِلْتُم بِهِ آنَتَ وَمَنْ قَبَلَكَ كُفِرُونَ.
- ٢٥. قَالَ تَعَالَى تَخْوِلْفًا لَهُمْ فَانْتَقَمْنَا
   مِنْهُمْ أَى مِنَ الْمُكَذِّبِينَ لِلرُّسُلِ تَبْلَكَ
   مَانُهُمْ أَى مِنَ الْمُكَذِّبِينَ لِلرُّسُلِ تَبْلَكَ
   مَانُطُركَيَفَ كَانَ عَاقِبَةً الْمُكَذِّبِينَ.

- ২০, এবং তারা বারে, দুয়ান্য আল্লাহ যদি চাইতেন যে,
  আমরা তাদের এর্থাং ফেরেশতাদের ইবাদত না বরি
  তাহলে আমরা তাদের পূজা করতাম না। অতএব
  আমরা তাদের পূজা করা আল্লাহর ইচ্ছায় এবং তিনি
  এতে সম্ভুট। আল্লাহ তা'আলা বলেন, এ বিষয়ে
  ফেরেশতাদের ব্যাপারে আল্লাহর সম্ভুটি সম্পর্কে
  তাদের উভিন্ন বিষয়ে তারা কিছুই জানে না। তারা
  কেরল অনুমানে কথা বলে। মিখ্যা বলে। অতএব এর
  বিনিম্নায় তাদের শান্তি দেওয়া হবে।
- ২১. আমি কি এর আগে কুরআনের অগে তাদেরকে কোনো কিতাব দিয়েছি যা আল্লাহ ব্যতীত অন্যকে পূজা করার অনুমোদন দেয়। অতঃপর তারা তা আঁকড়ে রেখেছে অর্থাৎ এমন হয়নি।
- ২২. বরং তারা বলে, আমরা আমাদের পূর্বপুরুষদেরকে প্রেছি এক পথের পথিক এক মাজহাবে এবং আমরা তাদেরই পদান্ধ অনুসরণ করে চলছি তাদের বদৌলতে হেদায়েতপ্রাপ্ত এবং তারা আল্লাহ ছাড়া অন্যের উপাসনা করত।
- ২৩. এমনিভাবে আপনার পূর্বে আমি যথন কোনো
  জনপদে কোনো সভর্কবাণী প্রেরণ করেছি, তথনই
  তাদের বিত্তশালীরা সৃখী ব্যক্তিগণ বলেছে, তোমার
  গোত্তের উজির ন্যায় আমরা আমাদের
  পূর্বপুরুষদেরকে একটি পছার অনুসরণ করেতে
  দেখেছি এবং আমরাও তাদের পদান্ধ অনুসরণ
  করেছি।
- ২৪. হে নবীং আপনি তাদেরকে বলুন, তোমরা তোমাদের পূর্ব পুরুষদের যে পথে চলতে দেখেছ আমি যদি তোমাদের তার চেয়ে অধিক সঠিক রাজ্ঞা বলে দেই তবুও কি তোমরা তোমাদের পূর্বপুরুষদের এ কথার অনুসরণ করবে। তারা বলত, তোমরা তৃমি ও তোমার পূর্ববর্তীগণ যে বিষয়সহ প্রেরিত হয়েছ তা আমরা অপীকার করি।
- ২৫. আন্নাহ তাদেরকে ভয় প্রদর্শনমূলকভাবে বলেন, অতঃপর আমি <u>তাদের</u> আপনার পূর্ববতী রাসূলদেরকে অস্বীকারকারীদের <u>কাছ থেকে প্রতিশোধ নিয়েছি।</u> অতএব দেখুন, মিথারোপকারীদের পরিশাম ক্রিণ মরেছ।

#### তাহকীক ও তারকীব

الْمُكْرِكُةُ بِنَاتُ اللّهِ वाता उत्पाम रता मकात मुनावकरमत डेकि أَمُولِكُمُ السَّابِقُ عَلَوْلِكُمُ السَّابِق عفاد रक्षतमाठाक पथन आझारत कना। माताख कहल, उचन এद घाता এकथा निरक्ष निरक्षदे आदमाक दरा ताल तर, रहल अखान जात्मत निर्मिष्ट । कात्कादे मकात मुनाविकरमत डेकि - وَأَصْفَاكُمُ بِالْمَنِيْسُ -এवड या जात्मत न्तर्वत डेकित छना आदमाक خَذْمُو ववड مُذْمُونُ عَالِمُ خَاصِة وَعَالِمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَالَمُ عَلَيْكُمُ عَلَى عَلَيْكُمُ عَلَيْك

উহা মেনে ইদিত কৰে নিমেছেন। بَعَلَ एयमनि वाशाकात مَا مَرْصُولُهُ قَالَهُ بِمَا ضَرَبَ উহা মেনে ইদিত কৰে দিয়েছেন। مَا مَرْصُولُهُ قَالَهُ بِمَا ضَرَبَ আৰু بَنَانُ আৰু بَغَلَ । তুর প্রথম মাফউল ، যমীর উহা রয়েছে। যা مَنْرَبُ وَهُ وَهُ عَالِمُ وَهُ مَا يُعْلَى الْبَنَانِ لَهُ شِبُقًا किठीয় মাফউল, যা شِبْنًا يَعْدَ অৰ্থ হয়েছে। উহা ইবারত হলো- لَهُ شِبْقًا الْبَنَانِ لَهُ شِبْقًا কৰিবত করে কন্যাদেরকে আল্লাহর দিকে নিসবত করে কন্যাদেরকে আল্লাহর সদৃশ করে দিল। কেননা সন্তান তো পিতার সদৃশ্যুই হয়ে থাকে।

- এब জना इरस्रष्ट ؛ فَعَلَىٰ الْجُمَلَةِ عَلَى الْجُمْلَةِ 0 أَوْا का का इरस्रष्ट ؛ فَقُولُمُ أَوَّ अवात शम्याि إِنْكَارُ विभाग का इरस्रष्ट ؛ فَوَلَمُ أَوَّ अव अवस्य : فَعَلَى अव मर्स्य : مُعَلَّمُ अव मर्स्य : مُعَلَّمُ अव का मर्स्य : अव अवस्य क्रिक्ष्ट : अव अवस्य क्रिक्स के अवस्य के अवस्य के अवस्य के अवस्य के अवस्थान अव अवस्य के अवस्था अव के अवस्था के अवस्था अवस्था अवस्था अवस्थान अवस्था के अवस्था अवस्था के अवस्था अवस्था अवस्था अव

ٱبَجْتَرِ ثُونَ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَنْ يَنْشَأُ فِي الْجِلْبَةِ

وَاحْدُ مُذَكُّرٌ غَانِبُ ٩٥ - مُضَارِعٌ مُجَهُول प्राममात रूए نَصْبَطُ ( अरो नारत وَاحْدُ مُذَكُّرٌ غَانِبُ ٩٤ - عَفُولُهُ يَعَشَقُو الله عَلَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ وَ الله عَلَمُ عَلَيْهُ عَل عَلَيْهُ عَل عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

हिं। مُبِينَ عَلَيْ مُبِينِ مُظْهِرُ वाता करा देतिত करत निराहक रा, مُبِينَ : قَوْلُتُ غَيْرُ مُبِينِ مُظْهِرُ المُجَّةِ عادر إلي المعالم العالم ال

अर्थार وَعَلْتُ زَيْدًا أَعْلَمُ النَّاسِ -इस कर्षार و كَنْ कि وَعَلَى अर्थात وَعَلَمُ وَجَعَلُوْ المُمَلَائِكة वाद्यरम्ब वालात जाभि : أَعْلَمُ النَّاسِ कर्षार

لَوْ شَاّ َ الرَّحْدُنُ عَدَمُ عِبَادَةِ الْمَلَاتِكَةِ مَا عَبَدْنَاهُمُّ-अब सक्खेल छेश ब्राहा अर्थार أَلْرَحْمُنُ উহোৱ مَاشُونُ آتَّ عَلَىٰ أَنَارِهِمْ , अधार تَجَهُ عَلَى اللّهِ فَقَ مَاشُونُ عَلَى الْمَالِهِمْ সাথে عَلَى اللّهِ عَلَى أَنَارِهِمْ , अधि عَلَى الْمَالِهِمْ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّ

হলো এই। তথাৎ اَوْمَرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِرُ كَمَا ذُكِر عَالِمُ اللهِ اله

### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

ে অলংকার ও সাজসজ্জার লালিতপালিত হয়। এ থেকে জানা গোল যে, নারীর জন্য অলছার ব্যবহার এবং শরিয়তসম্মত সাজসজ্জা অবলয়ন করা জায়েজ। এ বিষয়ে ইজমাও আছে। কিছু বর্ণনাপদ্ধতি থেকে বুঝা যাচ্ছে যে, সারাদিনমান সাজসজ্জা ও প্রসাধনীতে ডুবে থাকা সমীচীন নয়। এটা বিবেক-বৃদ্ধির দুর্বলতার লক্ষণ ও কারণ।

ভিশ্ন এই যে, অধিকাংশ নারী المُوْفَ الْدِيْمَامِ مُغَيْرٌ مُبْنِيْنِ (এবং সে নিত্তে কথা বলতেও অক্ষম। উদ্দেশ্য এই যে, অধিকাংশ নারী মনের ভাব জোরোপারে ও স্পষ্টভাবে বর্ণনা করতে পুরুষদের দারি প্রমাণ সহকারে বর্ধন করা তাদের পক্ষে কঠিন হয়ে পড়ে। কিন্তু এটা অধিকাংশের দিকে লক্ষা করে বলা হয়েছে। কাজেই কোনো কোনো নারী যদি বাকপটুতায় পুরুষদেরকে হারিয়ে দেয়, তবে সেটা ও আঘাতের পরিপত্তি হবে না। কেননা অধিকাংশের লক্ষ্যেই সাধারণত নীতি বর্ণনা করা হয়। নারীদের অধিকাংশ রুপইই বটি।

ভিত্তি কৈ বাবি দিবক এব মৰ কাজই হয় তবে আল্লাহ পাক আমাদেবকে শিৱক করার শক্তি কেন দিয়েছেন? তার যদি মর্ভি হতো অর্থাং যদি শিৱক এব অৰ্থা কাজই হয় তবে আল্লাহ পাক আমাদেবকে শিৱক করার শক্তি কেন দিয়েছেন? তার যদি মর্ভি হতো তবে তিনি আমাদেরকে এমন গহিঁত কাজ থেকে বিরত রাখতে পারতেন। কাফেরেরা কেরেশতাদেরকে গ্রীলোক সাবাজ করেছে, এরপর তাদের মূর্তি তৈরি করেছে এবং ঐ মৃতিগুলোর পূজা করেছে, এতসর অন্যায়ের পর বলছে যে, যদি এটি করায় হতো তবে আল্লাহ পাক আমাদেরকে এসব মন কাজ থেকে দূরে রাখতে পারতেন। যেহেতু তিনি আমাদেরকে এসব থেকে দূরে রাখেননি এবং এসব গাইতি কাজ করার শক্তি দিয়েছেন, এতে একথা প্রমাণিত হয় যে, তিনি আমাদের এহেন কর্মে রাজি আহেন।

তাদের এ ভিত্তিহীন উক্তির জবাবে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন ﴿ يَأْمُونُونَ عَلِم إِنْ هُمْ إِلَّا يَعْرُصُونَ अर्थार प्रनाट এ বিষয়ে তাদের কোনো জ্ঞানই নেই, তারা তো তধু মিখ্যাই বলছে।

যার। মূর্ব, নির্বোধ তারাই এমন ভিত্তিহীন, অযৌজিক, অসুন্দত্ত উজি করতে পারে। কেনলা মানুষকে যে দূনিয়াতে ভালোমন্দ কাজ করার স্বাধীনতা দেওয়া হয়েছে তার কারণ হলো এই যে, আধিরাতে তাদেরকে তালো কাজের পুরস্কার দেওয়া হবে এবং মন্দকাজের জনো শান্তি দেওয়া হবে। যদি তাদের কর্মের স্বাধীনতা না থাকত এবং তারা যন্ত্রের ন্যায় কাজ করত, তবে ছওয়াব বা আজাবের প্রশুই উঠত না। তাই কাম্পেরদের এই উজি "শিরক যদি আল্লাহ পাকের এত অপছন্দনীয়ই হয় তাহকে কাম্পেরদের তার শক্তি কেন দিলেন?" –নিতাত্তই মূর্থতাপ্রসূত। সত্যের সঙ্গে এর কোনো সম্পর্কই নেই।

যদি কাফেরদের এ খোঁড়া যুক্তি মেনে নেওয়া হয়, তবে পৃথিবীতে অ'ল্লাহ পাকের অপ্রিয়, অপছন্দনীয় কোনো কাজেই থাকবে না, দুরাত্মা পাপিষ্ঠরা তাদের সকল অন্যায় আচরণের পক্ষে এ যুক্তিই পেশ করবে :

ভোন করেছি যা তারা দৃতভাবে ধরে রয়েছে? অর্থাং কাফেরদের কুফর ও দিরকের পক্ষে তারা যে খোড়া যুক্তি প্রপ্রপন করেছে, তা তো ধোপে টিকল না। এখন জিন্সানা করি, তাদের অপক্ষের পক্ষে আত্রাহ পাকের প্রেইত কোনো কিতাব রয়েছে কি, যা তিনি পবিত্র কুরঅন নাজিল করার পূর্বে তানেরতে দান করেছেন, আর একথা সর্বজনবিদিত যে, সারা পৃথিবীতে বুঁলেও তারা এমন দলিল হাজির করতে পারবে না। কুরআনে করীমের একাধিক স্থানে কাফেরদেরকে দিরকের পক্ষে দলিল পেশ করার জন্যে বারংবার তাগিদ করা হয়েছে; কিছু তারা তা পেশ করতে সর্বদা অক্ষম রয়েছে। যে সব আসমানি এছ ইতিপূর্বে বিভিন্ন যুগে নাজিল হয়েছে, সেওলোতেও তাদের পূজা অর্চনার পক্ষে কোনো দলিল বুঁজে পাওয়া যায়নি তাদের পূর্ব পুক্ষবদের অন্ধ অনুকরণই এক্ষেত্রে তাদের একমাত্র সম্বন। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরণাদ হয়েছে-

बर्थार 'चंदर छाता वरल, जामका जामास्मव निजा-निजामश्रक بللْ قَالُواْ إِنَّا أَجَدُنَا أَبَا ثَنَا عَلَى أَثْمَةً وَإِنَّا عَلَى أَنْهُم مُّمَّتُكُونَ هم अर्थार 'चंदर छाता वरल, जामका जामास्व जिल्लामहा जीने कार्य कार्य वात ।

অর্থাৎ ফেরেশতাদের সৃষ্টির সময় তারা উপস্থিত ছিল না, একথা চির সতা, দ্বিতীয়ত শিরক কৃষ্ণরের পক্ষে তাদের নিকট কোনো কিতাব বা দলিল নেই, তধু ভাদের মূর্ব পূর্বপুরুষদের অন্ধ অনুকরণের কারণেই তারা মূর্তিপূজায় নিপ্ত থাকে। আর যেহেতু তারা তাদের পূর্বপুরুষদের অন্ধ অনুকরণে বন্ধপরিকর, তাই সত্যের আহ্বানে তারা সাড়া দেয় না, পবিত্র কুরজানের মহান শিক্ষা তারা এহণ করে না। হযরত রাসুলে কারীম 🏣 -এর প্রতি তারা ইমান আনে না বরং: তাঁর বিরোধিতায় তারা তৎপর থাকে।

٢٦. وَ اذْكُرْ إِذْ فَالَ إِبْرَاهِبْمُ لِأَبِيْهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنَى بَرَاءُ أَنْ بَرِينَ مِّمَنَّا تَعْبُدُوْنَ لا

٧٧. إِلَّا الَّذِيْ فَ طَسَرَنِسْ خَلَقَيْسْ فَ إِلَّهُ -----سَيَهْدِيْنِ بُرْشِكُنىْ لِدِيْنِهِ .

٧٨. وَجَعَلُهُ الْ كَلِمَهُ التَّدُوجِنْدِ الْمَفْهُ وَمِيْدِ الْمَفْهُ وَمِنْ قَوْلِهِ إِنَّنْ إِلَى سَيَهْدِيْنِ كَلِمَةُ النَّافِيةَ فِي عَقِيهِ ذُرَيَّتِهِ فَلاَ يَزَالُ فِينَهِمْ مَنْ بُوجِدُ اللَّهُ لَعَلَّهُمْ أَيْ اَهْلُ مَكَةً بَرْجِعُونَ عَمَّا هُمْ عَلَيْهِ إلى دِينْ إِبْرَاهِمْمَ أَبِيْهِمْ.

٧٩. بَالْ مَتَعَنتُ هَوُلاَءِ الْمُشْرِكِيْنَ وَأَبا اَهُمُ وَلَا مَا الْمُشْرِكِيْنَ وَأَبا اَهُمُ وَلَا مَا الْمُعْرَدَةِ حَتَى جَاءَهُمُ الْمُحْقِقَ الْقُوالُ وَرَسُولُ مُنِيثُنَ مُظِهِر لَهُمُ الْاَحْكَامُ الشَّرْعِيَّةَ وَهُو مُحَمَّدٌ مَا اللَّهَ عَلَيْهِ .

٣٠. وَلَمَّا جَا مَهُمُ الْحَقُّ الْقُرْانُ قَالُواْ هٰذَا

سِحْرُ وَأَنَا بِهِ كُفِرُونَ .

٣١. وَقَالُوا لَوْلاَ حَلاَّ نَزِلَ هَذَا الْقُرَانُ عَلَىٰ رَبِّلِ هَذَا الْقُرَانُ عَلَىٰ رَبِّلِ مِنْ الْعَوْلُ عَلَىٰ مَا لَمَا الْعَرَانُ عَلَىٰ مَا لَمَا مِنْ الْعَوْلِيَةُ مِنْ الْمُعِيْرَةِ بِمَكَّةً عَظِينَمُ أَى الْوَلِيشَةُ بَنُ الْمُعِيْرَةِ بِمَكَّةً وَعَلَىٰ بِالطَّالِيْنِ.

অনুবাদ :

২৬, এবং আপনি শ্বরণ করন্দ, যখন হয়রত ইবরাইম (এ".) তার পিতা ও সম্প্রদায়কে বললেন, তেমারা <u>শানের সামত্র করে তাদের সাথে আমার কোনো</u> সম্পর্ক দেউ অর্থাং আমি এটা থেকে পবিত্র ।

২৭. তবে আমার সম্পর্ক তার সাথে যিনি আমাকে সৃষ্টি করেছেন। অতএব তিনিই আমাকে সংপথ প্রদর্শন করবেন তারই ধর্মের দিকে।

২৮. <u>তিনি এ কথাটি</u> অর্থাৎ তার উন্তি<sup>ন</sup> بَرِيِّ بَرِيْنِ থেকে পর্যন্ত জ্ঞাত কালিমায়ে তাওহীদ <u>কে তার পরবর্তী তার সন্তানদের মধ্যেও অক্ষয় বাণীরূপে রেখে প্রছে,</u> অতএব সর্বাদার বিশ্বাসী বিদামান থাকবে <u>যাতে তারা</u> মঞ্কাবাসীগণ বর্তমান তাদের ধর্ম থেকে তাদের পিতা ইবরাহীমের ধর্মের দিকে <u>ক্রিরে আদে</u>।

২৯. বরং আমি এদেরকে <u>ও এদের পূর্বপুরুষদেরকে</u> মক্কার
মুশরিকদেরকে <u>জীবনোপজোগ করতে দিয়েছি।</u> তাদের
শান্তির ব্যাপারে দেত করিনি। <u>অবশেষে তাদের নিকট</u>
সত্য কুরআন ও স্পষ্ট বর্ণনাকারী রাসূল তাদের নিকট
আহকামে শরাইয়্যাহকে স্পষ্ট বর্ণনাকারী অর্থাৎ হযরত
মুহামাদ ্রাইয়াহকে স্পষ্ট বর্ণনাকারী।

৩০, যথন সাতা কুরআন তাদের কাছে আগমন করল,

তথন তারা বলল, এটা জাদু এবং আমরা একে

অধীকারকারী:

৩১. তারা বলে, এই কুরআন কেন দুই জনপদের কোনো প্রধান ব্যক্তির উপর মক্কার ওয়ালীদ ইবনে মুণীরা এবং তায়েকের উরওয়া ইবনে মাসউদ

সাকাফীর উপর <u>অবতীর্ণ হলো নাং</u>

هُمْ يَقْسَمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ مَ النُّبُوَّةِ نَحْنَ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ في الْحَلْوة الدُّنْيَا فَجَعَلْنَا بَعْضَهُمْ غَيِنيًّا وَبَعْضَهُمْ فَقِيْرًا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ بِالْغَيِنِيِّ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجْتِ لِيَبَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ ٱلْغَنِيُّ بَعْضًا ٱلْفَقْيْرُ سُخْرِيًّا ط مُسَجُّرًا في الْعَمَل لَهُ بِالْاجْرَةِ وَالْبَاءُ لِلنَّسَبِ وَقُرئَ بِكَسْرِ السِّيْنِ وَرَحْمَتُ رَبِّكَ أَىْ اَلْجَنَعَةُ خَبِهُ مُمَّا يَجْمَعُونَ فِي الدُّنيا.

٣٣ ٥٥. <u>مَلُولًا ۖ أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُصَّةً وَاحِدَةً عَلَى</u> الْكُفْرِ لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمُن لِبُيُوْتِهِمْ بَذْلٌ مِنْ لِمَنْ سُقَفًا مِفَتْحِ السِّينِ وَسُكُوْنِ الْقَافِ وَبِضَيِّهِ مَا جَمْعًا مِنْ فِضَّةِ وَّمَعَارِجَ كَالدُّرَّجِ مِنْ فِصَّةِ عَلَيْهَا يَظْهُرُونَ يَعْلُونَ إِلَى السَّطْعِ.

سُررًا مِنْ فِضَّةٍ جَمْعُ سَرْير عَلَيْهَا يَتَّكِوُنَّ . . ७० ७०. ववर वर्ष निर्धिण्य निज्ञ । यात जावार्थ शरना, وَزُخْرُفًا طَ ذَهَبًا ٱلْمَعْنَى لَوْلاَ خَوْلُ الْكُفْرِ عَلَى الْمُؤْمِنِ مِنْ إعْطَاءِ الْكَافِرِ مَا ذُكِرَ لاَعْطَيْنَاهُ ذٰلِكَ لِقِلَّةِ خَطْرِ الدُّنْيَا عِنْدَنَا وَعَدَم حَظِهِ فِي ٱلْأَخِرَةِ فِي النَّعِيْم.

নিম ত২, তারা কি আপ্নার পালনকর্তার রহমত নবুয়ত কীন করে? আমি তাদের মধ্যে দুনিয়ার জীবন যাপনের উপায়-উপ্কর্ণ বন্টন করে দিয়েছি অতএব আমি তাদের মধ্যে কাউকে ধনী ও কাউকে ফকির করে দিয়েছি এবং এদের মধ্যে থেকে কিছু লোককে অপর কিছু সংখ্যক লোকের উপর অনেক বেশি মর্যাদ্য দিয়েছি, যাতে এরা একে ধনীরা অপরের গরীবদের সেবা গ্রহণ করতে পারে ৷ ধনীরা গরিবদেরকে পারিশ্রমিকের বিনিময়ে খাটাতে পারে। 🗓 🚅 -এর মধ্যে ু নিস্বতী এবং অন্য কেরাত মতে 🚅 -এর মধ্যে যের। তারা যে সম্পদ দুনিয়াতে অর্জন করছে আপনার রবের রহমত অর্থাৎ জান্রাত তার চেয়ে অনেক বেশি মল্যবান।

> যাওয়ার যদি আশঙ্কা না থাকত, তাহলে যারা দ্য়াময় আল্লাহর সাথে কৃফরি করে আমি তাদের ঘরের ছাদ. যে সিঁডি দিয়ে তারা তাদের বালাখানায় উঠে. সেই সিঁড়ি বানিয়ে দিতাম রৌপ্য নির্মিত : مَنْ টি بُدُوْتِهِمْ থেকে الله এবং الله এর দ্রাকাতাহ ও ট্র সাকিন বা উভয়টি পেশ -এর সাথে বহুবচন হিসেবে।

लह ७८. व्यर लामत शुरत जाता मतजामम् निराम तोला अहै कि कि है . وَلَبُبُوتِهُمْ أَبُوابًا مِنْ فِضَةٍ وَ جَعَلْنَا لَهُمْ নির্মিত এবং যে সিংহাসনের উপর তারা বালিশে হেলান দিয়ে বসে তা সবই রৌপ্য বানিয়ে দিতাম 📜 শব্দটি 📜 🚅 -এর বহুবচন।

> উল্লিখিভ বস্তুসমূহ কাফেরদের দেওয়ার দরুন মুমিনদের ব্যাপারে যদি কৃষ্ণরির আশঙ্কা না থাকত, তবে এসব । জ্রানিস আমি কাঞ্চেরদেরকে দিতাম. আমার নিকট দুনিয়ার সম্পদের কোনো মর্যাদা না থাকার কারণে ও কাফেরদের জনো আখিরাতের নিয়ামতের কোনো মর্যাদা না থাকার কারণে।

وُنَ مُخْفَفَةُ مِنَ نَظَّفِئِنَةٍ كُنُّ دَيِد نَتْ بِالشَّخْفِئِنِ نَتَ رَيْدَةً رَبِالشَّشْيَةِ يِمَعْنَى إِلَّا فَإِنْ نَافِئِهُ مَفَعَ الْخَبورَ الثَّنْيَ مَ يَفَصَفَّعُ بِمِ فِينْهَ ثُمَّ يَرُونُهُ وَالْآخِرَةُ الْجَنَّةُ عِنْدَ رَبِّكُ لِلْمُثَّقِيْنَ.

#### তাহকীক ও তারকীব

: فَاوَلُمُ يَوْلُمُ وَالْمُواهُ وَ مَصَّمَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَمَا مَعْلُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَ وَإِنِي مُعَلِّمُ مَا مُعَالِمُ اللَّهُ مَا مُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُؤْمِنًا مُعَالِمُ وَمُؤْمِنًا مُعَالِمُ وَإِنِي مُعَلِمُ مُعْلِمُ اللَّهِ مُعْلِمُ اللَّهِ مُعْلِمُ اللَّهِ فَيْ مُعْلِمُ اللَّهِ مُعْلِمُ اللَّهُ وَا

- على الله على المراحة على : فَوْلُهُ الَّا الَّذِي فَكُورُنَمْ

क्ष विस्तान हात है। के स्वर्ग के कि के कि

२. مُعَمَّدُ مُعَمِّدُ عَلَيْ مُعَمِّدُ عَلَيْ مُعَمِّدُ عَلَيْ مُعَمِّدُ عَلَيْ مُعَمِّدُ عَلَيْ عَلَيْ مُعَمِلًا عَ

७. प्रांके منتش या غيثر अर्थ दरत, बठा यमवन्त्री (द्र.)-वद अठिमठ :

ত্তি হান করাই ইন্সিক ক্রিট্র টি ইন্ট্রিক দুর্বি : قَوْلُهُ جَعَلَهَا أَنَّ كَلِمَةُ التَّوْجِيْدِ الْمَفْكُومِ الخ ইন্ড ক্রেট্রিক বিষয়ে ক্রিট্রিক ক্রিট্রিক ক্রেট্রিক ক্রেট্রিক ক্রেট্রিক ক্রেট্রিক ক্রেট্রের ক্রেট্রিক হন- ক্রন্ট

ত্র কেনের মাকউল : বেমনটি মুকাসসির (র.) اَ يُمَانُنَا উহ্য মেনে ইঙ্গিত করে নিয়েছেন। এর অভক হয়েছে جَمَلُنَا لِمَرْيَّكُمُرُ

نزع अवश جَمَلْنَا لَهُمْ مَعَ ذَالِكَ رُخُرُفًا अवश : فَلُولُهُ हं एक एनउ काइए بَنَصُرُكِ अवश : فَلُولُهُ رُخُرُفًا एक एकरा بَرْن अशरण إَبْرَابُ رَشُرُرُا مِنْ نِطَّةٍ وُمِنْ ذَهَبٍ -अ इतावठ अदे हिन एस مَنْصُرُب अवशर مُنْصُرُ و अवशर काइएन 'إَنْمُوا الْمِنْ الْمِنْ فِضَةً وُمِنْ ذَهْبٍ -अ इतावठ अदे हिन एस - خَانِصُونُ अवशर اللّهُ وَالْ

वाद مُتَمَالِّنُ छरहाव नगाए عِثْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَقِبْنَ शरला मुवजामा الْأَخِرَةُ खाद خَالِبَهُ की وَأَرُّ صَالَحَ قَوْلُهُ وَالْأَخِرَةُ अवटामाव बदव सरहरू

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তাদের পূর্বপুষ্ঠ প্রকৃত্র আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতের শেষে বলা হয়েছিল, নুশরিকদের কাছে তাদের পূর্বপুষ্ঠ মুক্তরণ বাতীত শিরকের কোনো দলিল নেই। বলা বাহুলা সুম্পন্ট মুক্তিভিত্তিক প্রমাণাদি থাকা সরেও কেবল পূর্বপুরুষদের অনুকরণ করা ধুবই অয়ৌকিক ও গাইত কাজ। এখন আলোচ্য আয়াতসমূহে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, যদি পূর্বপুরুষদেরই অনুকরণ করতে চাও, তবে হয়বত ইবরাহীম (আ.)-এই অনুসরণ কর না কেন, যিনি তোমাদের সম্ভাততম পূর্বপুরুষক এবং যার সাথে সম্পর্ক রাখাকে তোমরা গর্বের বিষয় মনে কর, তিনি কেবল তাওইাদেই বিশ্বসী ছিলেন না; বরং তার কর্মপন্থ প্রকৃত্রক করে যে, যুক্তিভিত্তিক ও ইতিহাসভিত্তিক প্রমাণাদির উপস্থিতিতে কেবল পূর্বপুরুষদের অনুকরণে করা বৈধ ময়। তিনি ঘখন দুনিয়াতে প্রেরিত হম, তখন তার গোটা সম্প্রদায় তাদের পূর্বপুরুষদের অনুকরণে শিরকে লিও ছিল। কিন্তু তিনি পূর্বপুরুষদের অমুকরণে পরিবৃত্তি কিন পূর্বপুরুষদের অমুকরণে পরিবৃত্তি স্ম্পন্ট প্রমাণাদির অনুসরণ করে সম্প্রদায়ের সাথে সম্পর্কাছেনের

কথা ঘোষণা করে বলেন ﴿ يَعْمُ يَمُوا يَعْمُ يَمُوا يَعْمُ يَمُوا يَعْمُ يَكُوا عَلَيْكُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْكُونَ এ থেকে আরো জানা গেল যে, কোনো ব্যক্তি যদি কুকমী ও অবিশ্বাসী দলের মধ্যে বসবাস করে এবং তাদের ধ্যানধারণার ব্যাপারে নীরব থাকে, তাকেও তাদের সমমনা মনে করার আশব্দ্ধা তাকে, তাহলে কেবল তার বিশ্বাস ও কর্ম ঠিক করে নেওয়াই যথেষ্ট হবে না; বরং সেই দলের বিশ্বাস ও কর্মের সাথে তার সম্পর্কহীনতা প্রকাশ করাও জরুরি হবে। সে মতে হয়বত ইবরাহীম (আ.) কেবল নিজের বিশ্বাস ও কর্মকে মুশরিকদের থেকে স্বতন্ত্র করেই ক্ষান্ত থাকেননি; বরং মুথে সর্বসমক্ষে সম্পর্কহীনতাও ঘোষণা করেছেন।

ি িনি একে তাঁর সন্তানদের মধ্যে একটি চিরন্তন ধাণীরূপে রেখে গেছেন। উদ্দেশ্য এই যে, তিনি তাঁর তওহীদী বিশ্বাসকে নিজের সন্তা পর্যেষ্ঠ সীমিত রাবেদনি, বরং তাঁর বংশধরকেও এ বিশ্বাসে অটন থাকার অসিয়ত করেছেন। সেমতে তাঁর বংশধরদের মধ্যে বিরাট সংখ্যক লোক তওহীদপন্থি ছিল স্বয়ং মঞ্চা মোকাররমা ও তার আশেপাশে রাস্বান্ধাহ — এর আবির্তাব পর্যন্ত অনেক সুস্থমনা ব্যক্তি বিদ্যামন ছিল, যারা শতাশীর পর শতাশী অতিবাহিত হওয়ার পরেও হ্যরত ইবরাহীয় (আ.)-এর মূল ধর্মের উপরই প্রতিষ্ঠিত ছিল।

এ থেকে আরো জানা গেল যে, নিজেকে ছাড়াও সন্তানসন্তুতিকে বিতদ্ধ ধর্মে প্রতিষ্ঠিত করার চিন্তা করাও মানুষের অন্যতম কর্তব্য। পয়গদ্বরগণের মধ্যে হয়রত ইয়াকুব (আ.) সম্পর্কেও কুরআন বর্ণনা করেছে যে, তিনি ওফাতের সময় পুত্রদেরকে বিতদ্ধ ধর্মে কারেম থাকার অসিয়ত করেছিলেন। সুতরাং যে কোনো সাজাব্য উপায়ে সন্তানসন্ততির কর্ম ও চরিত্র সংশোধনে পূর্ণ প্রচেষ্টা নিয়োজিত করা যেমন জকরি, তেমনি পরগাধরগণের সুনুতও বটে। সন্তানদের সংশোধনের অনেক পদ্ধতি রয়েছে, যা স্থান বিশেষে অবলদ্বন করা যায়। কিন্তু পায়ের আব্দুলাহ ওয়াহহাব পা'রামী। রা, 'লাতায়েফুল মিনান' এছে একটি কার্যকারী পদ্ধতি বর্ণনা করেছেন। তাই এই যে, পিতা মাতা সন্তানদের সংশোধনের জন্য সয়ত্বে দোয়া করবেন। পরিতাপের বিষয় হলে। এই সহজ্ঞ পদ্ধতির প্রতি আজকাল ব্যাপক উদাসীনতা প্রদর্শন করা হছে। অবশ্য স্বয়ং পিতামাতাই এর অন্তর্ভ পরিণতি প্রতাক্ষ করে থাকেন।

া আলোচ্য আয়াতসমূহে আল্লাহ আলো মুশরিকদের একটি আপরির জবাব দিয়েছেন। তার্রা রাস্লুলাহ আলা মুশরিকদের একটি আপরির জবাব দিয়েছেন। তার্রা রাস্লুলাহ আলা -এর রিসালতের ব্যাপারে এ আপরি করত। প্রকৃতপক্ষে তারা তরুতে একথা বিশ্বাস করতেই সম্মত ছিল না যে, রাসূল কোনো মানুষ হতে পারেন। কুরুআন পাক তাদের এ মনোভাব কয়েক জায়গায় উল্লেখ করছে যে, আমরা মুহাম্মন আলাক করে করে এবং বাজারে চলাফেরা করে। কিছু যখন কুরুআনের একাধিক আয়াতে ব্যক্ত করা হলো যে, কেবল মুহাম্মন আলাক -ই নন, দুনিয়াতে এ যাবত যত পদ্যগায়র আগমন করেছেন, তারা সবাই মানুষ ছিলেন। তখন তারা পাঁয়তারা পরিবর্তন করে বলতে তব্ধ করল যে, যিন কোনো মানুষকেই নবুয়ত সমর্পণ করার ইক্ষা ছিল, তবে মক্কা ও তায়েফের কোনো বিবরণান ও প্রভাব-প্রতিপরিশালী বাজিকে সমর্পণ করা হলো না কেব। মুহাম্মন আলাক তা কোনো প্রভাবশালী বা ধনী ব্যক্তি নন। কাজেই তিনি নবুয়ত লাভের যোগ্য নন। রেওয়ায়েতে আছে যে, এ ব্যাপারে তারা মক্কার ওণীদ ইবনে মুগীরা ও ওত্তবা ইবনে রবীয়া এবং তারেছেব ওরওয়া ইবনে মাসউদ ছাকাফী, হাবীব ইবনে আমর ছাকাফী অথবা কেনানা ইবনে আবনে ইয়া দীলের নাম পেশ করেছিল।

—তাফসীরে করেশ মাজনী

মুশ্বিকদের এ আপতি প্রসাধ আগ্রাত তাআলা নৃতি উত্তর নিয়েছেন। প্রথম জনার উল্লিখিত প্রায়াতধ্যের ছিওঁটো আয়াতে এবং দিউটা জারার এর কাথাও করা হবে। প্রথম জনারের সারমর্ম এই যে, এ রাপারে তোমানের নাক পলানের কোনো অধিকার নাই যে, আল্লার কাকে নানুষ্যত নিক্ষেন এবং কাকে নিক্ষেন না। নানুষ্যতের বন্ধীন তোমানের হাতে না যে, কাউকে নাই করার পূর্বে তোমানের অভিমত নিতে হবে। এটা সম্পূর্ণক্রপে আল্লাহর হাতে। তিনিই মহান। উপায়াপিতা অনুযায়ী এ কাজ সমাধা করেন। তোমানের অভিমত নিতে হবে। এটা সম্পূর্ণক্রপে আল্লাহর হাতে। তিনিই মহান। উপায়াপিতা অনুযায়ী এ কাজ সমাধা করেন। তোমানের অভিমত নিতে হবে। এটা সম্পূর্ণকরে অনুযাত বন্ধীন তো আনক উচ্চত্তরের কাজ, তোমানের মর্বাদান অভিস্তুও স্বয়ং তোমানের জীবিক। ও জীবিকার আসাবংপত্র বন্ধীনে নায়িত্ব পালানেরও উপযুক্ত নয়। করেন আমি জানি তোমানেরকাত এ দায়িত্ব দেওয়া হবে তোমানের প্রতিকার আসাবংপত্র বন্ধীনের নারি বিভালন করতে সক্ষম হবে আমি জানি তোমানেরকাত এ দায়িত্ব দেওয়া হবে তোমানার করেনেক। তামানের কাজন নারের হাতি সাক্ষম তামানার প্রতিকার কাজন নারের হাতি বাহার লাক্ষার জীবনে তোমানের জীবিকা বন্ধীনের কালের নায়িত্ব তোমানের হাতে বাপার্ক করেনিন; বরং এ কাজ নিজের হাতেই রেখেছেন। অতএব যখন নিক্ষার অবিকার বাবে। আয়াতসমূহের উদ্দেশ্য তো এতটুকুই, কিন্তু মুশারিকদেরকে জবাব দান প্রস্কম আল্লাহ তামানের হাত দেশপর্ন করা যাবে। আয়াতসমূহের উদ্দেশ্য তো এতটুকুই, কিন্তু মুশারিকদেরকে জবাব দান প্রস্কম আল্লাহ তামানার বিশ্বের অবিনিতিক বাবস্থা সম্পূর্কে বিদ্যাহন, সেওলো থেকে কতিপয় অবিনিতিক মূলনীতি চয়ন করা যায়। প্রখানে সংক্মিপ্ত বাাখ্যা জকার।

ः जीविका वर्षेत्नत श्राकृष्ठिक वावहा : याद्वार जायाता : قَوْلَهُ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ الخ বলেন- وَالْمُوْمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِّمُ مُعَالِمُ مُعَلِمُ مُعَالِمُ مُعَلِمُ مُعَالِمُ مُعَلِمُ مُعَلِمُ مُعَلِمُ مُعَلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعَلِمُ مُعِمِّمُ مُعِلِمُ مُعِمِعِلًا مُعِلِمُ مُعِلِم অপার প্রজ্ঞার সাহায্যে বিশ্বের জীবন ব্যবস্থা এমন করেছি যে, এখানে প্রত্যেক ব্যক্তি তার প্রয়োজনাদি মেটানোর ক্ষেত্রে অপরের সাহায্যের মুখাপেক্ষী এবং সকল মানুষ এই পারম্পরিক মুখাপেক্ষিতার সূত্রে গ্রথিত হয়ে সমগ্র সমাজের প্রয়োজনাদি মিটিয়ে যাঙ্ছে। আলোচ্য আয়াতটি সুস্পষ্টরূপে ব্যক্ত করেছে যে, আল্লাহ তা'আলা জীবিকা বন্টনের কাজ [সোশলিজমের ন্যায়] কোনো ক্ষমতাশালী মানবিক প্রতিষ্ঠানের কাছে সোপর্দ করেননি, যে পরিকল্পনার মাধ্যমে স্থির করবে যে, সমাজের প্রয়োজনাদি কি কিং সেগুলো কিভাবে মেটানো হবে, উৎপাদিত সম্পদকে কি হারে কি কি কাজে লাগানো হবে এবং এগুলোর মধ্যে আয়ের বন্টন কিসের ভিত্তিতে করা হবে? এর পরিবর্তে এ সমস্ত কাজ আল্লাহ তা'আলা নিজের হাতে রেখেছেন। নিজের হাতে রাখার অর্থ এটাই যে, তিনি প্রত্যেককে অপরের মুখাপেক্ষী করে বিশ্ব-ব্যবস্থা এমনভাবে সাজিয়েছেন যে, এতো অস্বাভাবিক ইজারাদারী ইত্যাদির মাধ্যমে বাধা সৃষ্টি না করা হলে এ ব্যবস্থাটি আপনাআপনিই এসব সমস্যার সমাধান করে দেয়। পারস্পরিক মুখাপেক্ষীতার এই ব্যবস্থাকে বর্তমান অর্থনৈতিক পরিভাষায় 'আমদানি-রপ্তানির' ব্যবস্থা বলা হয়। আমদানি-রপ্ততানির স্বাভাবিক নিয়ম এই যে, যে বস্তুর আমদানি কম অথচ চাহিদা বেশি, তার মূল্য বৃদ্ধি পায়। কাজেই উৎপাদন যন্ত্রগুলো সেই বস্তু উৎপাদনে অধিক মুনাফা দেখে সেদিকেই ঝুঁকে পড়ে : অতঃপর যখন আমদানি রপ্তানীর তুলনায় বেড়ে যায়, তখন মূল্য হ্রাস পায়। ফলে সে বন্ধুর অধিক উৎপাদন লাভজনক থাকে না এবং উৎপাদন যন্তওলো এর পরিবর্তে অন্য কাজে ব্যাপৃত হয়ে যায়, যার প্রয়োজন বেশি। ইসলাম আমদানি ও রপ্তানির এসব শক্তির মাধ্যমেই সম্পদ উৎপাদন বন্টনের কাজ নিয়েছে এবং সাধারণ অবস্থায় জীবিকা বন্টনের কাজ কোনো মানবিক প্রতিষ্ঠানের হাতে সোপর্দ করেনি। এর কারণ এই যে, পরিকল্পনা প্রণয়নের যত উনুত পদ্ধতিই আবিষ্কৃত হোক না কেনা এর মাধ্যমে জীবিকার প্রত্যেকটি খুটিনাটি প্রয়োজন জানা সম্ভবপর নয়। এ ধরনের সামাজিক বিষয়াদি সাধারণত স্থাভাবিক ব্যবস্থার অধীনেই পরিচালিত হয়। জীবনের অধিকাংশ সামাজিক সমস্যা এমনিভাবে স্বাভাবিক পদ্ধায় আপনা-আপনি সমাধানপ্রাপ্ত হয়। এগুলোকে রাষ্ট্রের পরিকল্পনা প্রণয়নের অধীনে সোর্পদ করা জীবনে কৃত্রিম সংকট সৃষ্টি করা ছাড়া কিছু নয় ৷ উদাহরণত দিন কাজের জন্য এবং রাত্রি নিদ্রার জন্য। এ বিষয়টি কোনো চুক্তি অথবা মানবিক পরিকল্পনা প্রণয়নের অধীনে স্থিরীকৃত হয়নি; বরং প্রকৃতির স্বয়ংক্রিয় ব্যবস্থা আপনা-আপনি এ ফয়সালা করে দিয়েছে। এমনভিাবে কে কাকে বিয়ে করবে? এ বিষয়টি স্বাভাবিক ও প্রকৃতিগত ব্যবস্থার অধীনে আপনা থেকেই সম্পন্ন হয় এবং এতে পরিকল্পনা প্রণয়নের মাধ্যমে সমাধান করার কল্পনা কারো মধ্যে জাগ্রত হয়নি। উদাহরণত কেউ জ্ঞান ও কারিগরির কোনো বিভাগকে নিজের কার্যক্ষেত্র রূপে বেছে নিবে, এ বিষয়টি মানসিক আগ্রহ ও

আর্থ-সামাজিক ব্যবস্থায়ও আল্লাহ তা'আলা এই মাপকাঠির প্রতি লক্ষ্য রেখেছেন। প্রত্যেক ব্যক্তি যতটুকু দায়িত্ব বহন করে, তাকে ততটুকু প্রদান করার ব্যবস্থা রাখা হয়েছে। বলা বাহুল্য, মানুষের কর্তব্যে সমতা আনয়ন করা একেবারে অসঙ্কর এবং তাতে তক্ষাৎ হওয়া অপরিহার্থ। এটা কিছুতেই হতে পারে না যে, প্রত্যেকের নৈতিক দায়িত্ব ও কর্তব্য সম্পূর্ণ অপরের সমান হবে। কেননা আর্থ-সামাজিক দায়িত্ব ও কর্তব্য মানুষের সৃষ্টিপত যোগ্যতা ও প্রতিভার উপর নির্ভরশীল। এর মধ্যে সিহিক শক্তি, স্বাস্থা, বিবেক, বয়স, মেধা, দক্ষতা, কর্মতৎপরতা ইভাাদি সবই অন্তর্ভুক্ত। প্রত্যেকেই খোলা চোখে অবলোকন করতে পারে যে, এসব হুগের দিক দিয়ে সকল মানুষের মধ্যে সমতা সৃষ্টি করার সাধ্য সর্বাধিক উন্নত সমাজতান্ত্রিক সরকারেরও নেই। মানুষের যোগ্যতা ও প্রতিভার মধ্যে খবদ পার্থক্য অপরিহার্য, তখন তাদের কর্তব্যেও পার্থকা অবলাঙ্গনিক বিশ্বর আমদানি করে করের কর্বব্যের করের কর্বব্যের অসমানিক করের দেওয়া হয়, তবে এর মাধ্যমে কথনো ন্যায় ও সুবিচার প্রতিষ্ঠিত হতে পাররের না। মতবাবস্থার কিছু লোকের আমদানি তাদের কর্তব্যের তুলনায় বেশি এবং কিছু লোকের কম হবে, যা সুম্পষ্ট অবিচার। এ থেকে স্পষ্ট হয়ে উঠল যে, আমদানিতে পূর্ণ সাম্য কোনো যুগেই ইনসাঞ্চতিন্তিক হতে পারে না। সুতরাং সমাজতন্ত্র তার চরম উন্নতি যুগে।পূর্ণ মাত্রায় সাম্যাবাদের যুগে। যে সাম্বাহের মত্যার করের বর্ণা, বেশি, বার করের বর্ণা, বেশি, করি কম এবং এ যারের রার কর্তব্য বিশি, করি কম এবং এ হারের রার কর্তব্য বিশি, করি কম এবং এ হারের রার কর্তব্য বিশি, করি কম এবং এ হারের রার কর্তব্য ক্রিমিরণ করা নিঃসন্দেহে অতান্ত দুক্তব্য অধিকার হওয়া উচিত। এটা নির্ধারণ করা নিঃসন্দেহে অতান্ত দুক্তব্য অধিকার হওয়া উচিত। এটা নির্ধারণ করা নিঃসন্দেহে অতান্ত দুক্তব্য ও

তদিন কাজ। এটা সঠিকভাবে নির্ধাবণ করার জন্য মানুদের কাছে কোনো মাপকাঠি নেই। মাঝে মাঝে দেখা যায় একজন দক্ষ ও অভিন্ন ইন্তিনিয়ার এক ঘণ্টায় এত টাকা আয় করে, যা একজন অদক্ষ শ্রমিক সারাদিন অনেক মণ মাটি বয়েও আয় করতে পারে না , কিন্তু ইনসাফের দৃষ্টিতে দেখলে এক তো শ্রমিকের সারাদিনের স্বাধীন পরিশ্রম ইঞ্জিনিয়ারকৈ প্রদন্ত গুরুদায়িত্বের সমান হতে পারে না এছাড়া ইঞ্জিনিয়ারের আমদানি কেবল এক ঘটার পরিশ্রমের প্রতিদান নয়; বরং এতে বছরের পর বছর মন্তিছ ক্ষয় ও অধ্যবসায়ের প্রতিদানেরও অংশ আছে, যা সে ইঞ্জিনিয়ারিং শিক্ষা অর্জন ও প্রশিক্ষণ গ্রহণ এবং তাতে অভিজ্ঞতা ও দক্ষতা অর্জনে সহ্য করেছে। সমাজতন্ত্র তার প্রাথমিক স্তরের আয়ের এই পার্থক্য স্বীকার করে নিয়েছে। সেমতে সকল সমাজতান্ত্রিক দেশে জনসংখ্যার বিভিন্ন স্তরের মধ্যে বেতনের বিরাট পার্থক্য দেখা যায়। কিন্তু এ ব্যাপারেই তাদের পদশ্বলন ঘটেছে হে, উৎপাদনের সকল উৎস সরকারের তহবিলে দিয়ে জনগণের কর্তব্য নির্ধারণ ও তদনুযায়ী আমদানি বন্টনের কাজও সরকারের ক্রছে ন্যন্ত করেছে। অথচ উপরে বর্ণিত রয়েছে যে, কর্তব্য ও অধিকারের মধো অনুপাত কায়েম রাখার জন্য মানুষের কাছে কোনো মাপকাঠি নেই। সমাজতন্ত্রের কর্মপদ্ধতি অনুযায়ী সারা দেশের মানুষের জীবিকা নির্ধারণের কাজ সরকারের কতিপয় কমীর হাতে এসে গেছে। তারা যাকে যতটুকু ইচ্ছা, দেওয়ার এবং যতটুকু ইচ্ছা, না দেওয়ার ক্ষমতা লাভ করেছে। প্রথমত এতে দুর্নীতি ও স্বজনপ্রীতির জন্য প্রশন্ত ময়দান খোলা রয়েছে, যার সিড়ি বেয়ে আমলাতন্ত্র ফুলে ফলে সমৃদ্ধ হয়। দ্বিতীয়ত যদি সরকারের সকল কর্মীকে ফেরেশতাও ধরে নেওয়া হয় এবং তারা বাস্তবিকই ন্যায় ও সুবিচারের ভিত্তিতে দেশে আমদানি বন্টন করতে আগ্রহী হয়, তবে তাদের কাছে এমন কোনো মাপকাঠি আছে কি, যা দ্বারা তারা একজন ইণি নিয়ার ও একজন শ্রমিকের কর্তব্যের পার্থক্য এবং তদনুপাতে তাদের আমদানির ইনসাফতিত্তিক পার্থক্য সম্পর্কে ফয়সালা দিতে পারে?

বাস্তব ঘটনা এই যে, এ বিষয়ের ফয়সালা মানববৃদ্ধির অনুভূতির উর্ম্বে। তাই সর্বশক্তিমান আল্লাহ একে নিজের হাতে রেখেছেন। আলোচ্য تُركَعْنَا بَعْضُهُمْ فَنُونَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ইন্সিত করেছেন যে, এই পার্থক্য নির্ধারণের কাজ আমি মানুষকে সোপর্দ করার পরিবর্তে নিজের হাতে রেখেছি। এর অর্থ এখানে তাই যে, দুনিয়াতে প্রত্যেকের প্রয়োজন অপরের সাথে জড়িত করে দেওয়া হয়েছে। ফলে প্রত্যেকেই নিজের প্রয়োজন মেটানোর জন্য অপরকে ততটুকু দিতে বাধ্য, যতটুকুর সে যোগ্য। এখানেও পারম্পরিক মুখাপেক্ষিতার উপর ভিত্তিশীল আমদানি ও রপ্তানির ব্যবস্থা প্রত্যেকের আমদানি নির্ধারণ করে। অর্থাৎ প্রত্যেকেই নিজে ফয়সালা করে যে, যতটুকু কর্তব্য সে নিজ দায়িত্বে নিয়েছে, তার কতটুক বিনিময়ে তার জন্য যথেষ্ট। এর কম পাওয়া গেলে সে সেই কাজ করতে সন্মত হয় না এবং বেশি চাইলে প্রতিপক্ষ তাকে कारक निरायिक करत्र ना । لَيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضٌ سُخْرِيًّا आरकात खर्थ ठाँरै रय, आमि आमनानिर्छ शार्थका এ कात्रण রেষেছি, যাতে একজন অপরের দ্বারা কাজ করিয়ে নেয়। নতুবা সকলের আমদানি সমান হলে কেউ কারো কাজে আসত না। তবে কতক অস্বাভাবিক পরিস্থিতিতেই বড় বড় পুঁজিপতিরা আমদানি ও রপ্তানির এই প্রাকৃতিক ব্যবস্থা থেকে অবৈধ ফায়দা নুটতে পারে, তারা গরীবদেরকে তাদের প্রকৃত প্রাপ্য অপেক্ষা কম মজুরিতে কাজ করতে বাধ্য করতে পারে। ইসলাম প্রথমত হালাল-হারাম ও জ্ঞায়েজ্ঞ নাজায়েজের সুদৃরপ্রসারী বিধিবিধানের সাহায্যে এবং ছিতীয়ত নৈতিক আচরণাবলি ও পরকাল চিন্তার মাধ্যমে এহেন পরিস্থিতি সৃষ্টি হওয়ার পথে বাধার প্রাচীর গড়ে তুলেছে। যদি কখনো কোনো স্থানে এই পরিস্থিতির উদ্ভব হয়ে যায়, তবে ইসলাম রাষ্ট্রকে অস্বাভাবিক পরিস্থিতির সীমা পর্যন্ত মজুরি নির্ধারণের ক্ষমতা দান করেছে। বলা বাহুল্য, এটা কেবল অস্বাভাবিক পরিস্থিতি পর্যন্ত সীমিত বিধায় এর জন্য উৎপাদনের সকল উৎস সরকারের হাতে সমর্পণ করার কোনো প্রয়োজন নেই। কেননা এর ক্ষতি উপকারের তুলনায় অনেক বেশি।

ইসলামি সাম্যের অর্থ : উদ্ধিবিত ইদিতসমূহ থেকে এ কথা স্পাইরূপে ফুটে উঠে যে, আমদানিতে পুরোপুরি সাম্য ন্যায় ও পুবিচারের দাবি নয়। এ সাম্য কার্যত কোথাও কায়েম হয়নি এবং হতে পারে না। এটা ইসলামেরও কায়া নয়। তবে ইসলাম আইন, সামাজিকতা ও অধিকার আদায়ের ক্ষেত্রে সাম্য প্রতিষ্ঠা করেছে। এর অর্থ এই যে, উদ্বিধিত প্রাকৃতিক কর্মপদ্ধতি অনুসারে বার যতটুকু অধিকার নির্দিষ্ট হয়ে যায়, তা অর্জন করার আইনসতে ও সমাজগত অধিকারে সকলেই সমান। এ বিষয়ের কেনো অর্থ হয় না যে, একজন ধনী, প্রতাব প্রতিপত্তিশালী ও পদাধিকারী বান্ধি তার অধিকার সসম্বানে ও সহছে

অর্জন করবে, আর গরিব বেচারা তার অধিকার অর্জনের জন্য দারে বারে ধাকা খোয়ে ফিরবে এবং লাপ্তিত ও অপমানিত হবে,
আইন ধনীর অধিকার সংরক্ষণ করবে আর গরিবদের বেলায় আইনের বাণী নিভৃতে কাদরে। এ বিষয়টি হয়রত আবৃ বকর
সিদ্দীক (রা.) খলীফা হওয়ার পর এক ভাষণে ভূলে ধরেছিলেন لَا اَضَوَّ لَمُ الْمُحَلَّ مِنْ الضَّرِيْتِ حَتَّى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْ الشَّرِي حَتَّى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْ السَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْ الشَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْ الشَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَّ مِنْ الشَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَّ مِنْ الشَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَى الْحَقَى الْحَدَى اللَّهِ اللَّهِ مِنْ الشَّرِي حَتَى أَخَذَ الْحَقَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَالْعَلَى الْخَلَقَ مِنْ الشَّرِي حَلَى اللَّهُ الْحَقَى الْحَقَى اللَّهُ الْحَلَقُ مِنْ الشَّرِي حَلَى اللَّهُ الْحَقَى اللَّهُ الْحَقَى الْحَلَقُ اللَّهُ الْحَقَى الْحَقَى اللَّهُ اللَّهُ الْحَقَى الْحَلَقَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَقَ اللَّهُ الْحَلَقُ اللَّهُ الْحَلَقِ اللَّهُ الْحَلَقِ اللَّهُ الْحَلَقِ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَقُ الْحَلَقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَقِ الْحَلَقِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

এমনিভাবে নির্ভেজন অর্থনৈতিক দৃষ্টিকোণে ইসলামি সাম্যের অর্থ এই যে, ইসলামের দৃষ্টিতে প্রত্যেকেই উপার্জনের সমান সুযোগ-সুবিধা লাভ করবে। ইসলাম এটা পছন্দ করে না যে, কয়েকজন বড় বড় ধনপতি ধনসম্পদের উৎসমুখ দবল করে নিজেদের ইজারাদারি প্রতিষ্ঠিত করে নেবে এবং কূদ্র ব্যবসায়ীদের জন্য বাজারে বসাও দুক্তই করে তুলরে। সেমতে সুদ, ফটকাবান্ধি, জুয়া, মজ্বদদারি এবং ইজারাদারি ভিত্তিক বাণিজ্যিক চুক্তি নিষ্কি ঘোষণা করে। এছাড়া জাকাত, ওশর, খারাজ, ভরণপোষণের বায়, দান-খররাত ও অন্যান্য কর আরোপ করে এমন পরিবেশ গড়ে তোলা হয়েছে, যাতে প্রতেক মানুব তার ব্যক্তিকত যোগ্যতা, শ্রম ও পুঁজি অনুপাতে উপার্জনের উপযুক্ত সুযোগ-সুবিধা লাভ করতে সক্ষম হয় এবং এর ফলশ্রুতিতে একটি সুবী সমাজ গড়ে উঠতে পারে। এভসবের পরেও আমদানিতে যে পার্থকা থেকে যাবে, তা প্রকৃতপক্ষে অপরিহার্য। মনুবাকুলের মধ্যে যেমন রূপ, সৌন্ধ্য, পিন্তি, স্বাস্থ্য, জ্ঞানবৃদ্ধি, মেধা, সন্তানসন্ততির বিদ্যমান পার্থক। যেটানো সন্তবপর নয়, তেমনি এ পার্থকাও বিলোপ হওয়ার নয়।

ধন-দৌলতের প্রাহ্বর্য প্রাষ্ঠত্বের কারণ নয় : কাফেররা বলেছিল, মক্কা ও তায়েকের কোনো বড় ধনাঢ়া ব্যক্তিকে পয়গারর করা হলো কেনঃ আলোচ্য আয়াতসমূহে এর ছিতীয় জবাব দেওয়া হয়েছে। এর সারমর্ম এই যে, নিরসন্দেহে নবুয়তের জন্য কিছু বোগ্যতা ও শর্ড থাকা জরুরী। কিল্প ধনদৌলতের প্রাচ্বের তিত্তিতে কাউকে নবুয়ত দেওয়া যায় না। কেননা ধনদৌলত আমার দৃষ্টিতে এত নিকৃষ্ট ও হেয় যে, সর মানুষের কাফের হয়ে যাওয়ার আশংকা না থাকলে আমি সব কাফেরের উপর বর্গ-রৌপোর বৃটি বর্ধণ করতাম। তিরমিয়ার এক হাদিসে রাস্বালাই ক্রেই বালন এই ক্রিই নির্দিশ্য এক হাদিসে রাস্বালাই ক্রেই বালন এই ক্রিই নার সমানও মর্থানা রাখত, তার আরাহ তাত্মালা কোনো কাফেরক দুনিয়া থেকে এক ঢোক পানিও দিতেন না। এ থেকে জানা গেল যে, ধনসম্পানের প্রাহ্বিও কোনো প্রত্তির কারণ নয় এবং এর অভাবও মানুষের মর্যানাইন ইওয়ার আলামত নয়। তবে নবুয়তের জনা কতিপয় উচ্চন্তরের কারে থাকা আত্যাবশ্যক। সেগুলো মুহাম্ব ক্রায়ে প্রাহ্বিয়া বাহনা আত্যাবশ্যক। সেগুলো মুহাম্ব ক্রায়ে পূর্বমান্তায় বিদ্যামান রয়েছে। কাজেই কাফেরনের আপত্তি সম্পূর্ণ অসার থ বাজিল।

অনুবাদ:

अरु शहक तुरुपालब कुटवात्मव खुद्दन (शहक नारावन) . وَمَسَنْ يَنْعُسُنُ يُنْعُرِضُ عَسَنْ ذَكُسُ السَّرُ الْقُرَأَنِ نُقَيِّضُ نُسَبَبُ لَهُ شَيِطَانًا فَهُ قَرِينُ لَا يُفَارِقُهُ.

الْعَاشِينَ عَنِ السَّبِيْلِ طَرِيْقِ الْهُدُى وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُلْهَتَدُونَ فِي الْجَمْعِ رِعَايَةً مُعنَّے مُنَّ۔

الْقِيامَةِ قَالَا لَهُ يَا لِلسُّنْبِيْهِ لَيْتُ بَيْنَهُ. وَبَيِنَكَ بُعُدَ الْمَشْرِقَيْنِ أَيْ مِثْلَ بُعْدِ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ فَبِنْسَ الْقَرِيْنُ أَنْتَ لِيْ .

ა ত্রা আরাহ তা'আলা বলেন, হে গাফেলরা। আজু ত্রা আরাহ তা'আলা বলেন, হে গাফেলরা। আজু تَمَنَّيكُمْ وَنَدَمُكُمْ الْيَوْمَ إِذْ ظُلَّمَتُمْ أَي تَبَيُّنَ لَكُمْ ظُلْمُكُمْ بِالْإِشْرَاكِ فِي الدُّنْبَا ٱنَّكُمْ مَعَ قُرُنَانِكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ عِلَّهُ بتَقْدِيْرِ اللَّامِ لِعَدَمِ النَّفْعِ وَاذْ بَذَلُّ مِنَ الْيَوْمِ -ع. أَفَانَتُ تُسْمِعُ الصُّمُ أَوْ تُهَدِي الْعُمْمَ

وَمَنْ كَانَ فِي صَلْلِ مَيْسِيْنِ دِيَيَنِ أَى فَهُمَ لَا ر . پۇمئونَ .

النَّزائِدُوْنَدُهُبُنَّ بِكَ بِأَنْ نُمِيْتَكُ قَبِلَ تَعَذِيبُهُمْ فَيانًا مِنْهُمْ مُنْتَقِعُمُونَ فِى থাকে বিরত থাকে আমি তার উপর এক শয়তান চাপিয়ে দেই, নিয়োজিত করে দেই যে তার বন্ধু হয়ে যায়। সে তার থেকে পৃথক হয় না।

এবং শয়তানরাই এসব গাফেল মানুষকে হেদায়েতের রাস্তা থেকে বাধা দান করে এবং তারা মনে করে, তারাই সঠিক পথে রয়েছে: কে বহুবচন এনেছে مُنْ এর অর্থের -এর অর্থের দিকে লক্ষ্য করে।

سَمَّة وَا مَا مَنَا الْعَا بِهِ ٣٨ ٥٠. <u>مَثَّمَ اذَا مَا مَا الْعَا الْعَا الْعَا</u> কিয়ামতের দিন আমার নিকট আসবে তখন সে শয়তানকে বলবে "হায়, যদি আমার ও তোমার মাঝে পূর্ব ও পশ্চিমের ব্যবধান হতো" অর্থাৎ পূর্ব ও পশ্চিমের মাঝে যত দূরত সে পরিমাণ দূরত হতো ৷ 🗅 অব্যয়টি সতর্ক করার অর্থে। কত জঘন্যতম সাথী সে। অর্থাৎ তুমি আমাব জন্যে কতই জ্বন্তম সৃথি:

> তোমাদের কোনো উপকারে আসবে না, তোমাদের আফসোস ও আরকু তোমরা <u>যখন জুলুম করেছো।</u> অর্থাৎ দুনিয়াতে শিরকের মাধ্যমে তোমাদের জুলুম যথন প্রকাশ হয়েছে নিশ্চয় তোমরা তোমাদের বন্ধুসহ আজাবে সমানভাবে শরিক থাকুবে । এটা উহ্য ১ -এর সাথে উপকার না হওয়ার কারণ বুঝাচ্ছে এবং 🗓 -টি - بَدُّل ١٩٤٥ اَلْيَوْمَ

৪০. আপনি কি বধিরদের শোনাতে পারবেন। অথবা যে অন্ধ ও যে স্পৃষ্ট পথভ্ৰষ্টতায় লিগু, তাকে পথ প্ৰদৰ্শন করতে পারবেন। অর্থাৎ তার। ঈমান গ্রহণ করবে না।

हा 83. अठश्यत आिय यिन आभनातक निरंश गाँदे, छारमत्रतक لهُ عُمَامًا فِسُمَّة أَمُونَ إِن الشَّرِطِيَّة فِمَي مُا আজাব দেওয়ার পূর্বে আপনার মৃত্যু দান করি তুরুণ <u>আমি তাদের</u> কাছ থেকে প্রতিশোধ নেব আখিরাতে। यारामार हाता सौनिक مَا ق إِنْ شَرْطِبَة पनि إِلَّا ্র -কে , -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে।

مِنَ الْعَذَابِ فَيَانًا عَلَيْهِمْ عَلَى عَذَابِهِمٌ 

80. <u>अञ्चर आपनात श्रृति ए वि</u>र्दे कृतआन <u>नांकल कता. فَاسْتَمْسِلْكَ بِالَّذَيِّ ٱوْجِيَ اِلْسَبْكُ</u> مِ أَي الْقُرْأَنُ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ طَرِيْقٍ مُسْتَقِيْمٍ.

بِلُغَتِهِمْ وَسُوفَ تُسْتَلُونَ عَنِ الْقِيام

.٤٥ 8৫. जाभनात अर्द (यमव जानून (क्षेत्र) وَاسْتُكُوْ مَنْ أُرْسُكُنَا مِنْ قَبِلِكَ مِنْ رُسُلِنًا أَجُعَلْنَا مِنْ دُوْنِ الرَّحْمُنِ أَيْ غَيْرِهِ أَلِهَةً يَعْبُدُونَ قِيلَ هُوَ عَلَى ظَاهِرِه بِأَنْ جُمِعَ لَهُ الرُّسُلُ كَيْلَةَ الْأَسْرَاءِ وَقِيْسُلُ ٱلْمُرَادُ أُمَمُّ مَنْ أَى أَهُلُ الْكِتَابِينَ وَلَمْ بِكَسَالُ عَلَى وَاحِدٍ مِنَ ٱلْقُولَيْنِ لِآنَّ الْمُرَادَ مِنَ الْآمَرِ بِالسُّنَوَالِ التَّقْرِيْرُ لِمُشْرِكِى قُرْيَشِ إِنَّهُ لَمَ يَأْتَ رَسُولً مِنَ اللَّهِ وَلَا كِتَابٌ بِعِبَادُةِ غَبْرِ اللَّهِ.

দিয়েছি, তা আপুনাকে আপুনার জীবদ্দশায় দেখিয়ে দেই, তবুও তাদেরকে আজাব দেওয়ার উপর তাদের প্রতি আমার পর্ণ ক্ষমতঃ রয়েছে :

হয়, তা দঢভাবে অধলম্বন করুন : নিশ্চয় আপনি সরল পথে রয়েছেন।

د کانگهٔ لَذِکْرُ لَشَرَفُ لُکُ وَلِقُوْمِکَ عِلْمُ لِنَامُوْلِهِ . فَاللَّهُ لِذِکْرُ لَشَرَفُ لُکُ وَلِقُوْمِکَ عِ لِنُنْزُولِهِ অনেক বড একটি মর্যাদা এটা তাদরে ভাষায় অবতীর্ণ হওয়ার দরুন এবং শীঘ্রই আপনারা জিজ্ঞাসিত হবেন এটার হক আদায়ের ব্যাপারে ।

> তাদেরকে জিজ্ঞেস করুন, দয়াময় আল্লাহ ব্যতীত ইবাদতের জন্যে আমি কি কোনো উপাস্য স্থির করেছিলামঃ বর্ণিত আছে যে এটা তার প্রকাশ্য অর্থ মতো। অর্থাৎ মি'রাজের রাত্রে সকল নবীকে এক**র** করা হয়েছে। অনা বর্ণনা মতে, এখানে উদ্দেশ্য দুই আহলে কিতাব থেকে কোনো এক উন্মত। উভয় বর্ণনার কোনো মত অনুযায়ী তিনি [নবী করীম 😅 প্রশু করেননি : কেননা জিজ্ঞাসা করার হকুম থেকে উদ্দেশ্য হচ্ছে কুরাইশ মুশরিকদের থেকে স্বীকারোজি নেওয়া যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে এমন কোনো কিতাব ও রাসুল আসেননি, যিনি আল্লাহ ব্যতীত অন্যের উপাসনার আদেশ দেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

وَاحِدْ مُذَكِّرَ غَانِبٌ ٩٤ه- مَاضيَ १९८٥ نَصُر वात عِشَا، يَعَشُوا عَشيًّا، عَشُوًّا वात وعَا يَذَعُو : قَولُهُ مَنعشُ -এর সীগাহ। অর্থ বিরত থাকা, বিমুখ থাকা 🚣 🗯 অর্থ- যে বিমুখ থাকরে।

পড়ে গেছে। আর مُجُزُرُم युडग्नात कातल लासत مُجُزُرُم إلا نِعْل شَرَط इरला بُعْشُ आत جَوَاب شَرَط الله : فَعُولُمة نُفَعَيْضُ - و عَنْم مُشَكَلَمْ عَلَى - مُشَارِعُ देख تَغْعِيْل है। वाद تُغَيِّضُ आत خُرِن شُرِّط राल مُنْ अत مُشكَل সীগাহ। অর্থ- আমরা 💥 করে দিচ্ছি, কারণ বানিয়ে দিচ্ছি।

वस्ता रामीतक वस्त्रवन जाना रासरह । जात ﴿ مَرْجِعُ مَا مَا مَا مَرْجُعُ مِنْ عَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال যেখানে যমীরকে مُفَرَدُ নেওয়া হয়ে সেখানে مُفَرَدُ শব্দের প্রতি লক্ষ্য করে নেওয়া হয়।

हैन, ठाकनिया जालसमीत (क्रम श्रष्ट) ६० (क)

वह उहारल - كُنُّ । यह स्वाप्त करा वह रहारल وَمُنَّ । वह स्वाप्त جُمُلُمُ خَالِبَ (वह वह के के के के के के के के اسكاريّ) - वहरह करा वहरह करा इरहार (سكاريّ) - वहरहारल मन्न रावदाद करा इरहारक

مُعَ قَرِينَةٍ ﴿ ﴿ ٢٠٠٠ : قُولُهُ بِقُرِيكَةٍ

हा ). अवात : عَنْوَلُمُ يَا وَلَكُنْكُمِينَ अब कनाउ राठ भात त्यमनि जाशाकात देकिल कततहन । जावात وَلَ كَا وَلَكُ يَا فَرِيْنُ ، لَيْنَ يُبْنِينَ وَيُبْلُكُ الحَ कराठ भात كَا فَرِيْنُ ، لَيْنَ يُبْنِينَ وَيُبْلُكُ الحَ

१ साह धे عِلَ ﴿ ﴿ ﴿ مَنْ مُكُمُّ مُ اللَّهِ مَعْظُونَهِ ﴿ قَالِهُ تَمْشُرِيكُمْمَ وَنَدَّمُكُمُّ

এ ইবারত দ্বার একটি সংশয়ের নিরসন করা হয়েছে।

न्नरणत्र : مَاضِفَ उथा कुफत ७ طَرَف त्यात क्षियींटट राहाह। रकनान أَوَادُ उथा कुफत وَ طَلْم عَلَم हिन्म किग्रामाट्टत निन्न या أَوَرَدُوهُ किञ्चारटत निन्न या أَوَادُ राहाक بَلُو किञ्जारटित निन्म या أَوْرُوهُ किञ्जार

- এর প্রকাশ আর এটা কিয়ামতের দিনই হবে ، فُلْم वाর। উদ্দেশ্য হলো فُلْم الْمِحْدَةِ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আল্লাহর স্থান প্রকে বিমুখতা কুসংসর্গের কারণ : আল্লাহ তা আলা হিলে. যে ব্যক্তি আলার হিলে. যে ব্যক্তি আলার হিলেন ক্রমেন ও ওহি থেকে জেনেতনে বিমুখ হয়, আমি তার জন্য এক শয়তান নিয়োজিত করে দেই। সে দূনিয়াতেও তার সহচর হয়ে থাকে এবং তাকে সংকর্ম থেকে নিবৃত্ত করে, কুকর্মে উৎসাহিত করে এবং পরকালেও যখন সে কবর থেকে উথিত হবে, তখন তার সঙ্গে থাকবে। অবশেষে উভয়ে জাহান্নামে প্রবেশ করবে।

—[কুরত্তনী]

এ থেকে জানা গেল যে, আল্লাহর স্বরণ থেকে বিমুখতার এতটুকু শাস্তি দুনম্মিতেই পাওয়া যায় যে, তার সংসর্গ খারাপ হয়ে যায় এবং মানুষ শয়তান অথবা জিন-শয়তান তাকে সৎকর্ম থেকে দূরে সরিয়ে অসৎ কর্মের নিকটবর্তী করে দেয়; সে পথন্রইতার যাবতীয় কাজ করে, অথচ মনে করে যে খুব ভালো কাজ করছে। -[কুরতুবী]

এখানে যে শয়তানকে নিয়োজিত করার কথা বলা হয়েছে, সে সেই শয়তান থেকে ভিন্ন, যে প্রত্যেক মুমিন ও কাফেরের সাথে নিয়োজিত রয়েছে। কেননা সেই শয়তান মুমিনের নিকট থেকে বিশেষ বিশেষ সময়ে সরেও যায়, কিন্তু এ শয়তান সদাসর্বদা

জোঁকের মতো লেগেই থাকে। -[তাফসীরে বয়ানুল কুরআন]

এ আয়াতের দূরকম ডাফসীর হতে পারে- ১. যখন ডোমানের কুফর ও শিরক প্রমাণিত হয়ে গেছে, তখন পরকালে ডোমানের এ পরিতাপ কোনো কান্তে আসবে না যে, হার, এই শরতান যদি আমার থেকে দূরে থাকত! কেননা, তখন ডোমরা সবাই আজাবে শরিক থাকবে। এমতাবস্থায় مُرِيِّلُ الْمُمَالِي এর অর্থ হবে الْأَكْمُ فِي الْمُمَالِي

২. বিতীয় সম্ভাব্য তাফসীর এই যে, পেখানে পৌছার পর তোমাদের ও শয়তানদের আজাবে শরিক হওয়া তোমাদের জন্যে মোটেই উপকারী হবে না । দুনিয়াতে অবশা এরপ হয় যে, একই বিপদে কয়েকজন শরিক হলে প্রত্যেকের দুঃখ কিছুটা হালকা হয়; কিল্প পরকালে যেহেত্ব প্রত্যেকেই নিজেকে নিয়ে ব্যাপৃত থাকবে এবং কেউ কারো দুঃখ হটাতে পারবে না, তাই আজাবে শরিক হওয়া কোনো উপকার দিবে না । এমতাবস্থায় ১৯৯০ হবে কিছায় কর্তা।

ু কুখাতিও ধর্মে পছন্দনীয় : ইব্লাদ হছে- এই ইন্সাদ হছে । কুইন ১ বুরজান লাক বিষয় । কুরজান ও আপনার সম্প্রদায়ের জন্য খুবই সম্মানের বস্তু । এর অর্থ এখানে সুখ্যাতি। উদ্দেশ্য এই যে, কুরজান পাক আপনার সম্প্রদায়ের জন্য মহাসমান ও সুখ্যাতির কারণ। ইমাম রামী (র.) বলেন, এ আরাত থেকে জানা গেল যে, সুখ্যাতি একটি কামা বিষয়। তাই আরাহ তা আলা এখানে একে অনুগ্রহন্তমপ উল্লেখ করেছেন এবং এ কারণেই হয়রত ইবরাছি। (আ) এই দোয়া করেছিলেন তুর্বিক দোয়া করেছিলেন তুর্বিক দোয়া করেছিলেন তুর্বিক দোয়া করেছিলেন তুর্বিক করেছিল তুর্বিক করেছিল তুর্বিক করেছিল তুর্বিক করেছিল তুর্বিক করেছিল বিষয় আ করেছিলেন তুর্বিক করেছিল তুর্বিক করেছিল বিষয় করেছিল তুর্বিক করেছিল বিষয় করেছিল করেছিল। করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল। করেছিল করেছিল করেছিল করেছিল। করেছিল করিছাল বিষয় করেছিল। করেছিল করিছাল বিষয় করেছিল। করেছিল। করিছু আরোমা কুকুকুরী। এ) বলেন একেছে করেছিল করেছিল।

हेल. जाकविदा **जात्साम्बर्**स (**६स च्छ**) ६० (च)

আপনি তাদেরকে জিজ্ঞেস করুন। এথানে প্রপু হয় যে, পূর্ববর্তী পয়গায়বগণ হো ওফাত পেয়ে গেছেন। তাঁদেরকে জিজ্ঞেস করার আদেশ কিরপে দেওমা হলো? কোনো কোনো তাফসীরবিদ এর জবাবে বলেন যে, আয়াতের উদ্দেশ্য হলো আল্লাহ তাআলা যদি মুজিযায়রপ পূর্ববর্তী পয়গায়বগণকে আপনার সাথে সাক্ষাৎ করিয়ে দেন, তবে তাদেরকে একথা জিজ্ঞেস করুন। সেমতে মিরাজ রজনীতে সকল পাগায়রর সাথে রাস্লুরাহ ক্রি এর সাক্ষাৎ ঘটেছিল। কুরত্বী বর্ণিত কোনো কোনো বেওয়ায়েত থেকে জানা যায় রাস্লুরাহা ক্রি প্রগায়রগণের ইমামত শেষে তাদেরকে এ বিষয়ে জিজ্ঞেস করেছিলেন। কিন্তু এসব রেওয়ায়েতের সনদ জানা যায়নি। অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে আয়াতের অর্থ এই যে, প্রগায়রবাণনের প্রতি অবতীর্ণ কিতাব ও সহীফায় খুঁজে দেখুন এবং তাদের উম্মতের আলেমণকে জিজ্ঞেস করুন। সেমতে বনী ইসরাইলের পয়গায়রগণের সহীফাসমূহে বিকৃতি সন্ত্রেও তাওহীদের শিক্ষা ও শিরকের সাথে সম্পর্কছেদের শিক্ষা আজ পর্যন্ত বিদ্যান ররেছে। উদাহরণত বর্তমান বাইবেদের কিছু বাক্য উদ্ধৃত করা হলো।

বর্তমান তওরাতে আছে যাতে তুমি জান যে, খোদাওয়ান্দই খোদা, তিনি ব্যতীত কেউ নেই। -[এত্তেছনা ৩৫-৪] শোন হে ইসবাইল। খোদাওয়ান্দ আমাদেরই এক খোদা। -[এত্তেছন ৪-৬]

হযরত আশিইয়া (রা.)-এর সহীফায় আছে–

আমিই খোদাওয়াদ, অন্য কেউ নয়। আমাকে ছাড়া কোনো খোদা নেই, যাতে পূর্ব থেকে পশ্চিম পর্যন্ত লোকেরা জানে যে, আমাকে ছাড়া কেউ নেই, আমিই খোদাওয়াদ, আমাকে ছাড়া অন্য কেউ নেই । –িইয়াহিয়া ৬-৫: ৪৫।

হ্যরত ঈসা (আ.)-এর এ উক্তিও বর্তমান বাইবেলে রয়েছে "হে ইসরাঈল, শোন, খোদাওয়ান্দ আমাদের খোদা একই খোদাওয়ান্দ। তুমি খোদাওয়ান্দ তোমার খোদাকে সমস্ত মনে সমস্ত প্রাণে এবং প্রিয় বিবেক ও সমগ্র শক্তি দ্বারা ভালোবাস।

-[মরকাস ১২-২৯ মাত্তা ২২-৩৬]

বর্ণিত আছে যে, তিনি একবার মোনাজাতে বলেছিলেন, এবং চিরন্তন জীবন এই যে, তারা তুমি একক ও সত্য আল্লাহকে এবং ইসা মসীহকে যাকে তুমি প্রেরণ করেছ চিনবে –ইিউহারা ৩-১৭

وَمَكُلاتُه أَى الْقِبْطِ فَقَالًا إِنِّي رَبِّ

رسَالَتِهِ إِذَاهُمْ مِنتَهَا يَضْحَكُونَ.

كَالطَوْفَانِ وَهُوَ مَاءٌ دَخَلَ بُعِيْوتَ وَوَصَلَ إِلَى خُلُوقَ الْجَالِسِينَ سَبْعَةَ أ وَالْبَجَرَادُ إِلَّا هِنَى اكْنِبُرُ مِنْ الْحُسِيَّةَ لَرِينَتُهَا الَّتِي قَبِلَهَا وَأَخَذُنُّهُمْ بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ عَنْ كُفْرِهِمْ .

السُّجرُ اي الْعَالِمُ الْكَامِلُ لِأَنَّ السِّحْرَ عَنْدُهُمْ عِلْمُ عَظِيْمُ أُدُو لَنَا رَبُّكَ بِسَا عَهِدَ عِنْدَكَ جِمِنْ كَشَفِ الْعَذَابِ عَنَّا إِنْ أَمَنًا إِنَّنَا لَمُهُتَدُونَ أَي مُؤْمِنُونَ .

فكبيا كشفنا بدكاء موسي عنهكم الْعَذَابَ إِذَا هُمُ يَنْكُ ثُونَ يَنْقُصُونَ عَهَدُهُمْ وَيُصُرُّونَ عَلَى كُفرهم .

وَنَادَى فِرْعَوْنُ إِفْسِخَارًا فِنِي قَوْمِهِ قَالَ بِلْقَوْمُ ٱلْبُسُ لِنَّى مُلْكُ مِصْرَ وَهٰذِهِ ٱلْأَنْهُر أَىْ مِنَ النِّيسَلِ تَجْرِيْ مِنْ تَحْيِثِيْ ۽ أَيُّ تَحَتَ قُصُورِي أَفَلَا تُبْصِرُونَ ط عُظْمَتِيُّ .

অনুবাদ :

১٦ ৪৬. আমি মুসাকে আমার নিদর্শনসমূহ সহ ফেরাউন ও তার পরিষদবর্গের কিবতীদের নিকট প্রেরণ করেছিলাম, অতঃপর তিনি বলেছিলেন, জাম বিশ্বপালনকর্তার রাসল।

১∨ ৪৭. অতঃপর তিনি যখন তাদের কাছে আমার নিদর্শনসমূহ যা তার রিসালতের উপর দলিল বহন করে উপস্থাপুন করলেন, তখন তারা বিদ্রুপ করতে নাগন

১৯ ৪৮. আমি তাদেরকে যে নিদর্শনই দেখাতাম, আজাবের নিদর্শনসমূহ থেকে যেমন- তৃফান ও জলোজাস। এমন পানির সয়লাব যা তাদের ঘরে প্রবেশ করে ও তাদের গলা পরিমাণ পানি বৃদ্ধি পায়; সাতদিন পর্যন্ত পানি স্থির থাকে এবং পঙ্গপালের উপদূব ইত্যাদি। তাই হতো তুলনামূলক বৃহৎ পূর্ববর্তী নিদর্শন অপেক্ষা। আমি তাদেরকে আজাবের মধ্যে লিঙ করলাম যাতে তারা তাদের আচরণ থেকে বিরত থাকে। তাদের কৃষ্ণর থেকে বিরত থাকে।

دية १९३٥ हुने الْعَدَّابُ يَأَيُّمُ १९३ وَقَالُواْ لِمُوسِلِي لَمَّا رَأُواُ الْعَدَّابُ يَأَيَّمُ (আ.)-কে বলত, হে জাদুকর বড জ্ঞানী, কেননা তাদের নিকট জাদুই বড় জ্ঞান। তুমি আমাদের জন্যে তোমার পালনকর্তার কাছে সে বিষেয় প্রার্থনা কর, যার ওয়াদা তিনি তোমাকে দিয়েছেন। অর্থাৎ যদি আমরা ঈমান গ্রহণ করি আমাদের থেকে আজাব দূর করার ওয়াদা আমরা অবশ্যই সৎপথ অবলম্বনকারী অর্থাৎ ঈমান গ্রহণকারী।

> ৫০. অতএব <u>যখন আমি</u> হযরত মূসার দোয়ায় তা<u>দের</u> থেকে আজাব সরিয়ে দিতাম, তারা তাদের প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করত: তাদের ওয়াদা ভঙ্গ করত ও তাদের কফরির উপর বহাল থাকত।

> ৫১. ফেরাউন গর্বের স্বরে তার সম্প্রদায়কে ঘোষণা করলো হে আমার জনগণ! আমি কি মিশরের অধিপতি নইং এবং এই নদীগুলো যেমন নীলনদ কি আমার অধীনে আমার দালানের নীচে প্রবাহিত হচ্ছে নাঃ তোমরা ক্রি তা আমার বড়ত দেখতে পাচ্ছ না ।

- أَمْ تُبْصِرُونَ وَحِبْنَئِذِ أَنَا خَيْرُ مِنْ هُذَا اَيْ مُوسَى الَّذِي هُوَ مَهِينٌ ضَعِيفٌ حَقِيرٌ وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ يُظْهِرُ كَلاَمَهُ لِلُفَغَةِ بِالْجَمْرَةِ الَّتِي تُنَّاوِلُهَا فِي صِغرِه .
- أَسُورَةُ مِن ذَهَبِ جَمْعُ ٱسْوِرَةٍ كَاغْرِيَةٍ جَمْعُ سَوَارِ كَعَادَتِهِمْ فِينِما يَسُودُونَهُ أَنَّ يَلْبُسُوهُ اسْتُورَةَ ذَهُب وَيُطُوقُوهُ طَنُوقَ ذَهَب أَوْ جُنَّاءً مَعُهُ الْمَلْنِكَةُ مُفْتَرِنِبْنَ مُتَتَابِعِينَ يَشْهَدُونَ بِصِدَقِهِ.
- فَاسْتَخَفُّ إِسْتَكَفَّزٌ فِرْعُونُ قُومَهُ فَاطَاعُنُوهُ فِنْهِمَا يُرْبُدُ مِنْ تَكَذَيِبٍ مُوسَى إِنَّهُم كَانُوا قَوْمًا فَسِقِينَ .
- ٥٥. فَلُمَّا أَسَفُونَا اغْضُرُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنُهُمْ أَجْمُعِيْنَ.
- فَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا جَمْعُ سَالِفٍ كُخَادِم وَخَدَم أَى سَابِقِينَ عِبْرَةً وَمَثَلًا لِللَّخِرِينَ بُعَدُهُمْ يَتَكُثُلُونَ بِحَالِهِمْ فَلَا يُقَدِّمُونَ عَلَى مِثْلِ افْعَالِهِمْ.

- ৫২. তোমরা তো দেখতে পাচ্ছ, অতএব আমি শ্রেষ্ঠ এই মৃসা থেকে, যে হীন ও নগণ্য দুর্বল, তুচ্ছ। এবং কথা বলতেও সক্ষম নয়। নিজের বক্তব্য স্পষ্ট করে বর্ণনা করতে পারে না : বাল্যকালে তাঁর মখে যে তোতলামি সৃষ্টি হয় তার কারণে।
- वि. قَلُولًا هَلُولًا اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ صَاوِقًا क क का. فَلُولًا هُلًا ٱللَّقِي عَلَيْهِ إِنْ كَانَ صَاوِقًا তিনি তার নবুয়তের দাবিতে সত্যবাদী হন । ﴿ الْسَارِدُ اللَّهِ الللَّلَّا الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ سَوَارً राकि أَسُورُهُ अकि । यामन أَسُورُهُ अकि - اَسُورُهُ अकि -এর বহুবচন। যেমন তাদের রীতি ছিল যে, যাকে তারা নেতা নির্বাচিত করত তাকে তারা স্বর্ণের বালা ও হার ইত্যাদি পরিধান করাত। অথবা কেন আসল না তার সঙ্গে ফেরেশতাগণ দল বেঁধেং যারা একের পর এক তার সত্যবাদিতার উপর সাক্ষ্য প্রদান করে :
  - ৫৪. অতঃপর সে তার সম্প্রদায়কে বোকা বানিয়ে দিল. ফলে তারা তার কথা মেনে নিল যা সে তাদের নিকট কামনা করল অর্থাৎ হযরত মুসা (আ.)-কে অস্বীকার করা। নিশ্চয় তারা ছিল পাপাচারী সম্প্রদায়।
  - ৫৫, অতঃপর যখন তারা আমাকে রাগান্তি করল, তখন আমি তাদের কাছ থেকে প্রতিশোধ নিলাম এবং তাদের সবাইকে নিমজ্জিত করলাম :
  - ৫৬. অতঃপর আমি তাদেরকে করে দিলাম অতীতলোক ও দৃষ্টান্ত পরবৃতীদের জন্যে র কিন্দ্র টি নার্টান্ট -এর वक्वान (एमन- ﴿ وَ اللَّهُ ﴿ वि ﴿ - अत वक्वान : পরবর্তীলোক যেন তাদের ন্যায় কর্মের অনুসরণ না করে।

### তাহকীক ও তারকীব

े व कारिनी दर्शनाय़ সংक्षिखाद पानुय़ तिथ्या रहाहरू । كُوْلُهُ فَكُالُ النِّي كُولُولُ وَ الْمُعَالُ النَّي كُولُولُ وَ الْمُعَالَ النَّي كُولُولُ وَالْمُعَالَ النَّي كُولُولُ وَالْمُعَالَ النَّهِ وَالْمُؤْلُ وَالْمُعَالِّ النَّهِ وَالْمُؤْلُ وَالْمُعَالُ النَّهِ وَالْمُؤْلُ وَالْمُعَالِّ النَّهِ وَالْمُؤْلُ وَالْمُعَالِّ النَّهِ وَالْمُؤْلُ وَالْمُعَالِّ النَّهِ وَالْمُؤْلِقِينَ اللَّهِ وَالْمُؤْلِقِينَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالِي وَاللَّهُ وَاللّ সুরা কাসাসে বিস্তারিতভাবে এ ঘটনার বিবরণ রয়েছে, আয়াতের অর্থ হলো এই-

व्ह केंग्रे आठक रहाई। . ﴿ قَالَ : فَلَوْلُهُ فَلَمَّا جَأَنُهُ

এই। এটা বাবে نَصَرَ عَالِبٌ १٥- مُضَارِعُ মাসদার হতে نَصَرَ এটা বাবে : عَوْلُتُ بِنَسْكُفُونَ ভাঙাতে থাকে, তেঙে দেওয়া।

ু মুফাসসির (র. النَّذِيُّ এর বহুবচন বলে ইন্সিত করেছেন যে, النَّذِيُّ মাসপার নয় যে, ব্যাখার / তাবীলের প্রয়োজন পড়বে: বরং النَّذِيُّ এটা طَعَلَمُ এই বহুবচন, যেমন خُنَرُ এটা خُنَرُ এটা خُنَرُ ।এর বহুবচন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইঘরত মুসা (আ.)-এর ঘটনা পূর্বে বারবার উল্লিখিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত ঘটনা বিস্তরিভভাবে সূরা আরাফে বিবৃত হয়েছে। এখানে তাঁর ঘটনা স্বরণ করানোর উদ্দেশ্য এই যে, রাসূল্লাই ক্রেড ধনাঢ় ছিলেন না বলে কাফেররা তাঁর নব্যতে যে সন্দেহ করত, তা কোনো নতুন বিষয় নয়, বরং ফেরাউন ও তার সভাসদরা এমন সন্দেহ হয়রত মুসা (আ.)-এর নব্যতেও করেছিল। ফেরাউনের বক্তব্য ছিল এই যে, আমি মিশর সাম্রাজ্যের অধিপতি, আমার প্রাসাদসমূহের পাদদেশে নদ-নদী প্রবাহিত, ফলে আমি মুসা (আ.) থেকে শ্রেট নাজেই আমাকে বাদ দিয়ে সে কিরপে নব্যত লাভ করতে পারে। কিন্তু তার এই সন্দেহ যেমন তার কোনো কাজে আসল না; বরং সে সম্রাদ্যায়বহ নিমজ্জিত হলো, তেমনি মক্কার কাফেরদের আপন্তিও তাদেরকে ইহকাল ও পরকালের শান্তি থেকে গরিমণ দেবে না ভিলার মুখের তোতলামি দূর করে দিয়েছিলেন, কিন্তু তার প্রবিবছাই ফেরাউনের মনে ছিল। তাই সে হয়রত মূসা (আ.)-এর প্রতি এই দোষ আরোপ করল। এখানে "কথা বলার শক্তি" বলে প্রমাণাদির সাবলীলতা ও প্রাঞ্জলতাও বুঝানো যেতে পারে। ফেরাউনের উদ্দেশ্য ছিল এই যে, আমাকে সন্তুই করার মতো পর্যান্ত ব্যান্ত মূসা (আ.)-এর কাছে নেই। অথচ এটা ছিল ফেরাউনের নিহক অপবাদ। নতুবা হয়রত মূসা (আ.) দলিল-প্রমাণের সাহায্যে ফেরাউনকে চুডাস্তরূপে লা- জওয়ার করে নিয়েছেন। বিত্যকেন। বিয়েছেন। বিত্যকেন। বিয়েছেন। বিত্যকান। বিয়াছেন। বিয়াছেন। বিত্যকেন। বিয়াছেন। তাজনীর করে বিয়াছেন। বিয়াছিন বিয়াছেন। বিয়াছানী।

अत मु-तकम षनुवान शराज २. (स्कृतांजन जात সম্প্রদায়কে সহজেই তার অনুवान शराज करत : قَوْلُـهُ فَاسْتَكَفَّ فَـُومَـهُ (رَّعَدَمُهُ خَنِيْفُمُ الْخِيْنَةُ اَحْدَيِهُمُ) २. সে जात সম্প্রদায়কে বেকুব (পল । الْخِيَّةُ فِي مُطَارَعَتِهِ)

-[তাফসীরে রূহল মা'আনী]

থেকে উত্তত। আভিধানিক অর্থ অনুতর। কাজেই বাক্যের শাদিক অর্থ হলোঅতঃপর যখন তারা আমাকে অনুতপ্ত করল।" অনুতাপ ক্রোধের অর্থেও ব্যবহৃত হয়। তাই এর পারিভাষিক অনুবাদ
সাধারণত এভাবে করা হয়- যখন তারা আমাকে ক্রোধান্বিত করল। আরাহ তা আলা অনুভাপ ও ক্রোধের প্রতিক্রিয়ামূলক
অবস্থা থেকে পরিত্র। তাই এর অর্থ হবে- তারা এমন কাজ করল যদ্ধকন আমি তাদেরকে শান্তিদানের সংকল্প এহণ করলাম।

—[তাফসীরে ক্রহ্ন মা আনী]

অনুবাদ :

٥٧. وَلَمَّا ضُرِبَ جُعِلَ بِنُ مَرْيَمَ مَثَلًا حِينَ ৫৭, এবং যখন মারইয়াম তনয়ের দৃষ্টান্ত বর্ণনা করা হলো, অর্থাৎ যখন আল্লাহ তা'আলার বাণী نَوْمُكُونُ لَوْرُ الْكُونُ الْمُعِلَى الْمُعْلِقُ الْكُونُ الْكُونُ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلَى الْمُعَالِمُ الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْلِيَالِيُونُ الْمُعِلِي الْمُلِيلِي الْمُعِلِي الْمُل نَزَلَ قَنُولُهُ تَعَالَٰي إِنَّكُمُ وَمَا تَنْعَبُدُونَ مِنْ अवङीर्न देश उरन دُون اللَّهِ حَصْبُ جَهَنَّمَ فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ মুশরিকরা বলতে লাগল, আমরা এতে সন্তুষ্ট যে, رُضِينًا أَنَ تَكُونَ أَلِهَتُنَا مَعَ عِيسُى لِأَنَّهُ আমাদের মাবুদও ঈসা (আ.)-এর সাথে জাহানুামে হবে। কেননা আল্লাহ ব্যতীত তাঁরও উপাসনা করা عَبْدٌ مِن دُوْنِ اللَّهِ إِذَا قَلُومُكُ الْمُشْرِكُونَ হতো ৷ তথনই আপনার সম্প্রদায় মুশরিকগণ এই দৃষ্টান্ত مِنَهُ مِنَ الْمَثَيلِ بَصُدُونَ يَضَبِعُونَ فَرَحًا ন্তনে হট্টগোল তরু করে দিল। অর্থাৎ তারা যা তনেছে بِمَا سَمِعُوهُ. তাতে তারা হৈটে শুরু করে দিল।

তেওঁ তারা বলল, আমাদের উপাসারা উৎকৃষ্ট নাকি
সে অর্থাৎ হযরত ঈসা (আ.)। আমরা এতে সন্তুষ্ট
যে, আমাদের মাবুদ জাহান্নামে ঈসার সাথে থাকবে।
তারা আপনার সামনে তথু বিতর্ক সৃষ্টির জন্য এ
উদাহরণ পেশ করেছে। অনর্থক দলিলবিহীন বিতর্ক
সৃষ্টির উদ্দেশ্যে তারা এ কথা বলে। নতুবা তারা
অবগত যে, এ শব্দটি জ্ঞানহীন প্রাণীর জন্যে আমে
অতএব আল্লাহর বাণী ১৯৯৯ নি বাণীর ক্রন্যে আমে
হযরত ঈসা (আ.) শামিল নয়। বৃত্তুত তারা হলো
এক বিতওকারী সম্প্রদায় অধিক বিতর্ককারী।

- ৫৯. তিনি ঈসা আমার বালা ছাড়া আর কিছুই ছিলেন না ।

  আমি তাকে নবুয়তের নিয়ামত দান করেছিলাম এবং

  তাকে পিতা ব্যতীত জনায়হণের মাধ্যমে বনী

  ইসরাঈলদের
  জন্য আমার অসীম কমতার একটি নমুনা
  বানিয়েছি । অর্থাৎ অলৌকিক দৃষ্টান্তের ন্যায় আশ্চর্য
  পদ্ধতিতে তার জনালাভ খারা আরাহর কুদরতের
  দক্রিল পেশ করা যায়, যারা চায় তাদের জন্য ।
- ৬০. <u>আমি ইচ্ছা করলে তোমাদের থেকে</u> তোমাদের পরিবর্তে <u>কেরেশতা সৃষ্টি করে দিতে পারি যারা</u> পৃথিবীতে তোমাদের <del>হুলাভিষিক হবে।</del> অর্থাৎ এভাবে যে তোমাদেরকে ধ্বংস করে।

- ٥٨. وَقَالُواْ أَلِهُ تَنَا خَيْرُ الْمُ هُو لَا أَى عِيسْلَى فَنَدُرْ شَى الْهَ تُنَا مَعُهُ مَا فَنَدُرْ شَى الْهَ تُنَا مَعُهُ مَا فَنَدُرْضَى اَنْ تَكُونَ الِهَ تُنَا مَعُهُ مَا فَنَرَبُوهُ أَي الْمَثَلُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا لَا خُصُومَةُ بِالْبَالِطِ لِعِلْمِهِمْ أَنَّ مَا لِغَيْرِ الْعَاقِلِ فَيَالِمُ السَّلُ مَنَ الْعَلْمِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَلَا يَتَنَاوُلُ عِبْسَلَى عَلَيْهِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَلَا يَتَنَاوُلُ عِبْسَلَى عَلَيْهِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَلَا يَتَنَاوُلُ عِبْسَلَى عَلَيْهِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَلَوْ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَيْدُو الْعَلَيْمِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَيْدُو الْعَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّكُمُ بَلَ لَهُمْ فَيْدُو الْعَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّكُمُ بِلَلْهُمْ اللَّهُ الْمُعْمِ الْعَلَيْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ السَّلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ لَلْهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالُ لَلْهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ الْمُثَلِّلُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالُ اللَّهُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالُ الْمُثَالُ الْمُعْمِ السَّاعِ الْمُثَالِقُ الْمُلْسَلِيْمُ الْمُثَالُ الْمُثَالِ الْمُثَالِقُلُ الْمُثَالِلْ الْمُثَالِلْ الْمُثَلِّلُ الْمُثَالِ الْمُثَالِقِيلُ الْمُثَلِّلُ الْمُثَالِقِيلُ الْمُثَلِّلُ الْمُثَالِقِلْ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِقِيلُ الْمُنْ الْمُثَالِقِيلُ الْمُثَلِّلُ الْمُثَالِقُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعِلَيْلُولُ الْمُنْ الْمُنْفُلُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ا
- ٥٩. إنْ هُوَ مَا عِبْسَى إلَّا عَبْدُ ٱنْعَمْنَا عَكَيْمِ بِالنَّبُوُّ وَرَجْعَلْنَهُ لِوُجُوْدٍ ، مِن عَبْرِ آبِ مَثَلًّا لِبَنِى إِسْراً مِنْلَ طَالَ كَالْمَشَلِ لِحَرَابَتِهِ يُسْتَدَلُّ بِهِ عَلْى قُدُرَةِ اللَّهِ تعَالَى عَلَى مَا يَشَاءُ.
- ١٠. وَلَوْ نَشَنَا ﴾ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ بَدُلَكُمْ مَدُلَكُمْ مَدُلَكُمْ مَدُلَكُمْ مَدُلَكُمْ مَدُلَكُمْ مَدُلُكُمْ وَلَا يَانَ مَدُلُكُمُ وَلَا يَانَ لَهُ لَكُمُ وَلَا يَانَ لَهُ لِكُمُ عُدُد.

. وَاتَّهُ أَيْ عِيشِي لَعِيُّهُ لَلسَّاعَة تَعْلَمُ بِنُوْولِيهِ فَلَا تَمَتَّرُنَّ بِهَا خُذِفَ مِنْهُ نُوْدُ الرَّفْعِ لِلْجَزْءِ وَوَاوَالسَّمِيْدِ اللَّهَاء السَّاكِنَيْنُ تَشُكُّنَ فِيهُا وَقُلُ لَهُمُ اتَّبِعُون لا عَلَى التَّوْجِيدِ هٰذَا الَّذَى أَمُركُمْ بِهِ صِرَاطُ طَرِيْقُ مُسْتَقِيْمُ .

. ١٢ ه. وَلَا يَصُدُنْكُمُ يَصَرِفَنَكُمُ عَن دِيْنِ اللَّهِ الشَّيْطُنُ ءِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبْبِنُ بَبَنَ الْعَدَاوَة .

पु ७०. <u>२४तठ ঈসা (আ.) यथन मुल्लंड निनर्गन्तप्रयुर</u> युंजिया . وَلَمَّا جَأَءَ عِيْسُى بِالْبَيْنُتِ بِالْمُعْجِزَاتِ والشَّرانِع قَالَ قَدْ جِنْتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ بِالنُّهُوَّةِ وَشَرَائِعِ الْإِنْجِيْلِ وَلِأَبَيِثَنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِينِهِ عِ مِنْ أَحْكَامِ التَّوْرِيةِ مِنْ آمْرِ الدِّينَ وَغَيْرِهِ فَبَيْنَ لَهُمْ امر الدين فَاتَقُوا الله وَاطِيعُون -

٦٤. إِنَّ اللَّهُ هُوَ رَبِي وَرَبُكُم فَاعْبِدُوهُ طَ لَمْذَا صراط طريق مستقيم.

(আ.) কু হ্বরত ঈসা (আ.) কু এব বিভিন্ন দল-গোষ্ঠী পরম্পর হ্বরত ঈসা (আ.) فَاخْتَلَكُفَ الْأَخْزَابُ مِنْ اَكُنْزِيهُمْ عينسلي أهُوَ اللُّهُ أَو أَبِنُ اللُّعِ أَوْثُ الِثُ ثَلَاثَةِ نَوَيْلٌ كَلِمَةُ عَذَابِ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا كَفُرُوا بِمَا قَالُوهُ فِي عِبْسَى مِنْ عَذَابِ يَوْمُ الْكِيْمِ مُثَوْلِمٍ .

৬১ নিক্তয় তিনি অর্থাৎ হযরত ঈসা (আ.) কিয়ামতের একটি নিদর্শন : তাঁর আগমনের মাধ্যমে কিয়ামতের ইলম অর্জন হবে। অতএব সে ব্যাপারে তোমরা সন্দেহ পোষণ করো না । ুর্নুর্ন -এর নুনে ই'রাবী জয়য় দানকারী অব্যয় 🦞 -এর কারণে আর ዢ যমীর দুই সাকিন একত্র হওয়ার কারণে বিলুপ্ত হয়ে গেছে। ্রিন্রন্থ অর্থ ্রিন্রন্থ তথা সন্দেহ করা এবং আপনি তাদেরকে বলুন, তোমরা আমার অনুসরণ কর তাওহীদের উপর। এটাই আমি তোমাদেরকে যার নির্দেশ দিচ্ছি সরল-সোজা পথ।

থেকে বিরত না রাখে: নিশ্চয় সে তো তোমাদের প্রকাশ্য দুশমন শক্রতার ক্ষেত্রে।

ও আহকামে শরিয়ত নিয়ে আগমন করে বললেন. আমি তোমাদের কা<u>ছে</u> হিকমত <u>নিয়ে</u> নবুয়ত ও ইঞ্জিলের হকুম নিয়ে এসেছি এবং তোমরা যেসব বিষয়ে মতানৈক্য পোষণ করছ যেমন- তাওরাতের ধর্মীয় হুকুম আহকাম ইত্যাদি। তার কিছু বিষয়ের তাৎপর্য প্রকাশ করব। অতঃপর তিনি তাদের কাছে দীনের আহকাম বর্ণনা করেছেন। <u>অতএব তোমরা</u> আল্লাহকে ভয় কর এবং আমার আনুগত্য কর।

৬৪. নি<u>ক্</u>য় আল্লাহ আ<u>মার ও তোমাদের রব। তাঁরই</u> ইবাদত কর। এটা সরল-সোজা পথ।

সম্পর্কে মতপার্থক্য করল। কেউ বলেছে, তিনি খোদা। কেউ বলেছে, তিনি খোদার পুত্র। আবার কেউ বলেছে, তিনি তিন খোদার একজন। অতএব যারা জ্ব্রুম কৃষ্ণরি করেছে তাদের জন্য রয়েছে কষ্টদায়ক <u>দিনের আজাব।</u> তারা ঈসার ব্যাপারে। 🗀 শব্দটি শান্তিমূলক শব্দ।

هَلَ يَنْظُرُونَ أَيْ كُنْفًارُ مَكُمةَ أَيْ مِنَا السَّاعَةِ بُغَتَةً فَجَأَةً وُهُم لاَ يَشْعُرُونَ

من الدُّنْيَا ﴿ ١٧ ﴿ الْأَخْلُو عَلَى الْمُعْصِيدَ فِي الدُّنْيَا ﴿ ١٧ ﴿ الْأَخْلُو عَلَى الْمُعْصِيدَ فِي الدُّنْيَا يُوْمَئِذٍ يَـُومَ الْقِيدُمَةِ مُتَعَلِّقٌ بِقُولِهِ بُعَضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُ إِلَّا الْمُتَّقِبُنَ الْمُتَحَابَيْنَ فِي اللَّهِ عَلْي طَاعَتِهِ فَانَّهُمْ أَصْدِقًا مُر

. 📭 ৬৭. এখন এসব লোক অর্থাৎ মক্কার কাফেররা কি ওধু এ জন্যই অপেক্ষমাণ যে অক্সাৎ তাদের السَاعَةُ 10 تَأْتِبَهُمُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَةُ السَّاعَة থেকে بَدُّل এবং তারা কিয়ামত আসার পূর্বে টেরও পাবে না।

> মধ্যে একে অপরের সাথে বন্ধুত্ব স্থাপনকারীগণ <u>একে</u> अ<u>পरात गळ २रत</u>, بَوْمَنِدِ -এत तम्मर्क بَعْضُهُمُ -এत সাথে <u>তবে আল্লাহভীরুগণ नर्</u>य। যারা আল্লাহর ওয়ান্তে আল্লাহর আনুগতো একে অপরের সাথে বস্কুত্ব স্থাপন করেছিল। তারা কিয়ামতের দিন একে অপরের সাথে শক্রতা রাখবে না; বরং তারা পরস্পর বন্ধুই থাকবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

ছারা করে ইঞ্চিত وَشُرِبَ ( র.) মুফাসসির (র.) قُولِكُ ضُرِبَ । ছারা করে ইঞ্চিত : قَوْلُـهُ ضُورِبَ ابْنُ مُريّم ें تَانِب نَاعِلُ اللَّهِ إِنَّ مَرْيَمُ कात निरंत्राहन (वं, بَعْضُونُ केर निरंत्राहन (वं, بَعْضُونُ केर निरंत्राहन) केर निरंत्राहन होने व्हारह : केंद्रेर वाज का वाज केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर केंद्रेर

ज्ञ जीशार, अर्थ- त्न केंद्री غَانِبُ हुए مُشَارِع राठ مُشَرَع राठ प्रकार केंद्र مَادَّ : बेंब्र्क केंद्र त्व بَصُمُونَ किंद्र केंद्र (الفِرَابُ الفَرَانِ) अलिए रेड-स्ट्राफ़ करत । - إغرَابُ الفَرَانِ) आवात त्केंद्र त्कें -এর أَصُورُ বর্ণে পেশ দিয়ে পড়েছেন, সে সময় এটা كُسُورُ হতে নির্গত হবে। অর্থ হবে- সে বিরত থাকে, মুখ ফিরিয়ে রাখে।

रस्ररह 1 مُغَغُولُ لَمُ 203 مَا ضُرَبُوا ﴿ إِنَّهُ : قَنُولُهُ إِلَّا جَبُدِلًّا । अठा श्विकानएन इंग्राकृतिया সম্প্রদায়ের উক্তি বা মতাদর্শ।

। সম্প্রদায়ের মতাদর্শ مُرقُنوبِكِه অটা স্থিলায়ের মতাদর্শ।

إَجَمَلُ- । यह अर्थनात्मत कृषीय (शाब مُلكَانيَه अर्थनात्मत प्रवास्त्र प्रधाननी । - أَو شَالِكُ شُلاكَةٍ

- এর বহুবচন, অর্থ- वर्के । فَلَيْكُ ٱلْإَضَالَاءُ

অন কর সাথে يَنْهُ مَكَنِّدٌ করা হয় যেমনটি মুফাসসির (র.) করেছন. كَسْتَغَلَّى অব নাম مَنْفُولُهُ عَجْدَ مِعْمَدِهُجَاتِهِ কেননা আল্লাহজীকুগুগনুর বন্ধুত্ব গুনাহের কারণে হয় না। এ সুরতে كَسْتَغَلَّى তথন थरक रदा ना। आवात कि कि أَخَالُكُ अक् डेप्मना निरस्रहन। এই সূরতে بُخَس الله على على المُعالِين على ا आज्ञारजिक्रगपथ مُسْتَثَقَلُ مُتَصِل -এর অন্তর্ভুক হবে, ফল مُسْتَثَقَلُ مِنْدُ वना হবে।

পা। হবে। ومستنى منص পা। হবে। هم مستنى منصل পা। হবে। هم مستنى ومنه ا সামেওছাৰ ومنه ا المعالم المنه عدوً المراجع عدد المعالم عدد عدد عدد المعالم المع

প্রস্ন হওয়ার কারণে غَامِل ضَعِبُكُ ( অটা সেই সময় আমল করে যথন তার لَعُبُمُول وَاللَّهِ عَامِل ضَعِبُك হওয়ার কারণে عَدُو المَاكَ عُدُو غَامِلُ यो عَكُرٌ राप्तरह जा مُعَدِّر राप्तरह जा عَمْرُ वाज जवह वचान عَمْرُ यो प्रताल वचान जवह वचान ्धत मांचा ضعيف عرضية इंख्यात कांतरन برمنية

উত্তর, فَكُورُ - عَامِلِ صَوِيْك ২০ল মধ্যে মেহেড় مُعَنَّدُ वा প্রশন্ততা লয়েছে, তাই مُغَنَّدُ ২০লা সাহেও طُرُون করে করের গড়ে সংশয় : فَكُل २०ला राजीवंट مُغَنَّمُ الْمُعَنِّمُ وَكُمْ مُعَنَّدُا كَارِنَى २०ला مَعْنَدُل १०ला कार्ता مُعَنَّ नित्रम : মুবতাদা -এই وُغُمِّل १० व्यासालत जना প্রতিবন্ধক নয় :

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্রিন প্রকার রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন। প্রথম এই যে, একবার রাস্লুরাহ نَفَوْمُكُ مِنْكُ يَضُدُّونُ وَمَ مَشَلًا إِذَا قَوْمُكُ مِنْهُ يَضُدُّونُ أَن مَرْيَمُ مَشَلًا إِذَا قَوْمُكُ مِنْهُ يَضُدُّونُ أَن الله কুরাইশারেকে সন্মোধন করে বললেন- ﴿ مَنْ الله কুরাইশার বাতীত যারাই ইবাদত করা হয় তার মধ্যে কুরাইশার বাতীত যারাই ইবাদত করা হয় তার মধ্যে কোনো মঙ্গল নেই। কুরাইশারা বলল, খ্রিন্টানরা হয়বত ঈসা (আ.)-এর ইবাদত করে; কিন্তু আপনি নিজেই বলেন যে, তিনি আল্লাহ তা আলার সংকর্মপরায়েণ বান্দা ও নবী ছিলেন। তাদের এই আপত্তির জবাবে আলোচ্য আয়াতসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে।

—[ভাফসীরে কুরতুবী]

দ্বিতীয় রেওয়ায়েত এই যে, কুরআন পাকের بَاللَّهِ مَصَبُ جَنَيْتُم তিমরা নিজেরা এবং তোমরা বেসব প্রতিমার পূজা কর, তারা জাহান্নামের ইন্ধন হবে।] আয়াতটি অবতীর্ণ হলে আবুরাহ ইবন্যযিবা রা (যে তথনো কাফের ছিল। বলল, আমার কাছে এ আয়াতের চমংকার জবাব রয়েছে। তা এই যে, খ্রিন্টানরা হযরত ঈসা (আ.)-এর ইবাদত করে এবং ইহদিরা হযরত ওয়ায়ের (আ.)-এর পূজা করে। অতএব তারা উভয়েই কি জাহান্নামের ইন্ধন হবে? একথা তনে মুশরিক কুরাইশরা খুবই আনন্দিত হলো। এর জবাবে আল্লাহ তা আলা بُنْعُنْدُونُ اللّهِينُ بَنِيْتُ لَهُمْ مِنَا الْحُسَنَى أُولِّائِكُ صَنْهَا لَمُنْعَلَّاتُهُ আলাত এবং সূরা যুখকুফের আলোচা আয়াত নাজিল করলেন। —[তাফসীরে ইবনে কাছীর]

তৃতীয় রেওয়ায়েত এই যে, একবার মন্ধার মুশরিকরা মিছামিছিই প্রচার করতে লাগল যে, মুহাম্মদ 🟻 🕮 খোদায়ী দাবি করার ইচ্ছা রাখেন। তাঁর বাসনা এই যে, খ্রিন্টানরা যেমন হযরত ঈসা (আ.)-এর পূজা করে, এমনভািবে আমরাও তাঁর পূজা করি। এর পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতসমূহ অবতীর্ণ হয়। প্রকৃতপক্ষে রেওয়ায়েত তিনটির মধ্যে কোনো বৈপরীত্য নেই। কাফেররা সবগুলো কথাই বলে থাকবে, যার জবাবে আল্লাহ তা'আলা এমন আয়াত নাজিল করেন, যাতে তিন আপত্তির জবাব হয়ে যায় : আয়াতসমূহে সর্বশেষ আপত্তির জবাব সুস্পষ্ট : কেননা যারা হযরত ঈসা (আ.)-এর ইবাদত শুরু করেছে, তারা তা আল্লাহর কোনো আদেশ বলে করেনি এবং হযরত ঈসা (আ.)-এরও বাসনা ছিল না, কুরআনও তাদের সমর্থন করে না। পিতা ব্যতীত জন্মগ্রহণের কারণে তারা হযরত ঈসা (আ.) সম্পর্কে এই বিভ্রান্তিতে পতিত হয়েছে ৷ কুরআন এ বিভ্রান্তি প্রবলভাবে খণ্ডন করে। এমতাস্থায় এটা কেমন করে সম্ভবপর যে, রাসূলুল্লাহ 🚃 খ্রিন্টানদের দেখাদেখি নিজেও খোদায়ী দাবি করে বসবেন? প্রথম ও দ্বিতীয় রেওয়ায়েতে কাম্ফেরদের আপন্তির সারমর্ম প্রায় এক। আলোচ্য আয়াত থেকে এর জবাব এভাবে বের হয়, যারা জাহান্নামের ইন্ধন হবে এবং যাদের মধ্যে কোনো মঙ্গল নেই, তারা হয়তো নিম্পাণ উপাস্য, যেমন, পাথরের মূর্তি. না হয় প্রাণী। কিন্তু নিজেই নিজের ইবাদতের আদেশ দেয় কিংবা তা পছন্দ করে, যেমন- শয়তান, ফেরাউন, নমরূদ প্রমুখ। হযরত ঈসা (আ.) তাদের অন্তর্ভুক্ত নন। কেননা তিনি কোনো পর্যায়ে নিজের ইবাদত পছন্দ করতেন না। খ্রিষ্টানরা তাঁর কোনো নির্দেশের কারণে তাঁর ইবাদত করে না; বরং তাঁকে আমি আমার কুদরতের এক নিদর্শন করে পিতা ব্যতীত সৃষ্টি করেছিলাম, যাতে মানুষ জানে যে, আল্লাহ তা'আলা কোনো মাধ্যম ব্যতিরেকেও সৃষ্টি করতে সক্ষম। কিন্তু খ্রিস্টানরা এর তুল অর্থ নিয়ে তাকে উপাস্য বানিয়ে নিয়েছে। অথচ এটা স্বয়ং হযরত ঈসা (আ.)-এর দাওয়াতের পরিপস্থি ছিল। তিনি সর্বদা তাওহীদ শিক্ষা দিয়েছেন। মোটকথা, ইবাদতে তাঁর অসন্তুষ্টির কারণে তাঁকে অন্যান্য উপাস্যের কাতারে শামিল করা যায় না। এতে কাফেরদের আরো একটি আপত্তির জবাব হয়ে গেছে : তা এই যে, আপনি নিজে যাকে শ্রেষ্ঠ বলেন (অর্থাৎ হযরত ঈসা (আ.)] তাঁরও তো ইবাদত হয়েছে। সূতরাং আল্লাহ ব্যতীত অপরের ইবাদত মন্দ নয়। আয়াতে এর জবাব সুস্পষ্ট যে, হযরত ঈসা (আ.)-এর ইবাদত আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছারও বিরুদ্ধে ছিল এবং স্বয়ং হযরত ঈসা (আ.)-এর দাওয়াতেরও পরিপস্থি **ছিল। কাজেই** এর মাধ্যমে শিরকের বিশুদ্ধতা প্রমাণ করা যায় না :

এটা খ্রিক্টানদের সে বিদ্রান্তির জবাবে, বার ভিত্তিতে তারা হয়বঙ্গ স্থান ক্রিন্তির জবাবে, বার ভিত্তিতে তারা হয়বঙ্গ স্থান (আ.)-কে উপাস্য দ্বির করেছিল। পিতা বারতি জন্মহণের বিষয়টিকে তারা তাঁর খোদায়ীর

প্রমাণস্করণ পেশ করেছিল। আন্তাহ তা আলা এর খগুনে বলেন, এটা তো নিছক আমার কুদরতের এক প্রদর্শনী ছিল। আমি স্থতাবাতীত কাজ করারও ক্ষমতা রাখি। পিতা বাতীত জন্মগ্রংশ করা খুব বেশি স্বভাবাতীত কাজ নয় কেনন হয়রত আদমকে পিতামাতা বাতীত সৃষ্টি করা হয়েছে। আমি ইচ্ছা করলে এমন কাজও করতে পারি, যার নদীর এ পর্যন্ত কায়েম হয়নি। অর্থাৎ মানুষের ঔরসে ফেরেশতাও সৃষ্টি করতে পারি।

ত্র দু-রকম তাফসীর কর্রা হয়েছে। প্রথম তাফসীর এই যে, হয়রত ঈসা (আ.) করামতে বিশ্বাস স্থাপন করার একটি উপায়। এর দু-রকম তাফসীর কর্রা হয়েছে। প্রথম তাফসীর এই যে, হয়রত ঈসা (আ.) অত্যাদের বিপরীতে পিতা ব্যতাত জন্ময়ণ করেছেন, এটা এ বিষয়ের দলিল যে, আল্লাহ তা আলা বাহ্যিক কারণ ব্যতিরেকেও মানুষ সৃষ্টি করতে পারেন। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, মৃতদেরকে পুনরুজ্জীবন দান করা তার জন্য মোটেই কঠিন নয়। কিছু অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে আয়াতের উদ্দোধ এই যে, হয়রত ঈসা (আ.)-এর পুনরায় আকাশ থেকে অবতরণ কিয়ামতের আলামত। সেমতে শেষ য়ুগে তার পুনরাগমন ও দাজ্জাল হত্যা মৃতাওয়াতির হালীস ছারা প্রমাণিত রয়েছে। সুরা মায়েদায় এ সম্পর্কে আরো বিত্তারিত আলোচনা করা হয়েছে।

े विदः यात्व आंगि त्वामानत कात्ना कितामपूर्व: - قُولُهُ وَلِأُبُلُونَ لَكُمَّ بُعْضُ الَّذِيِّ تَخْتَ لِفُونَ فِيْهِ বিষয় বর্ণনা করে দেই 🛘 বনী ইসরাঈলের মধ্যে হঠকারিতা প্রবল আকার ধারণ করেছিল। তাই তারা কোনো কোনো বিধিবিধান বিকৃত করে দিয়েছিল। হযরত ঈসা (আ.) সেগুলোর স্বরূপ তুলে ধরেন: 'কোনো কোনো' বলার কারণ এই যে. কোনো কোনো বিষয় একান্তই পার্থিব ছিল। তাই তিনি সেগুলোর মতভেদ দূর করার প্রয়েজ মনে করেন্দ্র নিতফক্রীর ব্যানন ব্রুমন্ প্ৰকৃত বন্ধুত্ব ডা-ই, या আল্লাহৰ ওয়ান্তে হয় : اَلاَحَدُّدُ يَوْمُنَذِ بِعَشُهُمْ لِيَّمْضِ عُلُوُّرالاً الْسُغَيْنِيُّنَ সকল বন্ধুই সেদিন একে অপরের শক্র হয়ে যাবে। ( ه আয়াত পরিকার ব্যক্ত করেছে ( य, মানুষ যে বন্ধুত্পূর্ণ সম্পর্ক নিয়ে দুনিয়াতে গর্ব করে এবং যার জন্য হালান ও হারাম এক করে দেয়, কিয়ামতের দিন সে সম্পর্ক কেবল নিক্ষলই হবে না. বরং শক্রতায় পর্যবসিত হবে। হাফেজ ইবনে কান্থীর এ আয়াতের তাফসীরে হযরত আলী (রা,)-এর উক্তি উদ্ধৃত করেছেন যে, দুই মুমিন বন্ধু ছিল এবং দৃই কাফের বন্ধু। মুমিন বন্ধুছয়ের মধ্যে একজনের ইত্তেকাল হলে তাকে জান্নাতের সুসংবাদ ওনানো হলো ৷ তখন তার আজীবন বন্ধুর কথা মনে পড়লে সে দোয়া করন, ইয়া আল্লাহ ৷ আমার অমুক বন্ধু আমাকে আপনার ও আপনার রাসুলের আনুগত্য করার আদেশ দিত, সংকাজে উৎসাহ দিত, অসং কাজ থেকে নিষেধ করত এবং আপনার সাথে সাক্ষাতের বিষয় শ্বরণ করিয়ে দিত ৷ অতএব, হে আল্লাহ! আমার পরে তাকে পথস্রষ্ট করবেন না, যাতে সেও জান্নাতের দৃশ্য দেখতে পারে, যা আপনি আমাকে দেখিয়েছেন। আপনি আমার প্রতি যেমন সন্তুষ্ট, তার প্রতিও তেমনি সন্তুষ্ট হোন। এই দোয়ার জবাবে তাকে বলা হবে, যাও, তোমার বন্ধুর জন্য আমি যে পুরস্কার ও ছওয়াব রেখেছি, তা যদি তুমি জানতে পার তবে কাঁদবে কম্ হাসবে বেশি। এরপর অপর বন্ধুর ইন্তেকাল হয়ে গেলে উভয়ের রূহ একত্র হবে। আল্লাহ তা আলা তাদেরকে বলবেন, তোমরা একে অপরের প্রশংসা কর। তথন তাদের প্রত্যেকই অপরের সম্পর্কে বলবে, সে শ্রেষ্ঠ ভাই, শ্রেষ্ঠ সঙ্গী ও শ্রেষ্ঠ বন্ধু।

এর বিপরীতে কাড়ের বন্ধুদরের মধ্যে একজন মারা গেলে তাকে জাহান্নামের ঠিকানা জানানো হবে। তখন তার বন্ধুর কথা মনে পড়বে এবং সে দোয়া করবে, ইয়া আরাহ! আমার অমুক বন্ধু আমাকে আপনার ও আপনার রাসুদের অবাধ্যতা করার আদেশ দিত, মন্দকাজে উৎসাহ দিত এবং ভালোকাজে বাধা দিত। সে আমাকে অপনার ও আপনার রাসুদের অবাধ্যতা করার আদেশ দিত, মন্দকাজে উৎসাহ দিত এবং ভালোকাজে বাধা দিত। সে আমাকে বনত যে, আমি কখনো আপনার কাছে হাজির হবো না। অতএব, হে আরাহ! আমার পরে তাকে হেদায়েত দেবেন না, যাতে সেও জাহান্নামের দৃশ্য দেখে, যা আপনি আমাকে দেখিয়েছেন। আপনি আমার প্রতি যেমন অসতুষ্ট, তেমনি তার প্রতিও অসতুষ্ট থাকুন। এরপর অপর বন্ধুর মৃত্য হয়ে যাবে এবং উভরের রহ একম হবে। তাদেরকে বলা হবে, তোমরা একে অপরের সংজ্ঞা বর্ণনা কর। তখন তাদের প্রতাকেই পরন্দরের সম্পর্কে বন্ধুত্ব তাই, নিকৃষ্ট সন্ধী এবং নিকৃষ্ট বন্ধু। এ কারণেই ইহকাল ও পরকান এ উভয় দিক বিচারে উৎকৃষ্ট বন্ধুত্ব তাই, যা আল্লাহর ওলাহে হয়। যে দুজন মুসলমানের ময়দানে তারা আরাজ ব্রান্তে বন্ধুত্ব হয়, তাদের মজিলত ও মহত্ব অনেক হাদীসে বর্ণিত আছে। তলাধো একটি এই যে, হাশরের ময়দানে তারা আরাজ ব্রান্তর আরাতনের হায়াতলে থাকবে। আল্লাহর ওায়তে বন্ধুত্ব যার্থ অপরের সাথে কেবল সত্যিকার ধর্মপরায়ণতার ভিরিতে সম্পর্ক স্থাপন করা। সেমতে ধর্মীয় শিক্ষার উত্তান, গায়েধ, মুর্শিন, আদেয় ও আল্লাহভজকদের প্রতি এবং মুসলিম বিস্কের সকল মুসলমাননের প্রতি নিঃবার্থ মহন্ধত পোধণ করা এর অন্তর্জ্বত।

.٦٨ ७৮. عُلَيْكُمُ بِعَبِٰدِي لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيُومَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ج

. ٦٩. أَلَّذِينُ الْمُنْوا نَعْتُ لِعِبَادِي بِأَيْتِنَا الْقُرْأَنِ وَكَانُوا مُسْلِمِيْنَ عِ

٠٧. أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ مُبِتَدَأُ وَأَزْوَاجِكُمْ زَوْجَاتِكُمْ رورون و روم روم و مروم المورون و مروم و مرو

٧١. يُطَانُ عَلَيْهِمْ بِصِحَانٍ بِقِصَاعٍ مِّنْ ذَهَبٍ وَاكْوَابِ ج جَمْعُ كُوْبٍ وَهُوَ إِنَا ثُالًا عُرْوّة لَهُ لِيَشْرَبُ الشَّارِبُ مِنْ حَيْثُ شَاءَ وَفِينَهَا مَا تَشْتَهِيْهِ الْأَنْفُسُ تَلَذُّذًا وَتَلَذُّ الْأَعْيُنُ جِ نَظُرًا وَأَنْتُمْ فِيهَا خُلِدُونَ جِ

٧٢. وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِيْ أُورْثُتُ مُ وَهَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ .

٧٣. لَكُمْ فِيْهَا فَاكِهَةً كَيْبِيرَةً مِنْهَا أَيُّ بِعَضُهَا تَأْكُلُونَ وَمَا يُؤْكُلُ يُخْلِفُ بَدْلَهُ.

٧٤. إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خُلِدُونَ

٧٥. لَا يُفَتَّرُ يُخَفُّفُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيه مُبْلِسُونَ مِ سَاكِتُونَ سُكُوتَ يَأْسٍ .

٧٦. وَمَا ظُلَمْنَاهُمْ وَلَٰكِنَ كَانُوا هُمُ الظُّلِمِينَ .

٧٧. وَنَادُوا يُمْلِكُ هُوَ خَازِنُ النَّارِ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ط لَيُمِتَّنَا قَالَ بَعْدَ اَلْفِ سَنَةٍ إِنَّكُمْ مُكِثُونَ مُقِيمُونَ فِي الْعَذَابِ دَائِمًا .

অনুবাদ :

তোমাদের আজ কোনো ভয় নেই এবং কোনো দুঃখণ্ড তোমাদের স্পর্শ করবে না।

৬৯. যারা আমার আয়াতসমূহ কুরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছিল। তারা ছিল মুসলমান। 🗯 📜 টি عَبادي এর সিফত। ৭০. তোমরা এবং তোমাদের বিবিগণ জানাতে প্রবেশ

<u>কর সাননে</u> اَنْشُهُ খবর।

৭১. তাদের কাছে পরিবেশন করা হবে স্বর্ণের থালা ও প্রোলাসমূহ اکوب শব্দটি کُوب এর বহুবচন। کُوب এমন পাত্র যেখানে লোটা বা বদনার ন্যায় হাতল ও নালা থাকে না. যাতে পানকারী যেদিক দিয়ে ইচ্ছা পানি পান করতে পারে। আর সেখানে রয়েছে মনে যা চায় এবং দৃষ্টি পরিতৃপ্তকারী জিনিসমূহ। আর তোমরা তথায় চিরকাল থাকবে।

৭২. পৃথিবীতে তোমরা যেসব কাজ করেছো তার বিনিময়ে এই জানাতের উত্তরাধিকারী হয়েছ।

৭৩. তোমাদের জন্য এখানে প্রচুর ফল মজুদ আছে, তা থেকে তোমরা আহার করবে । যা খাওয়া হবে, তুরিত তার পরিবর্তে আরেকটি উৎপন্ন হবে।

৭৪. নিশ্চয় অপরাধীরা, তারা তো চিরদিন জাহানামের আজাব ভোগ করবে।

৭৫. তাদের আজাব কখনো কম করা হবে না এবং তারা সেখানে নিরাশ অবস্থায় নীরব পড়ে থাকবে।

৭৬. আমি তাদের প্রতি জুলুম করিনি; বরং তারা নিজেরাই নিজেদের প্রতি জুলুমকারী।

৭৭, তারা ডাক দিয়ে বলবে, হে মালেক! জাহান্রামের প্রহরী তোমার পালনকর্তা যেন আমাদেরকে একেবারে ধ্বংস করে দেন আমাদেরকে মৃত্যু দেন এক হাজার বৎসর পর সে বলবে, নিক্য ভোমরা চিরকাল থাকবে । আজাবে সর্বদা অবস্থান করবে।

- بِ الْحَقِّ عَـلُى لِسَانِ الرُّسُولِ وَلَكِرَّ. أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقَّ كُرِهُونَ .
- ٧٩. أَمْ أَيْرُمُوا أَيْ كُفَّارُ مَكَّهَ أَحْكُمُوا أَمْرًا فِي كَبِدِ مُحَمَّدِ النَّبِي عَلَيْ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ مُحْكِمُونَ كَنِدُنَا فِني إِهْلَاكِيهِم.
- ٨٠. أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمُعُ سِرُّهُمُ وُنَجِوْهُمْ مَا يُسِرُونَ إِلَى غَيْرِهِمْ وَمَا يُجْهِرُونَ بِهِ بَيْنَهُمْ بَلِّي نَسْمُعُ وَلِكَ ورسكنا الحفظة لكيهم عندهم يَكْتَبُونَ ذُلكَ.
- ٨١. قُلُ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمُنِ وَلَدُّ وَ فَرُضًا فَأَنَا أُوَّلُ الْعُبِدِينَ لِلْوَلَدِ لَٰكِنْ ثَبَتَ أَنْ لا وَلَدَ لَهُ تَعَالَى فَانْتَفَتْ عِبَادَتُهُ.
- ٨٢. سُبِ خُسنَ رَبَ السَّسَمَ وُتِ وَالْاَرْضِ رَبُ الْعَرْشِ الْكُرْسِيَ عَنْمًا يُصِفُونَ يَقُولُونَ مِنَ الْكِذْبِ بِنِسْبَةِ الْوَكَدِ إِلَيْءٍ.
- ٨٣. فَـُذُرُهُمْ يَسَخُوصُوا فِـى بِاطِيلِهِ ويُلْعِبُوا فِي دُنْيَاهُمْ حَتَّى بُلْقُوا يُومُهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ فِيهِ الْعِذَابَ وَهُو يَوْمُ الْقِيلَمَةِ.

- ٧٨ ٩৮. आज्ञार ठा'आला रालन, आपि ्रडासारानुड. عَالَى لَقَدْ حِنْنُكُمْ أَيْ أَهْلَ مَكَّةَ মঞ্জাবাসীদের নিকট ন্যায় ও সত্য রাসূলগণের ভাষায় পৌছিয়েছি, কিন্ত তোমাদের অধিকাংশই সত্যধর্ম অপছন্দকারী।
  - ৭৯. তারা মক্কার কাফেররা কি কোনো পদক্ষেপ রাস্পুল্লাহ ্র্র্র -এর ক্ষতি সাধনের জন্যে গ্রহণের সিদ্ধান্ত নিয়েছে? তাহলে আমিও তাদেরকে ধ্বংস করার জন্যে এক ব্যবস্থা চূড়ান্ত করেছি।
  - ৮০. তারা কি মনে করে যে, আমি তাদরে গোপন বিষয় ও <u>গোপন প্রামর্</u>শ অর্থাৎ যেসব কথা তারা গোপনে বলে ও যেসব কথা তারা পরস্পর প্রকাশ্যে বলে তুনি নাং হাা আমি এগুলো তুনি এবং ফেরেশতাগণ তাদের কাছে থেকেই তা লিপিবদ্ধ করেন।
  - ৮১, বলুন, মেনে নিলাম যদি দ্য়াময় আল্লাহর কোনো সন্তান থাকত, তবে আমি সর্বপ্রথম তার সন্তানের ইবাদতকারী। কিন্তু প্রমাণ হয়েছে যে, আল্লাহর কোনো সন্তান নেই ৷ অতএব তার ইবাদতও ব্রাহ্য ন
  - ৮২, তারা যা বর্ণনা করে, তা থেকে নভোমঙল ও ভূমগু<u>লের পালনকর্তা, আরশের পালন</u>কর্তা পবিত্র। তারা সন্তানের নিসবত দিয়ে তাঁর সম্বন্ধে মিখ্যা বলে : ৮৩. অতএব আপনি তাদেরকে বাতিল ধ্যান-ারণা ও ক্রীড়া-কৌতুকে তাদের দুনিয়াতে ডুবে থাকতে দিন অতএব তাদেরকে আল্লাহর সাথে সাক্ষাৎ করানো হবে তাদের ঐদিন যার আজাব সম্পর্কে প্রয়াদা তাদেরকে দেয়া হয় । এবং এটা কিয়ামতের দিন।

٨٤. وَهُوَ الَّذِي هُوَ فِي السَّمَا وِ إِلَّهُ بِ الهَ مَزَتَيْنِ وَاسْقَاطِ الْأُولَٰي وَتَسْهِيْلِهَ كَالْيَاءِ ايْ مَعْبُودُ وَفِي الْأَرْضِ اللَّهُ مَ وَكُلُّ مِنَ الظُّرْفَيْنِ مُتَعَلِّقُ بِمَا بَغَدُهُ وَهُوَ الْحَكِيْمُ فِي تَذْبِيْرِ خَلْقِهِ الْعَلِيْمُ

٨٥. وَتَبْرَكَ تَعْظُمُ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمْوتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنِنَهُمَا وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ج مَتْى تَقُومُ وَالَيْهِ ثُرْجُعُونَ بِالتَّاءِ وَالْبَاءِ.

٨٦. وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَعْبُدُونَ أَى الْكُفَّارُ مِنْ دُونِعِ آي الله الشَّفَاعَةَ لِأَحَد إِلَّا مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ أَىٰ قَالَ لَّا إِلْمَ إِلَّا اللُّهُ وَهُمْ يَعَلُّمُونَ بِقُلُوبِهِمْ مَا شَهِدُوا بِهِ بِٱلْسِنَتِيهِ مْ وَهُمْ عِينُسَى وَعَزَيْرُ وَالْمَلْئِكُةُ فَإِنَّهُمْ يَشْفَعُونَ لِلْمُؤْمِنِينَ -

٨٧. وَلَئِنْ لَامُ قَسَمِ سَالْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَكُولُنَّ اللَّهُ خُذِفَ مِنْهُ نُونُ الرَّفْعِ وَوَاوُ الطَّبِيْرِ فَاَنِّى يُوْفَكُونَ يُصْرَفُونَ عَنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَعَالَٰي.

. 🚉 وَلِ مُحَمَّدِ النَّبِيمِ ﷺ 🕉 🗚 . وَقِبْلِهِ أَى قَوْلِ مُحَمَّدِ النَّبِيمِ ﷺ وَنَصَبُهُ عَلَى الْمُصْدِرِ بِفِعْلِهِ الْمُقَدِّرِ أَيْ وَقَالَ لِيرَبِ إِنَّ أَمُولَا إِ قَوْمُ لَا يُزْمِئُونَ م

৮৪. ত্রিনই উপাস্য নভোমগ্রে । 🔠 🚅 । -এর মধ্যে দুই হাম্যা বহাল রেখে এবং প্রথম হাম্যা বিলপ্ত করে দিতীয় হাম্যা তাসহীল ে -এর ন্যায় অর্থাৎ উপাস্য এবং তিনিই উপাস্য ভূমওলে। উভয় طُوْن -এর প্রত্যেকটি পরবর্তী 🖆 -এর সাথে সম্পর্কিত এবং তিনি প্রজ্ঞাময় তাঁর সৃষ্টির পরিকল্পনায়। সর্বজ্ঞ তাদের কল্যাণ সম্পর্কে ।

৮৫. অনেক উচ্চ ও সমানিত সেই মহান সন্তা, যাঁর মুঠিতে জমিন ও আসমানসমূহ এবং জমিন আসমানে যা কিছু আছে তার প্রতিটি জিনিসের বাদশাহী এবং তাঁরই কাছে আছে কিয়ামতের জ্ঞান কখন তা সংঘটিত হবে? এবং তাঁরই দিকে তোমরা প্রত্যাবর্তিত হবে ৷ ঠুঁ কৈ লটি ু ও ু উভ্যান্ত্রণে সারে পড়া বৈধঃ ৮৬. তিনি আল্লাহ ব্যতীত তারা মক্কার কাফেররা

যাদের পূজা করে তারা সুপারিশের অধিকারী হবে না, তবে যারা সত্য স্বীকার করে লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ বলেছে এবং যা তারা মুখে স্বীকার করে অন্তরে বিশ্বাস করে এবং এরা ঈসা, উযাইর এবং ফেরেশতাগণ। অতএব তারা মুমিনদের সুপারিশ করবে।

৮৭. যদি আপনি তাদেরকে জিজ্ঞাসা করেন, কে তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন? তারা অবশ্য বলবে আল্লাহ। نُوْن إِعْرَابِيْ . बत لَيَغُولُنَّ , बत परशत जत्म لَيَنْ ও রা, যমীর বিলোপ করা হয়েছে। <u>অতঃপর তারা</u> কোথায় ফিরে যাচ্ছেঃ আল্লাহর ইবাদত থেকে কোথায় ফিরে যাচ্ছে?

আমার পালনুকুর্তা নিক্তয় এই সম্প্রদায় বিশ্বাস স্থাপুন করে না قنيله । উহ্য ফে'লের মাসদার তথা مَفْعُولُ قَالَ قِيلَهُ عِرْمَا عِرْمُ عِرْمُ عَرْضُ عِرْبُ रिट्टार्ट مُطْلَقُ

কুত কুন কিবিয়ে কিন্তু তেওঁ আপনি তাদের থেকে মুখ ফিরিয়ে কিন্তু তেওঁ আমিন তাদের থেকে মুখ ফিরিয়ে কিন্ سَلْمُ ط مِنْكُم وَهٰذَا قَبْلُ أَنْ يُكُوْمَرَ بِقِتَالِهِمْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ بِالْبِيَاءِ وَالتَّاءِ تَهْدِيْدُ لَهُمْ ـ

বুলুন তোমাদের প্রতি সালাম। এবং এটা জিহাদের নির্দেশের পূর্বের হুকুম তারা শীঘ্রই জানতে পারবে। তাদের প্রতি ধমকমূলক এ রকম বলা হয়েছে । উভয়ভাবে পড়া বৈধ ت ی کا تَعَلَّمُونَ

#### তাহকীক ও তারকীব

এর দিকে মুয়াত وَعَبَادِ हो छेरा : मूल हिल يُانِي عِبَادِي अर्थ- ३ আयात तामागप! : فَنُولُهُ يُمَا عِبَادِ হয়েছে। আর এটা উহ্য ﴿الْمُعَالِّمُ এর কারেছে। এই ইয়াফড ﴿مُصَحَفَ إِمَا إِمَا مُعَالِّمُ عَلَيْكُ و তা আলার কাউকেও নিজের বলে দেওয়া অনেক বড় ইজ্জত ও সন্মানের ব্যাপার। আর এতে বান্দার চিত্তাকর্ষণও হয়ে যায়। কে যাকিন করে। ,ك . এর মধ্যে তিনটি কেরাভ রয়েছে। ,ك উহ্য করে , ك . কে সাকিন করে। ,ك عَبَادِيُّ দিয়ে। এ আয়াতে يُعَنَي خُزُن به نَغِي خُون . ববয়ের উপর সংবলিত। যথা~ ১. نَغِي خُون به نَغِي خُون ا ৪ খুশির সুসংবাদ يُحَبُرُونَ এর মধ্যে।

-এর অধীনে : نَبِيُّ नात्कतांगे خُرُن . रात्कतांगे خُرُن ؛ वरः क्रमहातत्र किन त्कतांग رَنْع : قَبُولُه لا خُنوقٌ عَلَيْد रा इराव مُخْمَلِقٌ या छैरशर माय طُرُف इराव पूरटमात अवत مُخْمَلِقٌ शिक इराव عَلَيْكُمُ हराव पुरटमात अवत والما والمعالم الما والما والما والما جَنع مُذَكَّرُ حَاضِرٌ ١٩٥٠ مُضَارِع مُجُهُول হতে حَبْدُ ٢٥٥ نَصَرُ ١٩٩٥ تُعَبِّرُونَ : تَسُرُونَ अवीर : هُولُهُ تُحْبَرُونَ -এর সীগাহ। অর্থ তোমাদের সন্মান করা হবে। তোমাদের খুশি করা হবে। এমন খুশি যার প্রভাব চেহারায় ফুটে উঠবে। تُكُرَمُونَ إِكْرَالًا مَا يُبَالَغُ فِنِهِ -अराम युकाक (त्र.) वरलन, تُعَبُرُونَ

এর বহুবচন, অর্থ- থালা, বাসন, গামলা, এত বড় বাসন, যাতে একসাথে পাঁচ ব্যক্তি و مُحَنَّدُ عَلَّهُ وَمُحَافِ আহার করিতে পারে। কিসায়ী (র.) বলেন যে, সবচেয়ে বড় বাসন হলো أنْغَضَعُنُ এরপর الْعَضَعَانُ যাতে দশজন মানুষ পরিতৃত্তি সহকারে খেতে পারে। এরপর الْمَكْيِلَةُ যাতে দুজন বা তিনজন পরিতৃত্তি সহকারে খেতে পারে।

الُغَاتُ الغُرَأَنِ لِلدُّرُونِيثِيَّا-

এর বহুবচন। এমন লোটাকে বলে যাতে হাতল এবং নলা থাকে না। ﴿ كُوْلُ اللَّهِ اللَّهِ الْكُوالُ षात مُرصُّرُل राला الَّتِي आख्नुए النَّجَنَّةُ राला सुवडाना ثِلْكَ अशान : قَوْلُهُ تِلْسُكُ الْجَنَّةُ الْتَبِي أُورِثُمُتُمُوهَا - عاد كالرث على अमार्ज ( प्रनाइ , प्रथमुन ७ प्रनाइ प्रितन क्रूप्रना इस أَرْتُتُكُوكُا (प्रनाइ , प्रथमुन ७ प्रनाइ प्रकामा ३ أَرْتُتُكُوكُا ्क वर्रिक त्वरा। क्षे بِلْكُ वना : अर्था९ بِلْكُمُوا الْجَنَّةُ वना : अर्था९ - أُورْتُتُمُومُ

वह्वठन तिश्रात क्रांत क्रांत प्रात प्रात प्रात प्रात क्रांत জান্নাতবাসীদেরকে সন্মোধন সন্মিলিতভাবে হতো। আর 💥 নেওয়ার সুরতে প্রত্যেক জান্নাতিকে পৃথকভাবে সন্মোধন করা হয়েছে, যা খুবই ইজ্জত ও সম্মানের ব্যাপার।

बह- رَاحِدْ مُذَكَّرْ غَانِبٌ वह- مُضَارِعُ مَجْهُولُ مُنْفِيقُ आসमात राउ تَفْتِيبُرُ वह تَفْعِيلُ वह को तात्व : قُولُتُهُ لا يُعَقَّدُ শীগাহ: অর্থ- কম করা হবে না, হালকা করা হবে না।

। वाबा वारक कता स्टारह مُحَقَّقُ الْرُكُوجِ विका वारक مُحَقَّقُ الْرُكُوجِ विका : فَعُولُمُ شَادُوا بِمَا مُلِكُ

তি আলাহ তা আদ ব ککر । এই আলাহ তা আদ ব بالحکق : এটা আলাহ তা আদ ব ککر । এই কেন্ট্রিক পারে। এতে মক্কার মুণারিকদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে এবং মুশরিকদের জাহান্নামে অবস্থানের ইল্লত। আলামা মহল্লী (র.)-এর নিকট এটাই অগ্রগণ্য। আবার এটা জাহান্নামের দারোগা মানেক ফেরেশতার উক্তি হওয়ারও সম্ভাবনা রয়েছে। এ সুরতে সম্বোধন ব্যাপকভাবে জাহান্নামবাসীদেরকে হবে। আন এক স্থলাতিষ্ঠিক হবে।

্রসেনর হতে مَانِين নাসনর হতে و এব ক্রিছে। এব করিছে অর্থ – তারা সুদৃঢ় ইচ্ছা পোষণ করন। এব তাফসীর كُرِيسَ ছারা না করাই উচিত ছিল। কেননা এটা عُرِيسَ الْمُحُرْسِيَّي অতি ও নির্দিষ্ট বা সর্বজনবিদিত যে, আরশ এবং কুর্রিস উভয়িতি পৃথক পৃথক বৃত্তু।

चाता कता शल अधिक जाला يُرَمُ الْمَوْتِ अंत अिंदर्ग - يُرَمُ الْقِيَامُةِ अंत जाकनीत : فَوْلُـهُ يَوْمُهُمُ الَّذِي يُوعُدُونَ राता कता शल अधिक जाला कुल के अधिक जाला कुल - يُعَبُّ فِي النَّنِيَا अवर خَرَشٌ فِي الْبَاطِلِ चतिकत्तन प्रशांत विस नव !

े अवर رضى الأَرْضِ अवर في السَّسَاءِ वाता डेस्मगा वरला طُرُنَيْنِ : डेबेंबेर्के مِنَ الطَّرَفَيْنِ مُتَعَلِّقُ بِمَا بَحْمَهُ و अवर نرى الأَرْضِ अवर في السَّسَاءِ वाता डेस्मगा डेख्य इर्राल أَدُّ إِلَّا إِلَّا إِلَّا اللَّهُ वाता डेस्मगा डेख्य इर्राल إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

धात हैं हाजा युवनाकভात आद्वार हाज़ الُوْيِنَ काता युवनाकভात आद्वार हाज़ ويُسْلِكُ الَّوْيِنَ चाता युवनाकভात आद्वार हाज़ الَّوْيِنَ السَعْ هما प्रातृत खेरम्ना रहे करत । त्यमनी युकामित (त.)-धत हैरातरकत ठारिना। व्यथना اَلْمُوْيِنَ काता दित्नवजात أَصْنَامٌ काता दित्नवजात الَّذِينَ हेरिन प्रातृत कारिना। व्यथन क्षित्र المُسْتَعَلِّمُ काता दित्नवजात कारिना।

व्यत जाक्सीत रासरह। وَأَوْ ٥٨- يَدْعُونَ أَنَّ الْكُفَّارُ विशास : قَوْلُهُ أَي الْكُفَّارُ

- এর মাফউল উহা রয়েছ النَّهُ فَاعَدُ अंदि देशिक तांसह و فَوَلُهُ لِأَحْدِ

व्यत फिरतर : فَوْلُـهُ وَهُمْ يَعَلَّمُونَ وَاللَّهِ अथात्न यभीति अर्थत हिस्तरव : فَوْلُـهُ وَهُمْ يَعَلَّمُونَ

छ جَرَابِ شَرْط अपात : قَـوْلُـهُ لَـُونُ سَـُّالَـتُهُمْ اللَّهِ كَنَـامُ اللَّهُ وَلُولُهُ لَـُونُ سَـُّالَـتُهُمْ « अपाद : قَـوْلُـهُ لَـضِنْ سَـُلَاتُهُمْ عَرَابُ अपाद : قَـوْلُـهُ لَـضِهُ معه عَمْد عَمْد عَمْد عَمْد اللّه

अर्थ نَوْل الْ وَبُولُ اللّهِ के उड़रप्रत जाकनीत अर्थार . فَوْلُهُ وَقِبْلِهِ أَيْ قَوْلِ مُحَمَّدٍ ﷺ अर्थ وَال و عَنْ مَا اللّهِ अर्थ عَنْ اللّهِ مَا اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ अर्थ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الل

এখানে نَالُمُ فَيْلُ এবৰ মাসদারের মধ্য হতে একটি মাসদার। অর্থাৎ وَيُلُ الْمُصُدُّرُ مِغْفُلُهُ عَلَى الْمُصُدُّرُ مِغْفُلُهُ عَلَى الْمُصُدِّدُ عَلَى الْمُصُدِّدُ عَلَى الْمُصُدِّدُ عَلَى الْمُصُدِّدُ عَلَى الْمُصُدِّدُ مِغْفُلُهُ عَلَى

वनाটा অधिक र्र्ण हिल । قَالَ وَيُبِلَدُ بَا رُبِ अब ऋल - قَالَ يَارُبُ अ्काननित (त.)-এत وَقَالَ يِنَا رُبُّ

-[হাশিয়ায়ে জালালাইন]

বিচ্ছেদের সালাম। যেমনটি বকা ইন্সিত করে দিয়েছেন। অন্যথায় کَلَمْ مُسَارِکُتُ ।বিচ্ছেদের সালাম। যেমনটি বকা ইন্সিত করে দিয়েছেন। অন্যথায় عَلَيْکُمْ সালামে তাহিয়াহে নয়। আর্র ১৯৯১ হলো মুবভানা মাহযুদ্ধের খবর। উহ্য ইবারত হলো —أَمْرِيْنُ سُكُمُّ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

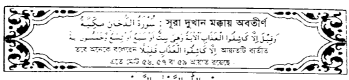
জালোচ্য আয়াতে ু (وَاجِكُمْ الْمَاكُوا الْجَبْدُ اَنَدُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَالْوَاجِكُمْ وَقَالِمَ اللّهِ الْمَاجِدِينَ وَالْمَاكِمُ اللّهِ اللّهُ اللّ

া বিদি দয়ামা আল্লাহর কোনো সন্তান পাকত, তবে আমিই বিদি দয়ামায় আল্লাহর কোনো সন্তান পাকত, তবে আমিই সর্বপ্রথম তার ইবাদত করতাম। এর অর্থ এই নয় যে, আল্লাহর সন্তান হওয়া কোনো পর্যায়ে সম্ভব: বরং উদ্দেশ্য একগা ব্যক্ত করা যে, আমি কোনো শক্রতা ও হঠকাবিতাবশত তোমাদের বিশ্বাস অস্থীকার করছি না; ববং প্রমাণাদির মালোকেই করছি । বিত্তম প্রমাণাদির হাবা আল্লাহর সন্তান থাকা প্রমাণিত হলে আমি অবশাই তা মেনে নিতাম। কিছু সর্বপ্রকার দলিক বর বিপক্ষে। কাজেই মেনে নেওয়ার প্রশুই উঠে না। এ থেকে জানা গেল যে, মিথ্যাবাদীদের সাথে বিতর্কের সময় নিক্তের সভাপ্রিয়তা ফুটানোর উদ্দেশ্যে একথা বলা জায়েজ ও সমীচীন যে, তোমার দাবি সত্য প্রমাণিত হলে আমি মেনে নিতাম। কেননা মাথে থাকে এ ধরনের কথায় প্রতিপক্ষের মনে নন্তা সৃষ্টি হয়, যা তাকে সত্য গ্রহণে উৎসাহিত করে।

হওয়ার যে বহবিধ গুরুতর কারণ বিদ্যাদান রয়েছে তা ব্যক্ত করা। একদিকে তাদের অপরাধ এমনিতেই গুরুতর, অপরাদিকে হওয়ার যে বহবিধ গুরুতর কারণ বিদ্যাদান রয়েছে তা বাজ করা। একদিকে তাদের অপরাধ এমনিতেই গুরুতর, অপরাদিকে হংমাত্রিল আলামীন ও শফীউল মুখনিবীন রূপে প্রেরিত রাসুল স্বাহণ তাদের বিরুদ্ধে অভিযোগ দায়ের করেছেন এবং বলেছেন যে, তারা বারবার বলা সত্ত্বেও বিশ্বাস স্থাপন করে না। এখন অনুমান করা যায় যে, তারা বাসুল ক্রতিব কি পরিমাণ নির্যাতন চালিয়েছে। মামুলি কষ্ট পেয়ে রাহ্মাতৃত্ত্বিল আলামীন আলাহ তাআলার কাছে এমন বেদলামিশ্রিত অভিযোগ করতেন না। এ তাফসীর অনুযায় কর্মাত্রিল আলাহ ক্রেকিট তাফসীর করা হয়েছে। উদাহরণত ুর্নি অক্ষরটি কসমের অর্থ বৃথায় এবং ুর্নি ক্রমের ভাবে। এদন তাফসীর রহুল মা আলীতে দ্রাইব্য

শ্রিট কর্মান কিছু তারা সজ্জতা ও ক্রিটের দিন, কিছু তারা সজ্জতা ও মুর্বার্ত প্রদর্শনে কিংবা দুর্নাম প্রবৃত্ত হলে তার জবাব তাদের ভাষায় না দিয়ে নিস্কুপ পাকুন। "সালাম বলুন" এর অর্থ আসসালাম আলাইকুম বলা নর। কেননা কোনো অমুসলিমকে এই ভাষায় সালাম করা বৈধ নয়; ববং এটা এক বাকপছতি। কারো সাথে সম্পর্কজ্ঞেদ করতে হলে বলা হয়, "আমার পক্ষ থেকে সালাম" অথবা "তোমাকে সালাম করি।" এতে সত্যিকারভাবে সালাম উদ্দেশ্য থাকে না, বরং উদ্দেশ্য এই যে, আমি সুস্বরভাবে তোমার সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করতে চাই। কাজেই এ আয়োত ঘারা কাফেরদেরকে ﴿الْكَمْ كَالَبُكُمْ عَلَيْكُمْ كَالْبُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَالْكَمْ كَالْبُكُمْ وَالْكَالْمُ وَالْكَالْمُ وَالْكَالْمُ وَالْكَالْمُ كَالْبُكُمْ وَالْكَالْمُ كَالْبُكُمْ وَالْمُوالْمُ اللّهُ وَالْكَالْمُ وَالْمُ لَا لَالْكُونُ وَالْمُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْمُؤْلِّمُ وَالْكُونُ وَالْكُون

⊣ভাফসীরে রন্তল মা'আনী



### بسبم اللُّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও অসীম দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি।

- . ١ . خم الله أعكم بشراده به ١ . علم بالله أعكم بشراده به -অধিক জ্ঞাত ।
- ২. <u>শপথ সুস্পষ্ট কিতাবের।</u> কুরআনের হালালকে হারাম لِلْحَلَالِ مِنَ الْحَرَامِ. থেকে স্পষ্টকাবী।
  - ৩. নি<u>চয় আমি একে নাজিল</u> করেছি এক বরক্তময় রাতে, এটা লাইলাতুল ক্দর বা শাবান মাসের ১৫ তারিখের রাত ৷ এতে উম্মূল কিতাব সপ্ত আসমানে অবস্থিত লাওহে মাহফৃষ থেকে দুনিয়ার আসমানে অবতীর্ণ হয়। নিশ্চয় আমি সর্তকারী। অর্থাৎ এটা দ্বারা ভয় প্রদর্শনকারী ৷
    - 8. এ রাতে অর্থাৎ লাইলাতুল কুদরে বা শাবানের ১৫ তারিখের রাতে প্রত্যেক প্রজ্ঞাপূর্ণ বিষয় যথা রিজিক, মৃত্যু ইত্যাদি যা চলতি বংসর থেকে আগামী বৎসরের সেই রাত পর্যন্ত হবে ফয়সালা স্থিরীকৃত <u>হয়।</u>
    - প্রেরণকারী, রাস্লদেরকে, মুহাম্মদ 🎫 ও তার পূর্ববর্তীদেরকে ৷
    - ৬. রহমত স্বরূপ যাদের প্রতি প্রেরণ করা হয়েছে তাদের উপর আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে । নিক্তয় তিনি সর্বশ্রোতা, তাদের কথাবার্তা - সর্বজ্ঞ তাদের কর্মসমূহ সমূহ हैन, जरुमीत कासकीत (का का) कह (व)

- ٢. وَالْبِحِتْبِ الْنَقُرَأَنِ النَّمُبِينِينِ لا الْمُظْهِر
- ٣. إِنَّا ٱنزَلْنُهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبْرَكَةٍ هِي لَيْلَةً الْقَدْرِ أَوْ لَيْلُهُ النِّصْفِ مِنْ شُعْبَانَ نَزَلَ فِيْهَا مِنْ أُمَ الْكِتَابِ مِنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِيْنَ مُخَوِفِيْنَ بِهِ .
- ٤. وَيُهَا أَيُ فِنَى لَيْكَةِ الْقَدْرِ أَوْ لَيْكَةِ نِصْفِ شَعْبَانَ كُفَرَقُ يُغْصَلُ كُلُّ أَمَرْ حَكِيْمِ لا مُحَكِم مِنَ الْأُرْزَاقِ وَالْأَجَالِ وَغَيْرِهِمَا الُّتِي تَكُونُ فِي السَّنَةِ إِلَى مِثْلِ تِلْكَ اللُّنْكَة.
- ে ৫. তা হিরীকৃত হয় <u>আমারই আদেশক্রমে। আমিই</u> أَمْرًا فِرقًا مِّنْ عِنْوِنَا ﴿ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِيْنَ الرُّسُلُ مُحَمَّدٌ اوَ مَنْ قَبِلَهُ.
- ٦. رَحْمَةُ رَافَةُ سِالْمُرْسَلِ اِلْنَبِهِمْ مِّنْ زَيْرِكَ 4 إنَّهُ هُوَ السَّعِيثُعُ لِأَقُوَالِيهِمُ الْعَلِيثُمُ بأفعالِهم.

رَبُ السَّمُوْتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ ، برَفَع رَبِّ خَبَرُ ثَالِثُ وَيِجَرِهِ بَدُلُ مِنْ رَّبَكِ إِنَّ كُنْتُم يَا أَهْلَ مَكَّةَ مُنْوِقِنِينَ بِالَّهُ تَعَالٰي رَبُّ السَّمٰوتِ وَالْاَرْضِ فَايَفَنُوا سأرًّ مُحَمَّدًا رَسُولُهُ .

أَمَّانِكُمُ ٱلْأُولِيْنَ.

إِسْتِهْزَاءً بِكَ يَا مُحَمَّدُ فَقَالَ اللَّهُمَّ أَعِنِنَى عَلَيْهِمْ بِسَبْعِ كَسَبْعِ يُوسُفَ.

١٠. قَالَ تَعَالَى فَارْتَقِبُ لَهُمْ يَوْمُ تَأْتِي السَّمَّا ، بِدُخَانٍ مُبِينٍ فَاجَدَبَتِ الْأَرْضُ وَاشْتَدَّ بِهِمُ الْجُوْءُ إِلْى أَنْ رَأُوا مِنْ شِدَّتِهِ كَهَيْئَةِ الدُّخَانِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ .

١١. يَغْشَى النَّاسَ م فَقَالُوا هٰذَا عَذَابُ النِّمُ.

١٢. رَبُّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ مُصَدِقُونَ بِنَبِيكَ .

قَىالَ تَعَالَى أَنِّى لُهُمُ الذَّكُولِي أَيْ لَا ينفعهم الإيسان عند نرولوالعذاب وَقَدْ جَا مَهُمْ رَسُولُ مُبِينَ لا بَيْنُ الرِّسَالَةِ.

. V ৭. তিনি আসমানস্মৃহ্, জমিন ও এদের উভয়ের মধ্যবতী যা কিছু আছে তার সর্বিছুর পালনকর্তা 💢 শব্দটি جَرُ ਹੈ رُبُّ এর সাথে عُمَر এর তৃতীয় খবর অথবা رُفُّع -এর অবস্থায় مِنْ رَبِكَ থেকে بَدُل র মক্কার্বাসী؛ যদি তোমরা ঈমানদার হও এ কথার উপর যে, তিনিই আসমান ও জমিনের পালনকর্তা, তাহলে তোমরা বিশ্বাস স্থাপন কর নিশ্চয় মুহামদ তাঁর রাসুল।

٨ . لاَّ إِلَٰهُ إِلَّا هُـوَ يُحْمِي وَيُهِمِيتُ رَبُّكُم وَرَبُ করেন, তিনি মৃত্যু দেন। তিনি তোমাদের পালনকর্তা এবং তোমাদের পূর্ববর্তী পিতৃপুরুষদের পালনকর্তা।

ে ﴿ ﴿ مِنَ الْبَعْثِ يَلْعُبُونَ ﴿ ٩ مِلْ هُمْ فِيْ شَكٍّ مِنَ الْبَعْثِ يَلْعُبُونَ ব্যাপারে ক্রীড়া-হাসি তামাশা করে চলেছে। হে মুহাম্মদ আপনার প্রতি ঠাট্টা-বিদ্রূপ করে। অতএব তিনি 😅 তাদের প্রতি বদদোয়া করে বলেন-वर्णा (द आन्नावः जामंद्र विकास আমার্কে সাহায্য করুন হযরত ইউসুফ (আ.)-এর দূর্ভিক্ষের ন্যায় তাদের উপর সাত বছরের দূর্ভিক্ষ নামিয়ে দিয়ে।

> ১০. আল্লাহ তা'আলা বলেন, অতএব আপনি তাদের ব্যাপারে সেদিনের অপেক্ষা করুন, যখন আকাশ স্পষ্ট ধোঁয়ায় ছেয়ে যাবে। অতএব, দুর্ভিক্ষ ছড়িয়ে পড়বে এবং মক্কাবাসী অধিক ক্ষুধার্ত হবে। তারা অধিক ক্ষুধার কারণে আসমান ও জমিনের মধ্যখানে ধোয়ার ন্যায় দেখতে থাকবে।

১১. তা মানুষকে ঘিরে ফেলবে। অতঃপর তারা বলবে এটা যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।

১২. হে আমাদের মালিক! আমাদের কাছ থে<u>কে</u> <u>এই</u> <u>আজাব সরিয়ে নাও, নিক্য আমরা বিশ্বাস</u> স্থাপনকারী । আপনার নবীর প্রতি বিশ্বাস স্থাপনকারী।

১৩. আল্লাহ তা'আলা বলেন, আর তাদের উপদেশ গ্রহণ ক্রারই সুযোগ কোথায়ে অর্থাৎ আজাব আসার সময় ইমান আনয়ন কোনো উপকারে আসে না। <u>অথচ</u> তাদের নিকট স্পষ্ট বর্ণনাকারী রাসুল স্পষ্ট রিসালতের অধিকারী রাসুল এসেছিলেন।

. ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمُ أَيْ يُعَلَّمُهُ ১৪. অতঃপর তারা তাকে পৃষ্ঠপ্রদর্শন করে এবং ধলে, সে الْقُدَانَ سُنُكُ مُتَّحِدُنُ .

زَمَنًا قَلْيُلًا فَكُشِفَ عَنْهُمُ إِنَّكُمُ عَانِدُونَ اللَّي كُفْرِكُمْ فَعَادُوا إِلَيْهِ .

١٦. أَذْكُرُ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى عِ هُوَ يَوْمُ بَدُر إِنَّا مُنْتَعِمُونَ مِنْهُمْ وَالْبَطْشُ الْأَخْذُ بِقُورٍ.

١٧. وَلَقَدُ فَتُنَّا بِلُونَا قَبِلُهُمْ قَوْمُ فِرْعَوْنَ مُعَاهُ وَجَاءُهُمْ رَسُولُ هُوَ مُوسِّي عَلَيْهِ السُلامُ كُرِيمٌ لا عَلَى اللَّهِ تَعَالَى .

. ١٨. أَنْ أَيْ بِأَنْ أَدُّواً إِلَى مَا أَدْعُوكُمْ إِلَيْهِ مِنَ الْإينمان أَي اظْهُرُوا إِينمانَكُمْ بِالطَّاعَةِ لِيْ بَا عِبَادَ اللَّهِ ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ آمِيتُنَّ عَلَى مَا أُرْسِلَتْ بِه.

.١٩ ٥٨. قَانَ لا تَعَلُوا تَتَجَبَّرُوا عَلَى اللَّه مَا ١٩. وَأَنْ لا تَعَلُوا تَتَجَبَّرُوا عَلَى اللَّه مَ بتنرك طاعيته إنئى أتيبكم بسلطن بُرْهَانٍ مَّبِيْنِ ۽ بَيِّنِ عَلَى دِسَالَتِیْ فَتَوَعُدُوهُ بِالرَّجْمِ .

. ٢. فَكَتَالُ وَانِينُ عُذَتُ بِسَرِيَسُ وَرَبَكُمْ أَنَّ تَرْجُمُون بِالْحِجَارَةِ .

তো শিখানো কথা বলে, অর্থাৎ কোনো মানুষ তাকে কুরআন শিখায় উন্যাদ। ين كَاشِفُوا الْعَذَابِ أَي الْجُوعِ عَنكُمُ ١٥ ١٤] إنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ أَي الْجُوعِ عَنكُمُ

তোমাদের থেকে ক্ষ্ধার আজাব কিছু দিনের জন্যে দুর করে দেই অতএব, তাদের থেকে ক্ষধার কট্ট সরিয়ে দেওয়া হয়েছে। কিন্তু তোমরা পুনরায় পূর্বাবস্থায় ফিরে যাবে। অর্থাৎ তাদের পূর্বের ক্ফরির দিকে ফিবে যাবে অতঃপর তারা তাদের পূর্বের অবস্থায় ফিরেছে।

১৬. আপনি উল্লেখ করুন সেদিনের কথা যেদিন আমি কঠোরভাবে এদের পাকড়াও করব এটা বদরের দিন নিশ্চয় আমি এদের কাছ থেকে সেদিন পুরোপুরি প্রতিশোধ গ্রহণকারী কিট্রা বলা হয় কঠোরভাবে পাকডাও করাকে।

১৭. এবং তাদের পূর্বে আমি ফেরাউনের সম্প্রদায়কে ফেরাউনসহ পরীক্ষা করেছি এবং তাদের কাছেও আল্লাহর একজন সমানিত রাস্ল হ্যরত মৃসা (আ.) আগমন করেছিলেন।

১৮. এ মর্মে যে, হে আল্লাহর বান্দাগণ! যে ঈমানের দিকে আমি আহ্বান করছি তা কবুল কর। অর্থাৎ আমার আনুগত্যে ঈমানকে প্রকাশ কর। আমি তোমাদের জন্য প্রেরিত বিশ্বন্<u>ত রাসূল</u>। যা দ্বারা আমাকে প্রেরণ করা হয়েছে তদ্বিষয়ে :

ন তাঁর আনুগত্য ছেড়ে নাফরমানি করে আমি তোমাদের কাছে নিজের রিসালতের উপর প্রকাশ্য প্রমাণ উপস্থিত করছি। কিন্তু তারা তাকে পা**থ**র নিক্ষেপের মাধ্যমে হত্যা করার ধমকি দিয়েছে :

২০. অতঃপর তিনি বলেন, তোমরা যাতে আমাকে পাধর মেরে হত্যা করতে না পার সে জন্যে আমি আমার মালিক ও তোমাদের মালিকের কাছে পানাহ চেয়ে नियादि ।

- وَانَ لُم تَوْمِنُوا لِي تُصَدِّقُونِي فَاعْتَزِلُونِ فَاتُرُكُوا إِذْ أَيْ فَلُمْ يُتُرِكُونِ
- مُشركُونَ .
- ٢٣. فَقَالُ تَعَالَى فَاسْرِ بِقَطْعِ الْهُمَزَةِ وَوَصْلَهَا بِعِبَادِي بَنِي السَّرَائِيلَ لَيْلًا رانْكُمْ مُتَبَعْدُونَ ٧ يَتَبَعْكُمْ فِرْعُدُونُ
- . ٢٤ ২৪. যখন তুমি ও তোমার সাধিগণ সাগর পার হবে <u>তখন</u> أَنْتُلُ الْسِيْخُ مَر إِذَا فَ<u>لَطُ عُسْتُمُ أَنْتُ</u> وَاصْحَابُكَ رَهْوًا وَسُكِنًّا مُتَكُوَّبًا حَتَّى بدخُلَهُ الْقِبِطُ إِنَّهُمْ جِنْدُ مُنْفَرَقُونَ فَاطْمَانٌ بِذٰلِكَ فَأَغْرِقُوا .

. كُمْ تَرْكُوْا مِنْ جَنْتٍ بَسَاتِيْنَ وَيُوْنِ ٢ تَجْرِيْ. ২৫. তারা ছেড়ে গিয়েছিল কত উদ্যান ও ঝরনা যা প্রবাহিত।

. زُرُووْع ومَقَام كُريْم لا مُجْلس حُسَن . ২৬. ও কত শস্তক্ষেত্র ও সুরম্য প্রাসাদ সুরম্য স্থান :

. وَتَعِنْمَةِ مُشْعَةِ كَانُوا فِينَهَا فَكِهِينَ x نَاعِمِينَ .

اى اموالهم قَوْمًا أَخُرِيْنَ أَي بِينِي إِسْرَائِيلَ. अ २० قالم عَمْ السَّمَا ، وَالْأَرْضُ ٢٩ عَمْ عَمْ السَّمَا ، وَالْأَرْضُ عَمْ عَمْ السَّمَا ، وَالْأَرْضُ

ببخلاف المكؤمينيسن ينبكى عكبيهم بمنوتيهم مُصَلَّاهُمْ مِنَ الْأَرْضُ وَمَصْعَدُ عَمَلِهِمْ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا كَانُوْا مُنْظَرِيْنَ

২১, এবং যদি তোমরা আমার প্রতি ঈমান না আন আমার উপর বিশ্বাস স্থাপন না করে। তাহলে আমার কাছ থেকে তোমরা দূরে থাক : অর্থাৎ আমাকে কট দেওয়া থেকে বিরত থাক; কিন্তু তারা তা থেকে ফিরে ফর্নে

২২. অতঃপর তিনি তার পালনকর্তার কাছে দোয়া করলেন যে, এরা অপরাধী সম্প্রদায় শিরককারী

২৩, অতঃপর আল্লাহ তা'আলা বলেন, তুমি আমার বালা বনী ইসরাঈলদের সাথে নিয়ে রাতেই বের হয়ে পড় নিক্য তোমাদের পক্ষাদ্ধাবন করা হবে : ফেরাউন ও তার গোত্র তোমাদের পশ্চাদ্ধাবন করবে। 🚅 সীগাহটিতে مُمَرُهُ وصَلِي বা مُمَرُهُ تَطَعِيْ সীগাহটিতে ধরনের পড়া যাবে :

তুমি সাগরকে শান্ত খোলা থাকতে দাও। অতঃপর কিবতীরা এতে প্রবেশ করবে। নিঃসন্দেহে ওরা নিমজ্জিত বাহিনী : উক্ত বাণীতে তিনি শান্ত হয়েছেন. অতএব তাদেরকে নিমজ্জিত করা হয়েছে।

YY ২৭. <u>আরো কত নিয়ামত</u> সামগ্রী <u>যাতে তারা নিমগু</u> থাকত : এসব কিছুই তারা সাথে নিতে পারেনি: বরং তারা চলে যাওয়ার পর এসবই বিরান হয়ে পড়ে ঐন

শনটি উহা الْأَمْرُ وَأُوْلِتُنَا ٢٨ ২৮. এমনিই হয়েছিল كَذْلِكُ تَنْ خُبُرُ مُبْشَدُأً إَي الْأَمْرُ وَأُولِتُنْهَا খবর। <u>এবং আমি আরিক জাতি</u>কে বনী ইসরা<del>ই</del>লকে এসব কিছুর তাদের সম্পদসমূহের ইর্রাধিকর করেছিল্য

> পৃথিবী, কিন্তু ঈমানদারগণের মৃত্যুর পর তাদের নামাজের স্থান তাদের মৃত্যুর উপর ক্রন্দন করে এবং আকালে তাদের নেক আমল যাওয়ার বাস্তাও ক্রন্দন করে। আর ভারা অবকাশপ্রাপ্ত নয়। ভাদেরকে তথবার জনো কোনো অবকাশ দেওয়া হয়নি ৷

कला काला खवकान केंद्रें हैं. धार्म खनकान www.eelm.weebly.com

#### তাহকীক ও তারকীব

جُرَابِ نَنَدُ عَبَّهِ اللَّا يُزَنَدُ عَلَمْ عَنْمُ بِهِ الْعَالَكِتَابِ عَلَمْ تَنَبُّ عَارَانَ عَلَمَ وَالْكِفَابِ الْمُعِينِ إِنَّا أَمُنْ الْنَافَاهُ وَالْمَا عَلَيْهِ وَالْكِفَابِ الْمُعِينِ إِنَّا أَمُنْ الْنَافَاهُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمِنَا عَلَمَ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

مُنَكُولُ हाता करत देनिए करत मिरसर्घन (य. ) أَمُنُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ عَلَيْهُ فِلْ قَالُمُ فِلْ قَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْ لِغَلْمِ وَهِ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْ وَاللّٰهِ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْ وَاللّٰهُ عَلَيْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُولُ لَكُ وَاللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمْ وَالْمُعْلِقُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّٰكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّٰكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَالْمُعُلِّلُكُمْ عَلَيْكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ وَاللّٰكُمُ عَلَّاكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ وَاللّٰكُمُ وا

-बराठ लाँगिष पूत्राठ तराहाए : قَنُولَكُ رَحْمُهُ مِنْ رُبِكَ

- مُنْذِرِيْنَ هُوَا هُوَا مُؤْرِّقُ صُوالًا اللهُ الْمُنْزِّلِيُّا عُدَاقًا عَدَمَ عَدَمُولُ لُمُ . ﴿ عَنْفُولُ لُمُ . ﴿ عَنْفُولُ لُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُعْلَمُولُ مُعْلَمُونُ عَاللَّهِ عَلَيْهِ الْمُؤْمِنُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُعْلِمُونُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْ
- धत भाक्छेल इरव। المرسلين हि رحمة ،
- ذُويْ رَحْمَةٍ शत वर्षा عَالَ अत यभीत त्थाक عَالَ इत वर्षा مُرْسِلِتِينَ

रत । بَدُل श्राक أَمْرًا

جُمُلُه . वाशाकात (त.) देक्षिण करताहन रा, إِنْ كُنْتُمْ مُوْتِينِينَ . वाशाकात (त.) देक्षिण करताहन रा, وَنَ كُنْتُمْ مُوْتِينِينَ كُمُلُهُ عَرَاتِ مُعَلِّمَ اللهِ اللهِ إِنَّا مُوْتِهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَيْ

[إعراك الْعُراْنِ]-

خوات د دانيا, বহুবচনে کُوْنَدُ دُخَانِ : আয়াতে যেই ধোঁয়ার উল্লেখ করা হয়েছে হযরত আন্মুল্লাই ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন যে, এই ধোঁয়া নবুয়তকালে প্রকাশ পেয়েছে। হযরত আলী (রা.) ও অন্যান্য সাহাবী থেকে বর্গিত রয়েছে যে, এটা কিয়ামতের নিকটবর্তীকালে প্রকাশ পাবে। হযরত শাহ ওয়ালী উল্লাহ (র.) প্রথম উক্তিটি গ্রহণ করেছেন।

وه هوضه معاهره و قبل من الراسول الأ مجمى الرسول الأ مجمى الرسول الم مجموعة و المستوالة الم المستوالة الم المستوالة المستوالة الم المستوالة الم المستوالة المستوالة

عِبَادَ वृक्षि कर्द्र अमिरक देनिज करद्राहम त्य, اُدُوّا , आबाकान वें وَمُ اُدَعُوكُمُ वृक्षि कर्द्र अमिरक देनिज عِبَادَ ,प्राना प्रकाननिज्ञण वर्षान त्य, مُنَادُي देश अद्याद्ध । आब عِبَادَ اللّهِ क्षात اللّهِ اَرْسِلُوا مَعِمَى إِسْرَاعِينَ مَنِيْ إِسْرَائِينَ के अपना प्रकान किया कि के اَدُوْرُا أَنَّ اللّهِ

তেই কেই নিন্দু । কিন্দু কিট্ট : এটা مُرَّمُ -এর থাসদার, অর্থ – অরস্তান করা, পামা, নসতি গ্রহণ করা। কেই কেই রাজ্যর প্রশান্ততা উদ্দেশ। নিয়েছেন। ইমাম বুবারী (র.) সূরা المنابع -এর তাফসীরে বলেন কুর্নু অর্থ তকনো রাজ্য। উদ্দেশ। হলে। এই যে, সমুদ্রকে তার পূর্বাবস্থায় ফিরে যাওয়ার নির্দেশ দিয়ো না; বরং সেই সময় পর্যন্ত এই অবস্তায়ই ছেড়ে দাও যে, ফেরাউনের সর্বশেষ সৈন্যায়িও তাতে প্রবেশ করে ফেলে। আবদ ইবনে হ্মাইদ অন্য পদ্ধতিতে মুজাহিদ (র.) থেকে مَرْمُوا وَالْمُوا مُنْ مُنْفِرُ عَلَى مُنْفَرِّعُا مُنْفَرِّعًا কলেছেন যার অর্থ প্রশান্ত ও বিজ্বত। আরামা মহন্ত্রী (র.) কুরী বিজ্বত মুজাহিদ (র.) কুরী ভঙ্গা অর্থের প্রতিই ইঙ্গিত, করে দিয়েছেন।

। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে كَذٰلِكَ الأَمْرُ अरा মুবতাদার খবর হয়েছে فَوْلُـهُ أَي الْإَمْسُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা দুখান প্রসঙ্গে জ্ঞাতব্য : মক্কায় অবতীর্ণ এ সূরায় ৩ রুক্' ৫৯ আয়াত রয়েছে। এ সূরার বাকা সংখ্যা ৩৪৬ এবং এতে অক্ষর হলো ১, ৪৩১ টি :

এ সূরার ফ**ন্ধিসত :** ইবনে মারদূবিয়া হযরত আবৃ উমামা বাহেলী (রা.)–এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, যে ব্যক্তি স্থুমা রাতে অথবা জুমার দিনে সূরা আদদুখান তেলাওয়াত করে, আল্লাহ পাক তার জন্যে জান্নাতে একটি মহল তৈরি করেন।

বায়হাকী অন্য একথানি হাদীস সংকলন করেছেন, যে ব্যক্তি জুমার রাতে হামিম আদ দুখান এবং সূরা ইয়াসীন তেলাওয়াত করে সকালে সে এমন অবস্থায় জাগ্রত হবে যে, তার সকল গুনাহ মাফ করে দেওয়া ইয়েছে।

ইমাম তিরমিয়ী এবং বায়হাকী (ব.) হযরত আবু হ্রায়রা (বা.) থেকে বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন, মহানবী 🌐 ইরশান করেছেন, যে ব্যক্তি সূরা হামিম আদ দুখান রাত্রিকালে তেলাওয়াত করবে, সকাল পর্যন্ত তার জন্যে সন্তর হাজার ফেরেশতা মাণ্যফেরাতের দোয়া করতে থাকবে।

াতাদসীরে ব্যক্ত মাজনী- ব. ২৫, পৃ. ১১০ তাদসীরে দুরন্ধন মানসূহ ব. ৬, পৃ. ২৭ তাদসীরে মাজরিমূল কুরনান কৃত আরামা কাবলারী (৪.)- ব. -৬, পৃ. ২৮৯। এ সুরার আমল : ইমাম তিরমীয়ী (৪.) হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন, যে ব্যক্তি সূরা দুখান, সূরা গাফের এবং আয়াতুল কুরসী সন্ধ্যাকালে পাঠ করবে, সকাল পর্যন্ত ভার হেফাজত করা হবে। দারেমী কর্তৃক বর্ণিত হাদীসে এতটুকু সংযোজিত হয়েছে, যে উপরিউক্ত আমল করবে, সে কোনো প্রকার মন্দ কিছু দেখাবে না। –ইতকান)

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরায় পবিত্র কুরজানের সত্যতা এবং প্রিয়নবী 🊃 -এর রিসালতের প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছে। এরপর যারা কুরজানে কারীমের সত্যতায় বিশ্বাস করেনি, এমন অপরাধীর শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। আর এ সূরা শুরু করা হয়েছে পবিত্র কুরজানের শ্রেষ্ঠত্ব ও মাহাত্ম্য বর্ণনার মাধ্যমে, আর একথাও ঘোষণাও করা হয়েছে যে, পবিত্র কুরজান নাজিল হয়েছে এক বরকতময় রজনীতে।

উল্লিখিত আয়াতসমূহে কুরআনের মাহাত্ম্য ও কডিপয় বিষয়ে ৩৭ বর্ণিত হয়েছে। প্রিটিট : উল্লিখিত আয়াতসমূহে কুরআনের মাহাত্ম্য ও কডিপয় বিষয়ে ৩৭ বর্ণিত হয়েছে। প্রামাত আল্লাহ তা আলা কসম করে বলেছেন, আমি একে এক মোবারক রাত্রিতে নাজিল করেছি এবং এর উদ্দেশ্য গাফিল মানুষকে সতর্ক করা।

ভাৰিক। তাজদীৱবিদের মতে এখানে শবে কদর বুখানো হয়েছে, যা রমজান মাসের শেষ দশকে হয়। এ রাজিকে 'মোবারক' বদার কারণ এই যে, এ রাজিতে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে কাংগ্য কালান ও বরুক নালিন হয়। সুরা কদরে এই যে, এ রাজিতে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে কাংগ্য কালান ও বরুক বাজিল হরেছে। এতে বাঝা গেল যে, এখানেও বরকতের রাজি বলে শবে কদরকেই বুখানো হয়েছে। এক হাদীদে রাস্পুল্লাহ আরো বলেন, দুনিয়ার ৩৯ থেকে শেষ পর্যন্ত আল্লাহ তা আলা পয়গায়রগণের প্রতি যত কিতাব নাজিক করেছেন, তা সবই রমজান মানেরই বিভিন্ন তারিখে নাজিক হয়েছে। হয়রত কাতাদা (রা.) বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাস্পুল্লাহ বলেন, হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর সহীফাসমূহ রমজানের প্রথম তারিখে, তাওরাত ছয় তারিখে, যাবুর বারো তারিখে, ইঞ্জিল আঠারো তারিখে এবং কুরুআন পাক চবিংশ তারিখ অতিবাহিত হওয়ার পর পচিশের রাজিতে অবন্তীণ হয়েছে। —(তাকসীরে কুরুত্নী)

কুৰআন শবে কদরে নাজিল হয়েছে, এর অর্থ এই যে, লাওহে মাহফুয থেকে সমগ্র কুৰআন দুনিয়ার আকাশে এ রাত্রিতেই নাজিল করা হয়েছে। অতঃপর তেইশ বছরে অল্ল অল্ল করে রাসূলুল্লাহ 🏥 -এর প্রতি নাজিল হয়েছে। কেউ কেউ বলেন প্রতি বছর যতটুকু কুৰআনের অবতরণ অবধারিত ছিল, ততটুকুই শবে কদরে দুনিয়ার আকাশে নাজিল করা হতো।

−[তাফসীরে কুরতুবী]

ষ্থাৰত ইকরিমা (র.) প্রমুখ কয়েকজন তাফসীরবিদ থেকে বর্ণিত আছে, এ আয়াতে বরকতের বাত্রি বলে শবে বরাত অর্থাৎ শাবান মাসের পনেরে। তারিধের রাত্রি বুঝানো হয়েছে। কিন্তু এ রাত্রিতে কুরআন অবতরণ কুরআন ও হাদীসের অন্যানা বর্ণনার পরিপত্তি। নার নায়ের সুন্দান্ত বর্ণনার পরিপত্তি। নার নায়ের সুন্দান্ত বর্ণনার পরিপত্তি। নার নায়ের সুন্দান্ত বর্ণনার সুন্দান্ত বর্ণনার পরিপত্তি। নার নায়ের সুন্দান্ত বর্ণনার পরের বরাত অথবা লায়লাভুস্সফ নামে অভিহিত করা হয়েছে এবং এর বরকতময় হওয়া ও এতে রহমত নাজিল হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এর সাথে কোনো কোনো রেওয়ায়েতে এখানে উল্লিখিত গুণও বর্ণিত হয়েছে। অর্থাছ হর্ণনার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এর সাথে কোনো কোনো রেওয়ায়েতে এখানে উল্লিখিত গুণও বর্ণিত হয়েছে। অর্থাছ হর্ণনার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এর সাথে কোনো কোনো রেওয়ায়েতে এখানে উল্লিখিত গুণও বর্ণিত হয়েছে। অর্থাছ নার কারা হয়ের হয়েছ নার কারা করেতে প্রতিত প্রত্যার কথা উল্লেখ করে হয়েছে। অর্থাছ নার কারা হয়ের হয় নার বর্ণনার করে করে স্বর্ণনার করে বর্ণনার করে বর্ণনার করে বছর কি পরিমাণ রিজিক দেওয়া হবে। মাহদভী (র.) বলেন, এর অর্থ এই যে, আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত তক্ষীরে পূর্বাহে স্থিরীকৃত সকল ফয়সালা এ রাত্রিতে সংশ্রিষ্ট ফেরেশতাগণের কাছে অর্পণ করা হয়। কেননা কুরআন ও হাদীসের অন্যান্য বর্ণনা সাক্ষ্য দেয় যে, আল্লাহ তা'আলা এসব ফয়সালা মানুষের জন্মের পূর্বেই সৃষ্টিলগ্নে লিখে নিয়েছেন। অতএব এ রাত্রিতে এগুলো স্থির করার অর্থ এই যে, ফেরেশতাগণের মাধ্যমে ফয়সালা ও তক্ষীর প্রয়োগ করা হয়, এ রাত্রিতে সারা বছরের বিধানাবলি তাদের কাছে অর্পণ করা হয়। —ভিচ্চনীরে কুরভুকী

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে শবে বরাত সম্পর্কেও বলা হয়েছে যে, এতে জনা-মৃত্যুর সময় ও রিজিকের ফয়সালা লেখা হয় ! এ থেকেই কেউ কেউ আলোচ্য আয়াতে 'বরকতের রাত্রি'র অর্থ দিয়েছেন শবে বরাত। কিন্তু এটা শুদ্ধ নয়। কেননা, এবানে সর্বাথ্যে কুরআন অবতরণের উল্লেখ রয়েছে এবং কুরআন অবতরণ যে রমজান মাসে হয়েছে, তা কুরআনের বর্ণনা দ্বারাই প্রমাণিত। শবে বরাত সম্পর্কিত উল্লিখিত কোনো কোনো রেওয়ায়েতকে ইবনে কাসীর (র.) অগ্রাহ্য বলে সাবান্ত করেছেন এবং কামী আবৃ বকর ইবনে আরাবী সংশ্লিষ্ট বর্ণনাশুলো নির্ভরযোগ্য নর বলে মন্তব্য করেছেন। ইবনে আরাবী (র.) শবে বরাতের ফজিলত স্বীকার করেন না। তবে কোনো কোনো মাশায়েখ দুর্বল হলেও হাদীসগুলোকে কবুল করেছেন। কেননা ফজিলত সম্পর্কিত দুর্বল রেওয়ায়েত কবুল করার অবকাশ রয়েছে।

া আলোচ্য আয়াতসমূহে উন্নিখিত ধোঁয়া সম্পর্কে সাহারী ও তাবেরীগণের তিন প্রকার উক্তি বর্ণিত আছে। প্রথম উক্তি এই যে, এটা কিয়ামতের অন্যতম আলামত যা কিয়ামতের সন্নিকটবর্তী সময়ে সংঘটিত হবে। এই উক্তি হযরত আলী, ইবনে আব্বাস, ইবনে ওমর, আবৃ হরায়রা (রা.) ও হাসান বসরী (র.) প্রমুখ থেকে বর্ণিত আছে। বিতীয় উক্তি এই যে, এ ভবিষাল্যণী অতীতে পূর্ণ হয়ে গেছে এবং এতে মক্কার সে দূর্ভিক বুখানো হয়েছে, যা রাস্পুল্লাহ —এর বদদোয়ার ফলে মক্কাবাসীদের উপর আপতিত হয়েছিল। তারা ক্ষ্ণার্ত অবস্থায় মৃত্যুবরণ করেছিল এবং মৃতক্ষম্ভ পর্যন্ত বাধ্য হয়েছিল। আকালে বৃষ্টি ও মেঘের পরিবর্তে ধুম্র দৃষ্টিগোচর হতো। এ উক্তি হয়রত আপ্রায় ইবনে মাসউদ (রা.) প্রমূখের। তৃতীয় উক্তি এই যে, এখানে মক্কা বিজয়ের দিন মক্কার আকালে উথিত ধৃকিকণাকে ধূম্র বলা বয়েছে। এ উক্তি আব্দুর রহমান আ'রাজ প্রমূখের। –[কুরতুরী]

প্রথমোক্ত উভিদ্যাই সমধিক প্রসিদ্ধ। তৃতীয় উক্তি ইবনে কাসীরের মতে অগ্রাহ্য। সহীহ হাদীসমূহে বিতীয় উক্তিই অবলম্বিত হয়েছে। প্রথমোক্ত উক্তিময়ের রেওয়ায়েত নিম্নরূপ—

সহীৰ মুনলিমের রেওয়ায়েতে হযরত হ্যায়জা ইবনে উসাইদ বলেন, একবার রাস্ল 🊃 উপর তমার কক্ষ থেকে আমাদের প্রতি দৃষ্টিপাত করলেন। আমরা তখন পরস্বর কিয়ামতের আলামত সম্পর্কে আলোচনা করছিলাম। তিনি বললেন, যতদিন তোমরা দলটি আলামত না দেখ, ততদিন কিয়ামত হবে না। যথা— ১. পশ্চিম দিক থেকে সূর্যোদয় ২. দুখান তথা ধুয় ৩. দাববা ৪, ইয়াজুজ-মাজুজের আবির্ভাব ৫, হ্যরত ঈসা (আ. )-এর অবতরণ ৬, দাজ্জালের আর্নির্ভাব ৭, পূর্বে ভূমিধস ৮. পন্তিমে ভূমিধস ৯, আরব উপন্ধীপে ভূমিধস ১০, আদন থেকে এক অগ্নি বের হবে এবং মানুষকে হাঁকিয়ে নিয়ে যাবে। মানুষ যেখানে রাত্রি যাপন করতে আসবে অগ্নিও থেমে যাবে, যেখানে দুপরে বিশ্রামের জন্য আসবে, সেখানে অগ্নি থেমে যাবে। —[ভাফনীরে ইবনে কাসীর]

আবু মালেক আশ'আরী বর্ণিত রেওয়ায়েতে রাসূলুরাহ 🚃 বলেন, আমি তোমাদেরকে তিন বিষয়ে সভর্ক করছি - ১. ধুর্ম.
যা মুমিনকে কেবল একপ্রকার সর্দিতে আক্রান্ত করে দেবে এবং কাফেরের দেহে প্রবেশ করে প্রতিটি রন্ধ্র পথে বের হতে
থাকবে। ২. দাববা ভূগর্ভ থেকে নির্গত অন্তুত জানেয়ার। এবং ৩. দাজ্জাল। ইবনে কাসীর (র.) এমন্ ধরনের আরো কয়েকটি
রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করে লিখেন–

لنّا إنسَاهُ صَحِبَحُ إلى ابْنِ عَبُسِ خَيْرِ الْأُمَّةِ وَتُرْجَسُانِ النَّوْإَنِ وَلَحَكَا قَدُلُ مِنْ وَافَقَهُ مِنَ الصَّحَابَةُ وَالنَّابِعِيْنِ مَعَ لَا كَاوِيْتِ الْسَرْفُوعَةِ مِنَ الصَّحَاجِ وَالْحِسَانِ وَغَيْرِهِمِنَا النِّيقَ أَرَّوْهَا مِثَا فَيَا مِن لأباتِ الْمُسْتَظَرَةِ مَعَ أَنَّهُ ظَاهِمُ الْغَرِانِ فَازْتَقِتِ بَرُهُ وَآتِي السَّمَّاءُ مُهِنَّى وَعَلَى ما فَشَرَّهُ إِنَّى مَسْفَرْدِ إِنَّسَا هُوَ نَبَالُ وَأَوْفِي إَعَنِيْهِمْ مِنْ شِفُو النَّجُودِ وَلَمُخَذَا قُولَةً تَشَالَى بَعَنْشُى النَّاسُ أَيْ يَتَعَشَّاهُمْ وَيُعَنِّهُمْ وَلَوَكُونَ أَمْرًا نَبَالِكُ بِنَعْضُ أَعْلَ مُنْ فَعِلَى لِسَارِعِينَ لِسَا فِيلَ فِيهِ يَعْنَى النَّاسُ لَيَعْنَى النَّاسُ لَ

কুরআনের শ্রেষ্ঠ তাফসীরকার হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) পর্যন্ত এই সনদ বিশুদ্ধ। অন্যান্য সাহাবী ও তাবেয়ীর উক্তিও তাই. তারা হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) সঙ্গে একমত হয়েছেন। এছাড়া কিছু সহীহ ও হাসান হাদীসও একথা প্রমাণ করে যে, দুখান' বা ধূম্র কিয়ামতের ভবিষৎ আলামতসমূহের অন্যতম। কুরআনের বাহ্যিক ভাষাও এর সাক্ষ্য দেয়। হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর ভাফসীরে উল্লিখিত ধূম্র একটি কাল্পনিক ধূম্র ছিল, যা ক্ষুধার তীব্রভার কারণে তাদের চোখে প্রতিভাত হয়েছিল। এর জন্য 'মানুষকে ঘিরে নেবে' কথাটি অবান্তর মনে হয়। কেননা এই কাল্পনিক ধূম্র মঞ্জাবাসীনের মধ্যেই সীমিত ছিল। অথচ ক্রিট্টা এই কাল্পনিক ধূম্ব মঞ্জাবাসীনের মধ্যেই সীমিত ছিল। অথচ ক্রিট্টা তাক্ষিক ধূম্ব যার্যায় যে, এটা সব মানুষকে ব্যাপকভাবে ঘিরে ফেলবে।

হযরত আব্দ্রাহ হযরত মাসউদ (রা.)-এর উক্তির রেওয়ায়েত বুখারী, মুসলিম, তিরমিয়ী প্রতৃতি কিতাবে হয়রত মসরকের বাচনিক রেওয়ায়েতে বর্গিত হয়েছে। তিনি বলেন, একদিন আমরা আবওয়াবে কেদার নিকটবর্তী কৃষ্ণার মসজিদের প্রবেশ করে দেবলাম, জনৈক ওয়ায়েজ ওয়াজ করেছেন। তিনি مَنْ السَّمَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ আয়াত সম্পর্কে প্রোভাদেরকে প্রশ্ন করলেন, এই দুখানের কি অর্থ, আপনারা জানেন? অতঃপর নিজেই বললেন, এক ধূম, যা কিয়ামতের দিন নির্গত হবে এবং মুনাফিকদের কর্ণ ও চক্ষু নষ্ট করে দেবে। পক্ষান্তরে মুমিনেদের মধ্যে এর কারণে কেবলমাত্র সর্দির উপসর্গ সৃষ্টি হবে।

মসত্রক বলেন, ওয়ায়েজের এ কথা শুনে আমরা হয়রত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর কাছে গেলাম। তিনি শায়িত ছিলেন, বাস্ত হয়ে উঠে বসলেন এবং বললেন, আল্লাহ তা'আলা আমাদের নবী ক্রি করে এই পথনির্দেশ দিয়েছেন দির বিনিম্ন করি ক্রি করেন এবং বললেন, আল্লাহ তা'আলা আমাদের নবী ক্রি করে এই পথনির্দেশ দিয়েছেন দির বিনিম্ন করি ক্রি করেন করে বাদি না। কাজেই যে আলেম হবে, কে যা জানে না, তা পরিকার বলে দেবে, আমি জানি না, আল্লাহ তা'আলাই জানেন। নিজে কোনো কথা বানিয়ে বলা উচিত নয়। অতঃপর তিনি বললেন, এখন আমি তোমাদেরকে এ আয়াতের তাফসীর সম্পর্কিত ঘটনা শোনাই। কাফেররা যখন রাস্কুল্লাহ ক্রে এবং ক্র দাওয়াত করুল করতে অধীকার করল এবং ক্রুরিকেই আঁকড়ে রইল, তখন রাস্কুল্লাহ ক্রি তাদের জন্য বদদেয়া করলেন যে, হে আল্লাহ। এদের উপর হ্বরত ইউসুফ (আ.)-এর আমালের দুর্ভিক্ষর নাায় দুর্ভিক্ষ চাপিয়ে দিন। ফলে কাফেররা ভয়েরর দুর্ভিক্ষে পতিত হলো। এমনকি, তারা অছি এবং মৃত জম্বও ভক্ষণ করতে লাগল। তারা আকাশের দিকে তাকালে ধুরা বাতীত কিছুই তাদের দৃষ্টিগোচর হতো না। এক রেব্যায়েডে আছে, তাদের কেউ আকাশের দিকে তাকালে কুধার উব্রতায় সে কেবল ধুরের মতো দেবত। অতঃপর হ্বয়ত আদ্বাহ ইবনে মাসউদ (রা.) তার বক্তব্যের প্রমাণবন্ধ প্রান্তির করেল, মুর্লির প্রান্তিক পীড়িত জ্বনণ বসুবা আমরা সবাই ধ্বংস হয়ে যাব। রাস্কুল্লাহ দ্বামা করলে, তামাদের বিত্ত আলার প্রতামা নার্কির করে। অর্থাং আয়ে কলান। তুবা আয়রা সবাই ধ্বংস হয়ে যাব। রাস্কুল্লাহ দ্বামা তামাদের বেকে আলার প্রতাম বিত্ত বিত্ত মান্তির করে। তামাদের বিত্ত আলার প্রতামান করেন। তামাদের বিত্ত আলার প্রতামান করে

नुशान अर्थ- प्रकार मुर्जिक । ताप अर्थ- राष्ट्रे उिवधाशिषी या जुड़ा कराप तापकरमत विषय जन्मद्र तिर्गित आर्थ- وَكُمْ مِنْ نَكُورُ وَهُمْ مِنْ نَكُورُ السَّامَةُ وَالسَّامَةُ وَالسَّامَةُ وَالسَّامُ وَالسَّامُ وَالسَّامُ وَالسَّامُ وَالسَّامُ مِنْ مَا يَعْمُ مِنْ السَّامِةُ مِنْ السَّامِةُ مِنْ السَّامِةُ وَالسَّامِةُ مِنْ السَّامِةُ مِنْ السَّامِةُ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ مَا اللّهُ الل

আলোচ্য আয়াতসমূহে গভীরভাবে লক্ষ্য করলে কয়েকটি ভবিষ্যাঘাণী দেখতে পাওয়া যায়। যথা- ১. আকাশে ধুমু দেখা দেবে এবং সবাইকে আক্ষ্ম করবে। ২. মুশারিকরা আজাবে অতিষ্ঠ হয়ে ঈমানের ওয়াদা করে আল্লাহর কাছে দোয়া করবে। ৩. তাদের ওয়াদা মিথ্যা প্রমাণিত হবে এবং পরে তারা বেঈমানী করবে। ৪. তাদের মিথ্যা প্রমাণ সব্বেও আল্লাহ ভাজালা তাদেরকে জব্দ করার উদ্দেশ্য কিছুদিনের জন্য আজাব প্রত্যাহার করবেন এবং বলে দেবেন, তোমরা ওয়াদায় কামেম থাকবে না এবং ৫. আল্লাহ তাজালা পুনরায় তাদেরকে প্রবল্জাবে পাকড়াও করবেন।

হয়রত আপুলাহ ইবনে মাসউদের তাফসীর অনুমায়ী সবগুলো ভবিষ্যাদাণীই পূর্ণ হয়ে গেছে। প্রথমোক্ত চারটি মক্কাবাসীর উপর দূর্তিক আপতিত হওয়ার এবং তা দূর হওয়ার অন্তর্বতী সময়েই পূর্ণ হয়েছে এবং পঞ্চম তবিষ্যাদাণীটি বদর মুদ্দে পূর্ণতা লাভ করেছে। কিন্তু এই তাফসীর কুরআনের বাহ্যিক তাষার সাথে সঙ্গতি রাখে না। কুরআনের তাষা থেকে বোঝা যায় যে, আকাশ প্রকাশা গোয়া দারা আচ্ছাদিত হবে এবং সমস্ত মানুষ এই ধূম্ম দারা প্রভাবান্ধিত হবে। কিন্তু তাফসীর থেকে এগুলো কিছুই প্রমাণিত হয় লা; বরং জানা যায় যে, এই ধূম্ম তাদের বিপদের তীব্রতার ফলশ্রুতি। এ কারণেই ইবনে কাসীর কুরআনের বাহ্যিক ভাষাদৃষ্টে এ বিষয়কে অম্রাধিকার দিয়েছেন যে, এটা রাস্বুল্লাহ ক্রমান এই ও দারা প্রমাণিত। পক্ষান্তরে ইবনে মাসউদের তাফসীর কার নিজস্ব ধারণাপ্রস্তৃত। কিন্তু ইবনে কাসীরর অম্রাধিকার দেওয়া তাফসীরে বাহ্যত বটকা আছে। তা এই যে, আয়াতে আছে আছে ত্রিটি ক্রমি ক্রমান ক্রাহ্যত করি কার্যাত্র প্রভাহার করা হবে। স্বতরং কিন্তুদিনের জন্য আজাব প্রত্যাহারের বিষয়টি কিরপ্রণে তদ্ধ হবে। ইবনে কাসীর (র.) বলেন, এ আয়াতের দুণ্টি অর্থ হতে পারে। যথা-

১. উদ্দেশ্য এই যে, আমি যদি তোমাদের কথা অনুযায়ী আজাব প্রত্যাহার করি এবং তোমাদেরকে পৃথিবীতে ফিরিয়ে দেই, তবে তোমরা পূর্ববং কুফরিই করতে থাকবে। কুরআনের অন্য আয়াতে এই বিষয়বন্ধু এভাবে বর্ণিত হয়েছে- كَرُوْجِيَاهُمْ وَا

حُسًا دَكَانَانِ مَسَلَى وَإِحِدُ وَالَّذِقْ يَعَنِى يَسَلَأُ مَا بَيْنَ السَّسَا وِوَالْأَوْضِ وَلَا يُصِبْبُ الْسَوْمِنُ إِلَّا بِالزُّكْفَةِ وَاَمَّا الْمُكَافِمُ فَيَكُثُنُّ مَسَامِعَةُ فَيَبْعَثُ اللَّهُ عِنْدَ ذَٰلِكَ الرِّمْعَ الجُنُوْبِ مِنَ النِّسَيْ فِتَعْيِمُ رُوحَ كُلِّ مُؤْمِنٍ وَيَعْفَى شِرَادُ النَّايِقِ অর্থাৎ ধুম্র দৃটি। একটি অতিক্রান্ত হয়ে গেছে [অর্থাৎ মক্কার দূর্ভিক্ষের সময়]। আর যেটি বাকি আছে, সেটি আকাশ ও পৃথিবীর মধাবাতী শূনামণ্ডলকে ভরে দেবে। এতে মুমিনের মধ্যে কেবল সর্দির অবস্থা সৃষ্টি হবে এবং কাফেরের দেবের সমন্ত বন্ধ ছিন্ন করে দেবে। তথন আল্লাহ তা'আলা ইয়েমেনের দিক থেকে দক্ষিণা বায়ু প্রবাহিত করবেন, যা প্রত্যেক মুমিনের প্রাণ হরণ করবে এবং কেবল দৃষ্ট প্রকৃতির কাফেরকুল অবশিষ্ট থাকবে। –[ডাফসীরে রুল্ল মা'আনী]

রুহুন মা'আনীর গ্রন্থকার এই রেওয়ায়েতের সত্যতায় সন্দেহ প্রকাশ করেছেন, কিন্তু এটা প্রমাণিত হলেও কুরআন ও হাদীসের সাথে তাঁর অবলম্বিত তাফশীরের কোনো বৈপরীত্য থাকে না।

াদিমুদ্রকে শান্ত ও অচল অবস্থায় থাকতে দাও। ইযরত মূসা (আ.)-এর সঙ্গীগণসহ সমুদ্র পার হওয়ার পর স্বাতাবিকভাবে কামনা করবেন যে, সমুদ্র পুনরায় আসল অবস্থায় ফিরে যাক, যাতে ফেরাউনের বাহিনী পার হওয়ার পর স্বাতাবিকভাবে কামনা তাকে বলে দিলেন, তোমরা পার হওয়ার পর সমুদ্রকে শান্ত ও অচল অবস্থায় থাকতে দাও এবং পুনরায় পানি চলমান হওয়ার চিন্তা করে। না। যাতে ফেরাউন শুরু ও তৈরি পথ দেখে সমুদ্রের মধাস্থলে প্রবেশ করে। তথন আমি সমুদ্রকে চলমান করে দেব এবং তারা তাতে নিমজ্জিত হবে। -(তাফসীরে ইবনে কাসীর)

غُوثًا اخْرِيْنَ : إَسْالُمُ عَوْمًا اخْرِيْنَ : إَسْالُمُ عَنُومًا اخْرِيْنَ (আমি এক ভিন্ন জাতিকে সেসবের উত্তরাধিকারী করে দিলাম।] সূরা ৩ আরায় বলা ইরেছে যে, এই ভিন্ন জাতি ইছে বনী ইসরাঈল। অবশা বনী ইসরাঈল পুনরায় মিশরে আগমন করেছিল বনে ইতিহাসে প্রমাণ পাওয়া যায় না। সুরা ৩ আরার তাফসীরে এর জবাবও দেওয়া ইরেছে।

আকাশ ও পৃথিবীর ক্রন্সন করেনি।।
উদ্দেশ্য এই যে, তারা পৃথিবীতে কোনো সংকর্ম করেনি যে, তাদের মৃত্যুতে পৃথিবী ক্রন্সন করেবে এবং তাদের কোনো সংকর্ম
আকাশেও পৌছায়নি যে, তাদের জন্য আকাশ অশ্রুপাত করবে। একাধিক রেওয়ায়েত ঘারা প্রমাণিত রয়েছে যে, কোনো
সংকর্মপরায়ণ বানার মৃত্যু হলে আকাশ ও পৃথিবী ক্রন্সন করে। হযরত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসুলুরাহ
কলেন, আকাশে প্রত্যেক বানার জন্য দৃটি দ্বার নির্দিষ্ট রয়েছে। এক ঘার দিয়ে তার রিজিক অবতীর্ণ হয় এবং অন্য ঘার দিয়ে
তার কর্ম ও কথাবার্তা উপরে পৌছে। এই বানার মৃত্যু হলে উভয় ঘার তাকে স্বরণ করে ক্রন্সন করে। এরপর তিনি
প্রমাণস্করপ কির্দিটি রয়েছে। —িইবনে কাসীর।

হযরত শোরায়াহ ইবনে ওবাইদ (রা.)-এর বর্ণিত অন্য এক হাদীসে রাস্পূল্লাহ 🚃 বলেন, প্রবাসে মৃত্যুবরণ করার দক্ষন যে, মুমিন ব্যক্তির জন্য কোনো ক্রন্দনকারী থাকে না, তার জন্য আকাশ ও পৃথিবী ক্রন্দন করে। এর সাথেও তিনি আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করেন এবং বলেন, পৃথিবী ও আকাশ কোনো কাক্ষেরের জন্য ক্রন্দন করে না। –হিবনে জারীর।

হয়রত আলী (রা.)-ও সহলোকের মৃত্যুতে আকাশ ও পৃথিবীর ক্রন্দনের কথা উল্লেখ করেছেন। – তাফসীরে ইবনে কাসীর। কেউ কেউ এ আয়াতকে রূপক অর্থ ধরে নিয়ে বলেন, এতে আকাশ ও পৃথিবীর প্রকৃত ক্রন্দন বুঝানো হয়নি; বরং উদ্দেশ্য এই যে, তাদের অন্তিত্ব এমন অনুদ্রেখযোগ্য ছিল যে, তার অবসানে কেউ দুঃবিত ও পরিতপ্ত হয়নি। কিছু উদ্বিধিত রেওয়ায়েত দৃষ্টে এটাই অধিক সঙ্গত মনে হয় যে, আয়াতে আছরিক অর্থেই ক্রন্দন বুঝানো হয়েছে। কেননা এটা সম্বর্পর এবং রেওয়ায়েত দ্বারা সমর্থিত। কাছেই অহেতুক রূপক অর্থ নেওয়ার প্রয়োজন নেই। এখন প্রশু এই যে, আকাশ ও পৃথিবীতে ডেলনা কোবায়ং তারা ক্রন্দন করবে কেমন করে। জবাব এই যে, জগতের প্রত্যোজন স্টবন্তুতেই কিছু না কিছু চেতনা অবশাই বিদ্যানা রয়েছে। এক আয়াতে বলা হয়েছে– ক্রন্দন করেছে। তবে আকাশ ও পৃথিবীর ক্রন্দন মানুষের ক্রন্দনের অনুরূপ হওয়া জরুরি নয়। তারা অবশাই অন্যভাবে ক্রন্দন করে, যার স্বর্প আয়াদের জানা নেই।

ٱلْمُهِينِ قَتِلَ الْأَبْنَاءِ وَاسْتِخْدَامِ النِّسَاءِ.

الْعَذَابِ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًّا مِنَ الْمُسْرِفِيْنَ.

ত্ত তাদের তাদের অর্থাৎ বনী ইসরাঈলদেরকে তাদের তাদের ক্রাণ্ট কুনী হৈ দুর্দিন তাদের তাদের তাদের عِلْمِ مِنَّا بِحَالِهِمْ عَلَى الْعُلَمِيْنَ أَيْ عَالَمِيْ زُمَانِهِمْ أَي الْعُقَلَاءِ.

٣٣ ٥٥. وَأَتَيْنَاهُمْ مِينَ الْأَيْتِ مَا فِيهِ بَلَّوْ مُبْيِنًا الْأَيْتِ مَا فِيهِ بَلَّوْ مُبْيِنًا نِعْمَةً ظَاهِرَةً مِنْ فَكَقِ الْبَحْرِ وَالْمَنِّ والسُّلُول وَغَيْرها.

٣٤. أَنَّ هَٰؤُلاًّ عَلَىٰ كُفَّارَ مَكَّةَ لَيَقُولُونَ -

٣٥. إِنَّ هِي مَا الْمَوْتَةُ الَّتِيِّ بَعْدَهَا الْحَيْوةُ رالاً حَنْ تَنْشَنَّا ٱلْأُوْلِي أَيْ وَهُمْ نُسَطَفُ وَمَنَّا نَحَنُ بِمُنْشَرِيْنَ بِمَبِغُوثِيْنَ إَحْبَاءً بُعَدَ الثَّانيَةِ.

٣٦. فَاتُوا بِالْكَانِنَا أَحْيَاءً إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ إِنَّا نُينِعَتُ بِعَدَ مَوْتَتِنَا أَيْ نُحْيَا .

٣٧. قَالَ تَعَالَى أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَرْمُ تُبُّع هُو نَبِيُّ أَوْ رَجُلُ صَالِحٌ وَّالْكَذِيثُنَ مِنْ قَبْلِيهُمْ ط مِنَ الْأُمَم أَهْلَكُنْهُمْ دَلِكُفُوهِمْ وَالْمُعْنِي لَيُسُوا أَقُوى مِنْهُمْ فَأُهْلِكُوا إِنَّهُمْ كَأَنُوا مُجُرِمينَ .

অনুবাদ :

ছেলে সন্তানকে হতা৷ করা ও মেয়ে সন্তানদেরকে খাদেমা বানানো ইত্যাদি থেকে উদ্ধার করেছি।

থিকে عُذَاب নিক্ষু ফেরাউন ছিল র্সীমালজ্ঞনকারীদের মধ্যে শীর্ষস্তানীয়।

> অবস্থার উপর আমার অবগত হওয়ার দরুন বিশ্বাবাসীদের উপর তাদের যুগের সকল জ্ঞানীদের উপর শ্রেষ্ঠত দিয়েছিলাম।

> যাতে ছিল সুস্পষ্ট পরীক্ষা ৷ প্রিকাশ্য নিয়ামত যেমন সাগর চিরে রাস্তা হয়ে যাওয়া ও মান্না-সালওয়া ইত্যাদি।

৩৪. এই লোকেরা মক্কার কাফেররা বলেই থাকে-

৩৫. এটিই হচ্ছে আমাদের প্রথম মৃত্যু অর্থাৎ নৃতফা থাকা অবস্থায়। এমন কোনো মৃত্যু নেই যার পরে পুনরুথান হবে। <u>এবং আমরা</u> পুনরুথিত হবো না দ্বিতীয়বার জীবিত হওয়ার পব :

৩৬. যদি তোমরা সত্যবাদী হও. এ দাবিতে যে, আমরা আমাদের মৃত্যুর পর পুনরুখিত হবো তবে আমাদের পর্ব পরুষদেরকে জীবিত নিয়ে এসোং

৩৭. আল্লাহ তা'আলা বলেন, ওরা শ্রেষ্ঠ, নাকি তুববার সম্প্রদায় ও তাদের পূর্ববর্তী উন্মতগণঃ তুব্বা একজন নবী ছিলেন বা সংকর্মী পরুষ ছিলেন : আমি ওদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছি তাদের কৃফরির কারণে। এর অর্থ হলো তারা ওদের চেয়ে শক্তিশালী নয় অভঃপর তাদেরকে ধ্বংস করা হয়েছে 🖂 নিক্তয় ওরা ছিল অপরাধী।

ته تاك السَّمُوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا خَلَفُنَا السَّمُوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا خَلَفُنَا السَّمُوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا السَّمُوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا السَّمُوْتِ وَالْأَرْضُ وَمَا السَّمِيْنَ بِخَلِّقٍ ذَٰلِكَ حَالًا . بَيْنَهُمَا لَجِبِيْنَ بِخَلِّقٍ ذَٰلِكَ حَالًا . بَيْنَهُمَا لَجِبِيْنَ بِخَلِّقٍ ذَٰلِكَ حَالًا .

٢٩. مَا خَلَقْنَهُمَّا وَمَا بَينَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِ اَىٰ مُحِقَيْنَ فِى ذٰلِكَ لِيسَنَدِلُ بِهِ عَلْي قُدُرَتِنَا وَوَخَدَانِيَّتِنَا وَعَيْدِ ذٰلِكَ وَلَكِنَّ اَكْثَرُهُمْ اَىٰ كُفَارَ مَكَةَ لَا يَعْلَمُونَ.

ع. إِنَّ يَوْمُ الْفَصَلِ بَوْمَ الْقِيْمَةِ يَفْصِلُ اللَّهُ
 فِيْهِ بَئِنَ الْعِبَادِ مِنْقَاتُهُمْ اجْمَعِيْنَ ٧
 لِلْعَذَابِ الدَّانِم.

٤١. يَوْمَ لا يُغْنِى مَوْلَى عَن مُولَى بِقَرَايَةٍ أَوْ صَدَاقَةٍ أَن لا يَعْنِى مَوْلَى عَن مُولَى بِقَرَايَةٍ أَوْ صَدَاقَةٍ أَن لا يَدَفَعُ عَنْهُ شَيِئناً حِن الْعَدَابِ وَلا هُمْ يَنْصَرُونَ لا يُمْنَعُونَ مِنهُ وَيُوْمَ الْفَصْلِ .

٤٢. إلا مَنْ رُحِمَ اللّٰهُ ﴿ وَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ فَإِنَّهُ لِيَسْفَعُ مِعَضُهُمْ لِبَعْضِ بِإِذْ وِ اللّٰهِ إِنَّهُ هُوَ الشَّعِرَ اللهِ إِنَّهُ هُوَ الْعَذِيْزُ الْغَالِبُ فِى انْتِقَامِهِ مِنَ الْكُفَّارِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللَّلْمُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللَّهِ اللّٰهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللللَّالَّةُ اللللللللللَّاللَّهُ اللللللَّاللَّا الللللَّالللَّالِمُ اللللللللَّاللَّا الللَّالَةُ الللَّاللَّالْمُ

তচ. আমি আসমানসমূহ, জমিন এবং এদের উভয়ের
মাঝখানে যা কিছু আছে সর্বকছু খেল-তামাশার ছলে
সৃষ্টি করিনি। کُرُوْنَ পদ অবস্থারোধক পদ তথা کُرُوْن ত১. আমি এগুলোকে যথায়থ উদ্দেশ্য ছাড়া সৃষ্টি করিনি
অর্থাৎ আমি এগুলোর সৃষ্টিতে প্রজ্ঞাবান। যাতে এগুলো
আমার কুদরত ইত্যাদির উপর দলিল হয় কিন্তু তাদের

৪০. নিক্র ফয়সালার দিন কিয়ায়তের দিন, আল্লাহ তা'আলা মেদিন বান্দাদের মধ্যে ফয়সালা করবেন তাদের সবারই নির্ধারিত সয়য় চিরস্থায়ী অঞ্জায়ে য়য়য়

মকার কাফেরদের অধিকাংশই বোঝে না

85. <u>সেদিন কোনো বন্ধুই কোনো বন্ধুর উপকারে আসবে</u>
নু অর্থাৎ বন্ধুত্ব ও আত্মীয়তা তাদের কোনো আজাব
দূর করতে পারবে না। এবং তারা সাহায্যপ্রাপ্ত হবে
না। শান্তি থেকে বিরত রাখতে পারবে না। مُرَّمُ النَّصَلِ শব্দ
পূর্বের بَرَمُ النَّصَلِ থেকে يَرْمُ النَّصَلِ না

৪২. তবে আল্লাহ যার প্রতি দয়া করেন তারা ছাত্রা এবং
তারা হলেন ঈমানদারণা। কেননা তারা আল্লাহর
অনুমতি সাপেক্ষ একে অপরের জন্যে সুপারিশ
করবে। নিকয় তিনি পরাক্রমশালী কাফেরদের প্রতি
শান্তি দেওয়ার উপর দয়াময় ঈমানদারদের প্রতি।

### তাহকীক ও তারকীব

এর সান্ত্রনা উদ্দেশ্য : ﴿ وَكَفَدُ نَجُبَيْنَا بَنَوْيَ إِسُولَوْمُيْلُ وَمُسَائِكُهُ اللّهِ وَالْمَدِيْلُ السُولَوْمُيْلُ وَمُسَائِكُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ عَلَى السُولَوْمُيْلُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَّمُ وَاللّهُ وَاللّ

. এइ विकीय वंदत । के पेंदों के चेंदों के चें

সংশয় : এ আয়াত ঘারা জানা যায় যে, বিশ্বের সমগ্র জ্ঞানী-ভণীদের উপর নদী ইসরাইলদের শ্রেষ্ঠত্ব রয়েছে। অথচ প্রকাশ নাম عُنْمُ عَمْمُ وَالْمُوالِّمِ وَالْمُوالِّمِ اللّهِ وَالْمُوالِّمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ

নিরসন : বনী ইসরাঈলদের তৎকালীন যুগের জানীদের উপর শ্রেষ্ঠত্ব ছিল। কিয়ামত পর্যন্ত আগত সকল জানী-গুণীদের উপর নয়। মুফাসসির (বা:) عَلَى الْعُلَوْبُ الْمُعَالَّذِي श्रेता করার পরিবর্তে عَلَى الْعُلُوبُ । আরা করলে বেশি ভালো হতো। কেনন, عُمُنَاً، এর মধ্যে দানব ও ফেরেশতা সকলেই অন্তর্ভুক্ত। অথচ বনী ইসরাঈলপণ ফেরেশতা থেকে ইজান:

ع مَعَدَدُمْ مَعَدُدُمْ مِعَايِثُ عَدِهِ فَرُاصِلْ عَدِيدِهِ مِعَايِثُ عَدِهِ مِنْ الْأَسِاتِ عَلَيْهُ مِنْ الأَسِاتِ عَلَيْتُ مِنَ الأَسِاتِ مِعَايِثُ مِنْ الأَسِاتِ عَلَيْهُ مِنْ الأَسِاتِ مِعَايِثُ مِنْ الْأَسِاتِ عَلَيْهِ مِنْ الْأَسِاتِ عَلَيْهِ مِنْ الْأَسْاتِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُعَلِّمِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْاتِ عَلَيْ الْمُسْتِقِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْاتِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْاتِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْاتِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْتِي اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْتِقِيقِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْتِقِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْتِقِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ الْمُسْتِقِيقِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمُ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

এই بَرَدُ . এই بَلَا . এই এই بَلَا . এই আফসীর بَرَدُ . এই মূল অর্থ হলো পরীক্ষা ও যাচাই বাছাইকরণ। আর যেহেতৃ নিয়ামত রহমত, স্বাছৰদা, কঠোরতো, কষ্ট, থারাপ অবস্থা, ভালো অবস্থা উভয় সুরতেই হয়ে থাকে এ কারণেই মুফাসসির [صارئ] -এই অনুবাদ نِمْنَدُ । র ক্রেছন। -أصارِئُ

ু অর্থ একজাতীয় শিশিরের খামির। তীহ উপত্যকায় উদ্ধ্রন্তে বনী ইসরাঈলীদের খাওয়ার জন্য আরাহ তা আলা প্রতাহ গাছের পাতায় তা জমিয়ে দিতেন।

-এর উপর। قَرْم نُبَّعُ এর আতফ হয়েছে: قَنُولُـهُ ۖ وَالَّذِينَنَ مِنْ قَبْلِهِمَّ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিচিত্র নির্বাসীর উপর প্রতিষ্ঠিত কিন্তু কর্মান ক্রান কর্মান কর

ত্রি আমি তাদেরকে এমন নিদর্শনাবলি দিয়েছি, যাতে প্রকৃষ্ট (আমি তাদেরকে এমন নিদর্শনাবলি দিয়েছি, যাতে প্রকৃষ্ট পুরকার ছিল। এবানে লাটি, নীপ্তময় তন্ত্র হাত ইত্যাদি মু'জিয়া বুঝানো হয়েছে। الله শব্দের দৃটি অর্থ রয়েছে। যথা- পুরকার ও পরীক্ষা। এখানে উভয় অর্থ অ্নায়াসে সম্ভবপর। - তাফসীরে কুরতুবী

তেমর। সত্যবাদী হলে আমাদের পূর্বপুরুষদেরকে উপস্থিত কর। এই আপত্তির জবাব সুন্দাই বিধায় কুর্রজ্ঞান পাক এর কোনো জবাব দেয়নি। পরকালে মানুষ পুনরুজ্জীবিত হবে বলে দাবি করা হয়েছে। দুনিয়াতে জন্-মৃত্যু আল্লাহ তা'আলার বিশেষ আইন ও উপযোগিতার অধীন। কাজেই আল্লাহ তা'আলা কাউকে দুনিয়াতে পুনকুজ্জীবন দান না করলে পরকালেও দান করতে পারবেন না, এটা কেমন করো বোঝা যায়ঃ

্ভাফসীরে বয়ানুল কুরআন। وَهُمْ خَبُرُ اَمْ وَهُمْ اَلَهُ اَلَهُ اَلَهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ وَهُمْ اللّهُ وَهَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

রাজধানী করে আরব, শাম, ইরাক ও অঞ্চিকার কিছু অংশ শাসন করেছে। এ কারণেই 💯 শব্দের বহুবচন মার্ক্র এবং এই সম্রাটগণকে 'তারাবেয়ায়ে-ইয়েমেন' বলা হয়। এখানে কোন সম্রাট বুঝানো হয়েছে, এ সম্পর্কে হাঁকেজ ইবনে কাসীর (র.)-এর বক্তবা অধিক সঙ্গত মনে হয়। তিনি বলেন, এখানে মধারতী সম্রাট বুঝানো হয়েছে, এর নাম আসআদ আবৃ কুরায়েব ইবনে মালফিকারেব। যে রাস্পুলুরাই 🚟 -এর নপুয়ত লাভের কমপক্ষে সাতশ বছর পূর্বে অতিক্রান্ত হয়েছে। হিমইয়ারী সম্রাটদের মধ্যে তার রাজত্বকাল সর্বাধিক ছিল। সে তার শাসনামলে অনেক দেশ ক্ষাক্র করে সমরকন্দ শর্বিত পৌছে হায়। মুহাছদ ইবনে ইসহাক (র.) বর্ণনা করেন, এই দিশ্বিজারকালে একবার সে মদিনা মুনাওয়ারার জলপদ অতিক্রম করে এবং তা করায়ত্ব করার ইচ্ছা করত এবং রাক্রিতে তার আতিথেয়তা করত। ফলে সে লক্ষিত্র হামে বিকার করে মার্কিক করে। মদিনাবাশীরা দিনের বেলায় তার বিক্রম্বে যুদ্ধ করত এবং রাক্রিতে তার আতিথেয়তা করত। ফলে সে লক্ষ্কিত হয়ে মদিনা জয়ের ইচ্ছা পরিত্যাগ করে। এ সময়েই মদিনার দুজন ইহুদি আলম তাকে ইশিয়ার করে দেয় যে, এই শহর সে করায়ত্ত করতে পারবে না। কারণ এটা শেষ পরগাম্বরের হিজরতভূমি। স্মাট ইহুদি আলমহমকে সাথে নিয়ে ইয়েমেন প্রত্যাবর্তন করে এবং তাদের শিক্ষা ও প্রচাবে মুদ্ধ হয়ে ইহুদি ধর্ম প্রহণ করে। বলাবাহলা তখন ইহুদি ধর্মই সত্য ধর্ম ছিল। অতঃপর তার সম্পুদায়ও সত্য ধর্মে দীনিক হয়ে যায়। কিন্তু তার মৃত্যুর পর তারা আবার মূর্তিপূজা ও অগ্নিপূজা ওক করে দেয়। ফলে তাদের উপর আল্লাহর গজব নাজিল হয়। সুরা সাবায় এ সম্পর্কে বিব্তারিত আলোচনা রয়েছে। —[ইবনে কাসীর]

এ থেকে জানা যায় যে, তুকবার সম্প্রদায় ইসলাম গ্রহণ করেছিল; কিন্তু পরে পথন্রষ্ট হয়ে আল্লাহর গজবে পতিত হয়েছিল। এ কারণেই কুরআনের উভয় জায়গায় 'তুকবার সম্প্রদায়' উল্লেখ করা হয়েছে: গুধু তুকবা উল্লিখিত হয়নি। হয়রত সহল ইবনে সা'দ ও ইবনে আক্রাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। রাসুলুল্লাহ 🚌 বলেন- المُنْكُنُونُ وَالْكُنْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُنْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيَالُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْكُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْكُونُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالُونُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّ

হয়রত আয়েশা (রা.) বলেন, 🚅 -কে বারাপ বলো না, সে ভালো মানুষ ছিল। রাসূল 🚃 তার ব্যাপারে বলেছেন যে, তিনি ইসলাম গ্রহণ করেছেন। তিনি এটাও বলেছেন যে, আমি জানি না তুব্বা নবী ছিলেন কিনা? তুব্বা দারে আবী আইয়ুব রাসূল ্রুব জন্য বানিয়ে ছিলেন এবং অসিয়তনামাতে লিখেছিলেন যে, শেষ নবী যথন আগমন করবেন তখন এই ঘর ও আমার বার্তা তার সন্মুখে পেশ করবে। কাজেই সেই বার্তা/ চিঠি হয়রত আবৃ আইয়ুব আনসারী (রা.) রাসূল 🚐 -এর নিকট পৌছে দেন। সেই চিঠিতে এই কবিতাও লিখিত ছিল যে.

شَهِدْتُ عَلَى آخَمَدَ ٱنَّهُ \* رَسُولٌ مِنَ اللَّهِ بَارِي النَّسَمِ فَكُورُ مِنَ اللَّهِ بَارِي النَّسَمِ فَكُورُ مِنَ اللَّهِ بَارِي النَّسَمِ فَكُورُ مِنَ اللَّهِ وَإِنْ عَيِّمَ

ইবনে ইসহাকের মতে চিঠির বিষয়র্বস্ত এরূপ ছিল-

امًّا بَعَدُ فَائِنَ الْمُنْتُ بِلَّهُ وَحِتَابِكَ الَّذِي أَنْزِلَ عَلَيْهُ وَإِنَا عَلَى وَبُنِكَ وَالْمَنْتُ بِلَوْلَ وَالْمَنْتُ بِلَكُو وَالْمَنْتُ بِلَكُو وَالْمَنْتُ بِلَكُو وَالْمَنْتُ بِلَكُو وَالْمَنْتُ وَالْمَا عَلَى وَلِمَنْتُ وَلِمَا وَمُعْتَى وَكُمْتُ وَالْمَا عَلَى مِلْتِكَ وَمِلْقِ الْمَالِيَ مِنْ عَلَيْهِ اللَّهِ يَعِلَى اللَّهِ وَالْمُدُولِينَ عَلَيْهُ وَكُمْتَ عَنُواتَهُ إلى مُحْتَدِ وَلِمُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ يَعِلَى اللَّهِ وَوَلَى بَعْدُ وَكُمْتَ عَنُواتَهُ إلى مُحْتَدِ بِلَيْ وَمِنْ بَعْدُ وَمُسْتَلِم وَلَمْ وَمِنْ بَعْدُ وَكُمْتِ عَنْواتُهُ إلى مُحْتَدِ وَلَمْ وَاللَّهُ يَعِيلُ اللَّهِ وَمُسْتَلِم وَلَمْ وَمِنْ مَعْلَى مِنْ تَعْلَى وَلِمُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ وَمُؤْمِنَ وَاللَّهِ وَمُعْلَى وَاللَّهُ وَمِنْ مُعْلَى وَاللَّهُ وَمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا لَمُعْلَمُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا مُعْلَمُ وَمِنْ مُعْلَمُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا لَمُعْلَمُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُعْلَى مُعْلَمُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِلًا مُواللِّهُ عَلَيْهِ وَمُعْلَى وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا لَمُعْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلُولُولُولُ وَلِمُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا عَلَيْهُ وَمُعْتَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُسْتَعِيلًا عَلَيْهُ وَمُسْتَعِيلًا لَمُعْلَمُ وَمُسْتَعِيلًا لَمُعْتَلِمُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُسْتُولُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ وَالْمُعْتَى اللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُعِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ

উদ্দেশ্যেই সৃষ্টি করেছি, কিন্তু অধিকাংশ মানুষ তাঁ বােমে না। উদ্দেশ্য এই যে, বােধণজি থাকলে আকাশ-পৃথিবী ও এতদূভয়ের মধ্যেবতী সৃষ্টিসমূহ অনেক সত্য উর্দ্ঘাটন করে। উদ্দাশ্য এই যে, বােধণজি থাকলে আকাশ-পৃথিবী ও এতদূভয়ের মধ্যেবতী সৃষ্টিসমূহ অনেক সত্য উর্দ্ঘাটন করে। উদ্দাশ্য এই যে, বােধণজি থাকলে আকান কুদরত ও পরকালের সম্বাবাত বােঝা যায়। করেণ যে সন্তা এপর মহাসৃষ্টিকে অনজিত্ব থাকে অভিয়ে আনায়ন করেছেন, তিনি নিউতই এতলাের করেছেন, তারি না করেণ পুনরাার সৃষ্টি করতে সক্ষম। তৃতীয়ত এতলাের মাধ্যমে শান্তি ও প্রতিদানের প্রয়েজনীয়তাও বােঝা যায়। করেণ পরকালের শান্তি ও প্রতিদান না থাকলে সৃষ্টির সহস্টাই তাে একে পরীক্ষাণার করা এবং এরপর পরকালের শান্তি ও প্রতিদান নেওয়া। নতুবা সং ও অসং উভয়ের পরিণতি এক হওয়া জক্রির হয়ে পড়ে। এটা আল্লাহর মাহাত্যের পরিণতি। চতুর্থত সৃষ্টিক্ষণং ভিন্তাশীলনেরকে আল্লাহ তা আলার অনুগত্যে উষ্ক্রও করে। কেননা সম্প্রা সৃষ্টিই তার বিরাট অবদান। কাজেই এ অবদানের কৃত্তজাতা মুষ্টার আনুগত্যের মাধ্যমে প্রকাশ করা বানার সর্বশা করিব।

क्षा अधिक डिड . إِنَّ شَـَجَــَرَتَ السَّرَقُومِ لا هِــَ ، مِــنَّ أَخْــَـتُ الشُّجَرِ الْمُرَ بِتِهَامَةٍ يُنْبِتُهَا اللُّهُ فِي

নিক্ট একটি গাছ যা তিহামা অঞ্চলে জন্মে। আল্লাহ তা'আলা এটা জাহানামে <u>উৎপন</u>্ন করবেন।

ذُوي الإثم الكُثِيبر .

કદ 88. <u>পालीत</u> अर्थाए आवृ जारन ও अधिक भारभत अधिकाती. طَعَامُ الْأَثِيبُم ع أَيُّ أَبِي جَهْلٍ وَأَصْحَابِه তার সঙ্গীদের খাদ্য হবে ।

دردي الزَّيْتِ الْأَسُودِ خَبَيرِ ، 80 . كَالْمُهْلِ ۽ أَيْ كُذُرْدِي الزَّيْتِ الْأَسُودِ خَبَيرِ الْأَسُودِ خَبَير ثَان يَغْلِي فِي الْبُطُوْنِ ٧ بِالْفُوَقَانِيَّةِ خَبَرُّ ثَالِثُ وَبِالتَّحْتَانِيَّةِ حَالٌ مِنَ الْمُهْلِ -

পেটের ভিতরে ফুটতে থাকবে ৷ كَانْسُهُل দিতীয় খবর : تَغْلَيُ শব্দটি و এর সাথে তৃতীয় খবর - حَالُ शकि يَغْلِيْ अवि . - এর সাথে يَغْلِيْ

٤. كَغَلْي الْحَمِيْمِ الْمَاءِ الشَّدِيْدِ الْحَرَارَةِ -8৬. <u>যেমন ফুটে প্রচণ্ড গ্রম</u> পানি :

ડि કે . وَكُذُوهُ يُقَالُ لِلزَّيَانِيَةِ خُذُوا الْاَثِيْمَ فَاعْتِلُوهُ .٤٧ عَبْلُوهُ بِكُسْبِرِ التَّاءِ وَضَيِّهَا جُرَّوْهُ بِغِلْظَةٍ وَشِئَّةٍ إلى سَواء الجَحِبْم لا وسطِ النَّادِ .

একে ধর অর্থাৎ পাপিষ্ঠদের ধর এবং টেনে নিয়ে যাও জাহানামের মধ্যস্থলে। وفاعتلوه -এর ত যের বা পেশযোগে অর্থাৎ তাকে শক্ত ও কঠিনভাবে টেনে নিয়ে যাও।

ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَصِيْمِ ط أَىْ مِنَ الْحَمِيْمِ الَّذِي لَا يُفَارِقُهُ الْعَذَابُ فَهُ وَ أَبُلَغُ مِمًّا فِي أَيدَةٍ يُصَبُّ مِنْ فَوْقِ ر وسيهم الحميم. ৪৮. অতঃপর তার মাথার উপর ঢেলে দাও ফুটন্ত পানির আজাব। অর্থাৎ এমন গরম পানি যা থেকে আজাব পৃথক হয় না। এই অর্থ অধিক সুন্দর ঐ অর্থ থেকে. आशाण بُصَبُ مِنْ فَوْقِ رُوْسِهِمُ الْحَصِيمُ الع থেকে নেওয়া হয় :

ક્ષે 8৯. এवर वना হरव रय, कृषि शान शुद्द कब जर्शार. وَيُسْقَالُ لَـهُ ذُقْ عِ أَي الْعَلَاابَ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيْزُ الْكِرِيْمُ بِزَعْمِكَ وَقَوْلِكَ مَا بَيْنَ جَيلُيهَا أَعَزُ وَأَكْرُمُ مِنْتَى.

আজাবের নিত্র তোমার ধারণায় তুমিতো সম্মানিত, সঞ্জান্ত । তোমার দাবি, কথা, মক্কার দুই পাহাড়ের মধ্যখানে আমার চেয়ে বড় সম্মানী ও সঞ্জান্ত কেট নেই:

ه. وَيُقَالُ لَهُمْ إِنَّ لَهٰذَا الَّذِي تَرُونَ مِنَ الْعَذَابِ مَا كُنتُمْ بِهِ تَمْتُرُونَ فِيهِ تَشُكُرُنَ .

৫০. এবং তাদেরকে বলা হবে যে, নিক্তয় এই শান্তি যা তোমরা দেখছ ঐ শান্তি যা সম্পর্কে তোমরা সন্দেহে পতিত ছিলে।

- ০১ [نَّ الْمُتَّقِيْنَ فِي مَفَاعٍ مَجْلِسٍ امِيْنَ ( ٥٠ إِنَّ الْمُتَّقِيْنَ فِي مَفَاعٍ مَجْلِسٍ امِيْن كُوْمَا: فَنْهُ الْخُوفَ. থাকরে যাতে ভয় ইত্যাদি থেকে নিরাপদ হয়।
  - १ کارون لا مراتب بساتین وَعُیوْن لا در فِی جُنْتِ بسَاتِینَ وَعُیوْن لا در فِی جُنْتِ بسَاتِینَ وَعُیوْنِ لا
- ত তেওঁ তারা পরিধান করবে চিকন ও পুরু রেশমি বন্ত্র, তারা পরিধান করবে চিকন ও পুরু রেশমি বন্ত্র, مِنَ الدِّينِبَاجِ وَمَا غَلَظَ مِنْهُ مُتَنَقِّبِلِبْنَ لا সামনাসামনি হয়ে বসবে । হৈটি অবস্থাবোধক حَالًا أَيْ لاَ يُنْظُرُ بِعُضُهُمْ إِلَى قَفَا পদ তথা ী ্র অর্থাৎ তাদের আসনস্থল গোলাকার بَعْيِض لِدُورَانِ الْأُسْرَةِ بِهِمْ . হওয়ার দরুন কেউ কারো পিঠ দেখবে না।
- च्छा तरहरू أَلْأَمُرُ चेहा तरहरू وَكُولِكَ वत पूर्त وَكُولِكَ نن يُفَكَّرُ قَبْلُمُ الْأَمْرُ وَزُوَجُنْهُمْ مِنَ التَّذُونِجِ أَوْ قَرْنَاهُمْ بِبَحُورِ عِيثَنِ এবং আমি তাদেরকে আনতলোচনা ব্রী দেব।
  - ৫৫. তারা সেখানে জান্লাতে খাদেমদেরকে বিভিন্ন ফল্-মূল আনতে বলবে তা শেষ হয়ে যাওয়া, তার ক্ষতি ইত্যাদির আশঙ্কা হতে মুক্ত থেকে শান্ত মনে । أُمِنِيْنَ - حَالُ या उमीत (थरक - مَالُ
  - ৫৬. তারা সেখানে মৃত্যু আস্বাদন করবে না, প্রথম মৃত্যু ব্যতীত অর্থাৎ প্রথম মৃত্যু যা দুনিয়াতে তাদের হায়াতের পর দেওয়া হয়েছে। অনেকে বলেছেন, খ্রী শব্দটি 🚅 -এর অর্থে। এবং আপনার পালনকর্তা তাদেরকে জাহান্লামের আজাব থেকে রক্ষা করেন।
- । ४२ ०० क्षेत्र क्षाय उठाई महानाकना के के के के के के के के कि के कि के कि के कि र्यों भाजनात; व्यर्थार عُضُلُ प्राजनात; व्यर्थार فَضُلُ দ্বারা মানসূব।

- بِنِسَاءِ بِينِينِ وَاسِعَاتِ الْأَعْيُن حِسَانِهَا . ٥٥. يَدْعُونَ يَطْلُبُونَ الْخَدَمَ فِيهَا أَي الْجُنَّةَ أَنْ يَاتُوا بِكُلِّ فَاكِهَةٍ مِنْهَا أُمِنِيْنَ لا مِنْ إِنْقِطَاعِسِهَا وَمُنْضَرَّتِهَا وَمِنْ كُلَّ
- مُخَيُونِ حَالًا. ٥٦. لاَ يَذُوتُونَ فِينِهَا الْمُوتَ إِلَّا الْمُوتَةِ الأُولِي ج أَى النَّتِيُّ فِي النُّدُنيَا بِنَعْدُ حَيارتِهِمْ فِينِهَا قَالَ بَعَضُهُمْ إِلَّا بِمَعْنَى
  - بَعْدُ وَوَقْيِهُمْ عُذَابُ الْجُحِيْمِ.
- بِتَفَضُّلِ مُقَدُّرًا مَينَ زُبَكَ ط ذَٰلِكَ هُـوَ الْفُورُ الْعَظِيمِ.

কুর এটাকে কুরআনকে সহজ্ঞ কুর لُغَبِكَ لِتَفْهَمَهُ الْعَرَبُ مِنْكَ لَعَلُهُمْ لَهُذَكُرُ وَنَ يَتُعَظُّونَ فَيُوْمِنُونَ لُكَنُّهُمْ ×

مُّرْتَقِبُونَ هَلَاكِكَ وَهُذَا قَبْلَ نُرُولِ الْأَمْرِ

দিয়েছি: যাতে আরববাসী আপনার কাছে এটা ভনে বুঝে : <u>যাতে তারা শ্বরণ রাখে</u> । নসিহত কবুল করে ঈমান গ্রহণ করে। কিন্তু তারা তবুও ঈমান আনেনি।

०९ ७२ فَارْتَكَفِبُ إِنْ يَظِيرُ إِهْ كُكُهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ তারাও অপেক্ষা করছে। তোমার ধ্বংসের। এ হৃকুম জিহাদের নির্দেশ আসার পূর্বের :

### তাহকীক ও তারকীব

تَانے अवात : فَوْلُمُ إِنَّ شَجَرَتَ اللَّوْقُومِ : এवात : فَوْلُمُ إِنَّ شَجَرَتَ اللَّوْقُومِ -এর সাথে এসেছে وَفُف -এর অবস্থায় , এবং - وُفُف উভয়টি পড়া হয়েছে ।

এই: এটা একটি জश्मी উদ্ভিদ, চামেলির মতো তাতে ফুল আসে। এটা জাহান্লামিদের খাদ্য, উর্দুতে تهريز এবং विन्हित्क نگ بهن रना दर्र । এর স্বাদ তিব্রু বিস্বাদ ।

এর তৈল পাকস্থলীর مُجَرُّبُ نُسْخَهُ (পরীক্ষিত ঔষধ) وَنُوْمٍ : (পরীক্ষিত ঔষধ) مُجَرُّبُ نُسْخَه ঠান্ডা বায়ু নিঃসরণে খুবই উপকারী। কাঁশি রোগের জন্য বিষয়কর ফলপ্রদ। জোড়াসমূহের ব্যথা, সায়্যাটিকা, গেঁটে বাত এবং কাটিদেশে আটক বায়ু নিঃসরণে দ্রুত ক্রিয়াশীল ও খুবই উপকারী।

সেবৰ ৰিধি : প্ৰতিদিন সাত দিৱহাম পরিমাণ তিন দিন পর্যন্ত ব্যবহার করা হয়। এই ঔষধ ঘারা বিকলা<del>র</del> এবং মাজুরণণও আক্লাহর ইচ্ছায় ভালো হয়ে যায়।

: মকা মোয়াঙ্কমা ও হিজাজের দক্ষিণ এলাকাকে নিসবতের জন্য তেহামা বলা হয়। এর বছবচনে । আসে يَهَامُونَ , يَهَامِيُونَ

: पर्थ- गनिष्ठ थाजू ، دردى : पर्थ- गाम । जनानि रेजन देवानित गाम, काला राजन, जातकून ؛ فَوَلْتُهُ كَالْمُهُلِ

नर एउरिस चवत : عَفْلِينَ । तर प्रकें में में के के كَالْمُهُلِ अध्य चवत जात وَانَّ اللهِ : هَوْلُهُ طَعَامُ الْأَلِيثِم बाह . ب المنهر अदा अाख हान عال अदा المنهر عالم

-अत कुमनाप्र जिस्क ومَنْ نَدُوقِ رَزُوسِهِمُ الْحَمِيمُ अण्ड : قَوْلُهُ صُبُوا قَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ মুবালাপা হয়েছে। প্রথম আয়াতে শান্তিকে মাথার উপর প্রবাহিত করার হকুম হয়েছে। মনে হয় যেন পানি এতই গরম যে, তা वा क्षेक्षका पृथक हत्व ना । कनना حَرَارَتْ हैं हैं वा क्षेक्षका पृथक हत्व ना । कनना حَرَارَتْ हैं वा विकार বরং নিকেই মাওস্ক হরে গেছে। এতে অধিক মুবালাগা রয়েছে এটা বলা থেকে যে, তার উপর গরম গানি ঢেলে দাও। এবানে পানি মাওসূফ আর গরম হলো তার সিফাত। আর সিফাওটা মাওসূফ হতে পৃথক হতে পারে।

بِمُرْرِ यदारह: अवर अवात जात अवार श مُتَكَبِّعُ بِنَفْسِهِ أَلَّ زُرُجُنَا ,अरे अपा अरे अवात जात अवार فَوْلُمُ فَرْنَاهُمُ - अब . 🚅 अवाव बर्जा अदे त्य, المُرَنَّ बर्जा فَرْنَا वर्जा فَرْنَا कर्जा क्रांबर कर्जा है . 🚅 عِيْن

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

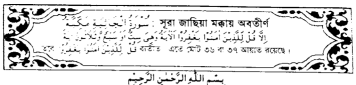
আলোচ্য আয়াতসমূহে পরকালের কতিপয় অবস্থা বিধৃত হয়েছে এবং নিয়ম অনুযায়ী কুরআন পাকে জান্নাত ও জাহান্নাম উভয়ের অবস্থা একের পর এক বর্ণনা করেছে।

এ এবৰ আয়াতে জান্নাতের চিরন্তান নিয়ামতসমূহের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে এবং প্রায় সকল প্রকার নিয়ামতসমূহের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে এবং প্রায় সকল প্রকার নিয়ামতই এখানে সন্নিবেশিত করা হয়েছে। কেননা মানুষের প্রয়োজনীয় বন্ধ সাধারণত ছয়টি। যথা – ১. উত্তম নাসগৃহ ২, উত্তম পোশাক ৩, আকর্ষণীয় জীবনসঙ্গিনী ৪, সুস্বাদ্ খাদ্য ৫, এসব নিয়ামতের স্থায়িত্বের নিক্ষতা এবং ৬. দুঃখক্ট থেকে পূর্ণরূপে নিরাপদ থাকার আশ্বাদ। এখন এ ছয়টি বন্ধুই জান্নাতিদের জন্যে প্রমাণিত করে দেওয়া হয়েছে। এখানে বাসস্থানকে নিরাপদ বাক ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, বিপদমুক হওয়াই মানুষের বাসস্থানের প্রধান গুণ।

. এর অর্থ যথাক্রমে চিকন ও মোটা রেশমিবস্ত । قَوْلُهُ سُنْدُسِ وَاسْتَبِّرُق

দেবে।

وَوَيُنَ مُوْمُونَ وَيَعْنَاهُمْ مُوْوَيِّنَاهُمْ مُوْوَيِّنَامُ مُوْوَيِّنَاهُمْ مُوْوَيِّنَاهُمْ مُوْوَيِّنَامُ مُوْوَيِّنَاهُمْ مُوْوَيِّنَامُ مُوْمِيْنَامُ مُوْمِيْنَامُ مُوْوَيِّنَامُ مُوْمِيْنَامُ مُوْمِيْنِ مِيْكِالْمُونِيِّ مُولِيَّالِمُونِ مُوْمِيْنِ مُولِيَّالِمُونِيِّ مُوْمُونِيْنَامُ مُوْمِيْنِ مُولِيْنَامُ مُوْمِيْنِ مُولِيْنَامُ مُوْمِيْنِ مُولِيْنَامُ مُونِيْنِ مُولِيْنَامُ مُوْمِيْنِ مُولِيْنِ مُولِيْنَامُ مُولِيْنِ لِمُولِيْنِ مُولِيْنِ مُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ مُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِي لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِيْنِي لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِي لِمُولِيْنِ لِمُولِيْنِي لِمُولِي لِمُولِيْنِ لِمِيْنِ لِمُولِيْنِ لِمُولِي لِمِي لِمُولِي لِمِلْمُ لِمِي لِمِلْلِي لِم



পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু কর্ছি :

### অনুবাদ :

- ا الله أعلم بمراوه به . ١ ك. रा-धिम এর প্রকৃত অর্থ সম্পর্কে আল্লাই তা আলাই
- الْعَزِيزِ فِي مُلْكِهِ الْعَكِيمِ فِي صُنْعِهِ.
- لَايْتِ دَالَةٍ عَلْى قُدْرةِ اللَّهِ وَرُحْدَانِيَتِهِ تَعَالَى لَلْمُؤْمِنِيْنَ 4.
- क्षा हुन हैं . وَفِي خَلْقِكُمْ أَى خَلْقِ كُلِّ مِنْكُمْ مِنْ نُطَفَعَ ثُمَّ عَلَقَةِ ثُمَّ مُضْغَةِ إِلَى أَنْ صَارَ إِنْسَانًا وَ خَلْق مَا يَبُكُ يُغَرَقُ فِي الْاَرْضِ مِنْ دَأَبَةٍ حبيَ مِنَا يَسُدُبُ عَسَلَى الْأَرْضِ مِنَ النَّسَاسِ وَغَيْرِهِمُ أَبِكُ لِقُومٍ يَوْقِنُونَ بِالْبَعْثِ.
- نِي اخْتِلَانِ اللَّبِيلُ وَالنُّهَارِ ذَهَابِهِمَا ومَجِينِهِ عَا وَمُا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَا ومِنْ رُزْقٍ مَطَيرٍ لِأَثَهُ سَبَبُ الرُزْقِ فَأَخْبَا بِهِ الْأَرْمَ بُعُدُ مُوتِهَا وَتَصْرِيْفِ الرِّياحِ تَقْدِيبِهَا مَرَّةٌ جُنُوبًا وَمُرَّةً شِمَالًا وَبَارِدَةً وَحَارَّةً أَيْتُ لِغَوْمٍ يَعْقِلُونَ الدُّلِيلَ فَيُوْمِنُونَ .

- অধিক জ্ঞাত।
- প্রজ্ঞাময় তার কর্মে আল্লাহর পক্ষ থেকে। كَنْزِيلُ थवत । ومنَ اللَّهِ मूर्यामा الْكِتَاب
- ण ७. मिन्ध्रं नरायायाल ७ क्रावंत वर्षाय वर्ष व मुराद पृष्ठिव . १ व. إِنَّ فِي السَّمْسُواتِ وَالْأَرْضِ اَيْ فِي خُلْقِهِمَا মধ্যে মুমিনদের জন্যে নিদর্শনাবলি রয়েছে। যা আল্লাহর কুদরত ও একত্বাদের উপর প্রমাণ বহন কাৰ ৷
  - বীর্য থেকে অতঃপর জমাট রক্ত অতঃপর এক টুকরো মাংস থেকে পরিপূর্ণ একজন মানুষরূপে সৃষ্টি করাতে এবং পৃথিবীর চারদিকে ছড়িয়ে রাখা জীবজন্ত স্জনের মধ্যেও নিদর্শনাবলি রয়েছে কিয়ামতের উপর <u>বিশ্বাসীদের জন্য :</u> ইনি বলা হয় যা ভূমিতে বিচরণ করে। যেমন- মানুষ ইত্যাদি।
  - ক. আর দিবারাত্রির পরিবর্তনে অর্থাৎ দিবারাত্রির আগমন ও গমনে এবং আল্লাহ আকাশ থেকে যে রিজিক বৃট্টি <u>বর্ষণ করেন,</u> বৃষ্টিকে রিজিক বলা হয়েছে। কেননা এটা রিজিকের কারণ। অতঃপর পৃথিবীকে তার মৃত্যুর পর পুনরুজ্জীবিত করেন, তাতে এবং বায়ুর পরিবর্তনে কখনো উত্তর দিকে ও কখনো দক্ষিণে, কখনো ঠাঙা ও কখনো গ্রম निमर्गनार्यम तसारह अभन अन्ध्रमासात् करना याता দলিল-প্রমাণাদি বুঝে অতঃপর ঈমান আনে।

र ७. يَلْكُ الْأَيْتُ الْمَدْكُورَةُ الْبِيْتُ اللَّهِ حُجَعُهُ الدَّالَةُ عَلٰى وَحُدَانِيَّةِ نَتَكُوهَا نَقُصُّهَا عَلَيْكَ بِالْحَقّ عِ مُتَعَلِّقُ بِنَتْلُوْ فَبِأَيّ حَدِيثُ بَعَدَ اللَّهِ أَيْ حَدِيثِهِ وَهُوَ الْقُرْأَنُ وَالْيِهِ حُجَجِهِ يُؤْمِنُونَ أَى كُفَّارُ مَكَّةَ أَىْ لَا رُوْمِنُونَ وَفِيْ قِرَاءَةِ بِالتَّاءِ.

٧. وَيَلُ كَلِمَةُ عَذَابٍ لِكُلُ أَفَّاكٍ كَذَّابِ ابْيِم لا كَثِيْرِ الْإِثْمِ .

يُصِيُّ عَلَى كُفُره مُسْتَكُبِرًا مُتَكَبِرًا عَن الْإِنْسَانِ كَأَنَّ لَّهُ يَسْسَعُهَا عِ فَبَشِّرُهُ بِعَذَابِ الْبِيْمِ مُؤْلِمٍ.

٩. وَإِذَا عَلِمَ مِنْ الْمُتِنَا أَي الْقُرَأُنِ شَبِئًا إِ اتَّخَذَهَا هُزُوًّا م أَيْ مَهْزُوًّا بِهَا أُولَٰتِكَ أَي ٱلْاَفَّاكُونَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينَ لَا ذُوْ إِهَانَةٍ. ١. مِنْ وَرَآئِهِمْ أَيْ أَصَامِهِمْ لِأَنَّهُمْ فِي الدُّنيا جَهِنَم ولا يغني عَنهم مَّا

كَسَبُوا مِنَ الْمَالِ وَالْفِعَالِ شَيْئًا وَلا مَا اتَّخَذُوا مِن دُوْنِ اللَّهِ أَي الْأَصْنَامِ اولياً ء ج وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيْمُ.

١١. هَـنَا أَي الْـقُرَأَنُ هَـدًى عِ مِنَ الضَّـلاَلَةِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِالِّتِ رَبُّهُمْ لَهُمْ عَذَابٌ حَظُّ مِّنْ رُجْزِ أَى عَذَابِ الْبِيْمُ مُوْجِعُ.

আল্লাহর ঐ দলিলসমূহ যা তাঁর একত্বাদের উপর প্রমাণ বহন করে: যা আমি আপনার কাছে আবৃত্তি করি যথাযথরপে । بالْحَقَ এর সম্পর্ক وماء সাথে। অতএব্ আল্লাহর বাণী অর্থাৎ কুরআন ও তাঁর আয়াতের পর তারা মক্কার কাফেররা কোন কথায় বিশ্বাস স্থাপন করবে? অর্থাৎ ঈমান আনবে না : এবং অন্য কেরাত মতে ﴿ يُوْمِنُونَ -টা এর সাথে

৭. দুর্ভোগ প্রত্যেক মিথ্যাবাদী পাপাচারীর অধিক পাপকারীর জন্যে । 🛴 আজাব সংক্রান্ত শব্দ ।

٨ ৮. ल आज्ञारत आग्नारम्युर कृतआन या छात नामत्न. يُسْمَمُ النَّتِ اللَّهِ الْقُرْأَنْ تُعْلَى عَكَيْم ثُمُّ তেলাওয়াত করা হয় গুনে। অতঃপর ঈমান থেকে <u>অহংকারবশত ফিরে কৃফ্রির উপর অবিচল</u> থাকে, যেন সে আয়াতসমূহ ওনেনি। অতএব তাকে যন্ত্রণাদায়ক শাস্তির সুসংবাদ দিন!

> ৯. যথন সে আমার কুরআনের কোনো আয়াত অবগত হয়, তখন তাকে ঠাট্টারূপে গ্রহণ করে। এদের অর্থাৎ ঠাট্টাকারীদের জন্যে রয়েছে লাঞ্চনাদায়ক শান্তি। ذُو إِحَانَةٍ ﴿ ١٩٧٠ مُهَيْنُ

১০. তাদের পিছনে অর্থাৎ সামনে, কেননা তারা তো দুনিয়াতে রয়েছে জাহান্রাম। তারা যা উপার্জন করেছে সম্পদ ও আমল থেকে তা তাদের কোনো কাজে আসুবে না এবং তারা আল্লাহর পরিবর্তে যাদেরকে মৃর্তিসমূহকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করেছে তারা কোনো কাজে <u>আসবে না।</u> তাদের জন্য রয়েছে মহাশান্তি।

 এটা অর্থাৎ কুরআন সংপথ প্রদর্শনকারী গোমরাহি থেকে <u>আর যারা তা</u>দের <u>পালনকর্তার আয়াতসমূহ</u> অস্বীকার করে, তাদের জন্যে রয়েছে কঠোর যন্ত্রণাদায়ক আজাব।

### তাহকীক ও তারকীব

عن عن عنه الله عنه عنه المنات المنا

हिं نِیْ कांद्रा खंदा अर्थात - نَوْ करा स्विष्ठ करत किसारून या, वंशात . فَوَلَّمَ وَفِي اخْدَرِ كَافِ النَّيْلِ [سَارِيًا - السَّارِةِ क्रांद्रा अप्रमर्थन भाख्या याद्रा - [سَارِيًا - السَّارِةِ क्रांद्रा अप्रमर्थन भाख्या याद्रा

रहाएह ا كَنْ اللَّهُ مُناكُمُ अंग मुक्जाना ७ अवत खात اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

। হারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, نَبِائَيَ حَدِيْثُو । যারা ইঙ্গিত করা হয়েছে । فَوَلْمُ لاَ يُـوْمِنُونَ

এটা শান্তি এবং জাহান্লামের উপত্যকা উভয় অর্থেই ব্যবহার হয়।

كَانَّذُ हिल | كَانَّذُ عَنِ الْمُثَلَّغَةِ عَنِ الْمُثَلَّغَةِ وَ الْمُثَلِّغَةِ وَ كَانَ الْمُثَلِّغَةِ وَال مَانِّذُ عَالًا عَمَانُ عَمْ مَثَانِّهُ عَنِ الْمُثَلِّغَةِ وَالْمُثَانِّةِ وَالْمُعَالِّمُ وَالْمُعَالَّةِ وَا

هـ ـ ـ كُزُنَّتُ कात्जरे छात প্রতি مُذَكَّر वात्पर कार्यात اللهِ والمَّخْذَهُ . अत्र . قَوْلُهُ وَالَّخْذَهُ هُرُواً تعلق مُرواً

উবর . অর্থের হিসেবে وَاَيَاتُ -এর যমীর ফিরানো বৈধ। কেননা 📫 দ্বারা উদ্দেশ্য হলো وَالْ - ।

ছিতীর জবাব : ﴿ الْكِنَا -এর দিকে ফিরানোও বৈধ রয়েছে ।

ं के के अबात দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, أَرَاءِ টা مُوْلُهُ أَيُّ الْمُامِيهُمْ উভয় অর্থেই ব্যবহার হয়।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সুরা জানিয়াহ প্রশঙ্গে জ্বান্তব্য : একটি আয়াত ব্যতীত এ সূরা মঞ্চায় অবতীর্ণ। এতে ৩৭ আয়াত, ৪ কন্ত্' ৬৪৪ বাকা ও ২৬০০ অক্ষর রয়েছে। সমগ্র স্বাটি মঞ্চায় অবতীর্ণ। এক উজি এই যে— ﴿وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلَامُ وَالْمُنْ وَلِيْ وَالْمُنْ وَالْمُولِيْنِ وَالْمُنْ وَلِيْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُلْمُ وَالْمُنْ وَالْمُلِقُولُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفِقِيْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَل

সূরার নামকরণ: এ স্রাকে 'স্রাতুশ শরীয়া'ও বলা হয়। ইবনে মারদূবিয়া হয়রত আদুন্নাহ ইবনে আব্দাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, সূরা জাসিয়াহ মন্ধায় অবতীর্ণ হয়েছে। ইবনে মারদূবিয়াহ হয়রত জোবায়ের (রা.) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, সূরাতুশ শরিয়া মন্ধায় অবতীর্ণ হয়েছে, এর দ্বারা প্রমাণিত হয়, এ সূরাকে 'সূরাতুশ শরিয়া'ও বলা হয়।

–[তাফসীরে দুররুল মানসূর, খ. ৬, পৃ. ৩৮]

সুরা জাসিয়ার আমল: সন্তান ভূমিষ্ঠ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে 'সুরা জাসিয়া' লিপিবদ্ধ করে যদি তার দেহে বেঁধে রাখা হয়, তবে সর্বপ্রকার কইদায়ক বন্ধু থেকে নবজাত শিশু হেফাজতে থাকে।

স্বপ্নের তাবির: যে ব্যক্তি এ সূরাকে স্বপ্নে পাঠ করতে দেখে, তার মধ্যে দুনিয়া-তাাগী ভাব সৃষ্টি হবে এবং সে পর্য়েহেশব হবে পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্কি গুরার সাথে সম্পর্কি গুরার পাধে এমন গুণাবলির উল্লেখ রয়েছে যা মানবজীবনের সাফল্যের কারণ হয়। এরপর একথা ঘোষণা করা হয় যে, কুরআনে কারীমকে আরবি ভাষায় সহজ করে নাজিল করা হয়েছে, যাতে করে মানুষ উপদেশ গ্রহণ করতে পারে, এরপরও যদি কেউ হেদায়েত করুল না করে তবে তা সে ব্যক্তির দুর্ভাগ্য ব্যক্তীত আর কিছুই নয়। আর এ প্রেক্ষিতেই সূরা জাসিয়ার প্রারম্ভে পবিত্র কুরআনের শ্রেছি ও মাহাদ্যা বর্ণিত হয়েছে। এর পাশাপাশি সৃষ্টিজগতে বিশ্বপ্রতিপালক আল্লাহ পাকের যেসব বিশ্বয়কর নিদর্শন ছড়িয়ে রয়েছে, তার প্রতি লক্ষ্য করে ঈয়ান আনয়নের আহ্বান জানানো হয়েছে।

্র এসব আয়াতের উদ্দেশ্য তাওইাদ সপ্রমাণ করা। অনুরূপ আয়াত দিবীয় পারায় বর্ণিত হয়েছে। উত্তর জারগায় শব্দ ও ভাষার সামান্য পার্থক্ত সম্পর্কিত তারিক আলোচনা বিঘান পাঠকবর্গ ইমাম রাথীর তাফসীরে কাবীরে দেবতে পারেন। এখানে উল্লেখযোগ্য বিষয় এই যে, এখানে সৃষ্টিজগতের বিভিন্ন নিদর্শন করে এক জারগায় বলা হয়েছে, এতে মুমিনদের জন্য নিদর্শনাবলি রয়েছে। ছিতীয় জারগায় বলা হয়েছে, বিশ্বাসীদের জন্য নিদর্শনাবলি রয়েছে এবং তৃতীয় জারগায় বলা হয়েছে, বিবেকবানদের জন্য নিদর্শনাবলি রয়েছে। এতে বর্ণনা পদ্ধতির রকমাকের ছাড়াও ইন্সিত রয়েছে যে, এসব নিদর্শন দারা পূর্ণ উপকার তারাই লাভ করতে পারে যারা ঈমান আনে, দিতীয় পর্যায়ে তাদের জন্য উপকারী, যারা তৎক্ষণাৎ ঈমান না আনলেও অস্তরে বিশ্বাস সৃষ্টি হয়ে যায় যে, এতলো তাওহীদের দিলি। এ বিশ্বাস কোনো না কোনো দিন ইমানের কারণ হতে পারে। তৃতীয় পর্যায়ে তাদের জন্য উপকারী, যারা বর্তমানে মুমিন ও বিশ্বাস না হলেও সৃস্থ বৃদ্ধির অধিকারী। কারণ সৃস্থ বৃদ্ধিসহকারে এসব নিদর্শন সম্পর্কে চিন্তা-ভাবনা করলে অবশেষে ইমান ও বিশ্বাস অবশাই প্রাদা হবে। তবে যারা সৃষ্থ বিবেক রাবে না অথবা এসব ব্যাপারে বিবেককে কট দেওয়া পছম করে না, তাদের জন্য হাজারো দলিল পেশ করলেও যথেষ্ট হবে না।

ا فَوْلَهُ وَيْلُ لِّكُولُ اَفَادِ الْبِيْمِ :[মিথ্যাবাদী ও পাপাচারীর জন্য ভীষণ দূর্জোগ।] কোনো কোনো রেওয়ায়েত থেকে জান যায় যে, এ আয়াত নসর ইবনে হারেছ সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, কোনো রেওয়ায়েত থেকে হারেছ ইবনে কালদাহ সম্পর্কে এবং কোনো রেওয়ায়েত থেকে আবৃ জাহল ও তার সঙ্গীদের সম্পর্কে অবতীর্ণ হওয়ার কথা জানা যায়। বিকুরতুবী।

আয়াতের উদ্দেশ্য ব্যাখ্যা করার জন্য প্রকৃতপক্ষে কোনো ব্যক্তিবিশেষকে নির্দিষ্ট করার প্রয়োজন নেই। শব্দ ব্যক্ত করেছে যে, যে কেউ এসব বিশেষণে বিশেষিত, তার জন্যই দূর্তোগ একজন হোক অথবা তিনজন।

ने के के के बावका हुए। আনকেই অর্থ বেশি এবং 'সামনে' অর্থে কম ব্যবহৃত হয়। অনেকেই এবানে সামনে' অর্থ নিয়েছেন। যারা পেছনে অর্থ নিয়েছেন, তানের মতে উদ্দেশ্য এই যে, দুনিয়াতে তারা ফেতাবে অহংকারী হয়ে জীবনযাপন করছে, এর পেছনে অর্থাৎ পরে জাহান্নাম আসছে। –।তাফশীরে কুরতুবী।

الْهُ فَهِ لَكُ ٱلسَّهُ فُرُّ فِينِهِ سِأَمْرِهِ سِاذْنِ التَسْتَغُوا تَطْلُبُوا بِالنَّجَارَة مِنْ فَضَلِم وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ عَ

وَسَخَّهُ لَكُمْ مَّا فِي السَّمُوتِ مِنْ شُمْسِ وَقَمَر وَنَجْمِ وَمَاءٍ وَغَبْرِهِ وَمَا فِي ٱلأرْض مِنْ دَابَّةِ وَشَجَرِ وَنَبَاتٍ وَآنَهَار وَّغَــيْــرِهَا أَيْ خَلَقَ ذُلِكَ لِمَنَافِعِكُمُ جَمِيْعًا تَاكِيْدُ مِنْهُ طِ حَالُ أَيْ سَخْرَهَا كَانِيَةً مِنْهُ تَعَالَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِتُ لْقَوْم يُّتَفَكَّرُونَ فِيهَا فَيُوْمِنُونَ .

. ١٤ كه. <u>تعالى المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المَنْمُ المُنْمُ المَنْمُ المَنْمُ المُنْمُ المَنْمُ المُنْمُ المَنْمُ المُنْمُ الْمُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ المُنْمُ الْ</u> تَ حُدُّنَ سَخَافُونَ أَيَّامَ اللَّهِ وَقَائِعَهُ أَي اغْفُرُوا لِلْكُفَّارِ مَا وَقَعَ مِنْهُمْ مِنَ الْآذَى لَكُمْ وَهٰذَا قَبْلَ أَلاَمُر بجهَادِهِمْ لِيَجْزِي أَيْ اللَّهُ وَفِينٌ قِرَاءَةِ بِالنُّونِ قَوْمًا بُعَا كَانُوْا بَكْسِبُونَ مِنَ الْغُفْرِ لِلْكُفَّارِ

أَسَاءَ فَعَلَيْهَا دِ أَسَاءَ ثُرُمُ إِلَى دُسِّكُمُ رَجَعُونَ تَصِيرُونَ فَيُجَازِى الْعُص

# অনুবাদ :

۱۲ ১২. তিনি আল্লাহ, যিনি সমুদ্রকে তোমাদের উপকারার্থে আয়াক্রাধীন করে দিয়েছেন, যাতে তার আদেশক্রমে তাতে জাহাজ চলাচল করে এবং যাতে তোমরা ব্যবসার মাধ্যমে <u>তাঁর অনু</u>গ্রহ <u>তালাশ কর এ</u>বং <u>তাঁর</u> প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর ;

১ ৮ ১৩. এবং তিনি তোমাদের অধীন করে দিয়েছেন যা আছে নভোমগুলে সূর্য, চন্দ্র, তারকা ও পানি ইত্যাদি থেকে ও या আছে ভূমওলে জীবপ্রাণী, গাছপালা ও নদীনালা থেকে ৷ অর্থাৎ এসব কিছুই তাদের উপকারের জন্যে সৃষ্টি করেছেন। <u>সবই তার পক্ষ থেকে</u> ভ্রকীদ, অবস্থাবোধক পদ তথা گُلْ অর্থাৎ এই অধীনন্ত করে দেওয়া আল্লাহর পক্ষ থেকে। নিশ্চয় এতে নিদর্শনাবলি রয়েছে এমন গোত্রের জন্যে যারা চিন্তা করে অতঃপর আল্লাহর প্রতি ঈমান আনে।

> করে দেয় তাদেরকে, যারা আল্লাহর দিনসমূহের অবস্থা থেকে ভয় করে না ৷ অর্থাৎ ডোমরা ক্ষমা করে দাও কাফেরদেরকে, তাদের কাছ থেকে প্রাপ্ত কষ্টসমূহ এবং এই নির্দেশ জিহাদের হকুম আসার পূর্বে। <u>যাতে</u> আল্লাহ তা'আলা কোনো সম্প্রদায়কে তাদের কৃতকর্মের জন্যে পুরাপুরি বিনিময় দিতে পারেন। কাফেরদেরকে তাদের ক্ষমার বিনিম্নার।

. 🕩 ১৫. যে সৎকাজ করছে, সে নিজের কল্যাণার্থেই তা করছে <u>আর যে অসংকাজ করছে</u> তা তার উপরই বর্তাবে। তোমাদের সবাইকে স্বীয় মালিকের কাছে ফিরে যেতে হবে অতএব সংকর্মপরায়ণ ও অসং ব্যক্তিদেরকে প্রতিদান দেওয়া হবে।

ा९ ८५. وَلَقَدْ أَتَبِنَا بَنَيْ اسْرَاءٌ بِنَلَ الْكَتْمَا وَلَقَدْ أَتَبِنَا بَنَيْ اسْرَاءٌ بِنَلَ الْكَتْم التُّورْبةَ وَٱلْحُكُمَ بِهِ بَيْنَ النَّاسِ وَالنَّبُوَّةَ لِيُ وَهَارُونَ مِنْهُمْ وَرَزَقَنْهُمْ مِنَ التَّطَيَّبُتِ الْحَلَالَاتِ كَالْمَنَ وَالسَّلْوٰي وَفَضَّ لْنُهُمْ عَلَى الْعُلَمِيْنَ جِ عَالَمِيْ زَمَانِهِمُ الْعُقَلَاءِ .

١٧ ٥٩. <u>صَالَعَ الْمُمْرِ ۽ اَمْرُ الدَّيْنَ</u> مَنَ الْاَمُرْ ۽ اَمْرُ الدَّيْن منَ الْحَلاَل وَالْحَرَامِ وَبَعْتِهِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلُوة وَالسَّلَامِ فَمَا اخْتَلَفُوا فِي بعْثَتِهِ إِلَّا مِنْ بُعْدِ مَا جَاَّءُهُمُ الْعِلْمُ بَغْينًا 'بَيْنَهُمْ أَيْ لِبَغْي حَدَثَ بَيْنَهُمْ حَسَدًا لَهُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَ الْقيْمَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْه يَخْتَلِفُوْنَ ـ

مَعْدُنُكُ يَا مُحَمَّدُ عَلَى شَرِيْعَة . ١٨ كُمَّ جَعَلْنُكُ يَا مُحَمَّدُ عَلَى شَرِيْعَة طَرِيْفَةٍ مِنَ الْأَمَرُ أَمَّرُ البَّدِيْنِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَا ۗ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلُمُونَ فِيْ عَبَادَةٍ غَيْر اللّه.

من اللَّهُ مُن يُغْنُواْ يَذْفُعُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ ١٩. إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُواْ يَذْفُعُوا عَنْكَ مِنَ اللَّه مِنْ عَذَابِهِ شَيْتًا ط وَانَّ النُّظ لِمِيْنَ الْكَافِرِيْنَ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَا أَءُ بِعَثْضِ ۽ وَاللَّهُ وَلَيِّ الْمُتَّقِينَ الْمُؤْمِنِيْنَ.

জনগণের উপর রাজত্ব নবুয়ত তাদের মধ্যে মৃসা ও হারনকে দান করেছিলাম এবং তাদেরকে পরিচ্ছন রিজিক হালাল রিজিক যেমন- মানু: ও সালওয়া ইত্যাদি দিয়েছিলাম এবং তাদেরকে বিশ্বজাহানের উপর শ্রেষ্ঠত্বও দান করেছিলাম তাদের সময়কালের জ্ঞানীদের উপব।

বিষয়াবলি অথাৎ হালাল, হারাম ও হ্যরত মুহাম্মদ -এর আবির্ভাবের উপর সুম্পষ্ট প্রমাণাদি। অতঃপর তারা জ্ঞান লাভ করার পর তথু পারম্পরিক জেদের বশবর্তী হয়ে মুহাম্মদ 🕮 -এর আবির্ভাবের উপর <u>মতভেদ সৃষ্টি করেছে</u>। অর্থাৎ তাদের মতভেদের কারণ তথুমাত্র হযরত মুহামদ 🚐 -এর প্রতি হিংসা ও জেদ হিসেবে। নিশ্চয় কিয়ামতের দিন তোমার প্রভূ তাদের মধ্যে সে সমস্ত বিষয়ের ফয়সালা করে দেবেন, যে ব্যাপারে তারা দুনিয়ায় মতবিরোধ করেছে।

এক বিশেষ পদ্ধতির উপর রেখেছি। অতএব, আপনি এর অনুসরণ করুন ও সেসব লোকদের ইচ্ছা-আকার্ক্সার অনুসর্ণ করবেন না, যারা কিছই জানে না। আল্লাহ ব্যতীত অন্যের ইবাদত করার পবিণাম সম্পর্কে।

সরাতে পারবে <u>না ৷</u> নিশ্চয় জা<u>লি</u>মগণ কাফেররা <u>একে</u> অপরের বন্ধু ৷ আর আল্লাহ্ পরহেজগার ঈমানদারগণের বন্ধ :

٢٠. هٰذَا الْعُرَانُ بِنَصَآئِرُ لِلنَّاسِ مَعَسَالِمُ
 يَتَوَيِّصُوْ نَ بِها فِي الْآحْكَامِ وَالْحُدُودِ
 وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُوثِنُونَ بِالْبَعَثِ.

مُتَرِحُوْا اكْتَسُوا السَّسَّاٰتِ الْكُفُ وَعَمِلُوا الصَّلَحُتِ لا سَدَأَءٌ خُنَّدٌ مُحْسَاهُ وَمَمَاتُهُمْ مَ مُبْتَدَأُ وَمَعْطُوفَ وَالْجُمْلَةُ بَدْلُ مِنَ الْكَافِ وَالضَّمِيرَانِ لَلْكُفَّادِ الْمَعْنُدِ احْسُبُوا أَنْ نَجْعَلُهُمْ فِي الْأَخْرَةِ نى خَبْر كَالْمُوْمِنْيِنَ أَيْ فِي رَغَدٍ مِنَ الْعَبْش مُسَاوِ لِعَيْشِهِمْ فِي الدُّنْيَا حَبْثُ قَالُوا لِلْمُؤْمِنِينَ لَئِنْ بُعِثْنَا لَنُعُطِّي مِنَ الْخَيْرِ مِثْلُ مَا تُعْطُونَ قَالَ تَعَالَىٰ عَلَىٰ، وُفْق إِنْكَارِه بِالْهَمْزَة سَاءَمَا يَحْكُمُونَ أَيْ لَيْسَ الْأَمْرُ كَذُلكَ فَهُمْ فِي الْأَخْرَة فِي، الْعَدَابِ عَلَى خِلاف عَيْشِهم فِي الدُّنْبَا وَالْمُوْمِئُونَ فِي الْأَخْرَة فِي النَّفُواب بعَمَلِهِمُ الصَّالِحَاتِ فِي الدُّنْيَا مِنَ الصَّلَاة والزَّكُوة والتَّصِبَام وَغَيْر ذَٰلِكَ وَمَا مَضَدريَّةً أَيْ بِنُسَ حُكِّمًا حُكْمُهُمْ هُذَا .

২০. এই কুরআন হচ্ছে মানুদের জন্যে জ্ঞানের ভাগার এটা দারা তারা আহকাম ও দওবিধির হকুম শিক্ষা করে: এবং কিয়ামতের প্রতি বিশ্বাসী সম্প্রদায়ের জন্যে হেদায়েত ও রহমত।

২১. যারা অপকর্ম করেছে কৃফর ও পাপাচারের মাধ্যমে তারা কি মনে করে নিয়েছে যে, আমি তাদেরকে সে লোকদের মতো করে দেব, যারা ঈমান এনেছে ও সংকর্ম করেছে এবং তাদের জীবন ও মৃত্যু কি সমান হবেং ়। অস্বীকারমূলক হামযা তথা اَرُ অস্বীকারমূলক হামযা তথা অর্থে। নার্নি খবরে মুকাদম এবং নর্নিনির নুন্নিনির ম্বতাদা হয়ে مَعْطُرْت এবং পূরো জুমলাটি এ থেকে উভয়ের यभीत कास्करतत مَعْيَاهُم مُمَاتُهُمْ अवर بَدلً দিকে ফিরবে। আয়াতের অর্থ হলো, এ কাফের সম্প্রদায় কি মনে করে যে, আমি তাদেরকে আখিরাতে ঈমানদারদের মতো সুথে রাখব অর্থাৎ সুখ-শান্তির জীবনে তারা মুমিনদের সমান হবে! কেননা তারা দুনিয়াতে মুমিনদেরকে বলেছিল যে, যদি আবার জীবিত করে আমাদেরকে দুনিয়াতে প্রেরণ করা হয় তাহলে আমাদের সুখস্বাচ্ছদ্যে রাখা হবে যেমন তোমাদেরকে দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা মানার ক্ষেত্রে তাদের ফয়সালা, দাবি কতইনা মন্দ। অর্থাৎ বাস্তব এমন নয় বরং তারা পরকালে আজাবে লিও থাকবে দনিয়াতে তাদের সুখ স্বাচ্ছন্দ্যের বিপরীতে এবং ইমানদারগণ দুনিয়াতে তাদের কৃত সংআমল যেমন- নামাজ, জাকাত ও রোজা ইত্যাদির পরিবর্তে আখিরাতে ছওয়াব ও সুঝপ্রাপ্ত হবে। ১০১১১১১১১১১ এর মধ্যে তি টি مُصْدَرِيَّة অর্থাৎ তাদের ফয়সালা খুবই মন।

### তাহকীক ও তারকীব

क्रिएल مَوْنَدُ ' करार है وَارْ ' वरारव : قَوْلَه وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّـمُوَاتِ وَمَا فِي الْارْضِ جَمِيْعًا مِنْهُ वारकार उनत व वारकार आवर संसाद

سَخُرُمَ शराह अर्था وَ اللّهِ عَلَىٰ 193 مَا أَلَّهُ مَا مُحَدِّمًا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ ع عَلَيْهُ عَل

سَخَّرَهَا كَانِنَةً مِنْهُ نَعَالَىٰ शरारह अर्था९ خَالْ अष्ठा : قَوْلُهُ مِنْهُ

আয়াতের অন্য অর্থ : كَنُّ وَارَمَ ছারা উদ্দেশ্য হলো কাফের সম্প্রদায় আর كَنُّ وَلَٰ ছারা উদ্দেশ্য হলো কাফেরদের অনুচিত ও গর্হিত কার্যাবলি, যা মুমিনদের কষ্ট দেওয়ার সুরতে করতেছিল। আর بَرَالَ ছারা উদ্দেশ্য হলো শান্তি। উদ্দেশ্য এই যে, হে মুমিনগণ! তোমরা প্রতিশোধ নেওয়ার চেষ্টা করো না, আমিই তাদের থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ করব। প্রথমটি অর্থগণ্য।

ब मानालर و. بَعْيَرُواْ لِلَّذِيْنَ ضَا جَوَابُ اَمْرَ آثَا أَغْيَدُواْ صَافَواْ عَمْوُلُوا مَا مُعُولُوا عَلَ معالم عالم المعالم الم المعالم المعالم

: वेषे टेबरें निर्मे । यथा- यातृत, তाওৱাত, किली ইসরাঈলের কিতাব হলো তিনটি। यथा- यातृत, তाওৱাত, ইঞ্জিল। কিন্তু ধেহেতু এগুলোর মধ্যে তাওরাত হলো মূল या অন্য কিতাবের দ্বারা যথেষ্ট করে। এ কারণেই এখানে তাওরাডের উপর নির্ক্ত কারণেছন।

े पिन पूकामित (३.) أَلَّ وَاللَّهُ الْمُعَلَّدُ विनादन, उत् जाला ७ यदाशपूरु रहा। وَاللَّهُ الْمُعَلَّدُ أَلَّهُ الْمُعَلَّدُ أَلَّهُ وَاللَّهُ الْمُعَلَّدُ أَلَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمَا الللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّ

أَمْرُ بِعْنَهُ مُحَمَّدٍ অর অতিফ الَّذِيْنَ ﴿ এর অতিফ وَبُعْنَهُ مُحَمَّدٍ উপর অর্থাৎ وَمُولُهُ وَبِعْنِهُ مُحَمَّدُ আর দুটি বিষয়ের দিকে ইসিত করা হয়েছে। প্রথম হলো المَّهُ لَنَا মতবিরোধের ইল্লত। আর ডিডীয় হলো বনী ইসরাসনের মাথে মতবিরোধের কারণ তাদের পরস্পর হঠকারিতা ও একওঁরেমি ছিল।

हाला नएत्रहम डेड्रायत प्रांता प्राप्तक्रता तहें بَصَائِرُ प्रांता क्रितहम् के प्रांता है : قَوْلَتُهُ هُذَا بَصَائِرُ لِللَّالِيِّ एंटा नएत्रहम डेड्रायत प्रांता प्राप्तका क्षेत्र डेउंदा مُنَا प्रांता डेप्पमा इत्ता व्यवश्था आग्राष्ट ७ विजिल्ल अ्याशानि क्रममा व्यवहानिक श्वास्त पुन्नहानिक के अक्ष्मारें के के अक्ष्मारें के के अक्ष्मारें के के अस्तारिक होते के के अस्तारिक होती होती के के अस्तारिक के के

عَدِيبَ वाकाि أَنْ نَجْعَلُهُمْ الغ काराल कात وَمَعِبَ اللَّهُ الَّذِيْنَ اجْتَسَرَحُوا السَّيِّيْمَاتِ अहे न حَبِيبَ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ عَلَيْهُمُ الغ शरुलात ज्ञािष्ठिक।

ه- سُوَّاً، (त.) (त.) आत है साम (कत्रावी) (त.) مُعَيِّدُمُ عَمْياَمُمْ ومَعَانُهُمْ (व.) अत नार्य ومُعَانُهُمْ عَدَّهُ مُنْشُوْبُ आत है साम (कत्रावी) अर्था कि लिख्ड नजरदत जारथ পख्डिक । ज्येवा व कातरा مَنْشُوْبُ وَمُنْفُوا مَنْصُوبُ कुडीय साक्ष्डेल । जारात (कडे (कडे (कड़े - نَجْعَلُهُمْ कड़िक्श مَنْفُوبُ وَحَلَّا الْإِشْيَالُ कड़िका साक्ष्डेल ) जारात مَنْصُوبُ (कड़िका कातरा مُنْصُوبُ कड़िका कातरा مُنْصُوبُ (कड़िका कड़िका कड़

্ এতে এ বিষয়ের প্রতি ইনিত করা হয়েছে যে, آمْ صَبِبَ এর হামঘাটা الْمُعَلَّمُ وَخُلِكُ كَذَٰلِكُ - وَالْمُعَلَّمُ وَخُلِكُ عَذَٰلِكُ -এর হামঘাটা أَنْكُمُ وَخُلِكُ -এর ভ্রনা হয়েছে। এটা উচিত ছিল যে, মুফাসন্দির (র.) مُنَدُّمُ कরতেন। কেননা এ বাকাটি তার সাথে সংশ্লিষ্ট।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

क्रायान भारक अनुश्रर ठानान : قَنُولُهُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي سَـ خَنَرَ لَكُمُ الْجَحْرَ.........وَلِيَتَبْتَ فُوْا مِنْ فَضْ করার অর্থ সাধারণত জীবিকা উপার্জনের চেষ্টা-প্রচেষ্টা হয়ে থাকে। এখানে এরূপ অর্থও হতে পারে যে, তোমাদেরকে সমুদ্র জাহাজ চালনার শক্তি দেওয়া হয়েছে, যাতে তোমরা ব্যবসা-বাণিজ্য করতে পার। এক্লপ অর্থও সম্ভবপর যে, সমুদ্রে আমি অনেক উপকারী বস্থু সৃষ্টি করে সমুদ্রকে তোমাদের অধীন করে দিয়েছি, যাতে তোমরা সেগুলো খোঁজ করে উপকৃত হও। আধুনিক বিজ্ঞানের আলোকে জানা গেছে যে, সমুদ্রে অধিক খনিজ সম্পদ এবং ধনদৌলত লুক্কায়িত আছে, যা স্থলেও নেই। षाপित प्रिमिरामदारक तनून, जाता राम: قَوْلُهُ قُلْ لِللَّذِيْنَ أَمَنُواْ يَخْفِرُواْ لِللَّذِيْنَ لَا يَوْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ তাদেরকে ক্ষমা করে, যারা আল্লাহর সে দিনগুলো সম্পর্কে বিশ্বাস রাখে না।] এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী আয়াতের শানে নুযূল এই যে, মক্কায় জনৈক মুশরিক হযরত ওমর (রা.)-এর বিরুদ্ধে দুর্নাম রটনা করেছিল। হযরত ওমর (রা.) -এর বিনিময়ে তাকে শান্তি দেওয়ার সংকল্প করেন। তখন এ আয়াত নাজিল হয়। এ রেওয়ায়েত অনুযায়ী আয়াতটি মঞ্কায় অবতীর্ণ। অপর এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী বনী মৃত্তালিক যুদ্ধে রাসূলুক্লাহ 🚐 সাহাবীগণসহ মুরাইসী নামক এক কৃপের ধারে শিবির স্থাপন করেন। মুনাফিক সরদার আব্দুল্লাহ ইবনে উবাইও মুসলিম বাহিনীতে শামিল ছিল। সে তার গোলামকে কৃপ থেকে পানি উঠানোর জন্য প্রেরণ করলে তার ফিরে আসতে বিলম্ব হয়ে গেল। আব্দুল্লাহ এর কারণ জিজ্ঞাসা করলে সে বলল, হযরত ওমরের এক গোলাম কৃপের কিনারায় বসাছিল। সে রাসূলুকাহ 🔠 ও হযরত আবৃ বকরের মশক ভর্তি না হওয়া পর্যন্ত কাউকে পানি উঠানোর অনুমতি দিল না। আব্দুল্লাহ বলল, আমাদের মধ্যে ও তাদের মধ্যে এই প্রবাদ বাক্যই চমৎকার খাটে যে, কুকুরকে মোটাতান্ধা করলে সে তোমাকেই খেয়ে ফেলবে। হযরত ওমর (রা.) এ বিষয়টি অবগত হয়ে তরবারি হস্তে আব্দুক্তাহর দিকে রওয়ানা হলেন। এর পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হয়। এই রেওয়ায়েত অনুযায়ী আয়াতটি মদিনায় অবতীর্ণ: -[তাফসীরে কুরতুবী, রন্থল মা'আনী]

সনন খোঁজাবুঁজির পর যদি উভয় রেওয়ায়েত সহীহ প্রমাণিত হয়, তবে উভয়ের মধ্যে সমন্বয় এভাবে হতে পারে যে, আয়াতটি আসলে মক্কায় নাজিল হয়েছিল, অতঃপর বনী মুক্তালিক যুদ্ধে একই ধরনের ঘটনা সংঘটিত হওয়ায় রাস্লুল্লাহ আয়াতটি সেখানেও তেলাওয়াত করে ঘটনার সাথে খাপ খাইয়ে দেন। শানে নুমূল সম্পর্কিত রেওয়ায়েতসমূহে প্রয়েই এ

ধরনের ব্যাপার ঘটেছে। এটাও সম্ভবপর যে, হযরত জিবরাঈল (আ.) স্বরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য ননী মুরালিক শুদ্ধের সময় পুনরায় একই আয়াত নিয়ে আগমন করেন। উস্লে তাফসীরের পরিভাষায় একে শানে নুযুলে মুকাবরার (ব্যৱবার অবতরণ) বলা হয়। অধিকাংশ তাফসীরবিদের মতে আয়াতে أَلَّمُ اللَّهِ শিক্ষের অর্থ পরকালে প্রতিদান ও শান্তি সম্পর্কিত আল্লাহ তা আলার ব্যাপারাদি। الَّهُ শব্দি ঘটনাবলি ও ব্যাপারাদির অর্থে আরবিতে বহুল প্রচলিত।

এখানে ছিতীয় অনুধাবনাযোগ্য বিষয় এই যে, আয়াতে 'মুশরিকদেরকে বলে দিন' না বলে 'যারা আল্লাহর ব্যাপারাদির প্রতি বিশ্বাস রাখে না, তাদেরকে বলে দিন' বলা হয়েছে। এতে সম্ভবত ইঙ্গিত আছে যে, তাদেরকে আসল শান্তি পরকালে দেওয়া হবে। যেহেতু তারা পরকাল বিশ্বাস করে না, তাই এ শান্তি তাদের জন্য অপ্রত্যাশিত হবে। অপ্রত্যাশিত কট অনেক বেশি হয়ে থাকে। ফলে তাদের ভবিষ্যৎ আজাব খুব কঠোর হবে এবং এর মাধ্যমে তাদের সকল কুকর্মের পুরোপুরি প্রতিশোধ নেওয়া হবে। কাজেই দুনিয়াতে ছোটখাটো ধরাপাকড় করার চিন্তা আপনি করবেন না।

কেউ কেউ বলেন, এ আয়াতের আদেশ জিহাদের বিধান অবতীর্ণ হওয়ার পর রহিত হয়ে পেছে। কিছু অধিকাংশের বক্তবা এই যে, জিহাদের বিধানের সাথে এ আয়াতের কোনো সম্পর্ক নেই। এতে সাধারণ সামাজিক কাজ-কারবারের ছোটবাটো বিষয়ের প্রতিশোধ এহণ না করার শিক্ষা রয়েছে, যা প্রতি যুগে প্রযোজ্য। আজও এ শিক্ষা কার্যকর রয়েছে। অতএব একে রহিত বলা ঠিক নয়, বিশেষত এর শানে নযুল যদি বনী মুক্তালিকের যুদ্ধকালীন ঘটনা হয় তবে জিহাদের আয়াত একে রহিত করতে পারে না। কারণ জিহাদের আয়াত এব অনেক আগেই অবতীর্ণ হয়েছিল।

ن আলোচ্য আয়াতসমূহের বিষয়বন্ধ হলো বাগুলুরাহ : वालाচ্য আয়াতসমূহের বিষয়বন্ধ হলো বাগুলুরাহ عنه المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّبُ المُعِلَّاتِهُ المُعَالِّمُ المُعَالِمُ وَالمُعَالِمُ وَالمُعَالِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعالِمُ

وَ مُوْلَكُ إِنَّ كَبَكَ مَقَعْمَى مَا يَعْتَهُمْ : এ পর্যন্ত আয়াতসমূহ থেকে দূটি বিষয় জানা যায়। যথা – ১. বনী ইসরাঈলকে কিতাব ও নব্য়ত দিয়ে রাস্লুল্লাহ = এর সমর্থন এবং ২. তাঁকে সান্ত্রনা দেওয়া যে, বনী ইসরাঈল যে কারণে মততেদ করেছিল, আপলার সম্প্রদায়ও সে কারণেই মততেদ করেছে অর্থাৎ দুনিয়াপ্রতি ও পারস্পরিক বিছেষ। কারণ এটা নয় যে, আপলার প্রমাণাদিতে কোনো ক্রণ্টি আছে। কালেই আপনি চিন্তিত হবেন না। –(তাফ্সীরে বয়ানুল কুরআন)

পূর্ববর্তী উন্মতদের শরিয়তের বিধান আমাদের জন্য : ক্রুট্র ক্রুট্রট্র ইন্সলাম ধর্মের কিছু মৌলিক বিশ্বাস রয়েছে, যেমন— তাওয়ীদ, পরকাল ইত্যাদি এবং কিছু কর্মজীবন সম্পর্কিত বিধিবিধান রয়েছে । মৌলিক বিশ্বাস প্রত্যেক নবীর উন্মতের জন্যেই এক ও অভিন্ন । এতে কোনোরূপ পরিবর্তন পরিবর্ধন সম্ভবপর নয় । কিত্তু কর্মগত বিধান বিভিন্ন পর্যাশ্বরের শরিয়তে যুগের চাহিদা অনুসারে পরিবর্তিত হয়েছে । উপরিউক্ত আয়াতে এসব কর্মগত বিধানকেই "ধর্মের এক বিশেষ তরিকা" বলে ব্যক্ত করা হয়েছে । এ কারণেই ফিক্ইবিদগণ এ আয়াত থেকে সিদ্ধান্ত নিয়েছেন যে, উন্মতে মুহাম্মনীর জন্য কেবল শরিয়ত মুহাম্মনীর বিধানারনিই অবশ্য পালনীয় । পূর্ববর্তী উন্মতদের প্রাপ্ত বিধানবিল কুরআন ও সুন্নাহ দ্বারা সমর্থিত না হওয়া পর্যন্ত আমাদের জন্য অবশ্য পালনীয় । মার্মানের একপ্রকার এই যে, কুরআন অথবা হাদীসে ম্পর্ট কলা হবে যে, অমুক্ত নবীর বর্তী ক্রেলের বিধান তোমাদের জন্যও অবশা পালনীয় । আর ছিতীয় প্রকার এই যে, কুরআন অথবা বাস্পুরাহ ক্রেল পুর্ববর্তী জোনো উন্মত্তের কোনো বিধান প্রশংসাছলে বর্ণনা করবেন এবং বিধানটি আমাদের মুগে রহিত হয়ে গেছে, এরপ বলা থেকে বিশ্বত আক্রবেন । এতেও বোঝা যায় যে, বিধানটি আমাদের শরিয়তে অব্যাহত রয়েছে । এমতাবস্থায় এ বিধান শরিয়তে মুহাম্মীর অংশ হিস্কের্বই অবশাই পালনীয় হবে ।

٢٢. وَخُلُقَ اللَّهُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضُ بِالْحُقِّ مُتَعَلِّمٌ لِخَلَقَ لِيَدُلاَّ عِلْلِي قُدْرَتِهِ وَوَحْدَانبَّتِهِ وَلِنُهْ إِن كُلُّ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ مِنَ الْمَعَاصِيْ وَالطَّاعَاتِ فَلَا بُسَاوِيْ الْكَافِرُ الْمُؤْمِنَ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ .

. أَفَرَ أَيْتُ أَخْبِرْنِيْ مَنِ اتَّخَذَ الْهَا مُؤْهُ مَ بَهْوَاهُ مِنْ حِجْرِ بَعْدَ حِجْرِ بَرَاهُ أَحْسَنَ وَاَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ مِنْهُ تَعَالَٰى أَىُّ عَالِمًا بِانَّهُ مِنْ اَهْلِ الضَّلَالَةِ فَبُلُ خَلْقه وَخَتُمَ عَلِي سَنْعِهِ وَقَلْبِهِ فَلَمْ يَسْمَعُ الْهُدُى وَلَمْ يَعْقَلْهُ وَجَعَلَ عَلَى يَصَرِه عَشُوةً مَ ظُلْمَةً فَلَمْ يَبْضُرُ الْهُدِّي وَيَقْدِرُ هِنَا الْمَفْعُولُ الثَّانِيِّ، لرَابَتَ أَيُّ اَسَهْتَدِي فَمَنْ يَهْدِيْهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ حِ أَيُّ بَعْدَ إِضْ لَالِهِ إِيَّاهُ أَيْ لَا يَبَهْ تَدِيُّ افَ لَا تَذَكَّرُونَ تَتَّعظُونَ فيه إدْغَامُ إحْدَى التَّائين في الكَّذال .

. ٢٤ ع. وَقَالُوا اَيْ مُنْكُرُوا الْسَعَث مَا هَدَ. اَيْ الْرُوا اَيْ مُنْكُرُوا الْسَعَث مَا هَدَ. اَيْ الْحَيْدُةُ اللَّا حَيْدِتُنَا الَّتِيُّ فِي الدُّنْيَا نَبِينَ وَنَحْيِنِي أَيْ يَمُونُ بَعْضُ وَيَحْدِ يَعْضُ بِأَنْ بُولَدُواْ وَمَا يُهْلِكُنَا ٓ الاَّ الدَّهُ ۗ \_ أَى مُرُورُ الزَّمَانِ قَالَ تَعَالِيٰ وَمَا لَهُمْ مُذَٰلِكُ الْمُقُولِ مِنْ عِلْمِ ، إِنْ مَا هُمْ إِلاَّ بَطْنُونَ .

#### অনবাদ :

২২. আল্লাহ নভোমওল ও ভূমওলকে যথাযথভাবেই সৃষ্টি এর সাথে সম্পর্কিত خَلْنَ টি بُلْحَقَ এর সাথে সম্পর্কিত যাতে এটা তাঁর কুদরত ও একত্বাদের উপর প্রমাণ বহন করে। যাতে প্রত্যেক ব্যক্তি তার কর্মের চাই পাপকাজ হোক বা সংকাজ ইত্যাদির যথায়থ বিনিম্ম পায়। অতএব কাফের মুমিনের সমান হয় না। আর তাদের প্রতি জ্লুম করা হবে না।

২৩. আপনি কি লক্ষ্য করেছেন, তার প্রতি যে নিজের খেয়াল-খুশিকে নিজের মাবুদ বানিয়ে নিয়েছে? অর্থাৎ যে পাথরকে একের পর এক পছন করে তাকেই মাবদ বানিয়ে নেয় ৷ আল্লাহ তাকে জেনেগুনে পথন্ৰষ্ট করেছেন, অর্থাৎ আল্লাহ জানে যে, সে সষ্টির পূর্ব থেকেই পথভ্রষ্ট তার কান ও অন্তরে মোহর এঁটে দিয়েছেন অতএব সে হেদায়তের বাণী গুনে না ও বুঝে না। এবং তার চোখের উপর রেখেছেন পর্দা অন্ধকার। ফলে সে হেদায়ত দেখে না। এখানে أَنْتُ -এর দ্বিতীয় مَغْعُرُل অর্থাৎ بَهَنْتُدئ উহ্য : অতএব আল্লাহর পর কে তাকে পথপ্রদর্শন করবে? অর্থাৎ আল্লাহ তাকে পথভ্রষ্ট করার পর কে তাকে পথপ্রদর্শন করবে অর্থাৎ কেউ তাকে পথপ্রদর্শন করবে না। তোমরা কি চিন্তাভাবনা কর না। উপদেশ গ্রহণ কর ना। تَذَكَّرُونُمُ - এর একটি تَ - कि ; -এর মধ্যে ইদগাম করা হয়েছে।

পার্থিব দুনিয়া ছাড়া আর কোনো জীবনই নেই, আমরা <u>মরি ও বাঁচি</u> অর্থাৎ কেউ মৃত্যুবরণ করে আর জন্মের মাধ্যমে জীবিত হয়। এবং আমাদেরকে কিছুই ধ্বংস করে না কিন্তু দহর অর্থাৎ কালের আবর্তনই আমাদের যা কিছু ধ্বংস করে। আল্লাহ তা আলা বলেন, তাদের নিকট এ ব্যাপারে কোনো জ্ঞান নেই। তারা কেব্দ অনুমান করে কথা বলে।

ে १० २৫. जाएन काएड गथन आयात मुल्लंड आग्राउनमूर وَإِذَا تُتَّلِّي عَلَيْهِمْ النَّتُنَا مِنَ الْقُرَأن الدَّالَّة عَلَىٰ قُدْرَتِنَا عَلَىَ الْبَعْثِ بَيِّئْتِ وَاضِحَاتِ حَالًا مَا كَانَ حُجَّتُهُمُ إِلَّا آنٌ قَالُوْا اثْتُوا بِأَبَاتِنَنَا أَحْبَاءِ إِنْ كُنْتُمْ صُدقتْنَ أَنَّا نُبْعَثُ .

٢٦ . قُل اللَّهُ يُحْبِيْكُمْ حِبْنَ كُنْتُمْ نُطْفًا ثُمَّ بُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ أَخْيَاءً إِلَى يَوْمِ الْقيْمَة لاَ رَيْبَ شَكَّ فيْه وَلَكَّنَّ اكْفَرَ النَّاس وَهُمُ الْقَائِلُونَ مَا ذُكرَ لَا يَعْلَمُونَ -

কুরআন যা পুনরুখানের উপর আল্লাহর কুদরতের প্রতি দলিল বহন করে পাঠ করা হয়। كَنْنَاتْ অবস্থাবোধক পদ তথা ঠঠ তখন একথা বলা ছাড়া তাদের কোনো যুক্তিই থাকে না যে, তোমরা সত্যবাদী হলে আমাদের পর্বপরুষদেরকে জীবিত নিয়ে এসো। নিশ্চয় আমাদেরকে পনরুথান হরা হরে

দান করেন যখন তোমরা বীর্য ছিলে। অতঃপর মত্য দেন, অতঃপর তোমাদেরকে কিয়ামতের দিন একত্র করবেন যাতে কোনো সন্দেহ নেই। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ উল্লিখিত বক্তাগণ তা বোঝে না :

### তাহকীক ও তারকীব

رُوْيَتُ कारकरें سَبَبْ اخْبَارٌ राला رُوْيَتُ करना निरप्तरहन । तकना مُسَبَّبٌ वरन سَبَبْ अरठ : قَوْلُهُ ٱفَوَايَتَ اَخْبُونْـيُ व्हें वरता कात . أَمْرُ الْ الشَّفْهَاءُ وَالْمَارَةُ प्राता कात مُجَازُ वरत अर्थ कर्रे करता الْمُبَارُ करता कात الْمُبَارُ करता कात مُجَازُ वरता कात مُسَبَّبُ والله المُعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل - مُشْتَرِكُ राय़ । कनना أَمْ वर اسْتَفْهَامُ अख्यों - طَلَبُ उत्य़ाह । कनना أَمْر वर بُامْع طَلَبُ

रख शास वर: ، यभीत وَاللُّهُ عَلَى عَلَم মাফউল থেকেও এর্ট্র হতে পারে। মুফাসসির (র.) ফায়েল থেকে এর্ট্র বলে এই উদ্দেশ্য বর্ণনা করেছেন যে, আল্লাহ তা'আলা স্বীয় عُلْم ٱزُلُو -এর কারণে তার গোমরাহ হওয়াকে জানার কারণে তাকে গোমরাহ ও পথভ্রষ্ট করে দিয়েছেন।

আর যারা عَلَيْ عِلْم - مَلَيْ عِلْم -এর যমীর থেকে عَلَيْ عِلْم عَلَيْ عِلْم اللهِ বলেছেন তাদের নিকট উদ্দেশ্য হলো এই যে, আল্লাহ তা'আলা তাকে তার বুঝা সঁত্ত্বেও পথন্রষ্ট করে নিয়েছেন। অর্থাৎ مَالِمٌ بِالْحَقَ এতে কঠোর তিরন্ধার রয়েছে।

رَمَا تَعْلَكُنَا الدُّمْ - चाता षान्नारत षशीकातकातीएत छिछ ذَلِكَ الْمَقُولُ: قَوْلُمُ وَمَا لَهُمْ سَذَلَكَ الْمَقُول উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তার্দের নিকট তাদের এই কথার কোনোই দলিল নেই। আকলী দলিলও নেই, নকলী দলিলও নেই; বরং তারা অনমান-নির্ভর কথা বলে থাকে।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পরজ্বণৎ এবং তাতে প্রতিদান ও শান্তি যুক্তির আলোকেই অপরিহার্য : উল্লিখিত আয়াতম্বয়ের প্রথম আয়াতে প্রতিদান ও শান্তি অপরিহার্য হওয়ার একটি যুক্তি বর্ণিত হয়েছে। যুক্তিটি এই যে, এটা প্রত্যক্ষ ও অনস্বীকার্য সত্য যে, দুনিয়াতে ভালো বা মুক্ত কাজের পূর্ণ প্রতিফল পাওয়া যায় না; বরং সাধারণভাবে কাফের ও পাপাচারীরা অঢেল ধনসম্পদ ও ভোগ-বিলাসে ক্ষীবনযাপন করে। পক্ষান্তরে আল্লাহ তা'আলার আনগত্যশীল বান্দা উপবাস, দারিদ্যা ও বিপদাপদে জড়িত থাকে। প্রথম

আয়তে দুনিয়াতে দুষ্ঠরিত্র অপরাধীদের অপরাধ অধিকাংশ সময়ই জানা যায় না, জানা গেলেও অধিকাংশ সময় তারা ধরা পড়ে নাঃ আবার ধরা পড়লেও হালাল-হারাম ও সত্য-মিথ্যার পরওয়া না করে তারা শান্তির কবল থেকে আত্মরক্ষার পথ খুঁছে নেয়। শত শত অপরাধীর মধ্যে কেউ যদি শান্তি পায়ও তবে তাও তার অপরাধের পূর্ণ শান্তি হয় না। এভাবে আল্লাহদ্রোহী ও খেয়ালখুশির অনুসারীরা ইহজীবনে সদভে প্রকাশ্যে ঘুরে বেড়ায়। আর ঈমানদারগণ শরিয়তের অনুসরণ করে অনেক টাকা-পয়সা ও ভোগ-বিলাসকে হারাম মনে করে ত্যাগ করে এবং বিপদাপদ থেকে আত্মরক্ষার জন্যও কেবল বৈধপন্তা অবলম্বন করে। অভএব যদি ইজগতের পর পরজগৎ ও পুনরুজ্জীবন এবং প্রতিদান ও শান্তির ব্যবস্থা না থাকে, তবে ইহজগতে কোনো চুরি-ডাকাতি, ব্যভিচার, হত্যা ইত্যাদিকে অপরাধ বলা নির্বৃদ্ধিতা বৈ কিছুই নয়। এ ধরনের অপরাধীরা দুনিয়াতে প্রায়ই সফল জীবন্যাপন করে। চোর ও ডাকাত, এক রাত্রিতে এত ধনসম্পদ উপার্জন করে নেয়ু যা একজন গ্রাজুয়েট সারা বছর চাকুরি ও পরিশ্রম করে উপার্জন করতে পারে না। এখন পরকাল ও হিসাব-নিকাশ না থাকলে এই চোর-ডাকাতকে এই অদ্র-মাজুয়েট অপেক্ষা উত্তম ও শ্রেষ্ঠ বলতে হবে। অথচ এটা কোনো বিবেকবান ব্যক্তি বলতে পারে না তবে ইহজগতে এদের বিরুদ্ধে প্রত্যেক রাষ্ট্রেই কঠোর শাস্তি নির্ধারিত রয়েছে। কিন্তু অভিজ্ঞতার আলোকে দেখা যায় যে, কেবলমাত্র সেই অপরাধীই ধরা পড়ে, যে নির্বোধ। চালাক, চতুর ও পেশাদার অপরাধীদের জন্য শান্তির কবল থেকে আত্মরক্ষার পথ উন্মুক্ত রয়েছে। এ ঘুষের চোরা দরজাই তাদের সাজা এড়ানোর জন্য যথেষ্ট। মোটকথা স্বীকার করে নিন যে. দুনিয়াতে ভালো, মন্দ, সাধুতা ও অসাধুতা বলতে কিছু নেই। যেভাবে পার উদ্দেশ্য হাসিল করে নাও, কিন্তু দুনিয়াতে এর কোনো প্রবক্তা নেই। কেউ এটা স্বীকার করে না। অতএব সাধৃতা ও অসাধৃতা পার্থক্য স্বীকার করার পর একথাও স্বীকার করতে হবে যে, উভয়ের পরিণাম একরকম হতে পারে না। উভয়ের পরিণাম একরকম হলে এর চেয়ে বড় জুলুম আর কিছুই হবে না। আলোচ্য আয়াতে তাই বলা হয়েছে যে, তোমরা কি চাও, অপরাধী ও নির্দোষ ব্যক্তিকে ইহকালে ও পরকালে সমান করে দেওয়া হোক? এটা খুবই নির্বোধ ফয়সালা। দুনিয়াতে যখন ভালো ও মন্দের প্রতিদান ও শান্তি পূর্ণরূপে পাওয়া যায় না তখন এর জন্য পরকালের জীবন অপরিহার্য। দ্বিতীয় আয়াতে এ বিষয়বস্তুকেই পূর্ণতা দানের উদ্দেশ্য বলা হয়েছে- وَلَتُجْزُى আরাহ তা আলা দূনিয়াকে কর্মক্ষেত্র ও পরীক্ষা ক্ষেত্র করেছেন, প্রতিদান ক্ষেত্র নয়। তাই প্রত্যেক কর্মের ভালো ও মন্দের প্রতিদান এ দুনিয়াতে দেওয়ার ব্যবস্থা করা হয়নি 🛚

া অর্থাৎ যে ব্যক্তি তার ধেয়াল-বুশিকে বীয় উপাস্য হির করে – । বলা বাহল্য, কোনো কাচ্চেরও তার ধেয়াল-বুশিকে বীয় খোদা অথবা উপাস্য বলে না, কিন্তু কুরআন পাকের এ আয়াত ব্যক্ত করেছে যে, ইবাদত ও উপাসনা প্রকৃতপক্ষে আনুগত্যেরই নাম। যে ব্যক্তি আল্লাহ ভাত্মালার আনুগত্যের মোকাবিলায় অন্য কারো আনুগত্য অবলম্বন করে, তাকেই তার উপাস্য বলা হবে। অতএব যে ব্যক্তি হালাল-হারাম ও জায়েজ নাজায়েজের প্রওয় করে না, আল্লাহ যে কাজকে হারাম বলেছেন, সে তাতে আল্লাহর আদেশের পরিবর্তে ধেয়াল-বুশির অনুকরণ করে, সে মুধে ধেয়ালবুশিকে উপাস্য না বললেও প্রকৃতপক্ষে ধেয়ালবুশিই তার উপাস্য। জনৈক সাধক কবি নিম্নোক্ত কবিতায় এ বিষয়টিই বর্ণনা করেছেন–

سوده گشت از سجده راه بشان پیشانیم \* چند بر خود تهمت دین مسلمانی نهم

এতে খেয়াল-খুশিকে প্রতিমা বলা হয়েছে। যে ব্যক্তি খেয়াল-খুশিকে স্বীয় ইমাম ও অনুসৃত করে নেয়, তার সে খেয়াল-খুশিই যেন তার প্রতিমা। হযরত আবৃ ওমামা (রা.) বলেন, আমি রাসুলুৱাহ = -কে বলতে খনেছি যে, আকাশের নিচে দুনিয়াতে যত উপাসোর উপাসনা করা হয়েছে, তন্মধ্যে আক্রাহর কাছে সর্বাধিক গর্ষিত উপাস্য হচ্ছে খেয়াল-খুশি। হযরত শাদাদ ইবনে আওস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসুলুৱাহ = বলেন, সে ব্যক্তিই পাপাচারী, যে তার মনকে খেয়াল-খুশির পেছনে ছেড়ে

তাফসীরে করতবী।

দেয় এবং তারপরেও আল্লাহর কাছে পরকালের মঙ্গল কামনা করে। হযরত সহন্দ ইবনে আন্দুল্লাহ তন্তরী (র.) বলেন, তোমাদের খেয়াল-খুশি তোমাদের রোগ। তবে যদি খেয়াল-খুশির বিরোধিতা কর, তবে এ রোগই তোমাদের প্রতিষেধক।

نَّمْرُ : فَوْلَهُ وَمَا لَهُ النَّمْرُ النَّمْرُ النَّمْرُ خَوْلَهُ وَمَا لَهُ النَّمْرُ النَّمْرُ مَا النَّمْرُ بَالْآلَ بَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

দহর তথা মহাকালকে মন্দ বলা ঠিক নয় : কাফের ও মুশরিকরা মহাকালের চক্রকেই সৃষ্টিজগৎ ও তার সমস্ত অবস্থার কারণ সাব্যন্ত করত এবং সবকিছুকে তারই কারকতা বলে অভিহিত করত। অথচ এগুলা সব প্রকৃতপক্ষে সর্বশক্তিমান আল্লাহর কুদরত ও ইচ্ছায় সম্পান হয়ে থাকে। তাই সহীহ হাদীসসমূহে দহর তথা মহাকালকে মন্দ বলতে নিষেধ করা হয়েছে : কেননা কাফেররা দহর হারা যে শক্তিকে বাক্ত করে, প্রকৃতপক্ষে সেই কুদরত ও শক্তি আল্লাহ তা আলারই । তাই দহরকে মন্দ বলার ফল প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ পর্যন্ত পৌছে। রাস্প্রাহ ক্রি বলেন, মহাকালকে গালি দিয়ো না, কেননা প্রকৃতপক্ষে মহাকাল আল্লাহই । উদ্দেশ্য এই যে, মূর্থরা যে কাজকে মহাকালের কাজ বলে, সেটা আসলে আল্লাহর শক্তি ও কুদরতেরই কাজ । মহাকাল কোনো কিছু নয় : এতে জরুরি হয় না যে, দহর আল্লাহ তা আলার কোনো নাম হবে। কেননা হাদীসে রূপক অর্থে আল্লাহ তা আলাকে দহর বলা হয়েছে।

تَقُرُهُ السَّاعَةُ يُبْدِلُ مُنْهُ يَوْمَنٰذِ بَّخْسَرُ الْمُنْطِلُونَ الْكَافِرُونَ أَيْ يَظْهَرُ خُسْرَانُهُمْ بِأُنْ يُصَيْرُواْ اللِّي النَّارِ -

عَلَى الرَّكْبِ أَوْ مُجْتَمِعَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَى إلى كِتبها د كِتَابِ أَعْمَالهَا وَيُقَالُ لَهُمُ ٱلْيَوْمَ تُجِّزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ أَيَّ جَزَاقُهُ -٢٩. هٰذَا كَتُسُنِنَا دَبُوانُ الْحَفَظَة يَنْتُطِقُ

عَلَيْكُمُ بِالْحَقِّ وَإِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ نُثَبَّتُ وَنَحْفَظُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ -

فَامَّا الَّذِبِّ: أَمنُهُ ا وَعَملُوا الصَّلحٰت فُدُدُ فُلُهُمْ رَبُّهُمْ فَيْ رَحْمَتِهِ مَ جَنَّتِهِ ذُلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمَبِيْنُ الْبَيْنُ الظَّاهِ .

تَكُنُ أَلِيتِي الْقُرِأَنَ تُتِلِي عَلَيْكُمُ ةُ آَنْ خَكْ ثُنُهُ تَكُنُّ ثُمُ وَكُنْتُمُ **ذُنُونُهُ وَكُنْتُمُ ثُو**ْهُ

إِنَّاعَهُ لا إِنْ مِنَا تُسَطُّنُّ اللَّا ظُنَّا إِنَّا مَا يَسُطُنُّ اللَّا ظُنَّا وَ الْ أَيْرَةُ دُ أَصْلُمُ إِنْ نَحْنُ الاَّ نَظُنُّ ظَنَّا وَمَا وَحُدُهُ بِمُسْتَبِقِنِيْنَ إِنَّهَا أَتِبَدُّ. অনবাদ :

YV ২৭. আকাশমওলী ও জমিনের যাবতীয় রাজতু আলুহে তা'আলার জন্যে যেদিন কিয়ামত সংঘটিত হবে সেদিন বাতিলপপ্তির৷ অর্থাৎ কাফেরগণ ক্ষতিগ্রস্ত হবে . অর্থাৎ সেদিন بَدْل থেকে بَوْمُ تَقُوْمُ السَّاعَةُ ਹੀ بَوْمَنذ তাদের লোকসান প্রকাশ হবে তাদের জাহানামে প্রবেশের মধ্য দিয়ে :

برية প্র তাক ক্রাপ্ত আপনি প্রত্যেক উম্মতকে প্রত্যেক ধর্মের برين جَائِبَةَ نَكَ অনুসারীদের দেখবেন নতজানু অবস্থায় বা একত্র অবস্থায়। <u>পড়ে</u> থাকবে, প্রত্যেক উন্মতকে তাদের কর্মসমূহের আমলনামা দেখতে ব<u>লা</u> <u>হবে</u> আর তাদেরকে বলা হবে তোমরা যা কিছু করতে আজ তোমাদের তার প্রতিফল দেওয়া হবে।

> ২৯. এই হচ্ছে আমার কিতাব সংরক্ষণকারী ফেরেশতাদের বিবরণী যা তোমাদের সম্পর্কে সত্য বলবে, তোমরা যা করতে আমি তা লিপিবদ্ধ সংরক্ষণ করতাম :

٣. ৩০. যারা ঈমান এনেছে এবং নেক কাজ করেছে তাদেরকে তাদের পালনকর্তা স্বীয় রহমতে জানাতে দাখিল করবেন। এটাই প্রকাশ্য সাফল্য।

بي ﴿ وَأَمُّ الَّذَيْرَ كَفَرُوا اللَّهِ عَلَمَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا الَّذَيْرَ كَفَرُوا اللهُ فَمُقَالُ لُهُم তোমাদের কাছে কি আয়াতসমূহ কুরুআন পঠিত হতো নাঃ কিন্তু তোমরা অহংকার করেছিলে এবং তোমরা ছিলে এক অপরাধী সম্প্রদায়। নাফরমান জাতি।

लु ७२. व्ह कारफतता यथन <u>(ठामारमतरक वना स्टल, निक्स</u> ) . १४ ७२. व्ह कारफतता यथन <u>(ठामारमतरक वना स्टल, निक्स</u> আল্লাহর ওয়াদা পনক্ষথানের ব্যাপারে সত্য এবং কিয়ামতের ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই 🛍 🕮 উভয়ভাবে পড়া যাবে তখন তোমরা مُنْمُ الْمُ বলতে আমরা জানি না কিয়ামত কিং আমরা <u>কেবল</u> কিছু ধারণাই করতে পারি। মুবাররাদ বলেন- 🐱 ছিল। এই اَلْ نَحْنُ الَّا نَظْنُ طَنَّ যলত اللَّهُ اللَّهُ طَنًّا

এ বিষয়ে আমরা নিচিত নই যে কিয়ামত সংগীত ধৰ www.eelm.weebly.com

- ত্ৰ কুটা خَرَة سَيّاتُ مَا ٣٣ ৩৩. কিয়ামতের দিন তাদের সামনে প্ৰকাশ হয়ে পড়বে তাদের মন্দর্কর্মগুলো যা তারা দ্নিয়াতে করেছে অর্থাৎ এটার প্রতিদান পাবে এবং যে আজাব নিয়ে তারা হাসিঠাট্রা করত, তা তাদেরকে গ্রাস করবে।
- ण ७८. वना २८व, आक लामात्मद्रत छुति याव. وَقِيْلُ الْيَوْمَ نَنْسُمَكُمْ نَتْرُكُكُمْ فِي তোমাদেরকে জাহানামে নিক্ষেপ করব। যেভাবে তোমরা এ দিনের সাক্ষাৎকে ভূলে গিয়েছিলে অর্থাৎ এ দিনের সাক্ষাতের জন্যে কোনো আমল করনি। তোমাদের আবাসস্থল জাহানাম এবং তোমাদের কোনো সাহায্যকারী নেই আজাবকে বাধা দানকারী দেই।
  - শ ৩৫. এটা এজন্য যে, তোমরা আল্লাহর আয়াতসমৃহকে কুরআনকে ঠাট্টারূপে গ্রহণ করেছিলে এবং পার্থিব জীবন তোমাদেরকে প্রতারিত করেছিল । ফলে তোমরা বলতে যে, কোনো পুনরুখান ও হিসাব-নিকাশ নেই সূতরাং আজ তাদেরকে জাহানাম থেকে বের করা হবে না يُخْرُخُونُ কে مَعْرُونُ উভয়ভাবে পড়া যায় : ও তাদের কোনো ওজর আপত্তি কবুল করা হবে না। অর্থাৎ তাদেরকে এ সুযোগ দেওয়া হবে না যে, তারা তওবা ও আনুগত্যের মাধ্যমে তাদের প্রভুকে সম্ভুষ্ট করে নেবে ৷ কেননা ঐদিন এটা কোনো উপকারে আসবে না।
    - ৮৭ ৩৬, অতএব সমস্ত প্রশংসা আল্লাহ তা'আলার জন্যে উত্তম প্রশংসা তার জন্যে তিনি মিথ্যকদের ব্যাপারে তার ওয়াদা পুরণ করার কারণে ৷ যিনি আসমানসমূহের মালিক, যিনি জমিনের মালিক, তিনি মালিক সারা জাহানের তিনি উল্লিখিত সবকিছুর সৃষ্টিকর্তা। আল্লাহ ব্যতীত সবকিছুকেই মার্চি বলা হয় এবং মার্চি -এর বিভিন্ন প্রকারকে শামিল করার জন্যে ঠানুন বহুবচন আনা হয়েছে । আর جَرْ, শব্দটি আল্লাহ থেকে گَنْ -
- ٣٧ ٥٩. سَمُ السَّمُونِ अवागमधनी ७ कमितन अमल भीतन ७ माश्या ठांत जाताह । وَالْأَرْضُ । अवज्ञाताध अन তথা ীর্ক্ত অর্থাৎ তিনি আসমান ও জমিনে হওয়াটা সর্বাবস্থায় তাঁর জন্যে গৌরব: তিনি পরাক্রমশালী, <u>প্রজ্ঞাময়</u> । এটার ব্যাখ্যা পূর্বে বর্ণিত হয়েছে।

- عَمِلُواْ فِي النُّدُنْيَا أَيْ جَزَاؤُهَا وَحَاقَ نَزَلَ بهم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ وَنَ أَيْ ٱلْعَذَابُ .
- النَّارِ كَمَا نَسِيْتُمْ لِقَاَّءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا د أَيْ تَرَكْتُهُ الْعَمَلَ لِلِقَائِهِ وَمَأْوُسِكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِّن تُصريْنَ مَانِعِيْنَ مِنْهَا .
- ذْلِكُمْ بِانَّكُمُ اتَّخَذْتُمْ أَيْتِ اللَّهِ الْقُرْأُنَّ هُزُوًّا وَغَدُّ تُكُمُ الْحَيْدِةَ الدُّنْيَا عِ حَتُّني قُلْتُم لَا بَعْثَ وَلَا حِسَابَ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ وَالْمَفْعُولِ منْهَا مِنَ النَّارِ وَلاَ هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ أَيْ لاَ يَطْلُبُ مِنْهُمْ أَنْ يُرْضُوا رَبَّهُمْ بِالتَّوْبَةِ وَالنَّطَاعَة لأَنَّهَا لاَ تَنْفَعُ يَوْمَئِذ
- فَللُّهِ الْحَمْدُ الْوَصْفُ بِالْجَمِيْلِ عَلَى وَفَاءِ وَعْدِه فِي الْمُكَلِّبِينَ رُبِّ السَّمُوٰتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعُلَمِينَ خَالِقُ مَا ذُكِرَ وَالْعَالَمُ مَا سوَى اللَّهِ وَجُمعَ لِاخْتلاف أَنْواعِهِ وَرَبُّ بَدَلُّ.
- وَالْاَرْضَ ط حَالًا أَيْ كَائِئَةً فِينِهِمَا وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَكِيمُ تَقَدُّمُ.

### তাহকীক ও তারকীৰ

يُومُ نَكُومُ वरा वराह و مَا كِيدُ इराह بَدُلُ عَرَمُ نَكُومُ السَّاعَةُ वि : قَوْلُمُ يَوْمَ فِيدَ يَنْخُسُو المُعْبِطِلُونَ مُعْمَدُ نَكُومُ अत अतिवर्ख शराह । छेरा हैवावर हरला مُعَمَانُ النِّهِ الْ تَشْرِينُ वराह و تَعَالِمُ عَلَى عَمْدُ و عَمْدُ عَلَى المُعْمَاعِ وَعَامِهِ عَلَى المُعْمَاعِ وَعَمْدُ الْعَالِمُ الْعَالِمُ وَعَامِهُ وَعَامُ وَعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَلَى الْعَالَمُ الْعَلَى

إِذَا تَقُومُ ٱلسَّاعَةِ

ত - عَلَمْ أَزَلُ اللَّهِ عَلَى عَلَمْ أَنِي يَظْ هُو خُسْرَالُهُمْ -তে - عَلَمْ أَزَلُ اللَّهِ عَلَمْ أَلَى يَظْ هُو خُسْرَالُهُمْ নিৰ্দিষ্ট এবং আবশ্যক, তাহলে পুনৱায় ঐ দিনের ক্ষতিগ্ৰন্তার কি উদ্দেশ্য হতে পারে?

উত্তর, বাতিলপস্থিদের ক্ষতিগ্রন্ততা যদিও رَوْزُ ٱزُوْلُ (থাকেই নির্দিষ্ট কিন্তু তার প্রকাশ সেদিন হবে যধন তাকে জাহান্লামের দিকে নিয়ে যাওয়া হবে।

جَائِيَةٌ राज राज हैं के राज क्षेत्र हो। खर्थ- ज्ञातनर छेलद छेलदलमकाती : এখात بَائِيَةٌ تَائِيَةٌ न्योंके राज राज हो। अधात وَانِيَةٌ - بَيَاعَةٌ न्यात हो। के कि कार कार कार कार कार कार कार कार कार क

এর সীগাহ; অর্থ- مَنْعُ مُتَكَلِّمٌ এএ এর يُولُهُ نُسْفَعُولُهُ । الْمُتَغَمَّلُ এর সীগাহ; অর্থ-আমর: সংরক্তণ করি। বাবে مَنْعُ তৈওে يَنْتُ আসদার অর্থ দূর করা, বদলে দেওয়া, রহিত করা লেখা, নকল করা।

رَنَعْ अर्थार : عَوْلُهُ بِالرَّوْعِ وَالنَّـصَبِ - وَنَعْ अर्थार : السَّاعَةُ अर्थार : عَوْلُهُ بِالرَّوْعِ وَالنَّـصَبِ عَرَهْ عَلَيْهِ : अर्थ : مَنْعُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

. فَوْلُهُ قَسْلُ الْمُمْبَرُّدُ اَصْلُهُ إِنْ تَحْدُنِ إِلَّا يَظَيُّ طَفَّا الْمُمْبَرُّدُ اَصْلُهُ إِنْ تَحْدُنِ إِلَّا يَظُنُّ طَفَّا عِلَامِ अरह शाप्तत ता। खरह व्यात الله المعتملة المعت

बात केंद्रें के स्वा केंद्र भूयाय कार्य है जिल कर्त निर्दाहन ति . فَوُلُهُ جَرَاءُ مَنِيَّاتُ : क्षा प्रत्याय कार्य है कि कर्त निर्दाहन ति . فَوُلُهُ جَرَاءُ هَا - 43 जाय कीर्य है कि कर्त निर्दाहन ति . وَنَسَبَانُ कार्य कर्ति कर्ति मातुर्वत त्वरक्ष कर्ति कर्ति मातुर्वत त्वरक्ष कर्ति कर्ति कर्ति मातुर्वत त्वरक्ष कर्ति करित कर्ति क्रिके क्र

হলো مَرْبِعْ عه- وَٰلِكَهَ الْعَدَابُ الْعَظِيمُ بِسَبَبِ اَنْكُمْ إِنَّخَذَتُمْ الْيَاتِ اللَّهِ مُؤَوَّا अर्थार : قَوْلُهُ وَٰلِيكُمْ بِالنَّكُمُ وَالْخَدُّمُ الْيَاتِ اللَّهِ مُؤَوَّا عَالَمُ عَالَبُ اللّهِ عَلَيْ الرقيقة الله على بَانْكُمْ الله الله عَلَيْ

مُنعُ مُذكَّرٌ غَالِبُ هُ - مُضَارِعُ विकास का दर्छ पठी : أَسْتِيْعَابُ : قُلُولُ لَا يُسْتُعَدُّونُ - مع शैंगाठ : खर्शर टारात बर्षि खाहारह नजूडित कामगोरे कवा दर्द ना : क्षेडे क्षेड वह खनुवान करहाँहम (व, जासव क्षत्र कहन कना दर्द ना : खाहामा मरही (व.) श्रथम खर्ष উप्सणा निर्द्धादन :

। बरबरक مَالُ करबरक اَلْيَكْبِرِيَاءُ । खिर : قَوْلُمَهُ فِي السَّسَعُواتِ وَالْإَرْضُ

#### প্রাসন্ধিক আলোচনা

ভাষিত আমলনামা : হাশরের ময়দানে এসব আমলনামা উড়িয়ে দেওয়া হবে। প্রত্যেকর আমলনামা তার হাতে পৌছে বাবে। তাকে বলা হবে - گَوْلَكُ كُنُّ أُمُّةٍ ثُنْعُى إِلَى كِتَابِهَا ভাষিত আমলনামা তার হাতে পৌছে বাবে। তাকে বলা হবে - كَانَانُ مُنْمِنَ الْبُوْمَ عَلَيْكُ مُنْ يَنْفُسِكُ الْبُوْمَ عَلَيْكُ مُنْ يَنْفُسِكُ الْبُومَ عَلَيْكُ مُنْ يَنْفُسِكُ الْبُومَ عَلَيْكُ مُنْ يَالِمُ مَا اللهِ وَلَمْ وَاللهِ وَا

কান্দেরদের শান্তির ঘোষণা : অর্থাৎ কান্দের মূশরেকদেরকে সেদিন বলা হবে, দুনিয়ার জীবনে কিয়ামতের দিনের কথা বলালে তোমরা তার প্রতি বিদ্রুপ করতে, এমনকি তোমরা কখনো একথা শ্বরণ করনি যে, অবশেষে তোমানেরকে একদিন আল্লাহ পাকের মহান দরবারে হাজির হতে হবে, জীবনের কৃতকর্মের হিসাব দিতে হবে। দুনিয়ার মোহে মুদ্ধ হয়ে তোমবা কিয়ামতের দিনের কথা সম্পূর্ণ ভূলে গিয়েছিলে। যেভাবে সেদিন ভোমরা এ সভ্যকে ভূলে গিয়েছিলে, ঠিক তেমনিভাবে আজ আমি তোমানেরকে ভূলে থাকব, আর ভোমানের কোনো সাহায্যকারীও নেই যে, তোমানেরকে দোজধের শান্তি থেকে রহাই দেওয়ার জনো সাহায্য করতে পারে।

এ পর্যায়ে আল্লামা ইবনে কালীর (র.) একখানি হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, আল্লাহ পাক কিয়ামতের দিন তাঁর বান্দাদেরক সন্থাধন করে জিজ্ঞাসা করবেন, "আমি কি দুনিয়াতে ডোমাদেরকে সন্তানসন্ততি দান করিনিঃ আমি কি ডোমাদের জন্যে উট্ট, অস্থ প্রভৃতিকে অনুগত করে দেইনিঃ আমি কি ডোমাদের জন্যে ডোমাদের বাড়ি-ঘরে আরাম-আল্লেশে জীবনবাপনের সূবোগ দান করিনিঃ" তথন বান্দারা আরপ্ত করবে, "অবশ্যই হে পরওয়ারদেগার: ঐ সমস্ত কিছু ডোমার নিয়ামতই ছিল, বা আমরা ডোগ করেছি।" এরপর আল্লাহ পাক ইরশাদ করবেন, যেভাবে দুনিয়াতে ডোমরা আমাকে ভূলে পিয়েছিল, আন্ধ আমি ডোমাদেরকে সেভাবে ভূলে থাকব। —[ভাফসীরে ইবনে কালীর (উনু), পারা ২৫, পৃ. ৬৮]

 পূৰ্ববতী আয়াতে কাকেরদের শান্তির ঘোষণা قَوْلُهُ ذَاكُمْ إِنَّاكُمُ النَّذَ فَتُمْ ................. وَلاَ هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ রয়েছে বে, তাদের আবাসস্থল হবে দোল্লখ, আর এ আয়াতে তাদেরকে এ শান্তি প্রদানের কারণ বর্ণনা করা হরেছে-

অর্থাৎ কান্সেরদেরকে নোজনের শান্তি এজন্যে দেওরা হবে বে, তারা আল্লাহ তা'আলার নিদর্শনসমূহের প্রতি বিদ্রুপ করেছিল এবং দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী জীবন তাদেরকে প্রতারিত করেছিল, তারা তেবেছিল, দুনিয়ার জীবন চিরদিন ভোগ করবে, কখনো তাদেরকৈ আল্লাহ পাকের মহান দরবারে হান্ধির করা হবে না; কিন্তু অতি অঞ্জ সমরের মধ্যেই মৃত্যুর মাধ্যমে তাদের সে জীবনের অবসান ঘটেছে এবং আখিরাতের এ জীবনে তাদেরকে শান্তি ভোগ করতে হবে, আর তা হলো দোজখের শান্তি। আর এ শান্তি থেকে তারা কখনো রেহাই পাবে না এবং তওবা করে আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের সুযোগও তাদেরকে দেওয়া হবে না।

হযরত রাসূলে কারীম 🏥 ইরশাদ করেছেন, মৃত্যুর পর আল্লাহ পাকের মন্ত্রাষ্ট লাভের কোনো সুযোগ থাকবে না। কেননা আল্লাহর সন্তুষ্টি লাভ নির্ভর করছে ঈমান ও নেক আমলের উপর, আর মৃত্যুর মাধ্যমে আমলের দ্বার রুদ্ধ হয়ে যায়, ভাই তখন আল্লাহ পাককে সন্তুষ্ট করার কোনো পথ খোলা থাকবে না।

জনে, যিনি আসমান জমিনের প্রতিপালক, আসমান জমিনে যা কিছু আছে সবই তাঁর সৃষ্টি, তাঁর ইন্ধাতেই সবকিছু লাভ করেছে অন্তিপ্ত, তাঁরই আধিপত্য সর্বাতিষ্ঠিত, আর ভিনিই নিখিল বিশ্বের প্রতিপালক। অভএব, সমন্ত প্রশংসা তথু এক আল্লাহ পাকের জন্মেই । বান্দা মাত্রেরই কর্তব্য হলো আল্লাহ পাকের মহান দরবারে পূর্ণ আত্মসমর্পন করা, সকৃতজ্ঞ হনয়ে তাঁর বান্দালকে মশকল প্রাত্তা

ত্রতি আধাৎ একমাত্র আলোবই তিনিই নিই নিইন্নুন্তি । কিইনিই নিইন্নুন্তি । অর্থং একমাত্র আলোবই আলোক্ত্র আলোক্ত্র আলোক্ত্র আলোক্তর আলোক্ত্র আলোক্তর করে করে কেছে। অত্থব, তার প্রতি পরিপূর্ণ আনুগত্য ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা মানুব মাত্রেবই কর্তব্য।